

کتاب دوم: آوای رستاخیز



# رومن ولان

زندگی شهوون

ر اوای رست خیز

ترجمهٔ وکسخمت محلبی ویراتبار: اُتناوطفی بورسرا.







زن**د**گی بتهوون

آدای رست خیز

رومن رولان

ترجمه: دكتر محمد مجلسي

ویراستار: استاد مصطفی کمال پورتراب حروف چینی: دانش پناه، صفحه بندی: محسن شهلایی لیتو گرافی: پیچاز، چاپ: پیشرو، صحافی: مصدق دوست چاپ دوم: تابستان ۷۵، تیراژ ۳۰۰۰ نسخه

نشر دنیای نو: تهران، صدوق بستی ۱۳۱٤۵/۱۶۹، تلفن: ۲٤٠٢۵٧١

|                | كتاب دوم                                            |
|----------------|-----------------------------------------------------|
| ٤٧٩<br>٥٠٦     | سیمای بتهوون در پنجاهسالگی<br>فروغی که خاموش می شود |
| ۵۲۹<br>۵٦۷     | دوروته آیسیلیا<br>لیدر کرایس                        |
| ۵۹۷            | تمكين                                               |
| 44             | بیداری<br>سونات بزرگ اپوس ۱۰٦                       |
| V. 1           | «مس»<br>آخرین سونات ها                              |
| V E 9<br>A D T | خانوادهٔ برِنتانو                                   |
| ATT            | یازده «باگاتل»<br>بتهوون و دوستانش                  |
|                |                                                     |

به رنه آرکو شاعر و دوست «رومن ژولان»

#### مقدمه

سیر دوره های درخشان خلاقیت بتهوون، به گمان من، در پنج دفتر جای می گیرد:

۱ - دوران شکل یابی پیش از سال ۱۸۰۰

۲ - سالهای قهرمانی (از اروئیکا تا آیاسیوناتا)، از ۱۸۰ تا ۱۸۰٦

۳- اوج هنر کلاسیک (از سمفونی چهارم تا هشتم)، از ۱۸۰۶ تا

۱۸۱۵

٤- سالهاي بحراني از ١٨١٦ تا ١٨٢٣

۵ – وصیت نامه ها (سمفونی نهم و آخرین کوارتت)، از ۱۸۲۳ تا ۱۸۲۷

من برای رسیدن به این منظور و سیر در این پنج مرحله ده سال کار کرده ام، زندگی من همیشه به صورتی بوده که ناچار نیمی از اوقانم را به تفکر و نیمی را به کار اختصاص داده ام، و همزمان به چند کار گوناگون پرداخته ام، و حتی اگر به عمر طبیعی بمیرم — و میان بر نزنم — فرصت زیادی برایم نمانده، باید عجله کنم که کارهای باقیمانده را به انجام برسانم. در این ده سال هم اوقاتم را بیشتر صرف دوره هائی از زندگی بتهوون کرده ام که با ریسمان محکمی به جانم بسته بود. و اگر بر دوره ای از خلاقیت بتهوون بیشتر تکیه می کنم به علت خوبتری و برتری اش نیست. بلکه دلیل شخصی دارد. از آن دوره چیزهای خوبتری و برتری اش نیست. بلکه دلیل شخصی دارد. از آن دوره چیزهای

بیشتری می دانم و به ذوق من نزدیکتر است. در این میان، دورهٔ بحران زدهٔ عمر او، از سال ۱۸۱۶ تا ۱۸۲۳ با ذوق و روح من دمسازتر است و با اوضاع و احوال من همسازتر. سونات اپوس ۱۰۹ و مس سولمنیس missa Solemnis از پنجاه سال پیش با جان من درآمیخته و با من انس گرفته اند. این آشنایی به سال ۱۸۸۹ تا ۱۸۹۱ باز می گردد که در رم دانشجوی جوانی بودم، و با دوست ایده آلیست و سالخورده ام با نومالویدا فن می زن بوگ، از دوستان قدیم نیچه و واگنر، می نشتیم سالخورده ام با نومالویدا فن می زن بوگ می سپردیم، و این دو در آن سالها و سالهای بعد همه جا با من بودند و هر چه می خواستم در آنها می جستم و جواب می شنیدم. بنابراین وظیفه دارم آنچه این دو اثر در گوش من گفته اند با دیگران بگویم.

به همین سبب نظم را درهم می ریزم و به جای آن که پس از حکایت سالهای قهرمانی ۱۸۰۱ تا ۱۸۰۹، به کاوش در سالهای شکفتگی و پختگی سالهای قهرمانی ۱۸۱۵ بیردازم چشم انداز سال های بحران زدهٔ پس از ۱۸۱۵ را برای شما نقاشی می کنم. در این سالها بتهوون خود را در ساحل مرگ احساس می کسند. سمرگ جسم ومرگ روح —اتما ناگهان معجزه ای روی می دهد و دوباره زندگی را از سر می گیرد، و پس از این رستاخیز از دنیای هنر به اوج تازه ای دست می یابد. به نظر من مطالعه در چنین دورانی ما را به سرزمینهای پنهان و کشف نشدهٔ روح او می برد و در اعماق جان آهنگساز گردش می دهد، و نه تنها کشور موسیقی، بلکه فراتر از آن را به ما نشان می دهد.

Φ

کاوش در سالهای بحرانی، دروازه های سرزمین ناشناختهٔ روح او را به روی ما می گشاید. زیرا در این دوران ضمیر ناخود آگاه او با پرتوی ناشناخته سراپایش را درمیان گرفته بود. از همین رو، معمای خلاقیت او را در آنجا باید جست. جوشش جان و رمز کار او را در آنجا باید جست. در آنجا اصول دیگری، جز آنکه همگان می دانند، حکومت می کند. هیچ هنرمندی پیش از بتهوون در چنین اعماق ناشناخته ای به گشت و گذار نرفته است. هیچ هنرمندی این چنین جادوانه با خود خلوت نمی کند و گفتگو با خویشتن را این چنین شورانگیز با زبان

موسیقی شرح نمی دهد. چنانکه گوئی دستهای او به فرمان این مرکز غیبی بی اختیار روی کاغذ می دود، و این مرکز چنان وسعتی دارد که انتهای آن را پیدا نمی کنیم. هنر او از ژرفای جانش می تراود و مدام در جوشش است. منظور او از اولین گامها مشخص نیست. حتی خود او، یعنی آفرینندهٔ اثر، گاهی مفهوم نوشته هایش را در هنگام یادداشت کردن نمی داند. «من» خلاق او در نهان کارش را انجام می دهد و ما پشت شیشه ای در کمین نشسته، به کندوی عمل نگاه می کنیم تا محصول شیرین شور و هیجان زنبورها را به چشم ببینیم.

همین کمین نشستن و نظاره، ما را به ژرفای ناب و بی پرده آثار او هدایت می کند و به ما امکان می دهد که با مجموعهٔ جوش وخروشهای دوران او آشناتر شویم و به فضائی راه پیدا کنیم که چنین محصولاتی در آن پرورش می یابد. با کمین نشستن و نظاره این راز را درمی یابیم که نبوغ هنر او و فضای شگرف درونی اش، هیچکدام یک باره و به تنهائی همه چیز را به وجود نمی آورند، بلکه هردو مدام در کوشش و حرکتند، و این جنب وجوش پراکنده و سرکش، با اصول کلی بیگانه نیست و از همان اصول پیروی می کند. باید تلاش کرد و ویژگیهای این نوع آفرینش را بهتر شناخت،

موسیقیدانان، مانند دیگر هنرمندان، از یک سو با مسائل ذوقی سرو کار دارند و از سوی دیگر باید اصول و قواعد تکنیکی را رعایت کنند و ناچار باید این دو را باهم آشتی دهند. موسیقی شناسان در نقد هنری به تاریخ و تاریخ هنر و تاریخ اجتماعی سهمی نمی دهند، به این گمان که موسیقی «خود کفا»ست و نیازی به اینگونه چیزها ندارد و تافتهٔ جدا بافته ای است که به اصول و قواعد ویژهٔ خود تمکین می کند و به همین دلیل در بررسی قالب و محتوای موسیقی کاری به زیروبمهای روانشناسی و تاریخی ندارند و معتقدند که نباید پای این بیگانگان به مرزهای موسیقی برسد!

امًا حقیقت جز این است. نه تنها زندگی هنرمند و تأثرات و پیچ و خمهای روزگار او در شکل کارش اثر دارد، بلکه خطاست اگر ما به قالب و محتوای هنری نگاهی سطحی بیندازیم و تحولات کلی روح هنرمند را در چنبر تحولات

اجتماعی نادیده انگاریم. تحقیقات وسیع و همه جانبهٔ سالهای اخیر نشان می دهد که انقلابات اجتماعی در کار هنرمندان اثر می گذارد، و حتی سالها پیش از هر انقلاب، جوانه های انقلابی در جان هنرمندان و دانشمندان سبز می شود و آنها هستند که بذر را به هرسو می پاشند و در انتظار دانه می نشینندا. آنها که می گویند حوادث تاریخ در قالب و محتوای هنر اثر نمی گذارد اشتباه می کنند. گروهی درست به عکس آنها معتقدند که جنبشها و جوششهای هنری غالباً پیشتاز و پیام آور وقایع بزرگ تاریخ هستند، هنرمندان پیش از وقوع انقلاب بوی آن را در فضا حس می کنند، و تأثرات خود را در قالب تازه ای می ریزند و عرضه می کنند و پیام آنها در شبکه های هنری جاری می شود و در جانها نفوذ می کند و وسوسه برمی انگیزد و آن چنانکه در صفحات تاریخ می خوانیم در جریان حوادث تأثیر مستقیم می گذارد.

موسیقی شناسان و منقدان هنری می گویند که اندیشه و خیال بتهوون در فرم سونات شکل نهائی اش را پیدا می کند، امّا بیش از این توضیح نمی دهند و جز به بیان نوعی مکانیسم ماشینی نمی پردازند. به همین سبب کلامشان روح

۱- تحولات انقلابی و تأثیر هنرمندان در انقلاب را باید از سالها پیش از ظهور آن مطالعه کرد و این مطالعه را تا سالهای بعد از آن ادامه داد. معمولاً انقلابات سیاسی و اجتماعی بحران بزرگی را به دنبال دارند: با انقلاب زایمان فاجعه باری صورت می گیرد و طفلی به دنیا می آید که باید او را از میان توفانها نجات داد. تمام نیروهائی که جذب انقلاب شده اند در وجود این طفل جمع شده اند. این طفل باید بتواند نفس بکشد، تغذیه کند و بزرگ شود و به صورت مردی درآید. کسانی که این طفل را بزرگ کرده اند انسانهای عصر نوبه شمار می روند، زیرا روح و خوق و هنرشان با انقلاب آغشته شده است. حتی وقتی انقلابی به شکست می انجامد، چنانکه در اروپا انقلاب به چنین سرنوشتی دچار شد و در سال ۱۸۲۰ تاج و محراب پیوند پافتند و ارتجاع دوباره حاکم شد، انسانهای طراز نوین و پرورش یافتگان دوران انقلاب ناچار دانه هائی را که به خیش انقلاب در زمین پرورده شده جمع آوری می کنند و به انبار می فرمتند، تا روزی دوباره موسم بذرافشانی فرا رسد.

فراموش تکنیم که انقلاب همیشه پیشتازان و پیام آورانی دارد که شاتوبریان و بتهوون از آن جمله اند.

ندارد. پنداری می خواهند به کسی تعمیر ساعت و جاانداختن پیچ ومهره های ظریف آن را یاد بدهند! امّا انسان کنجکاو می خواهد بداند که چرا بتهرون آنقدر به فرم سونات علاقه نشان داده، در بسط و تکامل آن زحمت کشیده، چه منظوری از این کار داشته و فرد و اجتماع در آن زمان چه نیازی به چنین تحولی داشته اند؟ باید توجه داشت که وقتی جامعه ای به تحول نیاز داشته باشد این نیاز پیش از همه در ذهن هنرمندان آشوب بهیا می کند، آنها پیش از همه اصول تازه ای را می پذیرند و افقهای روح زمانه را وسعت می بخشند. در قرن هجدهم نسلی از موسیقیدانان، در فاصلهٔ مرگ زان سباستین باخ و آغاز شکوفائی هایدن و موتسارت قالبهای تازهٔ موسیقی را کشف کرد و به کار گرفت، امّا هنرمندان این نسل چنانکه باید به قالبهای تازه نیرداختند و به عمق قضایا فرو نرفتند و تنها به بازی با فرم اکتفا کردند. در سمفونیهای اشتامیتز Stamitz می بینیم که هنرمند از تغییرات ظاهری در سایه روشنها، و کم وزیاد کردن بر شدت و تضاد صوتی فراتر نمی رود. این نسل فرم کلی سونات را پایه ریزی می کند. در قالب جدید تمها یکی پس از دیگری می آیند و سیس ادامه و گسترش می یابند و با تکرار تمها، سونات به پایان می رسد. هنرمندان این نسل درودگرانی آزموده اند که در و تخته را خوب به هم می اندازند. کار آنها درست و دلپذیر است. با این وصف نسل بعد به این مختصر تغییر رضایت نمی دهد. منطق و دیالکتیک درونی سونات را درمی یابد و تا آنجا که در توان دارد در این راه پیش می رود، امّا بتهوون از همه

آنچه بتهرون در این محدوده کرد دقیق و کامل بود. سونات به دست بتهرون به کمال هنری خود رسید، و اصولی را پایه گذاشت که دوگونگی و تضاد و سنتز آن با طبع خود او سازگار بود. به همین دلیل بررسی و فهم این اصول می تواند در شناخت روح او به ما کمک کند، این اصول مانند تمام احکام و قوانین انسانی به لحظاتی از تحولات بشری ارتباط دارد. شکل گرفتن هر چیز تازه ای مرحلهٔ تازه از تاریخ انسان است. ذوق و هنر راه خود را طی می کند. امّا شکل و قالب هنری مطلق و همیشگی نیست. دگرگون می شود. و گاهی هنوز به

دنیا نیامده می میرد. این فرمها خود آگاه یا ناخود آگاه تابع اصول و قواعدی است و تغییر و تحول آنها گسترش و جوشش جاودانه روح و ذوق آدمی را نشان می دهد. زندگی هر انسان بسیار کوتاه است. فرصت نمی شود که حرکت و دگرگونی مدام و تولد و مرگ فرمهای گوناگون را به چشم ببیند گذر ایام تمام قالبها را در شط سیلابی خود می کشد. انسان با همهٔ شورها و هیجانات و فرمهای هنری و فکری اش در این شط کشیده می شود. دنیای کوچک زیباشناسی اصول و اسلوبهائی دارد که به همدیگر مربوطند و هیچکس نمی تواند برای خودش شیوه ها و اسلوبهای اختصاصی و استثنائی درست کند. دنیای کوچک زیبا شناسی با جوهر روح آدمی پیوندی اسرارآمیز دارد، برای فهم این موضوع باید این دستگاه را به صورت زنده و پرخون، و در بازی مداوم کنش و واکنش، و تأثیر این دو بر یکدیگر دید و سنجید.

ø

ررز اوریک G. Auric از ایده آلیست ترین موسیقی شناسان روزگار ما هنر را جدا از مسائل دیگر بررسی می کندا، و می نویسد: «کلام ناب و آهنگین ملودیهای زیبا و دلنشین محصول نبوغ هنری است، و این دنیای تنگ و سترون را تنها هنر،بارور و قابل تحمل می سازد.» به عقیدهٔ او «موسیقی اعجاز می کند، زیرا بیش از هنرهای دیگر می تواند ما را از جامعهٔ هولناک انسانی جدا کند و بسوی سبکبالی و سبکباری ببرد و از حوادث و فجایع تهدیدبار روزانه دور سازد.» ما چندوچون این «معجزه» را خوب می شناسیم. این دسته از شیفتگان موسیقی با این سفسطه ها از قدر و قیمت آن می کاهند و مقام موسیقی را پائین می آورند. من در آخرین قسمت ژان کریستف در «چکامهٔ موسیقی» این مطلب می آورند. من در آخرین قسمت ژان کریستف در «چکامهٔ موسیقی» این مطلب معجزاتی می شوند. به نظر ما نقاشی و مجسمه سازی و معماری و ادبیات و معجزاتی می شوند. به نظر ما نقاشی و مجسمه سازی و معماری و ادبیات و موسیقی و هنرهای دیگر وقتی هنر به حساب می آیند که ضربه ای به اعماق روح

۱ – نول ليترر، اول فوريه ١٩٣٦.

ما بزنند و از ژرفای جان ما طنینی برآورند و پرتوی در دل ما درافکنند و شور و شعفی همراه بیاورند. نمی دانم با چه زبانی شرح توان داد که چرا وقتی ما تراژدیهای نام آوری چون اتللو و ادیپ شهریار را بر صحنه می بینیم به جای آن که با دردها و هول و وحشت قهرمانان همراه شویم لذت مطبوعی روح ما را دربر می گیرد! ماده و موضوع یک سمفونی یا یک سونات، هر چه باشد، در صورتی نبوغ آساست که تشعشعات محرآمیزی داشته باشد و پرتوی از آن در جان ما پخش و یراکنده شود، مانند نوعی «یوگا» ما را با آرامش و روشنائی آشنا کند. این نوع یوگا که تا حال چنان که باید شناخته نشده و شاید ما روزی به آن بپردازیم – از محتوای یک اثر هنری نمی کاهد و هرچه هست در مادهٔ هنری نیست و شاید در موضوع و جان مطلب است. خدا را شکر باید کرد که آفرینندگان هنر هرگز نمی خواهند از «دنیای تنگ و سترون» بگریزند، زیرا هنرمند که در هرحال از افراد همین دنیاست، سنگ بنا و وسایل کارش را از همین دنیا استخراج می کند، و هرچه هنرمند کاری تر و کوشاتر باشد به غنای بیشتری دست می یابد. گوته مدتی بر این اعتقاد بود که سهم طبیعت در آثار او بسیار ناچیز است، ولی چندی نیائید که غرورش را کنار گذاشت و صادقانه گفت که نبوغ او مدیون طبیعت است و از آن بسیار بهره می گیرد. پس اگر ما از تاروپود رؤیا در ساخته های بتهوون حرف می زنیم، این نکته فراموشمان نشود که حتی همین تاروپود رؤیائی از بافته های این جهانی است و اندیشه ها و شادیها و رنجها و عشقها ورؤياهاي ما زاده همين جهان است.

حالا اگر بیائیم و خود را از این احساسات و هیجانات جدا کنیم دیگر چیزی برای ما نمی ماند. اگر جوهر آثار هنری را از این چیزها جدا کنیم خالی و بی محتوا می شود. مثل آن که غذائی بپزیم و بخواهیم تأثیر آتش، را از آن بازستانیم. اگر مسائل دنیوی زیبای ونیزی و سیاه حسود را از تراژدی اتللو جدا کنیم از آتش جاودانه اتللو چه برجای می ماند؟ اگر تراژدی ناخودآگاه دنیای درونی بتهوون را از جوهر موسیقی او برداریم و کنار بگذاریم از آن چه باقی می ماند؟ کوارتها و سمفونیها و سوناتهای بتهوون در چنین کشتزاری گل داده، و

بی تردید جدا از این زمین بار ور شاخههای هنر او به گل نمی نشست.

نباید آهنگسازان این تصور را به خود راه دهند که مادهٔ هنر آنها با بقیه فرق می کند. دربهنه وسیمخلاقیت انسانی، دنیای متفاوت و بسته وجود ندارد. در جهان هنر سنگی که از آسمان افتاده و با دیگر مخلوقات زمینی فرق داشته باشد پیدا نمی شود. اصل همه هنرها یک چیز است، و آن اصل حکم می کند که هنرمند بکوشد تا مناسب ترین فرم را برای مهار کردن عناصر گریزان از مرکز خود پیدا کندومیان آنهاهم آهنگی وهمازی پدید آورد. بنابراین دستگاه کلی همهٔ هنرها یکی است. فقط سیمی که این دستگاه را به صدا درمی آورد فرق می کند. صوت وکلمه و حجم و خط و رنگ و چیزهای دیگر سیمهای گوناگون این سازند و همین گوناگونی سیمها هنرهای رنگارنگ را می آفریند. امّا همیشه اصل مطلب یکی است. موسیقیدان نباید خیال کند مأموریت جداگانه ای به عهده دارد، (هرچند نقاش و شاعر و دیگر هنرمندان نیز هر یک این تصور باطل را دارند و هنر خود را تافته جدا بافته می دانند). این تصور باطل بی علت نیست: هر هنرمندی در اندرون هنر خود فرو می رود و هنرهای دیگر را از بیرون نگاه می کند. آهنگساز موسیقی را از درون می نگرد و شعر و نقاشی و هنرهای تجسمی را از بیرون می بیند و حاضر نیست که فانوس روشن کند تا در روشنائی بسنجد و بفهمد که نغمه های او با چه مفاهیم و چه مصالحی درست شده اند، و بیهوده گمان می کند که اگر فانوس پسیشه Psyché را بردارد و درست نگاه کند احساس هنری نابود می شود و عشق پا به فرار می گذارد. غافل از آن که پسیشهٔ زیبارو حواسش پرت می شود و قطرهٔ سوزانی از روغن چراغ او بر بدن دلدار می چکد. پس باید احتیاط کرد تا روغن چراغ بر بدن دلدار فرو نریزد. مگر نمی شود عشق را با عقل آشتی داد؟ فراموش نكنيم كه براى بهتر دوست داشتن بايد فهم بيشترى داشت. كسى که از درست شناختن دلدارش بیم دارد عاشق خوبی نیست.

من موسیقی را دوست دارم و می خواهم آن را برهنه ببینم. ارتعاشات صوتی و آمیزش ریتمها و آکوردها تنها با لذت بردن حس شنوائی ارزیابی نمی شود. ارزیابی دقیقتر به کمک عقل و هوش صورت می گیرد. باید هوش و

خرد را به کار بگیریم تا میزان تأثیر و چگونگی ساخت یک آهنگ را موشکافی کنیم.

آثار موسیقی به دستگاه ضبط پدیده ها و تحولات زندگی درونی می ماند. در درجهٔ اول تأثرات و احساسات و خاطرات و آرزوهای ما، که از زندگی روزانه سرچشمه می گیرند در این آثار منعکس می شوند. به عبارت دیگر آهنگها، وقایع زیرزمینی روح را بازتاب می دهند. هاینریش شنکر از بهترین مفسران کارهای بتهوون این عمل را عکس برداری از هستهٔ روح نام داده است .

هنرمند با دوگونه بینش و معرفت سرو کار دارد. یکی در سطح زندگی و دیگری در اعماق آن. که هردو، بی آن که بدانند و بخواهند، با یکدیگر پیوند دارند. آنچه در اعماق جان ما جریان دارد با حوادثی که در سطح می گذرد در ارتباط است. ما به تأثیر همین حوادث گاهی آرام می شویم، گاهی به هیجان می آئیم و هیجانات ما شدت و ضعف پیدا می کند. زیرا ریتم عواطف درونی ما به همین حوادث و مسائل عادی وابسته است. با این همه گاهی اتفاق می افتد که هنرمند دست به تقلب می زند و خود را می فریبد و هنر را به خاطر هنر می آفریند؛ بی هیچگونه پیوندی با عواطف درون خود چیزی را می سراید و می سازد. اگرچه این کار امکان دارد، امّا هنرمند حتی در همین کارها نیز نمی تواند اعماق وجود خود را استتار کند. زیرا این اصول نه تنها روح خلاق هنرمند را در اختیار دارد بلکه با جوهر هستی او درآمیخته است؟. به همین دلیل هنرمند را در اختیار دارد بلکه با جوهر هستی او درآمیخته است؟. به همین دلیل

۱- شنکر در کتابی موتات اپوس ۱۰۱ را به خوبی نقد و تفسیر می کند. افسوس که مطالب دقیق و ارجمند او با مهملات نژادپرستانه قوم ژرمن در آمیخته است. با اینوصف دقت نظر و وسعت قکر او را نمی توان منکر شد.

۷- به خاطر داشته باشیم که جوهر خلاقیت در موسیقی با اندیشه و الهامی که در ذهن آهنگاز جای می گیرد متفاوت است. وقتی اندیشه تازهای در ذهن موسیقیدانی چون بتهوون می نشیند، به تلاش می افتد که آن را در قالبی بریزد و براساس آن چیزی بنویسد. چنان که وقتی اندیشهٔ لئونور، یا کوریولان در ذهن او برق می زد، سراغ دفترهای پیشین خود می رفت تا جملات و نقشمایه هائی را که پیش از آن یادداشت کرده بود و با این اندیشه ها همساز بود

گاهی منقدین چیره دست و دقیق حتی این مسائل را بهتر از خود هنرمند تشخیص می دهند. به همان ترتیب که ما آهنگ صدای خودمان را، آنطور که به گوش دیگران می رسد نمی شنویم، و اگر کسی صدای ما را ضبط کند، در موقع پخش آن شگفت زده می شویم و تا چند لحظه خیال می کنیم که صدای بیگانه ای را می شنویم. زیرا ما صدای خود را از اندرون می شنویم و دیگران از بیرون می شنویم و دیگران از بیرون می شنویم. که آهنگ این دو با هم متفاوت است!

بتهوون، چنانکه خواهیم گفت، در فضای پهناور و بی انتهای اندرون خود تاب می خورد و الهام می گرفت که حتی شرح آن برای خود او دشوار بود. امّا هرگز تردید نمی کرد و با حرارت و اطمینان در تالارهای زیرزمینی روح فرو

\_\_\_\_

\_

بردارد و معمولاً از این طرحها در سروده هایش بهره بسیار می گرفت.

در مورد هندل نیز در کتاب دیگری گفته ام که «گاهی فکری به مغز او می آمد و ناگهان شکل و طرز بیان آن را پیدا می کرد. پنداری آن فکر طرز بیان خود را نیز در ذهن او جایگیر می اخت. همین گوشه ها که یک باره بیخودانه از اعماق جان هنرمند بیرون می زند بر در آن هیچگونه خلل و فریبی نیست گاهی به تفسیر و تأمل نیاز دارد. حتی خود هنرمنه گاهی مفهوم واقعی اینگونه پرشهای اعماق خود را نمی شناسد و نمی فهمد. در سروده های به بهوون در فاصلهٔ ۱۸۱۷ تا ۱۸۲۰ به چنین مواردی برمی خوریم. که به نمونه ای نظر می اندازیم:



این نعونه در آخرین بخش سونات اپوس ۱۰٦ به تفسیر نیاز دارد و معنای کلی این قطعه در همین چند لحظه خلاصه می شود. شاید خود بتهوون هم معنای این استغاثه و این فریاد را درست نفهمیده باشد چنان التماس و خواهشی در میان نیایش، در این چند لحظه هست، که نعی توان گفت که به زبان جاری می شود. پنداری از درون برمی آید و در اندرون جان هنرمند می ماند. این استغاثه چنان صمیمانه بیان می شود که ما آوای آن را در اعماق جان خود می شنویم.

می رفت و از این سفرهای دشوار ارمغانهای رنگارنگ می آورد. در شرح این مطلب نامه ای به تاریخ ۱۵ ژوئیه ۱۸۱۷ برای ویلهلم گرهارد می نویسد: «موسیقی در اندرون آدمی وارد می شود و تا سرزمینهای دوردست پیش می رود و به اعماق می رسد که شعر به دشواری می تواند به چنین نقاطی برسد.»

هر که با حوصله و دقت در آثار بتهرون جستجو کند، و به خصوص کارهای دههٔ آخر عمرش را زیر نظر بگیرد، می تواند نمایش دوگونه و خودبخودی ضمیر آگاه و ناخودآگاه او را در کنار یکدیگر ببیند. معمولاً در ساخته های او و بیشتر استادان موسیقی آلمانی این قضیه به روشنی دیده می شود. زیرا استادان موسیقی قوم ژرمن، و به خصوص بتهرون، هیجانات درونی خود را بی واسطه و بی قاصله به زبان موسیقی منتقل می کنندا. اعماق جان هنرمند با قالب کار او به هم آغشته می شوند و اعجاز هنر قالب را با احساس سازش می دهد و با هم سونات اپوس ۲۰۱ شرح خواهم داد. در اینگونه آثار ساخت و معماری سترک و شگرف آنها در واقع چیزی جز بازی تکنیک نیست و عمدهٔ کار در خیزش و پرش شگرف آنها در واقع چیزی جز بازی تکنیک نیست و عمدهٔ کار در خیزش و پرش خاری درونی هنرمند است که مانند شطی عظیم در زیر این بنای خوب و محکم خاری شده است. اگر این پوشش زیبا و استوار را برداریم جوش و خروش روحی خاری و بزرگ را به چشم می بینیم.

اگر ما این نکته را نادیده بگیریم محتوای ظرف را دور ریخته ایم و ظرف بی مظروف را زیر ذره بین گذاشته ایم. در صورتیکه ما حق نداریم عواطف و تأثرات هنرمند را کنار بگذاریم، زیرا قالب و محتوا در آثار بتهوون چنان به هم جوش خورده که یکی شده اند و اگر بخواهیم همهٔ جوانب نبوغ خلاق بتهوون را بررسی کنیم باید هنر و زندگی او را در مجموع بسنجیم و همه زیروبمها را ببینیم، از آغاز باید این نکته را بدانیم که در آثار بزرگ بتهوون همیشه با یک

۱ بیشتر موسیقی دانان نژاد لاتین تخیلاتشان تجسمی و مادی است و در میان تپش و جوشش هنری آنها، و طرز و شیوه بیان فاصله ای مانند یک پرده وجود دارد. امّا موسیقی دانان قوم زرمن بی واسطه و فاصله پرش های درون را به موسیقی انتقال می دهد.

جدال درونی روبهروئیم که با وقایع و پیچ و خمهای زندگی او مربوط است، و به همین دلیل پیش از هر چیز باید مشخص کنیم که آن اثر در چه فضا و چه روزهائی از زندگی او به دنیا آمده است ایجنین کاری چندان دشوار نیست. چون از یک سو جدالهای درونی بتهوون همیشه ساده و تا حدودی روشن است و از سوی دیگر بتهوون همه چیز را به صورت گفتگو با خویش در دفتر روزنویسش می نوشته، یا در نامه هایش برای دیگران شرح می داده است. مطالعه نامه ها و دفتر روزنویس او بسیاری از حقایق را برای ما روشن می کند.

و تازه پس از این همه کندوکاو به آستانهٔ نبوغ او می رسیم. حتی بررسی محتوای درونی آثارش برای ارزیابی کار او کفایت نمی کند. زیرا این محتوا چندان رنگارنگ نیست و ما خواهیم دید که در سرودههای او جدال درونی اش همان است که بود: شادی ودرد، شادی برآمده از درد، غرور و عشق و سودازدگی و شوخی و طنز و قهر و آشتی با نظم خاصی به صحنه می آیند و خود را به نمایش می گذارند. در طول سالها، احساسات و اندیشههای او دستخوش تغییر و تحول می شود. طبعاً دردهای او با دردهای مردم روزگارش متفاوت نیست. ارتباط با تودهها، از نظر روحی او را با بقیهٔ مردم همرنگ و همدرد می کند.

امّا همدرد بودن و همدردی کردن با توده ها کافی نیست تا کسی را بر قلهٔ زمان بنشاند. یک اثر هنری باید بیانی زیبا و زنده و قوی داشته باشد. کمال هنری و اصالت بیان، هنرمند را به ابدیت پیوند می دهد. هنر برای خود احکام و اصولی دارد، تأثرات انسانی را با رعایت آن اصول باید در قالبی زیبا و مناسب

۱- تأثیر اوضاع مادی و روحی در خلاقیت هنرمند همیشه به یک حال نیست. معمولاً وقتی هنرمند از کوشش و آفرینش بازمی ماند و از نظر جسم و روح ناتوان می شود تأثیر اینگونه چیزها بیشتر و برعکس در موسم شکفتگی و اوج هنری تأثیرشان کمتر می شود. زیرا در فصل شکفتگی و اوج، قدرت خلاق جای همه چیز را پر می کند و راه را بر دیگر چیزها می بندد. در سالهای بحرانی زندگی او— ۱۸۱۱ و ۱۸۱۷ و ۱۸۲۱ و ۱۸۲۲ مطالعه در اوضاع مادی و روحی او اهمیت بیشتری دارد. چون در این سالها این چیزها از نظر عمق تأثیر به اوج می رسد. امّا در سالهای ۱۸۱۸ و ۱۸۱۸ اهمیت کمتری دارند.

ریخت. با این همه نباید فراموش کرد که هنر بی هنرمند به وجود نمی آید و هرگز او جدا نمی شود. حتی وقتی هنرمند از صحنه بیرون می رود و نام او زیر گردوغبار ایام محومی شودجای انگشتهای هنرمندبر چهرهٔ هنراو دیده می شود، شما به محض آن که مرمرتراش خورده ای از عهد عتیق را می بینید گرمای دستهای هنرمندی را که سنگ را تراش داده احساس می کنید، نفس گرم او را در قلب این سنگ سرد حس می کنید و هدف و منظور او را در آینه نقشهای او برسنگ مرمر می بینید و آتش زندگی را در سنگ بی جان لمس می کنید. هرچند پیکر فیدیاس و پراکستیل به سردی گرائیده، گرمای دستهایشان پس از گذشت قرنها در پیکره هائی که ساخته اند محو نشده، قرمای دستهایشان پس از گذشت قرنها در پیکره هائی که ساخته اند محو نشده، نقاش هنرمند از در یچهٔ چشمهایش دنیای رنگ ها و خطها را به ژرفای جان خود می برد، و موسیقی که بیش از هنرهای دیگر با لایه های رؤیا آمیختگی دارد جز در وجود هنرمند، در جای دیگر بارور نمی شود و در دایرهٔ وجود پا نمی گذارد. وقتی شما همنوائی شادیها و آشفتگیها، و ریتمها و پرشهای نغمه ای را به جان مشتاق خود سرازیر می کنید در پس پرده، سازنده و آفریننده آن نغمه را به چشم می بینید. و در پس این نغمه روحی زنده را احساس می کنید.

### «Come voi, uomini fummo liete e tristi, come siete...»<sup>1</sup>

هزاران هزار انسان با سایه روشنها و خیال انگیزیهای جان بی آرام خویش زندگی کرده اند و می کنند و رنج می برند و «در صحنه های غم انگیز تمام عصرها» کا حاضر و ناظرند. هنرمندان بزرگ از دوران خود تصویری درست و گیرا و با ابعادی گوناگون می سازند و نقش شکوهمندی با هنر استثنائی خود به دست ما می دهند. عظمت آنها در همین است و وظیفه و افتخارشان در همین. هرچند ما در نظر اول چنین نقشی را نمی بینیم، نباید یک لحظه از یاد ببریم که هنر و

۱ - شعرى از ميكل آنژ.

۲ - نام یکی از آهنگهای ژان سباستین باخ.

نبوغ این اُرفه های چنگ نواز در آنست که نقش اعجازانگیزی از شادی و درد درانسان پدید آورند. نقشی درست و عمیق. شاید هنرمند از دیگران انسان تر نباشد، اما هنرمندان بزرگ انسانی تر از دیگران می اندیشد. زیرا موضوع هنرشان انسان است:

Ecce hommo!

نگوئیم که هنر خداگونه است. نگوئیم که هنربارهای سنگین را از دوش ما برمی دارد و سبکبارمان می کند. ارواح پاک، پرندگان رنگ باخته ای هستند که از قفس شوم هستی گریخته اند و سبکبار از فراز رودخانه ها می گذرند و به ساکنان زمین. که در آفتاب تنا می کنند، کاری ندارند. هنرمند به عکس این خیالپردازیها باید کامل باشد، جسم و روح باشد، درختی باشد که ریشه در خاک دارد و سایه اش را به اطراف بگستراند. هنرمند باید مثل بتهوون باشد. زنده و پرخون باشد. مثل بتهوون زندگی کند و بمیرد، بیائید تا مرده ها را دوست بداریم، زیرا آنها روزی زنده بوده اند.

و بیائید تا زنده هائی را دوست بداریم که مرده اند و به جاودانگی دست بافته اند.

ویلنو، بهار ۱۹۳۷ رومن رولان



## سیمای بتهوون در پنجاه سالگی

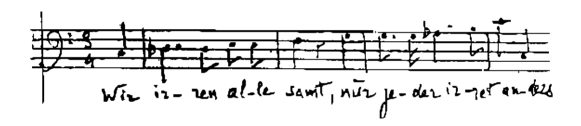
تصویر بتهوون را در آستانهٔ پنجاه سالگی باید از نو بسازیم، چه، او دیگر آن بتهوون دوران اروئیکا، که شرحش را دادیم، نبود.

بتهوون در طی این سالها تغییر کرده بود. ما هم در این فاصله تغییر کرده ایم. زیرا به سی سال زندگی بتهوون به چشم تحقیق نگریسته ایم، و نه تنها خود او را بلکه خودمان را بهتر شناخته ایم. ما برای این که از او چهرهٔ محبوبی بسازیم به ساده نگری اکتفا نکردیم، او را با تمام تضادهای درونی و عیبها و ضعفهایش شناختیم. نگفتیم که بتهوون قهرمانی است بی کم و کاست، و جسم و روحش آفریده از عناصری فسادناپذیر. گفتیم که انسان است و کم وبیش مانند دیگران. و انسان حتی در کسوت یک قهرمان، ناچار از میدان جنگ به کارزار زندگی روزانه باز می گردد، با دیگران درمی آمیزد، با دیگران نرمی و درشتی می کند و شیوهٔ زندگی، Modus viven di ، را یاد می گیرد. چرا که درشتی می کند و شیوهٔ زندگی، باید سازگار شوی با نیازهای فردی خویش و با عصری که در آن به دنیا آمده ای باید سازگار شوی با طبع و خلقیاتی که بخشی عصری که در آن به دنیا آمده ای ، باید سازگار شوی با طبع و خلقیاتی که بخشی از آنها اتفاقی و موروثی به تو رسیده، و تو در انتخابشان کوچکترین دخالتی نداشته ای... و اما انسان با چنین سرشت ناچیز راهش را با سماجت طی می کند

و اعماق جان و مقدس ترین قسمت هستی اش را در اثر یا عملی به ودیعه می گذارد که از او به یادگار می ماند و در زندگی عادی از رؤیاهای قهرمانی اش کمی فاصله می گیرد. زیرا می داند که قهرمانی چقدر دشوار است و با چه قیمتی به دست می آید.

بتهوون این مطلب را می دانست. و با آن همه غرور، با خود صادق و فروتن بود. در دههٔ آخر عمرش بارها این کلام شاه لیر در ذهنش نقش می بست که «همه خود را فریب می دهند. امّا هرکس به شکلی!» و این سخن میوه تلخ تجربه های او بود.

و در بستر مرگ به زبان موسیقی همین مطلب را که وصیت نامهٔ او بود، بازگفته بود:



«همه خود را فریب می دهیم. امّا هرکس به سبکی خود را فریب می دهد!»

در این نکته تردیدی نیست که او خود را بهتر از هرکسی می شناخت و از نقطه های ضعف خود آگاه بود. با این وصف به خلقیات مثبت و والای خود می نازید و چنین تظاهر می کرد و لاف می زد و به شوق وشور می گفت که روی پای خود ایستاده، و به کسی اتکا ندارد— و بینوا مرد چه خودستائیها می کرد— و گاهی ادعا می کرد که به منافع مادی بی اعتناست، حال آن که فکرش بیشتر گاهی ادعا می کرد که به منافع مادی بی اعتناست، حال آن که فکرش بیشتر دل بسته بود و از سوی دیگر با هر که به رخ او می کشید که از دودمان اشراف دل بست، درمی افتاد! حکومت پنهانی بانکها را با روشن بینی شگفت انگیزی افشا می کرد، امّا میانه اش با صاحبان بانکها گرم بود. در تیره ترین سالهای خفقان آور بعد از جنگ، و در دوران تسلط ارتجاع در اتریش و برو بیای «اتحاد مقدس»،

پیروزی حتمی جمهوریخواهان را در آینده پیش بینی می کرد و برای متحد شدن آزادیخواهان آهنگ می ساخت. با این همه روحیهٔ خورده بورژوای روشنفکر مآبانه اش را حفظ کرده بود و خود را از مردم عادی برتر می شمرد و با محیط سازگار نبود (هرچند همهٔ مردان بزرگ چنینند زیرا از دیگران جلوترند و با محیطشان همخوانی ندارند). ناشنوائی، وخامت وضع مزاجی، نابکاری محیطشان همخوانی و ناسازگاری و ناچیزی خانواده مایه عذاب او بودند. امّا نه می توانست مانند واگن، (هلندی سرگردان) باشد و به سیروسیاحت برود، و نه می توانست مثل گوته محیط اطرافش را به دلخواه خود بسازد و بر آن مسلط شود. و ناچار در جای خود ثابت مانده بود و مدام جوش می زد و در طغیان بود. و به از اسیری میکل آنژ شباهت داشت، که دستهایش را در پشت سر با زنجیر بسته اند و او با پوزه اش که به گاو وحشی می ماند اعتراض و خشم خود را نشان می دهد... امّا او سعادت میکل آنژ را که با پاپ طرح دوستی ریخته بود نداشت، و تنها در یکره اش جوش خورده بود.

پس باید او را بیشتر شناخت. تا معلوم شود که پی و پایه بنای هنرش را در چه زمینی کار گذاشته، و «من برتر» هنرش را از ترکیب چه فلزهائی ساخته بود.

ø

نسلهای امروزی، حتی در کثورهای شکست خورده بعد از جنگ جهانی اول، از تسهیلاتی برخوردارند که تصور فضائی که بتهوون از چهل سالگی تا دم مرگ در آن نفس می کشید برایشان دشوار است.

از تأثیر دگرگونیهای اجتماعی و سیاسی در زندگی بتهوون کمتر گفته اند. و نگفته اند که توفانهای سیاسی و ویرانیهای جنگ و ستیز با بتهوون چه کرده است، هنرمند بزرگ در بحبوحهٔ آشو بهااز هنره مچون دِدال Dedate بال و پردرست می کند تا از رنج وعذاب بگریزد (درمیان شعله های جنگ درتابستان

۱۸۰۹ کنسرتوی دل انگیزش را در می بمل برای پیانو می نویسد که در آن نشانه ای از ویرانیهای جنگ در شهر اشغالی وین نیست). امّا هنگامی که از آسمان فرود می آید و پا بر زمین می گذارد قیدهای اقتصادی او را زیر فشار می گیرد و در گودال نیازهای مادی فرومی افتد و عذاب و گرفتاری از هرسو او را در میان می گیرد و به اعماق تیره روزی می کشد.

تازه بعد از سالها به نوعی تأمین مادی دست یافته بود که جنگ همهٔ امیدهایش را در هم ریخت. ماجرا چنین بود که روز اول مارس ۱۸۰۹ شاهزادگان جوان، کینسکی و آرشیدوک رودلف و لوبکویتس قراردادی را امضا کرده و متعهد شده بودند که تا پایان عمر بتهوون سالانه چهارهزار فلورن به او بپردازند تا بتواند با خیال آسوده به آهنگسازی مشغول باشد، حتی در صورت بیماری و ناتوانی این مستمری قطع نمی شد. از طرف دیگر با برایتکف وهارتل، از بهترین ناشران آثار موسیقی در آلمان قراردادی بست که مجموعه کارهایش را به چاپ برسانند. با این حساب آرزوهای او به واقعیت نزدیک شده بود که ناگهان در انتهای افق،توفانی از غرب برخاست و سیل بنیان کن ناپلئون به وین سرازیر شد و بنای امپراتوری اتریش را در هم ریخت. پادشاه اتریش و درباریان و بنای امپراتوری اتریش را در هم ریخت. پادشاه اتریش و درباریان و امیدها و آرزوهای بتهوون را با خود به دوردست بردند

شب یازدهم مارس ۱۸۰۹، که مصادف با شب معراج حضرت مسیح بود، غرش توپها بتهوون را از خواب بیدار کرد. سرش را به خاطر بیماری گوش باندپیچی کرده بود، آشفته بیرون دوید و فهمید که سربازان نابلئون شهر را گلوله باران می کنند. خانه های اطراف در آتش می سوختند، وین کهنسال با انبوه هنرمندان و هنردوستانش در آستانهٔ زوال بود، و باید گفت که پس از آن شب هرگز آن روزگار و آن فر و شکوه به وین بازنگشت.

صدوبیست هزار سرباز فرانسوی شهر را اشغال کرده بودند و بتهرون در

چنین شهری گیر افتاده بود و جسم و روحش از تیره روزی رنج می بردا. مواد غذائی کمیاب شده بود. پلهای دانوب را ویران کرده بودند. هر نوع ارتباط وین با خارج قطع شده بود. اشغالگران در غارت و ویرانگری زیاده روی می کردند. خسارات جنگ را ۱۶۰ ملیون فلورن برآورد کرده بودند و تازه اتریش بایستی به ناپلئون پنجاه ملیون فرانک خراج جنگی می پرداخت. روی همه چیز و از جمله کرایه خانه ها عوارض کمرشکنی بسته بودند که بایست در ظرف چهل وهشت ساعت پرداخت می شد. با این ترتیب بتهوون ناچار بود سالانه پانصد فلورن کرایه خانه بپردازد و نمی دانست این پول را از کجا بیاورد؟ دیگر درآمدی نداشت و فکرش برای آهنگسازی درست کار نمی کرد. هنگامی که نیروهای اشغالگر از دروازه های وین بیرون رفتند و از آن نقطه دور شدند، بتهوون به صراحت می گفت دروازه های وین بیرون رفتند و از آن نقطه دور شدند، بتهوون به صراحت می گفت که: «هرچه بود هدفش مرگ بود و نه جاودانگی!»۲ و تمام نقشه هایش نقش برآب شده بود. از آن پس تنها قسمت مختصری از مستمری او پرداخت می شد، آن هم با پولی که ارزش خود را از دست داده بود. در پایان این سال بیمار شد و کارش به جائی رسید که در نامه هایش می نوشت: «... نان برای خوردن ندارم» ... «آنقدر ضعیف ویی رمق شده ام که به زحمت جواب نامه تان را می نویسیم.»

در این سالهای شوم و در گرماگرم فاجعه، بتهوون دست از کار برنداشت. من این واقعیت را در فصل بعدی شرح خواهم داد. طبعاً صاحب روحی چنان نیرومند، مانند هر هنرمند بزرگ، در ایامی چنین هول آور ذخیره های فکری خود را به کار می اندازد و نیشهای جانگداز روزگار را تحمل می کند. امّا چند سال بعد این حوادث فاجعه بار اثر خود را می بخشد و هنر او تا مدتی «ته می کشد»! بتهوون، آفریدگار سمنونی هفتم و مرد بی پروائی که در تپلینس، گوته و بتین را

۱- در نامه ۲۳ ژوئیه ۱۸۰۹ برای برایتکفشرح می دهد که روزی در حال قدم زدن و یادداشت کردن نتهائی که به مغزش هجوم آورده بودند، به اتهام جاسوسی بازداشت می شود، زیرا گمان می برند که کشفیاتش را در مورد قرارگاههای اشغالگران روی کاغذ می آورد!
 ۲- از نامهٔ دوم نوامبر ۱۸۰۹ بهبرایتکف.

۳- از نامه های دوم ژانویه ۱۸۱۰ به بعد.

مسحور کرده بود به پایان کار خود می رسد، و اگر دقیق تر بگوئیم، متوقف می شود. اگرچه شجاعت و نبوغ او از دست نرفته بود، زخمی در جان خود احساس می کرد که از کار بازش می داشت. ایمان و امید و شوق زندگی در جان او خراش برداشته بود ا از سال ۱۸۱۲ به بعد، تا مدتی آثارش از روح پرشور او فاصله می گیرد و از ارزش هنری تهی می شود. شگفت آن که اثر بی محتوای او، «نبرد وینوریا» به شهرتی بی مانند دست می یابد و غوغا می آفریند. «نبرد ویتوریا» نمایشی از سقوط هنری او بود و در این ایام از خلق چنین آثاری پروا نداشت. آهنگهای ابلهانه و سفارشی می ساخت و خود متوجه این حقیقت نبود ا به خصوص که اینگونه آثار را همراه با تبلیغات و سروصدای بسیار اجرا می کردند و کارشناسان موسیقی در معرفی آن ها سنگ تمام می گذاشتند!

در این دوران آنچه بیش از هر چیز فکرش را مشغول می کرد مسله پول بود آ، که برای او امر حیاتی به شمار می رفت، و سراسر زندگی اش به زهر آن آلوده بود. به خاطر پول پایش به داد گستری باز شد و چندین بار از این وآن شکایت کرد. سال ۱۸۱۲ پروندهٔ شکایت او از لوبکویتس، که دارائی اش را از دست داده بود و با اسکناس بی اعتبار اتریش تنها قسمتی از مستمری او را می پرداخت، به جریان افتاد. بتهوون در این دادرسی محکوم شد. در دادرسی دیگری با شاهزاده کیسکی درافتاد، که سه سال، از ۱۸۱۳ تا ۱۸۱۲، طول کشید و نتیجهٔ آن چندان دلچسب نبود. دادرسیها همچنان ادامه یافت، و او ناچار شد برای تأمین هزینهٔ دادرسیها چند سونات خود را به بهای کم به اشتاینر بفروشد. امّا با تمام این اوصاف بلاهت زمانه به داد او رسید! کارشناسان گیج و گمراه موسیقی « نبرد

۱ از آن علتها، جراحت قلبی و احساسی او بود. که فصلی را در پایان این قسمت از کتاب به آن اختصاص داده ام.

۲ چنانکه خواهیم دید بعد از مدتی به ارزیابی دقیق کارهای خود می پردازد و اینگونه آثار
 را که به او نمی پردازد کنار می گذارد و پرده ای از سکوت روی آنها می کشد.

۳ بعد از سال ۱۸۱۱ که دولت اتریش ورشکتگی اقتصادی اش را اعلام کرد بتهوون به فکر افتاد اندوخته اش را به دوکای هلندی تبدیل کند و به بانکهای خارجی بسیارد.

وبتوریا» اثر ابلهانه بتهرون را چنان رونق و اعتبار بخشیدند که در جشنهای کنگره بارها اجرا شد و جوایزی به دست آورد، موسیقیدانان درباری در اجرای آن بر یکدیگر پیشی می گرفتند. شاهزادگان آن را ستایش می کردند و هرچند هنر بتهرون در اینجا قربانی شده بود، در عوض این پیروزی پرهیاهو و مبتذل او را صاحب نقدینه ای در حدود ده هزار فلورن کرد و هنرمند بزرگ مانند افعی روی گنجینهٔ خود نشست.

امّا این نقدینه به کار او نیامد. هزینهٔ زندگی همچنان بالا می رفت. ناچار به تلاش افتاد تا پول خود را به کار بیندازد ۱. اول می خواست خانه ای بخرد و از اجاره نشینی خلاص شود. چندی در آگهیهای روزنامه ها به جستجو پرداخت. روزی آگهی فروش خانه ای در مُدلینگ را در روزنامهٔ Wicner Zeitung دید و عزمش را جزم کرد که برود و این خانه را بخرد. با اشتاینر، ناشر آثارش مشورت کرد. و او رأی بتهوون را زد ۲. هنرمند بزرگ به فکر افتاد راه دیگری برای بهره گرفتن از نقدینه اش پیدا کند. به دهقانی شباهت داشت که از همه واهمه دارد و پولهایش را توی جورابهایش پنهان می کند. حاضر نبود اندوخته اش را بدهد و اسکناس کاغذی بگیرد. دوستان بانکدارش هرچه کردند تا رأی او را تغییر دهند موفق نشدند، او دوستان زیادی در میان بانکداران داشت و بهترین منابع اطلاعاتی در امور مالی در اختیار او بود. در سال ۱۸۱۷ تورم به اوج خود رسید و

۱- فانی دل ربو می نویسد که «پول مایه دل خوشی او شده بود». کارل دوبورسی که در ژوئن و ژوئیه ۱۸۱۹ چندین بار به تفضیل با او مصاحبه کرده بود می نویسد که «بتهوون ناشران و پادشاهان را درد و غارتگر می نامید، و از پادشاه پروس که بعد از اجرای یکی از کنسرتهای او در دربار مبلغ ناچیزی به پاداش پرداخته بود بدگوئی می کرد، و معتقد بود که در اتریش همه یا دزدند یا دزدزده.»

کارل دوبورسی می نویسد: «برای آن که حرف او درست باشد وقتی بتهوون رویش را برگرداند قلمش را برای یادگاری دزدیدم!»

۲ در دفتر «گفت و شنود» های بتهوون به خط اشتاینر این مطلب را می بیئیم که: «... من
 با خرید خانه موافق نیستم. چون هزینهٔ نگهداری اش زیاد است.»

وزیر دارائی بازگشت به اعتبار یول فلزی را پیشنهاد کرد. بتهوون حتی پیش از افشای این خبر از آن آگاهی داشت. بارون هنیکشتاین، دوست بانکدار و موسیقی دوست او، چند روز پیش از اعلام خبر، در خانهٔ خود از او پذیرائی کرد و خبرش را به او داد. بعد از این تحول، با اندکی تردید و دلوایسی، قسمتی از نقدینه اش را به بانک ملی اتریش سیرد، زیرا بیشتر بانکداران، هنیکشتاین، كى مولر، آرنشتاين، و به خصوص فن اسكلس را كه همه از اشراف طراز اول بودند شخصاً می شناخت و از همان موقع به خرید سهام بانکی پرداخت. روز سیزدهم ژوئیه ۱۸۱۹ که مستمری عقب افتاده اش را وصول کرد سهام تازه ای خرید. در آن روزها که سفته بازی به جان مردم وین افتاده بود، بتهوون زودتر از همه این کار را زیر نظر دوستان بانکدارش شروع کرده بود. فن اسکلس از راهنمایان او بود و سهام مورد نظر را برای او می خرید. سهام بانکی مرتب در ترقی بود و بتهوون با شور و علاقه این سیر صعودی را دنبال می کرد. بورس بازی چنان او را به هیجان آورده بود که از بارون فن اسکلس و کنتس ویمپفن با زبان موسیقی قدرشناسی کرد و به افتخار هر یک قطعاتی ساخت! بورس بازی به او شادی می بخشید و کم کم رشته های جان او به سهام بانکی بسته می شدند. البته سهام بانکی و عملیات بورس بازی اش را از طلبکارانی مانند اشتاینر پنهان می کرد، چون مى ترسيد ناچار شود قسمتى از سهام را بفروشد و بدهيهايش را بپردازد، امّا اشتاينر که از کار او باخبر بود به جد از او خواست که بدهیهایش را با فروش یا گرو گذاشتن سهام بپردازد. بتهوون چنان نگران شد که به ناشر دیگری به نام آتاریا نوشت:

«لطفاً صدوبنجاه فلورن نقره به من قرض دهید تا ناچار نباشم سهام بانکی ام را بفروشم.»

و بر این مطلب افزوده بود که مبادا او را به خست منهم کند، زیرا علاقه به سهام بانکی برای او نوعی جنون و هوسبازی است!... «و برای آن که حق شناسی ام را به اثبات برسانم، حاضرم امتیازیک یا دویا چند اثر خود را در مقابل این وام به شما بسپارم.»

این سرمایهٔ بانکی را به برادرزاده اش کارل اختصاص داده بود، امّا در آن هنگام اجازه نمی داد که کارل به این پول دست بزند و مسئله سهام و سرمایه بانکی اشتغال دائمی فکر او شده بود ۱.

بتهوون پس از چندی در بورسبازی و امور بانکی خبره شد و تبحر پیدا کرد. خانهٔ موروثی برادرزادهاش را در سال ۱۸۱۸ فروخت، و این سرمایه را هم در خرید سهام بانکی به کار انداخت و کم کم از منافع پول سهام تازهای خرید و وضع بهتری پیدا کرد، و سرمایه خود و برادرزادهاش را همچنان در بورس به کار می گرفت. در همان اولین روزها که سهام شرکت روتشیلد در آمد، بتهوون قسمتی از سرمایهاش را برای خرید این سهام به کار انداخت که بهرهای بیش از پنج درصد می داد و شانس ترقی اش بسیار بود. هنرمند بزرگ چنان دلش گرم شده بود که به برادرزادهاش نوید می داد که به زودی سرمایه شان به صدوبیست هزار فلورن خواهد رسید. و روزی نبود که از این نویدها به کارل ندهد.

تا مدتی شانس با او بود و اوضاع مالی اش روزبه روز بهتر می شد و رفاه بیشتری به خانهٔ او راه می یافت. به راحتی هزاروصد فلورن کرایه خانه می پرداخت. چند خدمتکار و یک لله داشت، که جمعاً در سال هزاروهفتصد فلورن حقوق می گرفتند. هرسال تابستان در مدلینگ، یا بیادن خانه ای اجاره می کرد و چند ماهی را در آنجا می گذراند. تحصیل و تربیت برادرزاده اش از سال ۱۸۱۹ تا ۱۸۱۸ چهارهزار فلورن و در سال ۱۸۱۹ دوهزار فلورن هزینه برداشت٬ خود او در نامه ای به تاریخ اول فوریه ۱۸۱۹ همه چیز را شرح می دهد و می نویسد: «هستند نجیب زادگانی که از پس خرج این مؤسات آموزشی می نویسد: «هستند نجیب زادگانی که از پس خرج این مؤسات آموزشی

۱ – اضطراب دائمی اش از بیماری او سرچشمه می گرفت. نباید فراموش کرد که در سالهای ۱۸۱۲ و ۱۸۱۷، گاهی از شدت نومیدی به جنون نزدیک می شد. در اوت ۱۸۱۷ گمان می کرد که عمرش به پایان رمیده و سالهای بعد را نخواهد دید.

حرص مال تنها در او نبود. بسیاری از بزرگان چنین بودند. میکل آنژ مدام از نداری و بدبختی می نالید و برای مال اندوزی حرص می زد.

۲- این ارقام را ماکس رای نیتز از پرونده های بایگانی شهر وین درآورده است.

برنمی آیند.» و در خاطراتش که در موزهٔ تاریخ کلن نگهداری می شود، در تاریخ ۱۸ فوریه ۱۸۲۰ فخر می فروشد که «کمتر عمو و سر پرستی پیدا می شود که چنین سخاوتمندانه خرج تربیت و تعلیم برادرزادهاش را بدهد. حتی پدر و مادرها هم این کار را برای فرزندشان نمی کنند. تازه فکر آینده کارل را هم کردهام و برای تأمین آتیهٔ او چهارهزار فلورن نقره دربانک ملی اتریش سپرده گذاشته ام.»

با این همه خانهٔ او ظاهر مرتبی نداشت. مثل یک کهنه فروش دوره گرد در خانه جاروجنجال راه می انداخت و با خدمتکارانش جنگ و دعوا می کرد و در نامه هایش به دوستان خود (به خصوص به ریس که مقیم لندن بود) از نداری و محرومیت آه و ناله می کرد و از آنها می خواست که واسطه شوند و از تروتمندان هنردوست برای خرید آثار او پیش پرداخت بگیرند. حال آن که تمام وسایل و امکانات خوب زیستن را در اختیار داشت.

امّا نباید زیاد سختگیر بود و خلقیات او را به باد ملامت و انتقاد گرفت. وقتی زندگی موتسارت را در نظر بیاوریم که با چه فقر و محرومیتی زندگی می کرد باید بر بتهوون ببخشائیم که تلاش می کند و نمی خواهد دچار فقر و نداری شود. البته وضع آندو باهم فرق داشت، که از دو نسل بودند و در دو فضای ناهمگون می زیستند. موتسارت در دورانی زندگی می کرد که هنرمندان به حامیان خود متکی بودند، بیشتر فقیر بودند و برای جمع مال تلاش نمی کردند. تا داشتند می خوردند و موقعی که نداشتند گدائی می کردند. بی غم و بی خیال داشتند می خوردند و موقعی که نداشتند گدائی می کردند. بی غم و بی خیال بودند و با گدائی محترمانه روزگار می گذراندند (و من نامه ای از آن هنرمند بزرگ در اختیار دارم که با چه سوز و گدازی از ثروتمندی تقاضای کمک کرده، و آن ثروتمند در حاشیهٔ نامه با پرداخت صدقه موافقت کرده است!)... و بتهوون حاضر نبود چنین نانی را بخورد! از نخستین هنرمندان عصر جدید بود. در این عصر حاضر نبود چنین نانی را بخورد! از نخستین هنرمندان عصر جدید بود. در این عصر هنرمند گدائی نمی کرد و صدقه نمی خواست، به کار و هنر خود تکیه می کرد و مدته نمی خواست، به کار و هنر خود تکیه می کرد و به زحمت نانش را درمی آورد!. و با خشونت حق خود را مطالبه می کرد. امّا دقت

۱- حتی مستمریهائی که از بزرگان می گرفت در نظر او نوعی دهش و بخشش نبود، بلکه

کنید! و بی انصاف نباشید! مِتهوون پول را به خاطر پول دوست نداشت، پول را وسیله استقلال و ناوابستگی می دانست، و این مطلب را بارها تکرار می کرد که:

«ای کاش سرمایهٔ مختصری داشتم تا وابسته به دیگران نباشم.»

و هنگامی که می دید ناشران حقه می زنند و حق هنرمند را می بلعند به خشم می آمد. در سال ۱۸۱۰ در نامهٔ خشم آلودی به برایتکف می نویسد:

«... از رابطه اقتصاد با موسیقی حرف نمی زنم! به عکس تصور شما قصدم این نیست که از هنر موسیقی وسیله ای برای جمع آوری مال درست کنم و به رباخواری روآورم. نه! به یقین چنین نیست. امّا من زندگی مستقل را دوست دارم و زندگی مستقل به مختصری سرمایه نیاز دارد.»

و مگر می توان از هنرمند انتظار داشت که تنها به هنر خود بپردازد و گاری به کار اقتصاد و گذران زندگی نداشته باشد؟ واگنر افسوس می خورد که چرا فروشگاهی وجود ندارد که هنرمند آثارش را به آنجا ببرد و به قیمت مناسب بفروشد و در عوض نیازمندیهای خانه و خانوادهاش را بخرد... نباید حرف رمانتیکهای ابله را تکرار کرد و اینگونه کارها را توهینی به عالم هنر دانست. گناه بتهوون این بود که می خواست روی پای خود بایستد. و می گفت: «ای انسان! یار و یاور خود باش!» و تلاش می کرد میان هنر و اقتصاد موازنه برقرار کند. و آیا حق با او نبود.

شاید بتوان او را ملامت کرد که گاهی زیاده روی می کرد و می گفت که با ناشران باید به جنگ تن به تن پرداخت، و در مقابل فریبکاریها و دغلبازیهایشان، آنها را فریب داد و به خود می بالید که با مکر و حیله پول بیشتری از ناشران می گیرد. او در دفتر روزنویس خود این موضوع را به سادگی شرح می دهد:

«برای آن که پول بیشتری از فروش آثارت به دست بیاوری، و مثلاً با همین

حق خود می دانست و اگر در پرداخت مستمری تأخیر می شد با بزرگان درمی افتاد و به آن ها دشنام می داد.

سونات ویولونسل، اپوس ۱۰۲ که تازه ساخته ای به آب و نانی برسی باید زیرک باشی و با چند ناشر در وین و انگلستان و نفاط دیگر قرارداد بنویسی و با هرکدام، بی آن که دیگران خبر داشته باشند چنان وانمود کنی که اولین خریدار اثر تست، و اگر راز تو فاش شد باید بهانه بیاوری که اشتباهی روی داده، تاریخ قرارداد بادیگری چندان روشن نبوده است!»

با این وصف هرگز به خاطر پول از آزادی و حق انتخاب چشم نپوشید. تامسون، ناشر انگلیسی و بهترین و دست و دل بازترین خریدار آثار او، پیشنهاد کرده بود که آهنگی برای «نبرد بالتیک» بازد، بتهوون در جواب نوشت که حاضر نیست چیزی بنویسد که مبارزات ملت کوچک ولی آزاده دانمارک را تخطئه کند و حق را به سرکوبگران و فاتحان بدهد.

به پول علاقمند بود. امّا روحی بخشنده داشت. در سالهای ۱۸۱۳، ۱۸۱۵، ۱۸۱۵ چندین کنسرت به نفع بینوایان و سربازان معلول و بیوه زنان فقیر و پتیمان ترتیب داد.

بتهوون مردی بود که با همهٔ پارسائی، گاهی از پارسائی دست می کشید! مردی بود که اگرچه ظاهری آشفته داشت و آر زوهای تند و سرکش در داش شعله ور بود، از واقعیات زندگی نمی توانست دور بماند، نیازمند بود و به خاطر حفظ خویش نبرد می کرد، و تا دم مرگ یک تنه با مشکلات جنگید. می خواست نان و استقلالش را به دست بیاورد، قدر سرمایه ای را که به زحمت گرد آورده بود می دانست و برای نگهداری آن کوشش می کرد و در هنگام سختی و تنگدستی از کار و تلاش نمی هراسید. نیرومند بود. خود را موظف می دانست که از برادرزاده اش نگهداری کند، خود را موظف می دانست از همهٔ ضعیفان و فقیران نگهداری کند. به خود و نزدیکانش سخت می گرفت، اما به مسئولیت اجتماعی اش پای بند بود. در جوانی به دوستش وگلر نوشته بود که آر زو دارد

۱- بتهوون همین اثر را به چند ناشر فروخت. و هر کدام تصور می کردند که اولین خربدار اثر
 او هستند.

٧- از اين نظر به ميكل آنز شاهت داشت.

هنرش را وقف بیچارگان ر نیازمندان کند، و تا زنده بود این آرزو را در دل می پروراند.

بتهوون برای پول درآوردن و اندوختن تلاش بسیار می کرد و اگر چنین کاری را گناه بدانیم. بهتر که این گناه را نادیده بگیریم! زندگی برای او یک نبرد بود. نبرد برای بودن. به خود می بالید که از حق خود نمی گذرد و آن را از حلقوم زورمندان بیرون می کشد. دلبستگیهای او، پارسائیهای او، عیب و علتهای او، با شجاعت و مردانگی درآمیخته بود.

٥

امًا شجاعانه ترین کار او قبول تعهدات اجتماعی بود. به خصوص وقتی در نظر بیاوریم که بتهوون محروم از شنوائی بود، از محیط خانواده و سرزمین و طبقهٔ خودش ریشه کن شده بود، و در وین مانند بیگانگان زندگی می کرد. آنگونه که نامه هایش نشان می دهد دوستان او انگشت شمار بودند، و با هیچکدام زیاد صمیمی نبود. نزدیکترین دوستان او اهل بُن بودند که از عهد جوانی همدیگر را می شناختند و دست روزگار میان آنها فاصله انداخته بود. با هنرمندان کمتر از دیگران رفت و آمد داشت. در ایام جوانی مدتی در تالارهای اشراف سرمست و در گشت وگذار بود که سرانجامی جز تلخی و نومیدی نداشت. دوستی او با اشراف و ثروتمندان و به تعبیر خود او «این مدعیان هنردوستی» ناپایدار بود، اینگونه دوستیها با یک باد ملایم چون غباری از میان می رفت و به همین دلیل آنها را تحقیر می کرد. این طبقه از اشراف، که به استثنای عدهٔ کمی، ذوق موسیقی و هنری متوسطی داشتند، به احساسات او بی اعتنا بودند، و بی اعتنائی آنها بتهوون را به خشم می آورد. می دانست که حمایتشان پایدار نیست و نمی شود برآنها تکیه كرد. در اين ميان تنها دوستى او با شاگرد والاگهرش آرشيدوك رودلف مدتى دوام آورد. بتهوون مهر و محبت بزرگان را زودگذر و هوس آلود می شمرد. هروقت کنسرتی ترتیب می داد یا می خواست یکی از آثارش را اجرا کند، جز آرشیدوک رودلف، نام هیچکدام از اعضای خاندان سلطنتی را در صورت دعوت شدگان نمی نوشت. قلب او از «فرومایگی شاهزادگان» بارها زخم برداشته بود. در نامهٔ

مشهورش به کودکی به نام امیلی نوشته بود: «تنها چیزی که به انسان امتیاز می بخشد مهر و محبت است، هرجا که مهر و محبت باشد وطن من است و خانوادهٔ من در آنجاست.» در همین نامه عشق و احترام خود را به کودکان، به مردم ساده، و افراد ناچیز اجتماع شرح داده و گفته بود: «فقر واقعی را در وجود ثروتمندان باید جست.» با این همه در عمل، کمتر با افراد ساده و ناچیز اجتماع محشور بود. و همیشه سروکارش با همین بزرگانی بود که تحقیرشان می کرد.

برای دست یافتن به عمق افکار او باید در دفتر «گفتوشنود»هایش کندوکاو کنیم، که من در پیوست فصلی از همین جلد به این کار خواهم پرداخت. در آنجا خواهیم دید که چه کلام آتشین و چه اندیشه های تهورآمیزی دارد، و خواهیم دید که روح سرکش او بدگمانی پلیس را برانگیخته بود و همه جا او را زیرنظر داشتند و اگر زیر چتر حمایت آرشیدوک رودلف نبود قطعا درهای زندان به روی او گشوده می شد.

شخصیت سیاسی او والا و رام نشدنی بود. در برابر زورمندان و بلندپایگان سر فرو نمی آورد، و به یقین اگر در سال ۱۸٤۸، زنده بود مانند واگنر در سنگرهای انقلاب به جنگ دشمن می رفت. امّا همین مرد سیاست و انقلاب، در زندگی عادی گاهی کارهائی می کرد که باور کردنش دشوار است و عجیب می نماید که جمهوریخواه مغروری چون او در مدح حامی خود آرشیدوک رودلف آنقدر زیاده روی می کند!

شاگرد او آرشیدوک رودلف بی تردید پسر بدی نبود. از اخلاق و رفتارش نمرهٔ ده گرفته بود! چهرهٔ آرامی داشت. فرمانبردار و حرف شنو بود، و در سال ۱۸۱۸ بتهرون او را وادار کرده بود تا از واریاسیونهای چهل گانهٔ او رونویسی کند، و او بی اعتراض پذیرفته بود. امّا آدمی شرمنده می شود وقتی می بیند که بزرگ مردی چون بتهرون در مقابل این پسربچه تعظیم می کند، و به خصوص که به یاد می آورد بتهرون گوته را برای اینگونه کارها ملامت می کرد. — و حالا خود او آرشیدوک رودلف را «شاگرد عالیمقام وافتخاردنیای هنر» می خواند و واریاسیونهای او را می ستاید، و موقعی که این نوآموز هنر اثر کودکانه ای را که در

سطح تکلیفهای شبانه مدرسه بود به او هدیه می کند، در جواب او می نویسد که «خود را کوچکتر از آن می دانم که چنین هدیه ای را سپاس گویم. »و حتی پیش بینی می کند که «از هم اکنون جای شایسته ای را در پارناس در کنار بزرگان هنر برای والاحضرت ولایتعهد آماده کرده اند! » و او را آهنگسازی بلندمرتبه و شکوهمند می نامد! و در نامه هائی که به اومی تویسد القاب و عناوینی حتی بالاتر از عرف مرسوم دربار به او می دهد، که بوی چاپلوسی می دهد و حتی گاهی خود را چاکر و جان نثار او می شمارد! و در جهان چیزی را گرامی تر از او نمی شناسد! و مانند بلوندل در نمایشنامه شکسیر به آواز بلند می گوید: «ریچارد!... آه!... ای شهریار من!»

امّا همین بلوندل چاکر و ارادتمند، تا چشم ریچارد خود را دور می دید از او بدگوئی می کرد و از سرنوشت خود گلایه ها داشت که چرا به تور چنین شاهزادهٔ ابلهی افتاده است؟. من از کار او تعجب نمی کنم. بلکه متأثر می شوم و به پوشکین شاعر بزرگ روسیه"، این گوتهٔ نژاد اسلاو، می اندیشم که روزی پس از باریافتن به حضور نیکلا امپراتور روسیه و حامی و پشتیبان خود از قصر او بیرون آمد. حال غریبی داشت. یکی از درباریان پرسید: «در حضور پادشاه چه احساسی داشتید؟» در جواب گفت: «در حضور والاحضرت وجودم احساس شرم و فرومایگی می کردم!» بی تردید بتهوون نیز در حضور والاحضرت ولایتعهد همین احساس را داشت، و با تمام ذرات وجودش احساس شرم و فرومایگی می کود، اما اوضاع اجتماعی وادارش کرده بود تعلیم موسیقی آرشیدوک رودلف را به عهده

۱ در نامه های او از اول ژانویه تا ۱۹ دسامبر ۱۸۱۹ به آرشیدوک رودلف، بارها تکرار
 می کند که مفتون و مسحور اوست و جز خدا کسی را برتر از او نمی شناسد.

۲ در نامهٔ پنجم مارس ۱۸۱۸ به ریس می نویسد! «دوستی با آرشیدوک جز تیره بختی برای من حاصلی نداشته...» و برعکس در گفت و شنودش با فانی دل ریو خودستائی می کند که چنین شاگرد عالیمقامی دارد!

۳ تولستوی این مطلب را از خاطرات دکتر ماکویتسکی در دفتر روزنویس خود در تاریخ ۲۱ فوریه ۱۹۰۶ یادداشت کرده است.

بگیرد و چنان در وغهای رد الت آمیزی را تحویل والاحضرت بدهدا.

بتهوون در مقایسه با دیگر «حمایت شدگان» چندان زیر فشار نبود و «حمامی» او کستر آزارش می داد. حقه و فریب در کارش نبود. هوسهای جنون آمیزی داشت، از جمله از دست نوشته های بتهوون کلکسیون درست می کرد. توقع داشت که آن هنرمند همهٔ آثارش را به او هدیه کندا. بتهوون گاهی در نامه هایش به دوستان دوردست از او بدگوئی می کرد امّا در میان درباریان از او بد نمی گفت، خود را موظف می دانست که شاهزاده هنردوست و هنرمند را بی اعتبار نکند. هیچیک از آن دو جسم زیاد سالمی نداشتند، گاهی بستری می شدند و در به روی خود و بیگانه می بستند و چون از نظر طبقاتی با یکدیگر تفاوت داشتند، ماجرای بیماریها و گرفتاریهایشان باهم فرق داشت. هریک کینه ها و سوداهایش را در قلب خود نگاه می داشت.

بی التفاتیهای گاه به گاه والاحضرت گاهی باعث رنجش خاطر بتهوون می شد<sup>7</sup>، غرور هنرمند زخم برمی داشت و کینهٔ بزرگان را بیشتر در دل می گرفت. با آن که در نامه اش به امیلی نوشته بود که دوست دارد از بزرگان ببرد و بسوی ضعیفان و بیچارگان برود، آدمهای ناچیز و ساده را تحقیر می کرد و آنها را «عوام»

۱— ترحم انگیز است که بدانیم این دروغهای تملق آمیز در طبع بلند او تأثیر منفی گذاشت، تا آنجا که حتی در یادداشتهای خصوصی و دفتر روزنویسش، به جای آن که او را آرشیدوک، یا رودلف بنامد در همه جا از او به نام والاحضرت ولایتعهد یاد می کند. هلدرلین شاعر نیز چنین سرنوشتی داشت. مدح و چاپلوسی هر چند از روی بی اعتقادی باشد آدمی را خود به خود معتاد می سازد و پشت او را خم می کند.

Y-1 اگر بتهوون بعضی از آثارش را به نام دیگری می کرد حدادت می برد. دو کنرتو برای مازهای شدی دار اپوس ۵۸ و V-1 سونات بدر و دها اپوس هشتاد و یک آبوس مونات های بزرگ اپوس V-1 و V-1 و مونات برای و یولون اپوس V-1 تر یوی اپوس V-1 می می مولمنیس و چند آهنگ دیگر بتهوون هدیه به او و به نام اوست.

۳ هر وقت والاحضرت بدخلق می شد در را به روی بتهوون می بست و هنرمند از کردهٔ او
 متأثر می شد، امّا تأثراتش را پنهان می کرد و تنها روی کاغذ می آورد.

می نامید و می نوشت که «من با عوام هیچگونه نسبتی ندارم.»

روزیازدهم دسامبر ۱۸۱۸ دادگاه امور سر پرستی کودکان رأی داد که دادرسی در مورد پروندهٔ برادرزاده اش به دادگاه عادی احاله می شود زیرا بتهوون از نجیب زادگان و اشراف نبود و نمی توانست در دادگاه ویژه مسائل خود را طرح کند. این حکم چون صاعقه به جان او افتاد، و چنان خشمگین شد که نزدیک بود کارش به جنون بکشد. روز اول ژانویه ۱۸۱۹ به آرشیدوک اطلاع داد که «فاجعه هول انگیزی در زندگی خصوصی او روی داده» و تا مدتی نمی تواند پیش او برود، وضع مزاجی اش که تازه خوب شده بود بعد از این «فاجعه» به وخامت برود، شش ماه بعد به آرشیدوک نوشت که به زحمت می تواند چند ساعت از گرائید. شش ماه بعد به آرشیدوک نوشت که به زحمت می تواند چند ساعت از روز را به کار هنری بیردازد و این قضایا سلامت او را به خطر انداخته است ۱.

حال باید پرسید که این همه تندی و جوش و خشم در مقابل انکار شناسائی او به نام یک «نجیب زاده» از طرف مردی مانند او آیا «نجیبانه» بوده است؟ این همه تندی و تیزی و جوش و خروش برای چیزی که خود او به اصل آن اعتقاد نداشت معقول نبود. بتهرون در موقعی که دادگاه امور سر پرستی به نجیب زادگی او ایراد می گیرد مغز و قلب خود را با انگشت نشان می دهد و نجیب زادگی من در اینجاست!» و من از آن می ترسم که این کلام دلنشین که شیندلر از قول بتهرون نقل کرده، از آن او نباشد و از اختراعات خود شیندلر باشد، یا مردم، که به افراد مشهور بعد افانه ای می دهند این داستان را به ذوق خود ساخته باشند، یا خود بتهرون مدتی پس از آن ماجرا برای تسکین روح این سخن را به دیگران گفته باشد. هرچند این سخن هم او را تسکین نمی داد.

حقیقت این است و حقیقت را باید گفت – که او به بورژواهای عصر بازگشت سلطنت و پادشاهی لوئی فیلیپ در فرانسه می ماند که می خواستند امتیازات اشراف از میان برود، و یا دست کم حقوق آنها با نجیب زادگان و

۱ شیندلر معتقد است که اگر مسئولیت سر پرستی از برادرزاده اش بر دوش او نبود، بعد از
 این ماجرا اتریش را برای همیشه ترک می گفت و بقیه عمر را در انگلستان می گذراند.

اشراف برابر شود. و می گوئیم دست کم، زیرا بتهوون قلباً خود و طبقه اش را از اشراف بالا تر می دانست و به فانی دل ریو می گفت: «باعنوان نجیب زادگی می توان مردم را فریب داد امّا برای تأثیر گذاشتن بر اجتماع باید ذاتاً نجیب بود.»

در سال ۱۸۱۹، در نامهٔ طولانی اول خودبه او، اعتقادات خود را در مورد آموزش و پرورش باز می گوید و از جدا بودن آموزشگاههای اشراف زادگان از دیگران انتقاد می کند، امّا هنوز فکرش به آنجا نمی رسد که از آموزش همگانی حرف بزند، و معتقد است که دانش آموزان باید زبان فرانمه و نقاشی و موسیقی و در سالهای بالا تر زبان یونانی و تعنیمات دینی بیاموزند تا بتوانند برای جامعه مفید و به درد بخور باشند از و اگرچه این برنامه تحصیلی چندان به درد برادر زاده پتیم او نخورد ولی عموی هنرمند او حاضر نبود یک قدم از اعتقادات آموزشی خود عقب بگذارد.

در همین نامه می نویسد: «باید به هر بهائی شعله های عشق و پارسائی را در وجود برادرزاده ام برافروزم!» و در جای دیگری می نویسد: «آنچه در مورد اخلاق و آموزش طرح کرده ام هنوز به اطلاع عموم نرسیده، امّا نویسندهٔ برجسته ای چون وایسن باخ معتقد است که این مطالب باید موضوع بحث افراد صاحب نظر قرار گیرد.»

و باز در همین نامه به این کلمات دلنشین می رسیم که «می خواهم این قضیه را ثابت کنم که هرکه رفتاری خوب و نجیبانه دارد رفتار بد دیگران را تحمل می کند.» و معلوم نیست چرا باید این کلمات دلنشین در کنار دشنامهای بی مقدار به بیوه برادرش و کشیش ها و افرادی که از او جانبداری می کنندقاب شود؟ و آیا ردیف کردن چنین دشنامهائی خوب و نجیبانه است؟ و آیا رواست که خودستائی کند و جار بزند که در حق برادر و برادر زادهاش چه خوبی ها کرده است؟

۱ بتهرون آرزو داشت که برادرزادهاش را طبق همین نمونه بزرگ کند تا در آینده فرد ممتازی شود، و متأسفانه به آرزویش نرسید. برادرزادهاش که اشراف مآبی را از او یاد گرفته بود حاضر نشد زیر بار مشاغل پیش پاافتاده و کامبانه برود!

۲- در همین نامه می نوید: «... چقدر به برادرم خوبی کردم، و حالا در حق فرزندش

بس است! ملامت باد برمن که اینقدر سخت می گیرم و با هنرمندی که چنان مردانه با سرنوشت درمی افتاد چنین رفتار می کنم! دور از انصاف و عدالت خواهد بود که به همین ترتیب پیش بروم و او را زیر تازیانه سرزنش بگیرم. امّا منظور اصلی من سرزنش نبود. می خواستم نشان بدهم که در سالهای ۱۸۱۵ تا ۱۸۱۹ بتهرون با چه دلواپسیها درگیر بوده، در چه سنگلاخی راه می پیموده، و در چه بحران مرگباری، آخرین سوناتها و میس سولمنیس به او الهام شده است.

به خاطر داشته باشیم که انسان نابغه، هرچه باشد انسان است. گرفتاریهای یک انسان را دارد، و چون نابغه است دشواریهای او صدچندان می شود. زیرا هدیهٔ خداداد نبوغ را نباید دست کم گرفت. این هدیه چون بار سنگینی بر دوش انسان بینوا فشار می آورد. حمل این بار آسان نیست. نوابغ از حمل چنین بار سنگینی هم مضطربند و هم احساس غرور می کنند، و زیر این فشار خرد کننده، از خوشیها و لذات چشم می پوشند و به پارسائی و اخلاق تکیه می زنند.

بتهرون هم مانند تولستوی از «نیروی اخلاق» یاری می گرفت، تولستوی زره اخلاق برتن کرده بود و به خود سخت می گرفت و با طبیعت خود می جنگید<sup>۱</sup>. بتهرون تا آنجا که در توان داشت خود را زیر فشار می گذاشت تا در جدال با سرنوشت از پا درنیفتد. با زره فولادین اخلاق حتی به سختی نفس می کشید و مدام در زحمت بود، امّا به این ترتیب امید داشت که زنده بماند و به کار خود ادامه دهد.

چندین برابر او خوبی می کنم. و رواست که مرا پدر او بشمارند!»

۱- تولستوی اصول اخلاقی مورد نظرش را در پایانه عمر به بولگاکف دیکته می کرد و مانند کشیشی تاریکاندیش منکر لذاید علم و هنر می شد. موسیقی شوپن را گمراه کننده می شمرد، و معتقد بود که هنر با زیبائی کوچکترین پیوندی ندارد. بتهوون نیز مانند عابدی متعصب و قشری موتسارت را سرزنش می کرد که چرا براساس داستان «دون ژوان» ایرائی ساخته است!

در روح هر انسان وسوسهٔ نومید شدن و کناره گرفتن از راه راست و به نادرستی روی آوردن مدام در گشت و گذار است. در روح مردان بزرگ این وسوسه ها بیشتر و نیرومندتر است. بتهوون نیز همیشه در تلاش بود که خود را از این دامها رها کند و خدای خود و هنرش را از سقوط در گرداب برهاند. در زندگی روزانه هزارگونه وسیله و امکان فراهم می آید که آدمی را وسوسه می کند تا از راه و کار خود دست بردارد و در آسایش و خوشی فرورود، و هنرمندی چون بتهوون برای حفظ خویش ناچار زره «اخلاق» می پوشید و روی آن کمر بند محکمی از غرور و پایمردی و بلندنظری می بست.

اصل آن بود که بتهوون به خود دروغ نمی گفت. درباره خود درست داوری می کرد. فروتن بود و از دست خود عذاب می کشید. گاهی از آنچه بود و از آنچه می کرد رنج می بردوهنگامی که بحث و جدل در کار نبود، دیوهای غرور و خشم از زمام نفس او را رها می کردند و تنها با خودش و خدای خودش رودررو بود. در این اوقات که صادقانه به حقایق پی می برد و توسل به «فضایل اخلاقی» را کنار می گذاشت و تیره روزیهای خود را می دید، از غرور و خشم تهی می شد و به فروتنی می نوشت:

صبور باش و تسلیم شو! که از این راه می توان در انتهای تیره روزی به بیرون رسید و خداوند در چنین حالی بدیهای ما را می بخشد!»

۱- بتهوون زود خشم بود. وقتی در بستر مرگ خفته بود شیندلر از جنبه های گوناگون روانی آثار او گفتگو می کرد و معتقد بود که بعضی از آثار او از جمله سونات اپوس ۸۱ آ پریشان حالی و شادی را می نمایاند و از نمایش خشم و انتقام تهی است. بتهوون از حرف او به خشم آمد و با همه بدحالی می خواست با او بحث کند. شیندلر نگران حال او شد و برای آرام کردنش گفت: «در آینده سوناتهای خشم آلود نیز خواهید ساخت» بتهوون با حرکات سر و دست نشان داد که در آینده نیز چنین کاری نخواهد کرد. شیندلر بیشتر نگران شد و برای این که خشم او را فروبنشاند، آهسته و مهربان، چنانکه گوئی با کود کی حرف می زند گفت: «وقت برای بحث بسیار است، حالا آرام بگیرید. اعصابتان را تحریک نکنید!»

در برابر سرنوشت تسلیم شده بود. و چنین کاری از بتهوون، هنرمندی با آن همه شور وشیر بعیدمی نمود. وراستی چه عذابی کشیده تبایه اینجارسیده بود که به سرنوشت خود رضا می داد. بتهوون آفریدگار اروئیکا و سمفونی در دومینور به سرنوشت خود تمکین می کرد، تسلیم شده بود. البته به شرط آنکه سرنوشت با او همراهی کند و او را بسوی پیروزی ببرد و در برابر دلخواه او انعطاف یذیر باشد.

امّا در این هنگام شکست به او روی آورده بود و خود می دانست که در چنین لحظاتی چاره جز «صبر و تسلیم» نیست، و در دفتر روزنویسش کلام پلین را نقل می کرد: Vidi malum et accepi ، صبور باش و تسلیم شو!

و به خوبی می دانست و صادقانه می دانست که بدی، تنها از بیرون بسوی اوه جوم نیاورده است، بلکه بدی بیشتردراندر ون او ودرسرشت اوست، از آنچه با دیگران کرده بود عذاب می کشید. می دانست که در حق بیوهٔ برادرش، مادر کارل، بد کرده است و به خاطر می آورد که چه بی رحمانه با آن زن نابکار درگیر شده، و برای آن که از بخشش و آمرزش خداوند برخوردار شود استغاثه می کرد:

«ای خدای توانا! تنها تو از اعماق جان من خبرداری و می دانی که همه چیزم را وقف کارل عزیز کرده ام. پس اگر در حق بیوه برادرم بد کردم مرا ببخش. و آن بیوه زن را نیز ببخش! ای پشتیبان من! تکیه گاه من! همه چیز من! تنها تو خبر داری که در قلب من چه گذشته، و چقدر به خاطر کارل عزیز رنج کشیده ام. خدایا! ای جاودانه ای وصف ناپذیر! به حکایت دل من گوش کن. که من از همهٔ بندگان تو تیره روز ترم!»

وای که چه بانگ عاجزانه و جانسوزی دارد! وای که با چه دشواریها درگیر بوده و چه وضع اندوهباری داشته، که چنین زار استغاثه می کند. در نبرد عذاب آور و بی پایان زندگی، بهترین اسلحهاش شنوائی را از دست داده و در نتیجه بدخلق و مردم گریز شده بود. مانند سیزیف تخته سنگ عظیمی را به هزار زحمت بسوی قله می برد، امّا مدل خوبی برای نقاشان نبود. زیرا همیشه در یک خط و با تمام قدرت تخته سنگ را بالا نمی برد، گاهی کج می رفت، گاهی به

خشونت سنگ را می غلطاند، گاهی دست و پایش را گم می کرد، گاهی از فرارفتن باز می ماند، و با تمام این اوضاع و احوال کار او ستایش انگیز بود. زیرا با آن همه دشواریهای سرسام انگیز که گریبانگیر او بود، شجاعت و مردانگی اش را از دست نمی داد، و به سخت جانی خود را سر پا نگه می داشت و تخته سنگ عظیم را بسوی قله می برد.

این جنگ و جدال وجود او را می فرسود و ناچار از آن می گریخت. از خود می گریخت. از خود می گریخت. از قضا و قدر می گریخت و از امواج ابتذال که محیط را در بر گرفته بود و نفس او را بند می آورد می گریخت:

«برای رهائی چارهای جزفرار از اینجا نداری. تنها با این کار می توانی به اوج هنر دست یابی. در اینجا تا گلو در ابتذال فرو می روی. بعد از پایان این سمفونی به دوردست. به دوردست.» ا

می خواست به کجا فرار کند؟ به ایتالیا، به سیسیل، به سرزمینهای پر آفتاب و رؤیائی؟ یا به لندن، سرزمین بی آفتاب که گروهی از دوستان هوشمندش در آنجا جمع بودند و قدر هنرش را می شناختند؟ فکر فرار چندین سال او را مشغول کرده بود، و سال به سال فرار او به تأخیر می افتاد و سرانجام غیرممکن شد. و بزای او راهی جز این نماند که در خود فرو رود و به سرزمین هنر خود نگریزد:

## «به هنریناهنده شوتا از فرومایگیهای زندگی رها شوی!»

و شعری از زاخاریاس ورنر را در دفتر خود نقل می کند که پنداری با موسیقی درون او همزبان است:

«چه توانی کرد؟ — باید از سرنوشت قوی تر باشی، و آن را که با تو کین می ورزد دوست بداری، و در عالم خلقت شایستگی خود را به نمایش بگذاری. که تو تصویری هستی از جاودانگی.»

تصویری جاودانه و تیره روز بود. در آینه شوم بخت هنر تصویرش را

۱ - از دست نوشته های سال ۱۸۱۷.

۱ - از دست نوشته های سال ۱۸۱۸.

می دید و حاضر نبود از غرور رام نشدنی اش دست بردارد، و چقدر خوب و بی آلایش می نوشت که: «می گریند هنر عمری دراز دارد و زندگی کوناه است. امّا برعکی آنچه طولانی می نماید زندگی است. لذت هنر دمی بین نیست، و در این دم جادوئی تا بارگاه خدایان فرا باید رفت.»

و پس از آن دم جادوئی چه چیز برای هنر می ماند؟ هنرمند پس از آن دم در برابر هوسبازی سرنوشت کور و خودسر تسلیم می شود و اسلحه را به زمین می گذارد. امّا پیکارجوی سرکشی مانند بتهوون به تسلیم تن درنمی دهد. به چاره جوئی می افتد تا راهی برای زیستن پیدا کند. ناچار به قدرت مطلقی پناه می برد که بر دور زمان حکم می راند و به مهربانی و خرد شیفتگان را زیر چتر حمایت می گیرد:

«میخواهم در این دورزمان شکیبا باشم و از تو اطاعت کنم و از مهر پایان ناپذیر تو برخوردار شوم. خدایا! روح مرا تا هستم سرزنده نگه دار! و تکیه گاه من باش! خدایا! روشنائی من باش! مایه خاطر جمعی من باش! خدایا! ای خدای بالا تر از همه!...» ا

روزی «خدا»ی بتهوون را کالبدشکافی خواهم کرد و ذراتش را به شما نتان خواهم داد. «خدای بالاتر از همهٔ» او برتر از «من» اوست. مافوق اوست، همزاد اوست، مایه خاطرجمعی اوست، آرزوی عاشقانهٔ اوست، خواست اوست، و کمال مطلوب اوست.

در گذر ایام خواستها و آرزوهایش تحول یافته بود. در این سالها مدام گردوغبار روزها را از صخرهٔ ابدیت پاک می کرد. افلاطون و اوپانیشادها و گیتا را می خواند و ذهن و رؤیای او در این اندیشه ها شناور می شد. امّا دیری نیائید که حس کرد این اندیشه ها در روزهای سختی و تیره بختی رهائی بخش او نیستند. به یک خدای خصوصی نیاز داشت که تنها از آن خود او باشد. نور کورکننده و سایه بی پایان این احساس کلیسای سیستین او را پر کرده بود. مس سولمنیس را در میان همین نور و سایه پیدا کرد. امّا هرچه در مس سولمنیس پیش می رفت و

۱ - یادداشتی در گوشهٔ دفتر طرحهای ابتدائی سونات اپوس ۱۰۲.

آشوبهای روح و جنگ و جدلهایش را نشان می داد، بیشتر حس می کرد که دل و جان او چیز دیگری می طلبد و ایمان او به گمراهی و اضطراب کشیده می شود و قلبش به این اندازه رضایت نمی داد. سرانجام از آسمان فرود آمد و مطلوب خود را در همراهی و همگامی با مردم و آرزوهای بزرگ اجتماعی و دنیوی پیدا کرد. و تاج افتخار را بر تارک «ترانه شادی» گذاشت، حتی در اینجا هم متوقف نشد، به راه خود ادامه داد، در آخرین سوناتها و کوارتتها با همزاد و همراه و استاد خود گفت و شنودی می کند که هرگز به پایان نمی رسد.

نیاز به جاودانه شدن در جان او بود. در دفتر «گفت و شنودها»یش در سال ۱۸۲۰ سخنی از کانت را نقل می کند و «اخلاق و آسمان پرستاره را در کنار یکدیگر می خواهد.» آسمان پرستاره نمادی از طبیعت است و نگاه داشتن جانب اخلاق، خواهش طبع و نیاز روحی او. و این هردو سرچشمه های بارور نبوغ خلاق او هستند، و از پیوند استثنائی جادوی طبیعت باشکوه اخلاق حکایت می کنند. روسو نیز این طرز تفکر را با ادبیات درآمیخته بود و هم به توده مردم و هم به طبیعت عشق می ورزید. بتهوون که روحش با دهقانان کرانهٔ دانوب نزدیک بود، با قدرتی حیرت انگیز عناصر طبیعی را باهم جفت وجور می کرد و بی آن که اهل فلسفه باشد، در دنیای تفکر با فلاسفه دم خور شده بود. می پنداشت که در جان همهٔ انسانهای روی زمین شعله ای به پهناوری جهان زبانه می کشد و روحی بی کرانه و یکتا مانند امواج روشنائی در پیکر مردم سراسر جهان جریان دارد. این پندار هرگز از او جدا نمی شد. با این پندار تجدید قوا می کرد، این پندار دارد. این پندار هر هر فرانه و برقه می زد و در هر فرصتی از ته دل فریاد می کشید: به او امید می بخشید. حتی در تاریک ترین روزهای زندگی اش «امید» در اعماق جان او می ماند و جرقه می زد و در هر فرصتی از ته دل فریاد می کشید:

«امید!... ای اهید!... مرا تنها مگذار و به جانم بازگرد!» و این فریاد جاودانهٔ بتهوون بود.

از همهٔ سروده های جاودانه و خداگونهٔ بتهوون، بانگ امید خدائی تر و جاودانه تر بود. زیرا امید کانون حرکت و تلاش او، هستهٔ هنرآفرینی او، و منبع

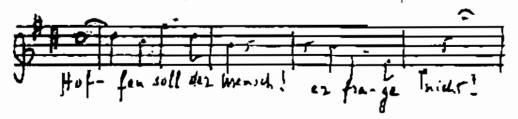
جرأت و شجاعت او بود. و خود او در بالای صفحه ای از واریاسیونهای چهل گانه اش به نام آرشیدوک رودلف می نویسد:

«امید به ما قلب بودلاین می بخشد». ۱



۱- بتهوون بارها آوای امید سر داده است. در دو روایت از اورانیا، شعری ازتید گه، اپوس ۳۲ در سال ۱۸۰۴ و اپوس ۹۴ در سال ۱۸۱۳ او از امید سخن می گوید. در «آریای» جاودانهٔ لئونور در سال ۱۸۰۵ امید را بسوی خود می خواند. در تم واریاسیونهای چهل گانه امید از همه نمایان تر است.

در اقتباس آزادانه اش ازشعرتید گه به نام «شکوه های مرد بدگمان»، بندهای اول را که از بدگمانی و تردید سخن می رود حذف می کند و در روایت دوم این اثر، در سال ۱۸۱۳، ابتدا بدگمانیها و تردیدها را شرح می دهد و پس از بیان آواگرانه ای در این معنی که «آیا» خدا وجود دارد؟ آیا گریه های شبانهٔ آرزومندان را می شنود؟»، با شوروهیجان پاسخ می دهد: «امیدوار باشیم. آدمی به امید نیاز دارد، و نباید دچار تزدید شود!»



و عنوان شعر تید گهراخط میزند و آهنگ خود را «امیدواری» نام می دهد.



## فروغی که خاموش می شود

دوره ای از زندگی بتهرون را از ۱۸۰۳ و ۱۸۰۵ بررسی کردم و از اروئیکا و آپاسیوناتا و لئونور، ره آورد بزرگ آن سالها سخن گفتم. دورهٔ بعدی از ۱۸۰۹ تا ۱۸۰۹ نیز از فصلهای پر محصول زندگی اوست. و چه محصولاتی! سمفونیهای چهارم و پنجم و ششم — کنسرتو برای پیانو درسل و می بمل — کنسرتو برای ویولن — مس در دو — او ورتور کوریولان — سه کوارتت رازومفکی اپوس ویولن — تریوهای دوگانه اردودی اپوس ۷۰ — سی و دو واریاسیون در دو مینور فانتزی برای پیانو و ارکستر و گروه همسرایان — در این دوره به دنیا آمده اند، که هریک به صورتی نغمهٔ شادی سرمی دهند.

و امّا ناگهان این همه باروری به پایان می رسد، پاستورال از شادی باز می ایستد، غرش رعد در سال ۱۸۰۹ می ترکد، گلوله های توپ بر اتریش فرو می بارد و ویرانیهای بسیار به دنبال می آورد. وین به دست سربازان ناپلئون می افتد، اوضاع اجتماعی دگرگون می شود و این ماجرا چون فاجعه ای زندگی بتهوون را درهم می ریزد و فروغ آفرینش او را نیمه خاموش می کند. ر وز این واقعه با تاریخ تولد چند آفریدهٔ بزرگ بتهوون بسیار نزدیک است. وین در شب یازدهم مه ۱۸۰۹ گلوله باران می شود، فانتزی برای پیانووارکستروگروه همسرایان ر و زبیست و هفتم دسامبر ۱۸۰۸ زیراپ درمی آید، کنسرتوبرای و یولن درمارس ۱۸۰۹ و سمفونی

پاستورال در آوریل آن سال انتشار می یابد.

این فاجعه بزرگ و ضربهٔ هولناک ، به گواهی یادداشتها و نامههای او، بعد از مدتی در حالات روحی و هنرآفرینی او اثر می گذارد. امّا در گرماگرم حادثه چندان تأثیرش معلوم نیست. نغمه هائی که از پیش در ذهن او نشسته، یا بخشی از آنها را روی کاغذ آورده، به سیر عادی خود ادامه می دهند. کنسرتوی پرشکوه در می بمل از آن جمله است. گردونه ای که در حرکت باشد در برخورد با مانع تا مدتی از راه باز نمی ماند. کوارتت اپوس ۷۶ در می بمل در اکتبر ۱۸۰۹ به پایان می رسد، سونات بدرودها پوس ۸۱ آ، که از چهارم مه ۱۸۰۹ شکل گرفته بود در ۳۰ ژانویه ۱۸۱۰، و سونات دلنشین ترز، اپوس ۸۷، در همین روزها خاتمه می یانند.

در این روزهای دشوار جسم او رفته رفته ناتوان می شود و حال او به وخامت می گراید، امّا سخت جانی می کند و تا مدتی دست از کار برنمی دارد. در سال ۱۸۱۰ مهر و علامت گوته ۲ بر آثار او دیده می شود. در آن هنگام بتین در میان آن دو پیام رسان است. دو آهنگ بر اشعار گوته و موسیقی اگمونت در این ایام پا به جهان هستی می گذارد. کوارتت دراماتیک سریوزو، اپوس ۲۹۵، و پایانهٔ آن را در فاصلهٔ بخشهائی از موسیقی اگمونت می نویسد. تریوی اپوس ۹۷ در مارس ۱۸۱۱ از آخرین کارهای او در این دوره به حساب می آید.

این وضع پایدار نمی ماند. تندباد زمانه او را بهستوه می آورد. هیجان و

۱- در جای دیگری به تفصیل از این واقعه خواهیم گفت.

۲ در این روزهای توفانی گوته در حکم فانوس دریائی اوست. دست نوشته ها و طرحهای
 کوارتت اپوس ۷۱، سومین بخش اگمونت،ودو آهنگ بر اشعار گوته از کارهای این دورهٔ
 اوست.

۳ کوارتت اپوس ۹۵ آشوبهای درونی او را آشکار می کند. کوارتهای او همه اعتراف گونه اند و از پیش توفان های روح او را خبر می دهد. کوارتهای رازومف کی اپوس ۵۹ گواهی بر این مطلب است. نطفه سمفونیهای هفتم و هشتم را، که سالها بعد متولد می شوند. در همین کوارتها می توان یافت.

غرور او رنگ تازه ای پیدا می کند. تعادل روحی او برهم می خورد. ما از بتهوونی که در تپلیتس با گوته در گفتگو بود داستانها گفتیم، اما نگفتیم که بتهوون در آن موقع نقابی بر چهره داشت که آشوبهای درونش را پنهان می کرد. در همان روزها بیماری سه یا چهار عشق به جان اوافتاده بود: عشق دو زن به نام ترز – ترز برنسویک و ترز مالفاتی – آمالی سبالد، شاید بتین، و عشق زن ناشناسی که نمی خواست نام او بر سر زبانها بیفتدا. و همه این عشقها به نومیدی و شکست انجامید، تا آنجا که از آدمیزادگان مأیوس شد و به جنگل و طبیعت پناه برد، گوئی نمی خواست با موجودات زنده سر و کار داشته باشد! در سمفونی هفتم می شنویم که از جنگل حرف می زندا. اما خلاقیت هنری او در سالهای ۱۸۱۱ و می شنویم که از جنگل حرف می زندا. اما خلاقیت هنری او در سالهای ۱۸۱۱ و همه باروری و کثرت آثار خبری نیست. دنیای پرنقش ونگار او به سرزمینی همه باروری و کثرت آثار خبری نیست. دنیای پرنقش ونگار او به سرزمینی خثک و سوزان شباهت پیدا می کند که تنها در گوشه هائی از آن چند بوته سبز دیده می شود که «خرابه های آتن» و «شاه اتی ین» نامهای گوناگون بعضی از دیده می شود که «خرابه های آتن» و «شاه اتی ین» نامهای گوناگون بعضی از بین سبز بوته هاست. در همین اوقات، که درخت هنرش از همیشه بی برگ و بارتر این سبز بوته هاست. در همین اوقات، که درخت هنرش از همیشه بی برگ و بارتر

۱— در سال ۱۸۱٦ قانی جاناتاسیودل ریو می گوید که پنج مال پیش دلبستهٔ عشق زن ناشناسی بوده است، که با این حساب آغاز ماجرا به سال ۱۸۱۱ باز می گردد. در بخشهای گذشته نیز گفتیم که بتهرون در تپلیتس زیاد به خانهٔ راحل می رفت. زیرا راحل به آن زن ناشناس شباهت داشت.

۲— و به دنبال آن در هشتمین سمفونی. بتهرون در پایان مه ۱۸۱۲ به برایتکف می نویسد: «سه سمفونی در دست دارم که یکی را به پایان رسانده ام.» و منظور او سمفونی هفتم و هشتم و نهم است. امّا سمفونی نهم در رمینور، که در آن روزها بیش طرحهایش آماده می شد ده سال بعد به آخر می رسد. این نکته هم گفتنی است که طرح آخرین سونات برای ویولن اپوس ۹۲ نیز با طرح سمفونیهای هشتم و نهم درآمیخته است.

۳- و عجیب است که در آن کویر خشک و سوزان، گاهی چنین بوته های سبزی می روید. در ماه مه ۱۸۱۲ در نامه هایش به برایتکف برای «آلمانیهای بینوائی» که ناچارند در آن «اوضاع آشفته» زندگی کنند دل می سوزاند. و در نامهٔ دیگری می نویسد: «همه چیزم از دست رفته. با این همه حس می کنم که هنوز به نابودی محض نرمیده ام!»

می نماید چند جایزه و یاداش هنری نصیب او می شود که خوش آیند طبع بلند و مقام ارجمند او نبود. می دانست که نباید فریفتهٔ این هیاهو شود و باید در راه تازهای قدم بگذارد. چند رایسودی بی ارزش و قطعهٔ بی ارزش تر «نبرد ویتوریا» هلهله و تحمین عموم را برانگیخت و شهرت او را به عرش رساند. خود او از این پیروزی پُر سروصدا راضی نبود و تلاش می کرد کارش را دگرگون کند. بدش تمي آمدكه آهنگهائي يرجنب وجوش ومناسب ذوق اكثريت مردم بسازدو ابعاد گوناگون هنرش را بیازماید. هندل در «اسرائیلی» قومی را در حرکت و پیکار به نمایش درآورده بود، ولی این کار با سبک و ذوق او هماز نبود. او خود این مطلب را می دانست. هر چند معتقد بود که در اینگونه آثار، هنرمند نه از درون، بلکه از بیرون الهام می گیرد و به اکثریت مردم نزدیک تر می شود. پرداختن به چنین کاری به وقت زیاد، کار مداوم، آرامش فکر و آسایش کامل نیاز داشت که در این موقع برای او میسر نبود. بینوا مرد می گفت که آثار کم ارزش و مردم پسند را به قصد ثروت اندوزی می نویسم، و این افکار در ایامی در ذهن او نقش می بست که بیمار و مضطرب بود. در پنجاه سالگی به آستانهٔ انزوا و پیری و نومیدی رسیده بود. در جستجوی پناهگاهی گرم و آسوده بود. تصور می کرد اگر با همین موقعیتهای سطحی چنین پناهگاهی به دست آورد تن خستهٔ او آرامش می یاید. این هنگام از نظر آفرینش هنری تهی ترین سالهای عمر او بود.

تصور نشود که در این سالها در اندرون او خبری نبود. به عکس امواج شور و درد و هیجان او از همیشه بیشتر بود. — و صدای این غرش از دوردست به گوش می رسید. — امّا زندگی اندرونی هنرمند با هنر او گاهی دو مسیر جداگانه دارند. در بعضی از هنرمندان، هنر برای خودش پروندهٔ جداگانه ای دارد و حتی هنر از خود زندگی واقعی تر می نماید. اینگونه هنرمندان به خود زندگی چندان اهمیت نمی دهند. امّا وقتی هنرمند انسانی است بزرگ، هنر او با انسان پیوند دارد و از انسان الهام می گیرد وضع فرق می کند. اگر چنین هنرمندی با انسان فاصله بگیرد، به هنر پیشهٔ بینوائی تبدیل می شود که نقش بازی می کند، بی آن که خود به آن نقش اعتقاد داشته باشد — و بتهوون در این سالها چنین هنر پیشه ای بود. در

سالهای ۱۸۱۲ و ۱۸۱۵ و ۱۸۱۵ آهنگهای باب روز و سفارشی می ساخت. دل و جان او ساکت نشسته بودند و کمتر به زبان می آمدند. آثاری نظیر آوازاندوهگین Elegischer Gesang اپوس ۱۱۲ و دریای آرام Meeresstille اپوس ۱۱۲ و سونات لیشنفسکی اپوس ۱۹۰ از دل و جان او برنخاسته بودند.

موسیقی اندرون هنرمند گاهی خود را نشان می دهدوزود در حجاب فرو می رود و در گوشه های اسرارآمیز جان او پنهان می شود. در دفتر چه های نت او گاهی به قطعه های شورانگیز برمی خوریم، و ما این شانس را داریم که دست نوشته های دورهٔ بحرانی، از ۱۸۱۲ تا ۱۸۱۸ در اختیار ماست این دست نوشته ها به ما کمک می کند که فاصله ها را پر کنیم و سالها را با یکدیگر پیوند دهیم. در این سالها هنر بتهرون به رودخانه ای می ماند که پیاپی آب آن کمتر می شود و بیم آن می رود زمینهای خشک اطراف رودخانه را ببلعند و یک قطره آب در آن نگذارند، و آخرین قطره های این رودخانه روبه زوال را می توان در قطعهٔ «تمکین»، در سال ۱۸۱۷ به چشم دید که می گوید:

- «فروغ جان مرا خاموش كن!»

«تمکین» پایان پنج سال زنده به گوری اوست که پس از آن همه تلاش و گردنکشی به «تمکین» رضا می دهد. دست نوشته های او در سال ۱۸۱۲، آغاز همین تمکین است:

«در برابر سرنوشت تسليم بايد شد!»

و در چند سطر بعد می نویسد:

«آه!... ای پیکار دشوار!...»

و مرزهای این پیکار دشوار را به ما نشان می دهد:

«دیگر نمی توانی به خود بیندیشی. سعادت را در هنرت جستجو کن. حدایا! به من نیروئی عطا کن که بر خود مسلط شوم. دیگر چیزی وجود ندارد که مرا با زندگی پیوند دهد...»

۱-- از این دست نوشته ها، فیشهوف رونوشت عجولانه و نادرستی برداشته، و اصل آن در کتابخانه برلن است.

مگر چه روی داده بود؟ در سالهای ۱۸۱۲ و ۱۸۱۳ چه فاجعه ای اتفاق افتاده بود؟ آیا در عالم عشق شکست خورده بود؟ چرا کارش به اینجا کشیده بود؟ خانم اشترایشر سرایدار خانه و «بلازیوس هوفل» از حال زار او در سال ۱۸۱۳ حکایتها گفته اند. از مجموع این روایات معلوم می شود که بتهوون در این ایام به همه چیز بی اعتبا شده بود. ذوق کار نداشت. سلامتی اش به خطر افتاده بود. حتی پزشکان او می گفتند که با مرگ فاصله ای ندارد. فکر خودکشی به مغزش راه یافته بود.

ودر چنین حالی ناگهان به شهرت و محبوبیت دست یافته بود. بعضی از آثار کم بهای او نامش را بر سر زبانها انداخته بودند. خوداو هم از این محبوبیت دور از انتظار تعجب می کرد. آهنگ میهن پرستانه و کم ارزش بته بوون «نبرد ویتوریا» چنان او را مشهور کرده بود که هرجا می رفت مردم دور او حلقه می زدند. فروشندگان دوره گرد، دانشجویان حقوق و پزشکی، مردم کوچه و بازار از زن و مرد برای او کف می زدند. پادشاهان و شاهزادگان او را به چشم تحسین می نگریستند. و در تالار شهرداری وین به او دیلم افتخار تقدیم می کردند و در ظاهر چنین می نمود که از این همه شهرت و افتخار به وجد و شعف آمده، احساس خوشبختی می کند.

امّا چنین نبود، در دفتر روزنویس او میخوانیم که «نباید دیگران بفهمند که در دل چقدر تحقیرشان می کنی! حتی نزدیکترین دوستان راز ترا نگاه نمی دارند. تنها چاره آنست که سکوت رایاد بگیریم.»

وبازمي نويد:

«انسان در اجتماع و در میان هزاران هزار نفر می تواند تنها باشد و منزوی بماند.» ... و ... «تو یک قهرمانی! آنچه یک انسان عادی دارد دهبرابرش را داری!»

و با اینگونه خیالپردازیها روزبهروز تنهاتر می شود و می نویسد و تکرار می کند که «باید از اینجا رفت و سکوت آرام جنگل را حفظ کرد!» در این سالها در فلسفه انزواجویانهٔ هندی پناهگاهی می جست ، حاشیهٔ دفترچه های نت او در ۱۸۱۵ و ۱۸۱۹ پر از اینگونه مطالب است. پنداری در انزوای خود به نوعی صدای مرموز دست یافته بود، و در شب دست نیافتنی و بی انتها و بی شکل خود فرو می رفت و با «برهما» پیمان می بست!

شاعر موسیقیدان در این جستجو تا آنجا پیش رفت که سر بر زانوی زاکونتالا گذاشت، و هنرمند مغرور در سال ۱۸۱۵ از پیروزی و افتخار و شهرت و «هیاهوی طلائی» چشم پوشید و خردمندان هند نرم نرم کلام خود را در دهان او گذاشتند:

- ۱۰۰۰ هر کار که می پردازی باید به خاطر خود آن باشد نه به قصد نتیجه و هدف! هدف از هرکار باید انجام آن باشد و نه چیزی جز آن! خوشبخت کسی که بتواند خود را از شور و عشق تهی کند و نیروی خود را تنها به عمل اختصاص دهد. باید کاری کرد و در فکر نتیجه اش نبود. مهم این نیست که به نتیجه برسی یا نرسی، اصل خود کار است! که اگر به نتیجهٔ عمل خود بی اعتبا باشی، از جسم بریده، به روح نزدیک شدهای!»

این حرف از هنرمندی چون بتهوون، که روزگاری لبریز از شور و اشتیاق بود، بعید می نمود. مردی که آن همه حرارت و هیجان داشت، مردی که با تمام بی عدالتیها می جنگید، مردی که به آزادی و حقیقت عشق می ورزید، کارش به آنجا کشیده بود که خوشبختی را از دریچهٔ چشم خردمندان تسلیم جوی هند می دید.

افکار ریاضت کشان هندی در او رسوب کرده بود. تسلیم شده بود، و دیگر اثر برجسته ای نمی آفرید. اینگونه پندارها کم کم در جسم و جان او فرورفت و در طرحها و کارهای بعدی او ذره ذره اثر گذاشت، تا بهار سال ۱۸۱۲ که هنوز

۱— اولین ترجمه آلمانی بهاگاوادگتا در سال ۱۸۰۲ منتشر شد. فریدریش شلگل کتاب معروفش را در شرح فلسفه مشرق زمین در سال ۱۸۰۸ چاپ کرد. ظاهراً بتهوون با این نقابها آشنا بوده، فون پور گشتال شرق شناس معروف از دوستان او بود و دیوان شاعران ایران و هند را در اختیار او می گذاشت.

تسلیم این دگرگونی نشده بود، نخستین طرحهای سمفونی نهم را روی کاغذ آورد، امّا سال به سال به تسلیم و تمکین نزدیکتر شد تا آن که در سالهای ۱۸۱٦ و ۱۸۱۷ بحران سراسر روح او را فراگرفت و دیگر امیدی به زنده بودنش نماند.

هرچند اندیشه های «آن جهانی» در او اثر گذاشته بود ، ولی خود را تمام و کمال وقف «آن جهان» نمی کرد، زندگی او مسیر عادی را می پیمود. مسئولیتهای زیادی بر دوش او بود، و آنچه از همه دشوارتر می نمود وظیفه «پدرخواندگی» او بود:

روز پانزدهم نوامبر ۱۸۱۵ برادرش کارل درگذشت و از روز بیست و دوم نوامبر بتهوون سر پرستی طفل او را که با مادرش زندگی می کرد به عهده گرفت، باور کردنی نبود که هنرمندی چون بتهوون، که در عشق شکست خورده و ازدواج نکرده و خانواده تشکیل نداده بود، چنین با اصرار و علاقه بخواهد سر پرستی کودکی را به عهده بگیرد، و حتی اجازه ندهد که دیگری در این کار با او شریک باشد. به همین دلیل از روز ۲۸ نوامبر به یک دعوای حقوقی در دادگستری تن داد، که چندین سال به درازاکشید، و بتهوون تمام قدرت خود را به کار گرفت تا در این دعوا حاکم شود و اجازه ندهد که بیوهٔ برادرش به کارل دست پیدا کند، و در این مورد چنان سخت می گرفت و قاطعانه اقدام می کرد، که یک ناظر بی طرف را به فکر می اندازد. زیرا به هرحال مادر، هرچه نالایق و نادرست بی طرف را به فکر می اندازد. زیرا به هرحال مادر، هرچه نالایق و نادرست باشد مادر است و بتهوون در حق او زیادی بی رحم و سختگیر بود...

۱ د کتر کالیداس ناگ قسمتی از دست نوشته های بتهوون را در این سالها با متنهای او پانیشادها، بهاگاوادگیتا نزدیک می داند.

۲— این زن در دوران حیات شوهرش در سال ۱۸۱۱ به خاطر هرزگی به یک ماه زندان محکوم شده بود و مقامات قضائی به علت هرزگی و بی بندوباری او را از سر پرستی فرزندش عزل کرده بودند و بتهرون به همین سبب اجازه نمی داد که او به کارل نزدیک شود. ولی سالها بعد از این همه سختگیری پشیمان شد و دلش به رحم آمده بود.

مادرش گرفتند و به این هنرمند بزرگ میردند. از آن پس بتهوون گرفتارتر شد، اصرار داشت بهترین وسایل و امکانات را برای پرورش کودک فراهم کند. همه جا را می پائید که مبادا مادر ناشایت طفل بیاید و دور از چشم او فرزندش را ببیند. حتی بارها با خدمتکاران خود درافتاد، و از دور و نزدیک مراقبشان بود که مادر طفل را در غیاب او به خانه راه ندهند. موضوع سلامتی و آموزش و آیندهٔ این طفل نه ساله ا چنان او را مشغول کرده بود که کمتر فرصت پیدا می کرد به فلسفهٔ ریاضت کشان هندی بیردازد!

فانی جاناتاسیو دل ریو، دختر مدیر آموزشگاه شبانه روزی که بتهوون کارل را به آن سپرده بود، در یادداشتهایش می نویسد: «بتهوون حالات روحی تازهای بیدا کرده بود. می خواست همه چیز خود را وقف این بچه کند. نمی گذاشت در زندگی کم و کسری داشته باشد، و آنقدر با فکر او مشغول شده بود که تا مدتها نه می توانست چیزی بنویسد و نه آهنگی بسازد.»

گوئی از سالها پیش نیاز داشت که فرزندی داشته باشد و به او مهر بورند، و حالا آن همه شور و هیجان انباشته شده را نثار این بچه می کرد. این پسربچه دل او را گرم کرده بود. مایهٔ افتخار و شادی او شده بود. مثل مرغی که از جوجه هایش مراقبت می کند، شبور و ر مواظب کارل بود، او را نه فرزندخوانده، که فرزند و اقعی خود می دانست. ذوق می کرد و به دوست قدیمی اش وگلر می نوشت که: «من هم پدر شده ام!»

در همان روزها به آنتونی برنتانو نوشت که: «خبر دارید که من هم پدر شده ام؟ و غم و غصه یک پدر را دارم؟» و به تمام دوستانش این مطلب را می نوشت و تکرار می کرد. در دفتر روزنویسش نیز همین موضوع را یادداشت می کرد. همه چیز نشان می داد که جز «فرزند» ش در فکر هیچ موضوعی نیست. برای آموزش و نگهداری او دبستان شبانه روزی خوبی انتخاب کرده بود. خانی، دختر مدیر دبستان عشق پاکی به بتهوون داشت و در حق کارل بی نهایت دلسوزی

۱ کارل کوچک در چهارم سپتامبر ۱۸۰۹ متولد شده بود.

می کرد. با این وصف پدرخواندهٔ هنرمند دلش رضا نمی داد که کارل در دبستان شبانه روزی بماند و در دفتر روزنویسش نوشت:

«اگر پدری بخواهد از فرزندش خوب مواظبت کند نباید او را به شباته روزی بسیارد، باید او را به خانه بیاورد و گنجینه اش را در کنار خود نگه دارد. باید کارل را به خانه بیاورم و زیرنظر خود تربیتش کنم. افسوس که چقدراین کار برای من دشوار است.»

و این کار واقعاً برای او دشوار بود. اگر بچه را به خانه می آورد ناچار می شد جریان عادی زندگی اش را زیرورو کند. همه چیز را درهم بریزد. کانون خانوادگی مناسبی برای پرورش بچه فراهم آورد و همهٔ وسایل رفاه او را آماده کند. در نامه ای به زمسکال این مشکل را شرح داده بود: «برای من از هرچیز دشوارنر ادارهٔ امور خانه است. زیرا دیگر چیزی نمی شتوم و ناچارم این نقص را به هزار زحمت از خدمتکارانم پنهان کنم.»

برای آوردن بچه از مدرسه شبانه روزی به خانه، مدتی با دوستان انگشت شمار و با صلاحیت خود مانند زمکال و خانم اشترایشر مشورت کرد، وسایل و امکانات بیشتری در خانه فراهم آورد، خدمتکارانش را تغییر داد و همه چیز را زیرورو کرد تا به خیال خودش محیط برای پذیرائی از کارل آماده باشد. شاید جوانان امروزی از کارهای او تعجب کنند و به عمق موضوع پی نبرند. حق هم دارند. زیرا جوانان ما در دورانی دیگر و بعد از جنگی بزرگ به دنیا آمده اند و از معیارهای اخلاقی آن روزگار خبر ندارند.

خدمتکاران بتهوون دشمنان خانگی او بودند. بتهوون از آن می ترسید که خدمتکارانش دست به دزدی بزنند. یک بار مچ یکی از آنها را که دزدانه قفلی را باز می کرد گرفته بود! حتی یک بار به دوستش زمسکال نوشت که خدمتکاری برای او پیدا کند که در فکر دزدی و «خیانت» نباشد! و شوخی هم نمی کرد! خود را در مقابل توطئهٔ خدمتکاران بی سلاح می دانست و نسبت به آنها خشن و بی رحم بود. مدام فحششان می داد و عذرخواهی هم نمی کرد، نوعی خشونت روستائی در او بود. مثل اربابی که رعایایش را از چهار پایان کمتر می داند،

خدمتکارانش را گاهی کتک می زد. زنان خدمتکار را با کتاب و بالش می زد و چندبار چنان به خشم آمد که چهار پایه ای را از زمین برداشت و به طرف سر خدمتکاری پرتاب کرد. به تجربه دریافته بود که خدمتکاران را با مهر و محبت نمی شود به راه آورد و اگر بترسند بیشتر گوش به حرف می دهند. و البته گاهی خدمتکاران هم تاب نمی آوردند و با او گلاویز می شدند. در یکی از شبهای سپتامبر ۱۸۰۶ که خانواده جاناتاسیو در بادن به خانه بتهوون رفته بودند او را با پلک های کبود و ورم کرده دیدند و دریافتند که صاحبخانه در هنگام ادب کردن یکی از خدمتکاران با او مشت بازی کرده است! و جالب آن بود که بتهوون حقیقت را پنهان نکرد و برای مهمانان شرح داد که قسمت بزرگی از عمرش را صرف ادب کردن این موجودات گـتاخ کرده است!

ناگفته پیداست که وقتی کسی دیگران را تحقیر کند و آزار بدهد باید منتظر انتقامجوئی آنها باشد، و بتهوون این مطلب را می دانست و همیشه بیم آن داشت که خدمتکاران با مادر کارل کنار بیایند و در غیابش او را به خانه بیاورند تا فرزندش را ببیند. دفع توطئه ها و دسیسه چینیهای خدمتکاران و جنگ و جدال با آنها فکرش را آشفته می کرد. تعداد خدمتکارانش کم نبود. مرتب یکی دوتا را بیرون می کرد و چندتای دیگررابه جای آنها می آورد. معمولاً دو خدمتکار زن و بیک خدمتکار مرد داشت، و گاهی یکی دونفر به نام پرستار یا لله در خانهٔ او بودند، طبعاً چنین محیط پرآشوبی برای نگهداری و تربیت فرزند برادرش مساعد بودند.

و چه مهر و علاقه ای به او داشت! نگهداری پسربچه بسیار دشوار بود. و بینوا مرد همه چیز را برای او می خواست. با این همه گاهی بی حوصله می شد و بر او خشم می گرفت ۱. طبیعی است که محبت دوسو دارد. محبت می کنید و پاسخ

۱ -- گاهی ازاین می ترسید که اورا به بدرفتاری با برادر زاده اش متهم کنند. فانی می نویسد: «بتهوون گاهی بی حوصله می شد و کارل را که به شوخی به گردن او آویخته بود به گوشه ای پرتاب می کرد.»

می شنوید. و این بچه تمام وقت بتهرون را گرفته بود و نمی گذاشت فرصت غم خوردن داشته باشد! کارل چنان شب و روز او را پر کرده بود که گاهی بتهرون احساس می کرد فکر کارل سراسر وجودش را فرا گرفته است:

«گاهی با خود می گویم که بیا و اپرا و موسیقی و همه چیز را کنار بگذار
 و شب و روزت را وقف این پسر پتیم بکن. تنها چیزی که ترا از تیره روزی
 نجات می د هد همین است!» ۱

و در چند سطر آن طرف تر به این جمله ها می رسیم:

- «برای زندگی بهر باید فکر اساسی کرد. باید خانه ای در حومه تهیه کرد. هرچند زندگی دور از شهر برای کارل دشوار است!»

و باز حرفهائي با خويشتن:

«باید بیشتر کار کنی! فکر هزینهٔ سفر تابستان باش! نباید به برادرزادهٔ بینوایت سخت بگذرد... ای قادر بی همتا! تنها تو می توانی درون قلب مرا بینی. و تنها تو شاهدی که من برای کارل محبوبم از هیچ کاری فروگذار نکردهام!»

و این همه صرف وقت، و این همه توجه، برای آموزش و نگهداری یک پسربچه، شاید کمی زیادی و بی تناسب بود. این پسربچه، تا حدودی باهوش بود. قیافهٔ بدی نداشت. امّا بتهوون و دوستان او با خیالپردازی از کارل موجود خارق العاده ای درست کرده بودند که از واقعیت دور بود. کارل روی هم رفته

۱- از دست نوشته های او.

۲— در دفترچه «گفت وشنود» ۱۸۱۹ و ۱۸۲۰، که توسط والترنول منتشر شد، از ایامی صحبت می شود که کارل میزده چهارده ساله بود. دوستان بتهوون، شاید به خاطر خوش آمد او، از پسرخوانده اش تعریف می کردند و هوش و لیاقت او را می ستودند و به شوخی می گفتند که «گوشت و خون» بتهوون را دارد! پیترز از چشمهای زیبا و چهرهٔ جذاب و سرولباس مرتب و حتی «بلند طبعی» او سخن می گوید، بلوخلینگر پیشرفت او را در زبانهای لا تین و یونانی تحسین می کند و می گوید چیزی نمانده که او بتواند آثار هومر را به زبان اصلی بخواند. کارل چرنی که از سال ۱۸۲۰ به بعد معلم موسیقی اش بود در مارس ۱۸۲۰ وادارش کرد که سمفونی یاته تیک را در حضور بتهوون بنوازد.

پسر حیله گری بود. در وغ می گفت و آتش به پا می کرد. پسر بینوا دوران کود کی را به سختی در خانه پدری گذرانده بود. در آنجا ناچار بود حرف شنو باشد وگرنه کتک می خورد. در خانهٔ عمویش هم از ترس غرولندهای او و توقعات زیادی که از او داشتند ترس و دلهره از او جدا نمی شد. در وغ گفتن برای او مثل آب خوردن شده بود. با همین در وغهای بی حساب فتنه انگیزی می کرد و همه را به جان هم می انداخت. هروقت مادرش را می دید از قول بتهرون در وغهائی به هم می بافت و تحویل او می داد. پیش بتهرون هم از مادرش بدگوئی می کرد و از قول او چیزهائی می گفت که به جان عمویش آتش می زدا. در وغگوئی و فتنه انگیزی کارل گاهی بتهرون را مأیوس و درمانده می کرد.

امّا خانواده جاناتاسیو دلریو که آموزش او را به عهده داشتند روشنین تر بودند و عقیدهٔ دیگری داشتند. فانی در پادداشتهایش شرح می دهد که کارل از آوریل ۱۸۱٦ در شبانه روزی آنها درس می خواند و بتهوون، وقتی کارل نه سال بود، نامهای به او نوشت که پیش از اندازه محبت آمیز بود و این پسربچه نمی توانست معنای کلمات او را بفهمد. فانی معتقد بود که بتهوون باید با این بچه کمی جدی تر باشد، و زیادی به او محبت می کند، و اگر کار به همین ترتیب پیش برود نتیجه چندان مطلوب نخواهد بود.

۱— مخنچینی و دروغگوئی او مرز نمی شناخت. حتی باعث شد که بتهوون از خانوادهٔ جاناتاسیو دلگیر شود و او را از شبانه روزی به خانه بیاورد. در خانه هم خبرچینی می کرد و بتهوون و خدمتکاران را به جان هم می انداخت. فانی بدبینی را به جانی می رساند که کارل را فرومایه و پست نهاد می خواند و می تویسد: «خانم آموزگار او می گوید که این بچه سبکسر است و روح فاسدی دارد و سبک سری اش اندازه ندارد. باید به بتهوون گزارش داد تا برادر زاده اش را بهتر بشتاسد و بیشتر او را زیر فشار بگذارد. وگرنه بسیار دیر خواهد شد. البته اگر تا امروز دیر نشده باشد!» که البته به نظر می آید رفتار خشک و سختگیرانه فانی هم برای کارل به اندازه مهر و محبت زیادی بتهوون زیانبخش بود. و چه بسا امکان دارد که بدبینی اش تل حدودی محصول حسادت او باشد. زیرا بتهوون چنان خود را وقف این پسربچه بدبینی اش تل حدودی محصول حسادت او باشد. زیرا بتهوون چنان خود را وقف این پسربچه کرده بود که به هیچکس توجه نداشت! قطعاً سست بودن پایه های اخلاقی کارل از دوران کود کی اش ریشه گرفته بود که پدر و مادرش مدام به جان یکدیگر می افتادند و بچه برای دفاع از خود در آن محیط ناامن به دروغ و ریا کاری متوسل می شد و کم کم به این وضع معتاد دفاع از خود در آن محیط ناامن به دروغ و ریا کاری متوسل می شد و کم کم به این وضع معتاد

سر پرستی و نگهداری از برادرزاده نه تنها برای او غم و غصه و نگرانی به همراه داشت حتی حیثیت او را زیر سؤال برده بود. از همه بدتر در این سالها وضع جسمی اش بسیار نگران کننده بود و در چنین وضع و حالی این همه سختی و گرفتاری را تاب نمی آوردا. تحمل این همه درد و رنج او را به بستر بیماری انداخت و درد از پی درد به جان او افتاد چنان که طاقتش را به انتها رساند و تا وقتی زنده بود بیماری از او دست برنداشت. از بهار سال ۱۸۱٦ غلبه بیماری را حس کرده بود. در پانزدهم مه همین سال در نامهای به کنتس اردودی نوشت: «از شش هفته پیش سلامت جسم را از دست داده ام و بیشتر روزها به مرگ فکر می کنم. خیال نکنید که به خاطر خودم از مرگ می ترسم. نه! اگر وحشتی دارم به خاطر کارل عزیز است که بعد از من بی کس و بی پناه می ماند.»

کارل فن بورسی که در سی ویکم مه ۱۸۱٦ به دیدنش می رود او را نزار

شده بود و گاهی که دروغش فاش می شد از کرده اظهار ندامت می کرد. صفحه ای از دفتر گفت و شنودهای بتهرون در ژانویه ۱۹۲۰ گواه این مطلب است که کارل از کارهایش شرمسار شده، قول می دهد که از آن پس رفتار بهتری داشته باشد.

۱- شب پنجم دسامبر ۱۸۱۸ کارل از خانه عمویش فرار می کند. فانی می نویسد: «هرگز آن لحظه را فراموش نمی کنم که بتهوون به خانهٔ ما آمد تا چاره جوئی کند. از شدت غصه می گریست و فریاد می زد و با مشت به سینه می کوفت.»

آن شب مأموران پلیس کارل را پیدا کردند و به خانه آوردند و این ماجرا دهان به دهان گشت و بهانه به دست بیوهٔ برادرش داد که کار را به دعوا و دادگاه بکثاند. کثیش مدلینگ هم به حمایت از بیوه زن برمی خیزد و بتهرون را متهم می کند که با آن پسر رفار بدی دارد، وادارش می کند به مادر ناسزا بگوید و نمی گذارد تکالیف معوقه اش را انجام بدهد. بتهرون هم از او دست کم نمی آورد. کثیش را به نیرنگبازی و شلاق زدن شاگردان مدرسه دینی و رفار حیوانی با آنها متهم می کند. باز پرس روز هیجدهم دسامبر ۱۸۱۸ حکم به بازداشت موقت بتهرون می دهد که او به زحمت اجرای قرار او را به تأخیر می اندازد. سرانجام ماهها طول می کثد تا در ژانویه ۱۸۲۰، دو سال بعد، دادگاه به نقع بتهرون رأی می دهد. اتا هنرمند در این دو سال چنان عذابی می کشد که گفتنی نیست.

و بیمار می بیند و می نویسد: «مدتها می گذرد که آهنگی نساخته و جز آیندهٔ برادرزادهاش به هیچ چیز توجه ندارد.» خود او در ماه روئیه ۱۸۱۶ در نامه ای به آرشیدوک ردلف از درد سینه، که هرگز رهایش نمی کند می نالد و می گوید که دوا و درمان تأثیر نداشته است. از اوایل اکتبر ۱۸۱۹ حال او بدتر می شود. در نامه هایش به آرشیدوک و کنتس اردودی در نوامبر۱۸۱۹ و زوئن ۱۸۱۷ جزئیات دوا و درمانها را حکایت می کند و از ۱۵ اکتبر ۱۸۱۷ به بعد زندگی او یه خطر می افتدا. ناچار در بستر می ماند و ماهها زیرنظر پزشکان یه دوا و درمان می بردازد. امّا بتهوون به حرف هیچکس، حتی پزشک معالج گوش نمی دهدا. می رود تا رهبری ارکستر را در اجرای سمفونی خود درلا به عهده بگیرد، و نتیجه از پیش معلوم بود. بیماری اش روبه و خامت گذاشت آ. روز ۲۸ دسامبر که نانت اشترایش دخترش را به احوالپرسی او فرستاد، بتهوون در اتاق سرد و یخ کرده، اشترایش دخترش را به احوالپرسی او فرستاد، بتهوون در اتاق سرد و یخ کرده، به حال عجیبی می بیند که تمام بدنش به لرزه افتاده، فکرش دیگر کار نمی کرد!

۱ – در نامه ای به تاریخ ۱۵ ژوئیه ۱۸۱۷ به ویلهلم گرهارد می نویسد: که از چهار سال پیش نوعی بیماری مزمن او را عذاب می دهد و بر این مطلب می افزاید که از اکتبر ۱۸۱۹ به بعد گاهی جنان بیماری شدت می گیرد که حتی قدرت نوشتن یک نامه را ندارد.

۲- و در بحبوحهٔ بیماری از بادن به وین بازمی گردد.

۳ به هر بهانه از خانه بیرون می دوید و به حال خود توجه نداشت، روزی خدمتکار مخصوص آرشیدوک برای او بیامی آورد، ولی او در خانه نبود، در بازگشت بتهوون از ماجرا خبردار شد و به آرشیدوک نوشت که «برای شام خوردن به رستوران رفته و پیام رسان او را ندیده است». و همین «شام خوردن در رستوران» باعث شد که اسهال خونی هم تا مدتی بر بیماریهای او افزوده شود، او ظاهراً کمتر در خانه غذا می خورد و معتقد بود که خدمتکاران به نام شام و ناهار برای او خرج می تراشند.

در نامهٔ دیگری به تانت نوشته بود: «در حال بیماری از خانه پیرون رفته بودم. در بازگشت متوجه شدم که خدمتکار از خانه بیرون رفته، و کلید را با خود برده است. ناچار در آن مرمای سخت، با لباس نازک ساعتها پشت در منتظر ماندم.» و همین ماجرا باعث بدتر شدن حال او شده بود.

حال او چنان وخیم بود که آن دختر را نمی شنامد این او فوریه ۱۸۱۷ درد سینه او بهتر نمی شود. امید دارد که با آمدن بهار و تابستان و گرم شدن هوا درد سینه اش تسکین پیدا کند. امّا بدبختانه بهار آمد و هوا گرم شد و از بهبود خبری نبود، زندگی او از شادی تهی شده بود. در نامه هایش به کنتس اردودی جزئیات دوا و درمانهای گوناگونی را می نویسد که پزشکان برای او تجویز کرده بودند و شرح می دهد که روزی ده دوازده بار باید دوا بخورد و چندین بار روی یک یک اعضای بدنش مرهم و روغن بمالد ا

«... و این همه دارو و درمان اثر نامطلوبی در بدن من گذاشته. وضع شنوائی ام آنقدر بد شده، که حبی در انجام کارهای ساده روزانه نیازم را برآورده نمی کند. از طرف دیگر هرچه می گردم خانهٔ مناسبی پیدا نمی کنم. دیگر از پس کارهای خود برنمی آیم، و برای هر کارساده باید از این و آن کمک بگیرم و به همین علت احساس تیره روزی می کنم... نمی دانید که چقدر در فکر شما هستم. افسوس که به شما دسترسی ندارم. به اختصار می گویم که غصه وجودم را درهم شکسته است، خرجم بسیار زیاد است و درآمدم اندک. با این تن بیمار یارای توشتن و آهنگ ساختن ندارم.»

روز هفتم ژوئیه ۱۸۱۷ از نوسدرف به نانت می نویسد:

«... پیش از این بیماری، انزوا را دوست داشتم. امّا اکنون انزوا روی قلبم فشار می آورد. کارم دوا خوردن و روی زخمها مرهم گذاشتن و حمام

۱ – در نامه ای به نانت اشترایشر می نویسد: «... دیروز گویا دختر مهربان شما به عیادت من آمده بود. چنان حالی داشتم که او را نشناختم. خدمتکاران بی مصرف مرا با آن حال تنها گذاشته بودند. حتی کسی نبود که بخاری اتاق را روشن کند. همه جا یخ زده بود. از شدت سرما بدنم فلج شده بود و...»

۲— فانی که در آن زمستان چندین بار به عیادت او رفته بود، شرح می دهد که حال او بسیار ترحم انگیز بود، تمام بدنش درد می کرد. مرتب در دستمالش نف می انداخت، و به دقت نگاه می کرد که مبادا رگه های خون در آن باشد، و بارها از مرگ حرف می زد و می گفت که از آن وحشت ندارد... ولی بیدا بود که اندیشهٔ مرگ از او دست برنمی دارد.

آب گرم گرفتن است، و دیگر حالی برای من نمانده که از انزوا لذت ببرم و وقتم را به تفکر بگذرانم، می ترسم که حال من دیگر خوب نشود. پزشک می گوید که بیماری فعلی من عفونت ریوی است...»

در پایان ماه ژوئیه حالش کمی بهتر می شود، امّا چِندی نمی گذرد که بیماری دوباره باز می گردد و باز برپشت خود ضماد می چسباند. تابستان هولناک را به بیماری می گذراند و در اواخر ماه اوت از ادامهٔ زندگی نومید می شود:

«دیگر نومید شده ام. دلم می خواهد زودتر عموم به پایان برسد، زیرا جز مرگ پایانی برای بیماری من وجود ندارد. خدا به من رحم کند، که دیگر از دست رفته ام. حتی اگر حالم کمی بهتر شود، بازهم دوام نخواهم آورد و حدا کر تا یک سال دیگر خواهم مرد. خدا کند زودتر به پایان کار خود برسم - » ۱

روز ۲۵ اوت به نانت می نویسد:

«چه بینوائی شگفت آوری! بیماری و تنهائی و بی پرستاری و تنگدستی همه دست به دست هم داده اند. کمتر سابقه دارد که این همه بلا باهم سریک نفر بریزند!...»

و چقدر احساس خواری و ذلت می کندوبا چه لحن جانگدازی می نویسد: با من شکیبا باشید! دیگر نمی توانم مثل گذشته باشم. هر چند نام بتهوون هنوز روی من است!»

در سال ۱۸۱۷ بیشتر احساس بینوائی می کند، دیگر خدایان هند که به شادی و اندوه و ثروت و فقر به یک چشم نگاه می کنندو خوب و بد را یکسان می بینند و با شوق و آرزو بیگانه شده اند، روح دردمند او را درمان نمی کنند. در آن حال به خدائی نیاز دارد که به او نزدیکتر باشد، در بالین او حاضر شود و دست تب آلود او را به دست گیرد، و با این احساس، نرم نرم از خدایان هند جدا می شود، و باز با خدای خود راز و نیاز می کند:

«… خداوند دعای مرا می شنود و بار دیگر مرا که این همه محنت کشیده ام در بارگاه خود پناه می دهد. من از کودکی رازم را با او گفته ام،

۱ نامه به دوستش زمسکال.

در همه حال با او بوده ام و دوباره باید با او گفتگو کنم. امیدوارم که دستم را بگیرد و نگذارد که در گرداب غرق شوم و در اعماق محنت و مصیبت فروروم...» ا

و خدای او دستش را می گیرد. در ماه سپتامبر حالش روبه بهبود می رود، و در جای خود نشان خواهم داد که بهتر شدن حال او در کار هنری اش چه تأثیر شگرفی داشته است. امّا بیمار همچنان بی احتیاطی می کند. در نامه ای به نانت، به تاریخ ۲۵ دسامبر می نویسد که هر روز صبح رود از خانه بیرون می رود و تا شب خود را در معرض باد و باران می گذارد!

این بی احتیاطیها او را دوباره دردمند می کند. در زمستان ۱۸۱۷ و ۱۸۱۸ باز هم بیماری عذابش می دهد. هرشب تا صبح درد می کشد و باز فکر مرگ آسودهاش نمی گذارد و خیالش پریشان است.

امّا وقتی بهار می رسد، با آن همه درد و بیماری، بار دیگر امید در دل و جان او می نشیند و بار دیگر از امید سخن می گوید و در نامه هایش نغمهٔ امید را سر می دهد<sup>۲</sup>. قلب او ذره ذره از امید پر می شود، در نامه ای به ناشر انگلیسی اش جرج تامسون می نویسد: «در حال حاضر از سلامتی و شادی بهره مند شده ام ...» و کمی مبالغه می کند!

در مجموع تشخیص پزشکان درست بود. به محض آن که شهر را رها کرد و در تابستان به ییلاق مدلئیک رفت، لحن غم انگیز نامه هایش عوض شد. از ماه مه ۱۸۱۸ به بعد شادی دوباره بسوی او باز می گردد و این مطلب بی درنگ در هنر او متعکس می شود، ما در فصل بعدی خواهیم دید که با آن که پریشان حالی و بحران و توفان گاهی در جان او پنجه می اندازد ولی همهٔ قرائن نشان می دهد که دیگر تجات پیدا کرده است و به همین سبب از نو با زندگی پیمان می بندد و این پیمان نه سال دوام می آورد.

۱ - نامه ای به آرشیدوک رودلف در اول سپتامبر ۱۸۱۷ ، از نوسدرف . ۲ - نامه ای به آرشیدوک ، به تاریخ ۳۱ دِسامبر ۱۸۱۷ ،

حتماً توجه کرده اید که من جاده را میان بر زده ام و از حوادث چند سالی پیش افتاده ام تا بتوانم حالات بتهوون را در سالهای بحرانی نشان بدهم، اینک می خواهم از نزدیک به پیچشها و فروکشهای روح او در این ایام نگاه کنم، زیرا روح در هرحال تابع جسم است، و اگر با جسم درگیری پیدا کند به علت بیماری، و بیماری خود نوعی جدال است. ما در یادداشتها و نامه های بتهوون می بینیم که ضعف جسمی و بیماری تن باعث فروکش کردن هیجانات و سرکشیهای روح او می شود.

در این نکته دقت کنید که خلاقیت هنری او با مرگ برادرش، در پانزدهم نوامبر ۱۸۱۵، یک باره متوقف نمی شود. هرچند خود او می نویسد که مصیبتهای مکرر خسته اش کرده و او را از پا درآورده، امّا مرگ برادر، تنها یکی از علتهاست و نه بیشتر. حتی در نامه های ژانویه ۱۸۱۹ بارها از شادی زندگی و طرحهای هنری اش حرف می زندا و در تمام نامه های خود شرح می دهد که برای ساختن آهنگ آمادگی کامل دارد و حتی برای عاشق شدن و شاد بودن آمادگی کامل دارد، در نامه اش به بانوی خواننده آنا میلدرها و یتمان به طنز می گوید که برای دل بستن به یک هنر پیشه زیبا مانند او آمادگی کامل دارد.

امّا از نیمه دوّم ماه فوریه قضایا دگرگون می شود. در ماه مه به ریس و کنتس اردودی چندین نامه می نوید و از ناراحتیهای جسمی و روحی اش حکایت می کند. از ماه آوریل ۱۸۱٦ فکرش متوجه مرگ می شود و این تصورات

۱— روز ششم ژانویه در نامه ای به آنا میلدرهاویتمان بانوی خواننده می نویسد که آرزو دارد اپرائی بنویسد و نقش زن اول را به عهدهٔ او بگذارد، و از او خواهش می کند که موضوع اپرای جدید را از بارون لاموت فوکه بگیرد و برای او بفرستد. در نامهٔ دیگری در همین ماه که به زمسکال می نویسد سخن از نوشتن یک اوراتوریوی تازه در میان است و با شادی و هیجان از طرحهای تازه اش حرف می زند. و باز در نامهٔ دیگری در همین ماه ژانویه به چارلزنت، از آثاری نام می برد که قصد دارد بنویسد و برای ناشران انگلیسی بفرستد.

بر کار او اثر می گذارد ۱. در اولین نگاه به نظر می آید که نبوغ هنری او به آخر خط رسیده است، و هرکه در این ایام او را دیده و کارهایش را سنجیده، از همین بیم دارد. کارل فن بورسی که در ژوئن و ژوئیه ۱۸۱٦ چندین بار به خانهٔ او رفته و در حال و روز او دقت کرده، می گوید حتی یک بار ندیده که پشت پیانو بنشیند و چیزی بنوازد ۲، و نه تنها آهنگی نمی سازد، بلکه در فکر آهنگازی هم نیست. دوستان او در انجمن فیلارمونیک لندن وقتی اثر تازه ای از او به دستشان می رسد با نبور و علاقه دور هم جمع می شوند و آن را می خوانند و می نوازند و همه از پائین

۱— این ناراحتیها با مشکلاتی که برای سر پرستی و نگهداری کارل دارد شلت می یابد. در فوریه ۱۸۱۶ کارل را مدتی به مدرسه شبانه روزی جاناتاسیو می سپارد و مرتب با او درگیری دارد. سرانجام پس از مدتها مشورت با دوستان و نزدیکان کارل را به خانه می آورد ولی مشکلاتش بیشتر می شود، در افتادن با خدمتکاران به خاطر کارل بر نگرانیهایش می افزاید و طبعاً به پول بیشتری نیاز پیدا می کند. به دوستانش: ریس، نت، اسمارت، بیرشال و دیگران در انگلستان می نویسد که زمینهٔ قراردادهای جدیدی را برای او آماده کنند تا آثار تازهاش را برای آنها بفرستد. امّا آهنگهائی که می سازد و می فرستد ارزش و کیفیت کارهای گذشتهٔ او را ندارند و از حد متوسط بالاتر نمی روند. به همین دلیل کمتر کسی حاضر می شود برای چاپ آنها قرارداد ببندد و نوشته هایش را برای او باز پس می فرستند، که به سبب آن، طبع حساس او ضربه می خورد و رنجورتر می شود.

۷— کارل فون بورسی در توشته هایش بهتر از همه حال بحرانی بتهوون را وصف می کند. بورسی او را زود خشم و مالیخولیائی می بیند و می نویسد: «ناتوان و درمانده شده، با همه چیز کینه توزی می کند و به همه کس لعنت می فرستد. گاهی پرحرف می شود و به هر طرف هشت می کوبد ناگهان خسته می شود و سکوت می کند و قیافهٔ عبوس و ترمناکی به خود می گیرد که آدمی را می ترماند. و هر که او را در این حال می بیند تصور می کند که به جنون دچار شده، ریدل از ناشران آثار او می نویسد که در این روزها به شاهان و شاهزاد گان و مرمایه داران فحش می دهد و همه را دزد و راهزن می خواند. کمتر از هنر و بیشتر از پول حرف می زند. هر چند تکیده و پژمرده شده، هنوز قوی است. موهای خاکستری اش بلند شده و پشت گردن و یخداش را پوشانده است. صورتش سرخ و چشمانش ریز و فرورفته و به رنگ بشت گردن و با همهٔ دلمردگی، گاهی شور زندگی را در ته چشمان او می توان دید.

بودن کیفیت آن افسرده می شوند. از جمله، سه او ورتور تازه اش وقتی به دوستان لندن نشین او رسید باعث دلسردی آنها شد. زیرا هیچ چیز تازه و جذابی در کارهای او پیدا نمی شد. در سال ۱۸۱۷ بتهوون خود را «تمام شده» احساس می کرد و در نامه ای به نانت نوشت: «موسیقی دانی هستم خسته و بیمار و به آخر کار خود رسیده و در گوشهٔ انزوا نشسته... مدتها می گذرد که اثر تازه ای از من به چاپ نرسیده...» رقیبانش که میدان را خالی دیده بودند به تاخت و تاز پرداخته، همه می پنداشت که بتهوون دیگر چیزی ندارد و هر چه در او بوده بیرون ریخته و کنار نشسته است.

راستی او در این ایام چه می کرد؟ چگونه وقتش را می گذراند؟ به یقین از آن موسیقیدان پرکار و هنرآفرین دیگر اثری نبود. مهمترین کار او بررسی و تصحیح دست نوشته ها و آهنگهای گذشته اش بود. سمفونی درفا، سونات اپوس ۱۰۱، کوارتت اپوس ۹۵ را دست کاری می کرد. گوشه هائی را که در اثر بی دقتی بعضی از ناشرانش به اشتباه چاپ شده بود پیدا می کرد و خشمگین می شد، به خصوص در آثاری که اشتاینر چاپ کرده بود غلطهای بیشتری به چشم می شد، به خصوص در آثاری که اشتاینر چاپ کرده بود غلطهای بیشتری به چشم او می خورد. هروقت خسته می شد مطالعه می کرد، شعر می خواند، دفتر روزنویسش گواهی می دهد که در این روزها تألیفات کانت و پلوتارک و خدمندان هندی را به دقت و حوصله می خواند و در این فکر بود که بر اشعار یونانی آهنگ بنویسد. در سال ۱۸۱۷ آثار شیللر، پلین، او وید را می خواند و به مسائل تربیتی توجه دارد و در این زمینه کتابهای زیادی مطالعه می کند تا بتواند برادرزاده اش را بهتر تربیت کند. در مورد آموزش پیانو با کارل چرنی بارها به برادرزاده اش را بهتر تربیت کند. در مورد آموزش پیانو با کارل چرنی بارها به بحث می پردازد. چند لید می نویسد و در ماه سپتامبر به سفارش جرج تامسون بعث آواز اسکاتلندی آهنگ می سازد ۲. بعد از آن به فکر می افتد تریوی

۱- در نامه ای به اشتاینر، از او می خواهد که بهترین و آخرین چاپ آثار گلایم، و کلوپستوک را برای او بفرستد. ضمناً دفتر روزنویسش نشان می دهد که دیوان شاعران بزرگ را مکرر می خوانده است.

۲ - نامه به زبان فرانسه - تامسون - ۱۸ ژانویه ۱۸۱۷.

دومینور اپوس ۱ شمارهٔ ۳ را به صورت کوینت برای سازهای زهی تنظیم کند. در مسائل فنی موسیقی دقیق می شود. در اختراع ملتزل و مترونوم او نقاط ضعفی پیدا می کند. و درصدد برمی آید که یا ناشر معتبری برای چاپ کلیات آثارش قراردادی بیندد ۱.

هرچند خانهٔ هنر او خالی است و الهامات او به غیبت طولانی رفته اند، ولی فکرش مشغول است، به کاوش می پردازد و در نهان به کار خود ادامه می دهد و ورزیدگی بیشتری پیدا می کند. امّا خود او به این نکته توجه ندارد و شب وروز شکوه می کند که دیگر فکرش کار نمی کند و قادر به هنرآفرینی نیست ۲. غافل از آنکه اعماق پنهان فکرش به کار خود مشغول است و نقش و نگارهای موسیقی در ضمیر پنهان او بی وقفه درهم می آمیزند و برای خودنمائی در روز موعود آماده می شوند. کارل دوبووسی که از آغاز ژوئن ۱۸۱۹ به دیدن او رفته، می نویسد که بتهوون در فکر ساختن چند آهنگ بود و می گفت که اگر تمرکز حواس پیدا کنم آنچه در ذهن دارم روی کاغذ می آورم.

حتی در همین دوران کم کاری، طرح مبهم چندین آهنگ مدام در ذهن او بود و فکر او هرگز از کار باز نمی ایستاد. خود او به کارل فون بورسی گفته بود که «عادت دارم در یک زمان روی چند آهنگ کار بکنم و هر ساعت به یکی از آنها می پردازم.»

ریس در نامه ای از انگلستان، در تاریخ ۹ ژوئیه ۱۸۱۷، می نویسد که «انجمن فیلارمونیک کندن بی صبرانه در انتظار پایان گرفتن کار دو سمفونی بزرگ او هستند و حاضرند تمام وسایل و امکانات را در اختیار او بگذارند.»... و برای ما این سؤال پیش می آید که ریس از چه سمفونیهائی حرف می زند؟ آن دو سمفونی کدامند؟ قطعاً منظورش سمفونیهای هفتم و هشتم نیست. زیرا این دو مدتها پیش به پایان رسیده و منتشر شده بودند. پس آن دو سمفونی چه هستند؟ در

۱- نامه به نگاه انتثارات میمرک درین — ۱۵ فوریه ۱۸۱۷. ۲- نامه به چارلزنت — ۱۹ آوریل ۱۸۱۷.

کجا هستند؟ در مغز او جای دارند؟... باید چنین باشد. دیدیم که سمفونی نهم از سال ۱۸۱۲ در مغز او جای گرفته و سالها بعد نوشته شد.

در مه ۱۸۱۸ مدیر کنسرتهای وین، آهنگی قهرمانی از او میخواهد و بتهوون در جواب می نویسد: «فعلاً موضوعی در ذهن دارم که بیشتر با روح و معنی سروکار دارد، و شما آهنگ قهرمانی از من می خواهید. شاید بهتر باشد که معنویات را با قهرمانی درآمیزم، که قطعاً نتیجه خوبی خواهد داشت.»

و شاید اشارهٔ او به موضوع معنوی و روحانی مس سولمنیس باشد... همه چیز حکایت از آن دارد که ذهن او به نقطهٔ مرگ نرسیده و مدام در کار بوده است و اگرچه از سال ۱۸۱۵ به بعد کمتر آهنگ می سازد، اما در این میان گاهی آثاری مانند لیدر کرایس رامی نویسد که کیفیت والائی دارد. لیدر کرایس یاد گار آوریل ۱۸۱۱، و همان دورانی است که دوستان نزدیکش می گفتند دیگر نمی تواند چیزی بیافریند. سونات دل انگیز اپوس ۱۰۱ برای پیانو نیز از ساخته های همین دوره است. و این دو اثر مانند اروئیکا و سمفونی در دومینور و آپاسیوناتا و سمفونی هفتم ستایش هر شنونده ای را برمی انگیزد.

هنرمندان بزرگ، حتی فردگراترین آنها، از یک فرد عادی چیزی بیشتر دارند. آنها چند شخصیت گوناگون دارند که همیشه با یکدیگر هم آهنگ نیستند، امّا پهلو به پهلو حرکت می کنند و جوهر خود را نشان می دهند. وانگهی هنرمند با قدرت بیان هنری خود از فرد عادی بالا تر می رود. هریک از ما چندین گونه استعداد و شخصیت داریم ولی زندگی حرفه ای و اجتماعی ما را وادار می کند که یکی از این استعدادها و شخصیتها را پرورش دهیم و بقیه فرصت رشد و پرورش نمی یابند. درست مثل گیاهی که در زیرزمین تاریک جا گرفته باشد و پرورش نمی یابند. درست مثل گیاهی که در زیرزمین تاریک جا گرفته باشد و ننها شاخههائی که بتوانند از روزنه بیرون بزنند و به سوی نور کشیده شوند رشد می کنندو بقیه در تاریکی می مانند و فراموش می شوند. هنرمند به مقتضای حرفه اش این عوالم را کشف می کند و شاخه های روبه آفتاب را بیشتر رشد می دهد. هنرمند استعدادهای جدا از هم و شخصیتهای جداگانه اش را مانند جزایری در دریای روح خود حفظ می کند، وقتی یک یا چند جزیره از اعماق دریا

سرکشید و روی آب آمد، هنرمند یکی را انتخاب می کند و آن را به روشنائی می کشد و بقیه موجودیت هنری و سایر جنبه های مستعد شخصیت خود را در تاریکی و اعماق باقی می گذارد و دیگر به آن جزایر توجه نمی کند. به همین دلیل قسمتهائی از روح و هنر او ناقص و ناتوان برجای می ماند. با این وصف وقتی هنرمندی به پیروزی رسید از کار خود دست می کشد و حس می کند که نگاه آینده متوجه اوست.

بتهوون با هنر خود در خاطرهٔ قرنها باقی مانده است. او به صف اول رسیده بود. موسیقی فصیح و آوای قهرمانی او در فضای جهان طنین انداخته بود و مانند همهمهٔ بازارهای رومی و شیبور جنگهای ناپلئونی شهرت جاودانی یافته بود. هیچکس پیروزی و افتخار او را انکار نمی کرد. انقلاب فرانسه و شکوه امپراتوری را یک جا در موسیقی گرد آورده بود.

و تازه این پهنهٔ وسیع قسمتی از قلمرو حکومت اوست. گوشه ای از آوای اوست. در جنگل بتهرون پرندگان رنگارنگی به پرواز درآمده اند. در حدود سال هزار و هشتصد در این جنگل پرندگان شاد و بی خیال بسیار بودند. یکی از شرح حال نویس های او به تازگی به آن ایام توجه کرده است المنفوی خهارم، آوای دلنشین و عارفانهٔ پاستورال، آدار یوی کوارتت اپوس ۵۹ شمارهٔ دو، کرشمه های طنزآمیز و اضطراب آلود کوارتت اپوس ۵۹ شماره یک، تریوی اردودی اپوس هفتاد شماره یک، لارگوی شکیروار او که زمزمهٔ جادوگران مکبث را به خاطر می آورد، از صداهای زیروبم این جنگل بزرگ

۲- از طرحهای سال ۱۸۰۸ برای مکبث با این جمله روبه رو می شویم:



۱- امانوئل بوئنزود.

ما اگر بخواهیم این نغمه های گوناگون را یک یک بشماریم باید از دو به بهوران با دو شخصیت جداگانه سخن بگوئیم، که یکی در بیان موسیقی قدرت اعجازآمیزی دارد و گوئی حزقیال نبی در سیستین برسکوی خطابه ایستاده، وعظ می کند، و پرشور و خردمندانه با نفس خود به جدل می پردازد و دیگری در سادگی و روانی سخن به حد کمال رسیده، و در حاشیهٔ آثارش می نویسد و تکرار می کند که «خواهش می کنم، خواهش می کنم که هرچه می توانید ساده تر اجرا کنید.» و در گوشهٔ صفحات نت آثارش توصیه می کند که راحت و بی پیرایه اجرا شود. گوئی می خواهد خود را برهنه و بی زیور به مردم جهان نشان بدهد.

۱ - در حاشیهٔ مس سولمنیس این کلمات را نوشته است.

۲ یکی از موسیقی شناسان بزرگ آلمان در مورد دوبوسی به من می گفت که «عنصر موسیقی در آثارش کم است.» و در واقع به مایهٔ موسیقی پیش از جوهر آن توجه داشت!

و ۱۸۱۶ در اطراف او همه جا از «افتخارات ملی» و بیماریهای تازه اجتماعی صحبت در میان بود.

امّا بتهوون در مسیر خود راه می پیمود. در سال ۱۸۱۶ آوای معزون و Elegischer Gesang را ساخت و Elegischer Gesang را ساخت و خوند آهنگ بر اشعار گوته نوشت، با آن که گوته بابتهوون سر نامازگاری داشت اشعارش همیشه با دل و جان این موسیقیدان دمساز بود. در این ایام نیز بتهوون اشعار گوته را در کنار داشت و چند شعر او را به دنیای موسیقی کشید و پروبال تازهای به آنها بخشید. امّا رفته رفته بیماری و انزوا میان او و دیگران فاصله انداخت، با مردم کمتر رفت و آمد می کرد و بعد از قطع تماس با دیگران نیازی نمی دید که اندیشه و احساسش را در قالبهای سمفونیک و کورال بریزد، در این هنگام جز سکوت چیزی بر زخمهای او مرهم نمی گذاشت:



«دوست من! یاد بگیر... یاد بگیر که ساکت بمانی!» ا

و سکوت در این سالها با جانش پیوند می یابد. درخت سکوت او کمتر میوه و برگ وبار می دهد، و لیدر کرایس اپوس ۱۰۱ از میوه های طلائی و کمیاب درخت سکوت اوست. خود او در پایان ملودی کوتاهی در همین آهنگ از میوه های طلائی حرف می زند:



۱ – در چهارم ژانویه ۱۸۱٦ این مطلب را برای چارلزنت نوشته است.

در این سالها موسیقی درون و هنر بی پیرایه و صمیمی او در بیان گروه کوچکی از دوستان و مفسران آثارش علاقمندانی پیدا کرد. کارل چرنی و خانم بارون دوروته آفون ارتمان بیش از همه دوستدار اینگونه آثار او بودند.

کارل چرنی از شاگردان انگشتشمار، و می توان گفت تنها شاگرد درست و دائمی او بود. — البته آرشیدوک رودلف هم سالها شاگرد او بود، ولی عیبش این بود که زیادی شاهزاده بود! — بتهوون از سال ۱۸۰۰ به پرورش ذوق موسیقی کارل چرنی پرداخته بود، و کمتر کسی مانند او با ویژگیهای سوناتهای بتهوون آشنا بود! . چرنی از نژاد اسلاو بود و به قول لئوپلدزون لایتنر صفا و پاکی روح او به دختران جوان شباهت داشت. خشونت و ناهمواری روحش را آزار می داد. از هر چه مبتذل و عوامانه بود بیزار بود. در کار خود بسیار دقیق و تیزبین بود؟ و بتهوون همیشه با علاقه و احترام در او می نگریست.

کارل چرنی با آن که بیمار و گوشه گیر بود در زمستانها هر یکشنبه در آپارتمان خود کنسرتی از موسیقی مجلسی ترتیب می داد که از ساعت یازده صبح تا یک بعدازظهر طول می کشید و فقط آثار بتهوون را اجرا می کردند. این کنسرتها در سه زمستان از ۱۸۱۸ تا ۱۸۲۰ بی وقفه ادامه داشت، چرنی و خانم ارتمان گروهی از دوستداران سرشناس موسیقی در این انجمن آثار بتهوون را می نواختند، خود بتهوون غالباً به این جمع می آمد آ، شیندلر حضور او را چنین توصیف می کند:

۱- چرنی در چهارمین نشست راهنمای موسیقی اش رهنمودهای ارجمندی برای اجرای آثار بتهوون دارد و شرح می دهد که بتهوون چگونه فوگهای یوهان سباستین باخ را می نواخت.

۲ کارل چرنی گاهی دوازده ساعت پیاپی کار می کرد، و بارها به علت کار زیاد بیمار شده بود. بتهوون تعلیم موسیقی کارل برادرزاده اش را به عهده او گذاشته بود.

۳-به روایت شیندلر درهای این انجمن در پایان زمستان ۱۸۲۰ بسته شد، زیرا کارل چرنی دیگر فرصت ادامهٔ این کار را نداشت و پس از مدتی با ظهور و گسترش ایرای ایتالیائی کستر کسی ذوق فهم موسیقی بتهوون را داشت.

«ورود او به جمع ما حالتی روحانی و معنوی می بختید... و تشکیل این انجمن که باید در تاریخ ثبت شود مدیون همت کارل چرنی بود که با ذوق و ظرافت مخصوص خود عمیق تربن و شاعرانه ترین آهنگها را برای اجرا انتخاب می کرد. بسیاری از هنرمندان خارجی از دوردست به این انجمن می آمدند تا از سرچشمه نابترین نغمه ها سیراب شوند. و به جرأت می گویم که از عهد شاهزاده لیشنف کی به بعد چنین انجمنی بر پا نشده، و از این پس نیز بر پا نخواهد شد.»

در نوشتهٔ شیندلر چندین بار از «شعر و موسیقی ناب» و موسیقی آغشته با شعر صحبت می شود، که از مجموع سخن او پیداست که بتهوون در این ایام چه آثار لطیف و شاعرانه ای به نخبگان وین عرضه می کرد و موسیقی او چنان شاعرانه بود که عده ای نام شاعر، و بزرگترین شاعر موسیقی را به او داده بودند. حاتم دوروته آفون ارتمان نوازندهٔ چیره دست از پایه های قرص این انجمن بود، که بتهوون او را «سیل مقدس» می نامید. خانم ارتمان که مدتی شاگرد بتهوون بود؛ در هر محفلی که پشت پیانو می نشست همه به او چشم می دوختند زیرا طرز نواختنش انگشت نما بود، رایشاردت یکی از شیفتگان هنر او می نویسد: «با ظرافت و قدرت می نوازد. از سر هر انگشتش نغمه ای به بیرون می تراود.» و مولر در کتابی می نویسد: «در سال ۱۸۲۰ در وین صدها بانوی نوازنده ظهور کرده بودند که کتابی می نویسد: «در سال ۱۸۲۰ در وین صدها بانوی نوازنده ظهور کرده بودند که طولانی سوناتهای بتهوون را آزموده، و هر یک را بارها نواخته بود، و پس از سالها

۱- خانم دور وته ارتمان دختر کارخانه دار تروتمندی بود. در سال ۱۷۹۸ با یک افسر ارتش ازدواج کرد. شیندلر می گوید وقتی او لارگوی تریواپوس ۷۰ و دومین قطعهٔ سونات اپوس ۹۰ را می زد تنفس آدمی به شماره می افتاد. هنر خاص او آن بود که به چابکی خصلت موتیف اصلی ر وندو را در تکرارهای بعدی به صورت متفاوتی ارائه می کرد و گاهی شاد و گاهی محزون و آشفته می نواخت. اما بیشتر در محافل خصوصی و برای نخبگان هنر پیانو می زد و خودش می گفت که برای اجرای سونات کرتزر، و تریوی اپوس ۹۷ در تالارهای بزرگ قدرت جسمی لازم را ندارد. هومل مهارت زنان نوازندهٔ پیانو را در شهر وین می ستود و به فروتنی می گفت که «دست کم چند زن نوازنده می شناسم که از من بهتر می زنند. » کلمنتی در

کوشش به زیروبم کارپی برده بود. سونات کوازی اونافانتازیا اپوس ۲۷ شماره ۲ (مهتاب)، و سونات اپوس ۹۰ و تریوی اپوس ۷۰ را، که به نام خود او بود، از همه بهتر می نواخت. گوئی در این سوناتها خودش را می دید و «خودش را مى نواخت. » شيندلر مى كويد: دوروته آفون ارتمان چنان با روحيات بتهوون آشنا بود که وقتی استاد در حضور او قلم روی کاغذ می گذاشت و نغمه ای را که به ذهنش رسیده بود یادداشت می کرد، قادر بود فکر استادش را بخواند. این زن که هم نوازندهای چیره دست و هم انسانی حساس و پاکدل بود، قدرت آن را داشت که در تکنیک موسیقی دست ببرد، و موومانهای گوناگون هم آهنگ را به میل خود با یکدیگر جفت وجور کند. شیندلر در این مورد توضیح می دهد که خانم ارتمان هرکدام از عبارات یک موومان را که دلخواه او بود با موومان بعدی پیوند می داد و این کار را چنان طبیعی و منطقی انجام می داد که حتی بتهوون از کار او شگفت زده می شد. درسهای بتهوون به او آموخته بود که چگونه باید کلید كمپوزيسيون هايش رابه دست بياوردوچنان بنوازد كه هنرديگر نوازندگان درمقابل اوسطحي جلوه كند. بيهوده نبوده كه بااعهاق هنربتهوون آشناشده بود. يساز مرگ بیتهوون، میندلسون جوان درمیلان به دیدن اورفت، که هیمچنان به بتهوون وفادار بود و خاطره او را گرامی می شمرد. انگشتانش کمی فربه شده، چابکی گذشته را از دست داده بودند، و هنوزیا شورو حرارت آهنگهای بتهوون را با پیانو می نواخت و هرجا که انگشتانش یاری نمی کردند از آوای دلنشین خود کمک می گرفت. خانم ارتمان در آن دیدار برای مندلسون حکایت کرد که:

«چند سال پیش فرزند خردسالم جان سپرد، اندوه زده و عزادار به وین رفتم، بتهوون که از این مصیبت خبردار شده بود به خانهٔ خود دعوتم کرد و چند دقیقه روبه روی من نشست و چیزی نگفت. بعد برخاست و پشت پیانو نشست و گفت حالا با همدیگر به زبان موسیقی حرف بزنیم... و مدتی برابم پیانو زد و به این زبان مرا دلداری داد.»

تضاوت از او جدی تر بود و تا این حد اغراق نمی کرد. امّا می گفت که خانم ارتمان مانند یک استاد بزرگ بیانومی نوازد.

می بینیم که موسیقی برای بتهوون چه درجه و مقامی داشت، موسیقی برای او بازی و نمایش هنری نبود. از این چیزها برتر بود. موسیقی در نظر او آوای ژرف جان آدمی بود. امنیت و اعتماد بود. اعتراف بود و مکاشفه و الهام بود.

در فوریه ۱۸۲۶ گروهی از ستایندگان و مریدان و نوازندگان آثار بتهوون که در میان آنها چهرهٔ موسیقیدانان بزرگی چون کارل چرنی و اشتاینرفون فلسبورگ دیده می شد، انجمنی کردند و نامه ای به او نوشتند و این موسیقی دان بزرگ جهان را ستودند و شرح دادند که در حال حاضر از سه ابرمرد عالم موسیقی ۱، تنها او زنده مانده که هنوز نور الهی چهرهٔ مقدسش را روشن می کند.

در سالهای دردناک و بحرانی ۱۸۱۷ تا ۱۸۲۰ جز دوستان نزدیک و مریدان صادق و هنرمندش، کمتر کسی عظمت او را درک می کرد. امّا در زوایای روح او سوز و اشتیاق باقی مانده، در هولناکترین ایام قلب او گرم بود و همین گرما و شوق او را زنده نگاه داشت تا مأموریت عظیم خود را به پایان رساند. پنداری آوائی در گوش او زمزمه می کرد که نباید تسلیم درد و یأس شود و باید زنده بماند تا الهامات تازه در جان او بنشیند و جان او با فروغ هنر روشن شود.

۱ - منظور از سه موسیقی دان بزرگ عالم موتسارت و هایدن و بتهوون است.



## فصل سوم

## دوروتهآ سی چی لیا ایوس ۱۰۱

زیباترین اثر بتهوون در این دوران تازه سونات اپوس ۱۰۱، دوروته آ سی چی لیاست، که رنگ آمیزی رمز آلود روح او را در پرده ای نیم رنگ جلوه می دهد.

می توان گفت که دوروته آسی چی لیا به دودوره تعلق دارد، زیرا تنظیم آن به وقت زیاد و کاری بس شگرف نیازمند بوده است. پس باید اول تاریخ پیدایش آن را مرور کنیم. در مورد این سونات بحث انگیز شیندلر مطالبی دارد که چندان محکم و جامع نیست، از همه مطمئن تر آنستکه متنها و طرحهای خود بتهوون را که در مجموعه ای چاپ و منتشر شده بررسی کنم.

متأسفانه این طرحها کم و کسر دارد، و ما فقط دو دفترچه از آنها را در اختیار داریم که به قطعات دوم و آخر مربوط می شود و به نظر می آید که هفده صفحه از میان آن کنده شده و قطعات اول و چهارم دفترهای دیگری داشته که به دست نیامده است.

امّا طرحهای این دفترچه ها با مطالب زیادی درهم آمیخته اند. ما در دفترچه سال ۱۸۱۵ با طرحهای لیدر کرایس، نوشته ها و پیش زمینه های دومین

۱- در کتاب طرحهای ۱۸۱۵ و ۱۸۱٦ آثار زیادی پهلوبه پهلو نشسته اند. از جمله طرحهای

سونات برای پیانو و ویولونسل اپوس ۱۰۲ شماره ۲، و اولین بخش لید «تمکین» آشنا می شویم.

این جستجو نشان می دهد که سونات اپوس ۱۰۱ در سال ۱۸۱۵ طرح ریزی شده و در ماه نوامبر ۱۸۱۵ بتهوون پایان آن را امضا کرده و سونات در سال ۱۸۱۷ منتشر شده است، حال آن که شیندلر، تایر، کالیسچربه اشتباه، تاریخ اولین اجرایش را فوریه ۱۸۱۲ نقل کرده اند.

بتهوون درتصنیف این سونات شتاب به خرج نداده، نرم نرم و تکه تکه به آن پرداخه است. دفترچه طرحهایش نشان می دهد که هنرمند با چه صحیحیت و سادگی وظرافتی به این کاردست زده است. درگوشه هائی ازکتاب طرحهای ۱۸۱۵ و ۱۸۱۹ نقشی از یک اپرا، مطالبی در مورد تنافر اصوات و نقشه ای برای یک سمفونی تازه کنارهم آمده اند. سپس تحقیقاتش دربارهٔ فوگ، کنتر پوآنِ معکوس، کیفیت عروضی اشعار شش پایه ای هومر و تنظیم چند آهنگ بر اشعار گوته، فضای عطرآگینی از موسیقی و شعر در این دفتر فراهم می آورد و ما با تنفسی در این هوا متوجه می شویم که سونات اپوس ۱۰۱ در چه فضای جانبخشی متولد شده است. و اگر دفتر روزنویسش را در این سالها به دقت مطالعه کنیم به این نتیجه می رسیم که بخش بزرگی از اپوس ۱۰۱ پیش از غلطیدن بتهوون در اعماق بحران

در دومین دفتر طرح دیگر قسمتهای سونات اپوس ۱۰۱، و دنبالهٔ قطعهٔ تمکین صفحات زیادی را در برگرفته است.

یک کنسرتوی ناتمام برای پیانو در رماژور، یک درام وطن پرستانه که قهرمان آن لئونور خود را سربازی جا می زند که در جنگی به سال ۱۸۱۳ کشته می شود. در صفحات اول این دفتر است و پس از آن جای خالی هفده صفحه کنده شده به چشم می خورد که اولین قطعهٔ سونات اپوس ۱۰۱ در این صفحات طرح ریزی شده و بعد، در چند صفحه یادداشتهائی درباره تئوری موسیقی و کنتر پوآن، مقدمات کار سونات برای پیانو و ویولونسل اپوس ۱۰۲ شماره ۲، قوازهای ایرلندی و اسکاتلندی، تحقیق در شعری از هومر، آهنگی برای «نغمه روح در امواج آب»، تم اسکرتسوی سمفونی نهم، مطالبی در طرح یک سمفونی، طرحهای لیدرکرایس وتر یو در قامینور، رهنمودی برای تمرین پیانو، و طرح یک مارش نظامی از پی هم آمده اند.

شکل گرفته، زیرا بیماری او در اکتبر ۱۸۱٦ شدت می گیرد و این اثر در دورانی به پایان خود می رسد که بتهرون به مرزهای بحران نزدیک می شود، اندیشه های خردمندان هندی او را بسوی خود می کشد، عاشق آرامش صحرا و جنگل می شود، و اگرچه گاهی افرده و دلتنگ می شود، امّا هنوز پژمردگی و اندوهش چنان نیست که او را به ستوه بیاورد و از همه چیز بیزارش کند. هنوز روح او از جوشش و گرما تهی نشده، هنوز در برابر اندوه زمانه مقاومت می کند و در دفتر خود در تابستان ۱۸۱۵ می نویسد:

«وقتی اشک پلکهای ترا منورم می کند و به مژه های تو می آویزد، مقاومت کن و شجاع باش و مگذار که اشک به وسوسهٔ فروریختن و باریدن بیفند!» بتهوون هنوز مأیوس نبود. انتظار داشت که دوباره شادی بسوی او باز گردد. از دیوان شرقی گوته شعر «دلداری» از را در دفتر خود می نوشت، که در این نفمه جاودانه از فردای سعادت آمیز سخن در میان است. حتی در این روزها می خواست قطعه ای براساس آن ضرب المثل بسازد که می گوید: «پس از باران آفتاب زیباتر می درخشد.»

و من چنین فضائی را در سونات اپوس ۱۰۱ می بینم، که گاهی باران می بارد و گاهی ابرها کنار می رود و آفتاب می شود، هوا لحظه به لحظه عوض می شود، و سرانجام ابرهای متراکم آسمان را می پوشانند و فروغی لرزان از پس تیرگی می درخشد و در فضا جرقه می پراند.

n

۱-- گوته در شعر «دلداری» می گوید: هنگام تیره روزی از برآمدن آفتاب مأیوس مشو. که آفتاب خواهد درخشید، و شادی را به جای اندوه، و لذت را به جای محنت خواهد نشاند. به یاد داشته باش که بارها ابری شتاب زده و خشمگین از جابرخاسته و ملایم ترین عطرها را در فضا افشانده و این ابر پیش از آن که توفان را برانگیزد و فضا را تیره و تار کند، ابرهای سیاه و تهدیدبار را از گرد تو پراکنده ساخته است. گمان مبر که هر دودی که از دوردست برمی آید از آتشی برخاسته باشد. همیشه و در هر حال، حتی در منتهای پریشانی، خوش خلق باش!

پیش از آن که به سونات بردازیم، به شیندلر و لنتز گوش بسپاریم که حرفهائی در این باره دارند:

لنتز در این مطلب با شیندلر هم صداست که «بنهوون قطعات چهارگانهٔ سونات را پیش خود چنین نامگذاری کرده بود: ۱- احساسات خیال انگیز ۲- فراخوان به شور و جنیش و عمل ۳- بازگشت به احساس و خیال ٤- شور و جنیش و عمل نامگذاری می تواند بسیاری از اسرار را آشکار کند.»

شیندلر در شرح حال بتهوون می نوید: «بتهوون اجرای سونات را به اشتاینرفن فلمبورگ واگذاشته و گفته بود که این آهنگ از شعر لبریز است و شرحش دشوارد.» در تفییر قطعات اول و سوم سونات، شیندلر می نوید که خود استاد می گفت که مثل احساس خیال انگیز است و به همین علت باید در اجرا آزادی جنب وجوش داشته باشد.

از این دقیقتر کلماتی است که خود بتهوون به دوزبان ایتالیائی و آلمانی در بالای قطعه اول نوشته بود: «یرشور و با احساسی بسیار صمیمانه.»

و با این حاب در صمینیت احاس و خیال انگیز بودنش نباید شک داشته باشیم، و به هرحال در این نکته تردیدی نیست که فضائی ابرآلود و پر از ابهام دارد. قطعه با نوائی مؤثر و غیرعادی آغاز می شود که حتی در میان کارهای بتهوون کمتر مانند دارد و مثل همهٔ کارهای او از نظر هماهنگی و یکدست بودن بی نقص می نماید، و از همان آغاز فشرده و کوتاه است، و بی آن که به طول و تفصیل بپردازد به بیان مطلب مشغول می شود، و جادوئی در نیم پرده و سایه روشن لطیف به پا می کند، عناصر گوناگون در این قالب به سادگی و روانی، فشرده و به هم تنیده می شوند و به هم جوش می خورند. بتهوون در مرز حالات بحرانی به یک پیروزی تازه دست می یابد و دیگر نیازی نمی بیند که مثل گذشته بر سکوی خطابه بالا رود و به صراحت و فصاحت حرفش را برای همه برند. در این روزها در اتریش از سکوهای خطابه خبری نیست. میدانهای نطق و خطابهٔ رومی از های وهوی افتاده اند و هنرمند ناچار برای خود و با خدای خود گفت وشنود

تمامی این قطعه در میزانهای شش هشتم، به چهار میزان اول باز می گردد که چکیدهٔ روح و مطلب در آنجاست. در این چهار میزان دو عنصر اصلی حضور دارند. یکی می گوید و دیگری جواب می دهد. هاینریش شنکر این سونات را گفتگوئی اسرارآمیز، با آوائی پرشتاب و موزون و هم آهنگ می داند با این وزن:

## 

که به شعری متناسب و موزون می ماند که با رنگ قافیه همراه است. نیمهٔ اول یک اوج و یک فرود دارد که در نیمهٔ دوم با قدرت بیشتری تکرار می شود. برای بالا رفتن خیز برمی دارد، امّا پرش او چنان است که در همان آغاز باید در انتظار فرود آمدن آن بود:



زبان قلب، پاک و روشن است. فرارفتن خیالات شیرین و مهرآمیز، دوبار تکرار می شود، و بار دوم پرجوش تر است و پنداری نفسی به نیم صدا و آهسته فرو می رود و برمی آید، و حتی چنان نرم و دلنشین که به زحمت شنیده می شود. در چنین فضائی روح آدمی با رؤیا دیدار می کند. روح در ابتدا آوای رؤیا را تکرار می کند و خویشتن دار است. امّا گوئی در یک لحظه به خود می آید و در یک مکث کوتاه، پر جوش تر جنبش خود را از سر می گیرد و تنفس او کم کم قدرت بیشتری پیدا می کند و به آوای نیم قوی می رسد، و در میزان دهم نرم تر می شود و دوباره به بالا می رود و با یک پرش ضعیف در میزانهای یازده تا شانزده می شود و از حرکت باز می ماند. و امّا در نیمهٔ اول نفس، بم و سنگین می آید و ملودی فرا می رود، و در نیمهٔ دوم به خصوص در میزانهای ۴ تا ۱۱،

۱- از همه موسیقی دوستان می خواهم که نقد آخرین سوناتهای بتهوون اثر هاینریش شنکر را مطالعه کنند.

نفس به سنگینی بالا می آید و ملودی فرود می آید و بدینگونه دوگانگی اندیشه با این اختلاف نشان داده می شود و امید و تردید رودرروی هم قرار می گیرند — بی آن که کار به نومیدی بیانجامد — که در این نغمه برای هیچگونه احساس افراطی جا ومقامی نیست. و همه چیز در سایه روشن دلنشین ابهام می گذرد ولبخند و آه در کنار یکدیگر می نشینند، بی آن که بر پیشانی چین بیفکنند و عضله ای متشنج شود، همه چیز گرم و دلنشین است و با طراوت و نوازش بخش. در میزانهای ۱۹، ۱۸ حرکت فراز و فرود تعادل می یابد و در میزانهای ۱۹، ۱۹، میزانهای ۲۲ روح آدمی تلاش می کند که پرش خود را از سر گیرد، که در میزانهای ۲۲ و ۲۶ به منظور خود می رسد.



از میزان ۲۵ تا ۳۵ همه چیز ساده است و بی پیچ و خم. سنکیهای پیاپی و لطیف از خوشبختی به دست آمده حکایت می کند و نفس زدنهای ملایم و شادی بخش روح چند لحظه به اوج خود می رسد. از میزان ۳۵ تا ۶۹ جریان تازه ای پیش می آید که از نظر تکنیکی ادامهٔ گسترش موضوع است و از نظر کلی نمایشی از تلاش روح برای تجدید خاطرات و عواطف گذشته. که ابتدا بسیار ملایم به آوائی سنگین و بم، موتیف اصلی را به یاد ما می آورد، و در میزانهای ۲۸ و ۲۹ این آوا از می ماژور به دودیز ماژور انتقال می یابد و صدا کم کم بالا تر می رودو «قوی» می شود. شکوه کنان به فادیزماژورمی رسد، درمیزانهای ۱۰ تا ۲۷ می رودو «قوی» می شود. شکوه کنان به فادیزماژورمی رسد، درمیزانهای ۱۰ تا ۲۹ می رودو «قوی» می شود. شکوه کنان به فادیزماژ و رمی رسد، درمیزانهای ۱۰ و سحبتی در میان نیست، تا وقتی که روح پرتلاش از فراز به فرود می آید و هفت بار به آرامی رمزمه ای را نکرار می کند و به خشم می آید و پهنهٔ فرود وسعت می گیرد و با یک فاصلهٔ سوم از میزان ۲۲ تا ۵۵ و یک فاصلهٔ چهارم در میزانهای ۶۱ و ۷۷

ویک فاصلهٔ پنجم کاسته در میزانهای ۶۸ و ۶۹ با یک جهش قوی ناگهانی به بحران و شکست نژدیک می شود، که به نقطهٔ توقفی در میزان ۵۲ می انجامد. در اینجا با چهار میزان دوباره به فراخوان احساس و رؤیا می پردازد و به صدائی بلیغ و رسا فراخوان را بازمی گوید و روح در میزان ۵۵ از انفعال بیرون می آید. موتیف اصلی به کمال خود می رسد، و باز همان رؤیایی که سونات با آن آغاز شده بود با همان زیبائی و ایهام در مقابل ما قرار می گیرد.

از میزان ۵۵ تا پایان، ماجراهای گذشته از سر گرفته می شود. در چند میزان اول کمی آشفته می نماید، امّا زود در جریان تنظیم خود می افتد و واضحتر و روشنتر با تأکید بر تنالیتهٔ لاماژور پیش می رود. و اکنون بیائید کوچکترین جزئیات این تکرار را با سرمشق آن در قسمت اول مقایسه کنید، تا دریابید که همان قضایا این بار با اطمینان و آرامش بیشتری بازگومی شود (میزانهای ۵۹ تا ۸۵ در مقایمه با میزانهای ۷ تا ۳۱). در اینجا و بعد از تکرار جنب و جوشها و نفس زدنهای روح، قضایا را با ملایمت بسیار بیان می کند و در پایان تکرار، میزان های ۸۰ تا ۸۵، آوای روح به تدریج بالا تر و بالا تر و بالا تر می رود و به «بسیار قوی» ( ff. ) می رسد که در تمامی این قطعه یک استثنا است. پس از آن کودا شروع می شود. در پایان بندی دوباره نرم نرم به فضای رؤیا باز می گردیم و تاروپود آهنگ با مدولاسیونهای ظریف و نوسانات متنوع رنگین می شود و احساسات و رؤیا چنان ظرافتی پیدا می کند که در کارهای بتهوون سابقه ندارد، زیرا بیان لطیف و نرم و رازگونه و زنانه ای به خود می گیرد که به نظر می آید روح با خاطرات گذشته سرگرم شده است و این خاطره ها در همه جا عطری عاشقانه را پخش کرده اند. زیبائی و ظرافت آن وقتی به بالاترین درجه می رسد که بر آکورد ماقبل آخر احساسی مثل یک نفس شادی بخش فرو می افتد و روح در رؤیای دل انگیز خود غرق مي شود.

خلاصه کنیم: قطعهٔ اول بدینگونه قسمت بندی می شود: در میزانهای یک تا چهار، رؤیائی در نگارخانهٔ روح قدم می گذارد. درمیزانهای پنج وشش، روح به حیرت می افتدو به رؤیا خیره می شود. در میزانهای هفت تا سی و چهار، روح از رؤیا جدا می شود، امّا او را فراموش نمی کند. آن رؤیا آتش شوق و خواستن را در او بیدار کرده، ستی مطبوع و عاشقانه ای به او بخشیده، به حرکت و طلبش واداشته است، به همین علت هردم شکلی یه خود می گیرد و به فراز و فرود می رود.

از میزان ۳۵ تا ۵۷ اضطراب و دلواپسی به درد می آلاید و به صورتها و سطوح و مایه های گوناگون خود را می نمایاند.

از میزانهای ۵۷ تا ۸۲ رؤیای فراموش شده باز می گردد. روح از بازگشت او شادمان می شود و به لذنی باب دست می یابد.

از میزان ۸۸ تاپایان، فرود داوطلبانه روح به نمایش درمی آید که لطافت رؤیا را با خویش دارد و احساس خوش و رخوت آمیزی به او دست داده است. آه عاشقانه می کشد. و با جذبه و شور او قطعه به یایان می رسد.

با این حساب بازی روح و رؤیا مرحله به مرحله پیش می رود و تکه تکه از هم جدا نمی شود. حال آن که «موسیقی شناسان حرفه ای» با جزم اندیشی موسیقی را از شرح و بیان روانشناسی جدا می کند و آن را بطور مطلق می نگرند و قطعه اول را چنین تقسیم بندی می کنند:

٤-١- ايدة اول

۵–۲– مدولاسیون و ایدهٔ دوم

٣٤ - ٢٧ ايده سوم كه نتيجه دو ايدهٔ قبلي است.

۵۱ – ۳۵ – ارائه بسط و گسترش مطلب

۸۱ ۸۵ – تکرار

آخر - ۸۵ - پایان بندی (کودا)

و این موسیقی شناسان حرفه ای نظیر هاینریش شنکر، و والتر ریزلر معتقدند که این تقسیم بندی تکنیکی از هر نظر کامل است، و اگر موسیقی خود بتواند با وسایل و ابزار مخصوصش به نتیجه مطلوب دست یابد چه لزومی دارد که بیائیم و با کلمات بازی کنیم و برای موسیقی داستان و حکایت بسازیم؟ مگر کلمات می توانند به مرزهای موسیقی که تا بی نهایت پیش می رود دست پیدا

کنند؟

من با آن قسمت از نظر این گروه موافقه که می گویند در تجزیه و تحلیل آثار موسیقی باید اولین مقام را به بررسی متن بدهیم. بی تردید بررسی متن کاری است ناگزیر. باید پیش از هر کار متن را به دقت خواند و مطمئن شد که ناشران نظم آن را در هم نریخته، تغییراتی به دلخواه در آن نداده باشند. و پس از آن باید به کار دشوارتری پرداخت و جامه و زیورهای ظاهری کلام موسیقی را از آن دور کرد و برهنه و بی زیور در او نگریست.

هاینریش شنکر، و ریزلر و همفکران آنها معتقدند که کار به همین جا خاتمه پیدا می کند، با روح موسیقی نباید کاری داشت. رمان نباید نوشت و منظره نباید درست کرد. در موسیقی چیزی وجود ندارد که به شرح بسیار نیازمند باشد و به اعتقاد این موسیقی شناسان حرفه ای پرداختن به مسائل اضافی ما را از شناختن و لذت بردن از موسیقی محروم می کند. من با این قسمت از عقاید آقایان موافق نیستم. البته همانطور که این موسیقی شناسان حرفه ای، که در دانش و اطلاعات وسیعشان حرفی نیست، می گویند باید اول متن را خواند و به دقت همه چیز را از نظر تکنیکی بررسی کرد، من هم همین عقیده را دارم ولی معتقدم که نباید در اینجا متوقف شد و باید در روح آفرینندهٔ اثر نفوذ کرد.

آفرینندهٔ موسیقی در لحظات ناخودآگاه به یاری نبوغ و قدرت هنری اش از اعماق دریای جان خود گوهر آهنگها را بیرون می کشد و در روشنائی خود قرار می دهد. قطعاً باید روح این هنرمندان را که به اعماق فرو می روند و به چنین کار خطرناکی دست می زنند شناخت، لحظات ناخودآگاهشان را شناخت، خرد و نبوغشان را شناخت. آفرینندهٔ موسیقی در سرزمین نامحدود روح وارد می شود و از تاریکی اعماق آنچه را می خواهد به دست می آورد و در روشنائی بیرون به دست یافته اش شکل دلخواه را می دهد و حدود و مشخصات آن را معین می کند. من از آن کسانی نیستم که معتقدند شناخت کامل عشق را می کشد، بلکه برعکس معتقدم برای بیشتر دوست داشتن باید مطلوب را بهتر شناخت. وانگهی به عکس آنچه موسیقی دانان حرفه ای می گویند در هنر هیچ چیز نامحدود نیست.

آنچه مبهم و پریشان باشد نامحدود است ولی وقتی موضوعی در قالب هنری ریخته شود حدود پیدا می کند.

در آثار بتهوون به خصوص در دورانی که به پختگی و کمال می رسد هیچ چیز زاید و بی فایده وجود ندارد. برای پرکردن جاهای خالی در گوشه و کنار آثارش از مطالب اضافی و بی فایده استفاده نمی کند. و هرچه از زیر قلم او بیرون می آید پاسخی به نیازها و پیچ وخمهای روح و احساس خود اوست. بنابراین باید جنبش و جوشش عاطفی آثارش را پیدا کرد و به تعبیر و تفسیر آن پرداخت. به همانگونه که می توان از اشعار یک شاعر به عواطف و حکایات اعماق روح او پی برد، آثار یک موسیقیدان هم وسیله ای برای شناخت خود اوست. زیرا موسیقی زبانی را به کار می گیرد که دقیقا از مراکز عاطفی سرچشمه می گیرد و زبانی است جهانی. به همین دلیل حتی وسیله و ابزار مطمئن تری از شعر به دست ما می دهد. موسیقیدان بزرگ صمیمی ترین و صادق ترین اندیته ها را از ضمیر ناخود آگاه می گیرد و به زبان مخصوص خود می نویسد. پس باید زبان او را یاد گرفت. باید می گیرد و به زبان مخصوص خود می نویسد. پس باید زبان او را یاد گرفت. باید می اول هاینریش شنکر متن را خواند و موسیقی را از جامه و زیور پیراست و برهنه مراپایش را ورانداز کرد. اما باید همانگونه که متن را می خوانیم روح هنرمند را نیز در این کتاب گشوده بخوانیم.

0

قطعهٔ دوم سونات دو تعریف دارد: ایده ای است چهارضربی باسه پریود، و تربوئی است به صورت کانن.

رودلف فن تابل R.V. Tobel در کتاب خود که بیشتر به ذات و ترکیب موسیقی توجه کرده معتقد است که در قطعهٔ دوم نوع تازه ای از سرناد وارد میدان شده، و در اول و آخر آن مارش به کار رفته است. امّا باید توجه داشت که کار برد مارش در اینجا به منظور دیگری است. در سرناد شروع و خاتمهٔ کار را طوری ترتیب می دهند که بعضی از رقصها را در میان بگیرد. حال آن که در اینجا بتهوون مارش رامیان دورؤیاجای داده است. شیندلر که بابتهوون آشنائی دیرین داشته، این قطعه را «فراخوان به جنب وجوش و کار» می خواند. با این حاب

مارش در این قطعه دعوت به عمل است، و دنبالهٔ فضای نیمهروشن و ابهام آمیز قطعهٔ اول به شمار می آید، که بیشتر با آوای ملایم درآمیخته بود، و در اینجا صداها کمی قویتر می شود، و کم کم بالاتر و بالاتر می رود و به نیمه قوی و قوی می رسد و فضای پر از ابهام را گاهی به روشنی می کشد.

هاینریش. شنکردر تحلیل و تجزیه این قطعه، تاریکی آغاز آن را با حرکت پائین رونده صداهای بم در میزانهای یک تا چهار نشان می دهد:



و اگر دقیق تر شویم:

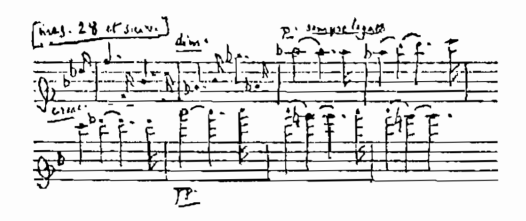


متوجه می شویم که از میزان چهارم به بعد ملودی پائین رونده از بخش میانی به دست راست منتقل می شود:



این قطعه، مارش عجیبی است که در میزانهای اول تمایل به صعود دارد، ولی تکه تکه می شود و برعکس آنچه در مارش معمول است با گامهای استوار از بالا به پائین نزول می کند، و فرود پرندهای را به ذهن می آورد که بالهایش را پیاپی به هم می کوبد تا روی زمین بنشیند، امّا در عین حال که به زمین نزدیک می شود آرزوی باز پریدن و به اوج رفتن در وجودش پر می گیرد و در این لحظات جدال دشواری پیش می آید. میزانهای ۱۲ تا ۳۵ حکایت از همین جدال دشوار دارند. گاهی حکایت فرارفتن است و گاهی داستان فرود آمدن. و تا مدتی وضع

نامعلوم است. فرامی رود و فرود می آید. و از میزان ۱۹ یه بعد، پرش بسوی بالا متوقف می شود و صداها رفته رفته ضعیفتر می شود و درجه به درجه نزول می کند و از میزان ۲۹ به بعد دوباره بسوی بالا پر می گیرد و نرم نرم بسوی این فراخوان ضعیف حرکت می کند.



در این لحظه، حالت پائینرونده آهنگین در اکتاو بالا از سر گرفته می شود. این ماجرا به میزانهای چهار و پنج ابتدای قطعه شباهت پیدا می کند. امّا این بار عمل بدون بخش میانی انجام می گیرد. آشفتگی بیشتر می شود تا آن که با یک پدال دو، جلوی این سقوط گرفته می شود، مانند جنگاوری که از نیزهبازی با حریف خسته می شود و خستگی درمی کند. و دوباره به جنب وجوش می افتد. از میزان ۶۰ تا ۴۳ جنگاور به پیروزی نزدیک می شود و از میزان ۶۶ به بعد پیروزی او نمایانتر است، امّا شگفت می نماید که حتی در این هیاهوی ظفرمندانه باز خط اصلی در حالت پائینرونده می ماند، و جنب وجوش تکرار می شود. هاینریش اصلی در حالت پائینرونده می ماند، و جنب وجوش تکرار می شود. هاینریش شنکر به این نکته پرداخته است:



در اینجا می بینیم که اولین نت گام در فا پیروزی را تأکید می کند. امّا این پیروزی چندان درخشان نیست و صدا از ملایم و نیمه قوی بالا تر نمی رود. گویی که شادی و پیروزی در مقابل است امّا کمرنگ و حتی رنگ پریده!

این فضا در تریوی بعدی حفظ می شود، که تنها یک بار صدا قوی می شود، امّا چندان انعکاس نمی یابد و بالا تر از آن نمی رود و باز به صدای آرام، و بسیار آرام باز می گردد تا آن که در آخرین آکورد وضع عوض می شود و دوباره مارش به صحنه می آید.

بهره گیری از کانن در این تریو، تنها به خاطر سنتهای موسیقی نیست، بلکه بتهوون با این کار می خواهد به نوعی احساس و نیاز عاطفی پاسخ گوید و کانن را مانند نوعی لید در سه قسمت به کار می گیرد، اینگونه کارها برای بتهوون بازی و سرگرمی ساده نیست، بلکه می خواهد به این طرز اندیشه اش را بیان کند و باماست که خط اندیشه اوراپیدا کنیم! بعدازاین که صدای شیپور، پیروزی اش را اعلام می کند، روح به سرزمین فتح شده نگاهی می اندازد، و در این حال نمی داند که با این سرزمین چه باید کرد؟ کم کم به خود می آید. این حال نمی داند که با این سرزمین چه باید کرد؟ کم کم به خود می آید. اعتماد به نفسش را به دست می آورد و نارضائی و دلتنگی را از خود دور می کند.



و بی آن که از تردید رها شود در سرزمین فتح شده پایکوبی می کند، امّا از میزان ۷۰ به بعد بی قراری گریبانش را می گیرد، کم کم پایش سست می شود. به سیر و سیاحت بی هدف آغازین باز می گردد. کوشش می کند راهی پیدا کند و به نتیجه نمی رسد. بعد از میزان ۸۶ باز سست تروخواب آلوده ترمی شود. دوباره در ابهام فرو می رود، به آشفتگی دچار می شود و باز موتیف اول سونات فضا را در خود می گیرد، و جز بازگشت به آغاز، Da Capo، راهی نیست.

در مجموع همه چیز در سایه فرو رفته، از جنبش و کوشش و پیروزی چیزی جز سایهٔ آنها دیده نمی شود. و سراسر این قطعه در همان فضای فطعه اول سیر می کند. هوگو ریمن معتقد است که این همه آوا میان دو قطب در حرکت است.

ایسن دو قطب در مه فرو رفته، و روشنائی مرموزی از انبوهه مه به بیرون می تابد.

**~** 

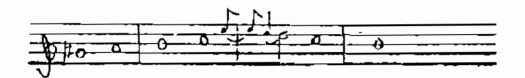
آداجیوئی که به دنبال مارش می آید خود به خود پدید نیامده و از همان اول با آن جفت نشده است. بتهوون معمولاً پیش از آن که به سرچشمه الهام دست یابد، مدتی در حال و هوای آن سیر و سیاحت می کرد، و پس از پایان کار نیز از آن دست بردار نبود و چیزهائی از آن می کاست یا برآن می افزود. در هنگام تصنیف این سونات هم در فکر آن نبود که آداجیوئی را در مایه لامینور برآن بیفزاید، و حتی در ضمن ساختن قطعهٔ دوم، آلگرتوئی را روی کاغذ آورده بود.



و بعد از ساختن مارش و آخرین قطعه با روش فوگ و کامل کردن سونات به فکر افتاد که در فاصلهٔ مارش و آخرین قطعه آداجیوئی را جای بدهد، و نیاز روانی و منطقی چنین کاری را حس می کرد و آداجیو را، نه به صورت جداگانه و کامل، بلکه در مقدمه آخرین قطعه قرار داد تا قسمتهای گوناگون را به یکدیگر پیوند دهد، و این کار او مفهوم عمیقی داشت که باید به آن پی برد.

گفتیم که این دو قطعه در فضائی رؤیایی می گذشت، آلگرتو و مارش از رؤیا جدا نبودند، روح نیز اگر به شور و احساس می افتاد یا درگیر کوشش و عمل می شد باز از عالم رؤیا دور نمی شد، گوئی بتهوون می خواست خود را در میان آن همه ابهام نمایش بدهد. به همین دلیل سه چهارم سونات، آوائی خفه و خویشتن دار

داشت و بتهوون روی هرخط می نوشت و توصیه می کرد که آرام و ملایم اجرا شود، و از آن می ترسید که مبادا قضای خیال انگیز سونات لطمه بخورد. و اندیشهٔ ینهان بتهوون، به این سونات شکل داده بود:

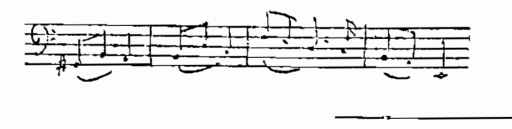


و این شکل با اولین جمله سونات خویشاوندی اسرارآمیزی داشت:



و همین اولین جمله تنها در تنالیتهٔ لامینور می توانست وسعت پیدا کند و در ابهام فرور ود. در اینجا حضور اندیشه، نابخود یا نیمه بخود احساس می شود. و ما را به این نتیجه می رساند که آداژیو روح سرگردان بتهوون را به رؤیای خوش و رخوت آمیز گذشته بازگشت داده است .

هر جُمزء از اولین جملهٔ آلگرتو، به جای فرارفتن، زیر آوای سنگین آداژیو، به ملایمت خم می شود و به صورت کمان درمی آید،



## ۱- به روایت شنکر:



وبا همین آوای سنگین و ملایم، مطلب دست راست خلاصه می شود:



امّا این نقشهای بأس آور و کسالت بار، کم کم باهم یکی می شوند و هم آهنگ و شتابزده پیش می روند و روح را برای فرارفتن آماده می کنند، درهمش می پیچند و بازش می گشایند و صورت او را بطرف قله نگاه می دارند، ولی بار اول موفق نمی شوند و کار آنها به ستوط روح منجر می شود.



و از این کار خسته نمی شوند. دهبار و بیشتر این کار را تکرار می کنند و با سماجت روح را روبه قله نگاه می دارند.



و روح که با این زحمت بسوی بالا رانده می شود چند لحظه به راز شکست و نادرست بودن تمایلاتش پی می برد و آوائی قوی و مردانه در سونات راه می یابد. مارش در تنالیتهٔ دوماژور، از میزان ۵ تا ۸ به صراحت و استواری جای خود را باز می کنند. امّا چندان نمی پاید که روح درگیر بی قراریهای خود می شود و باوجود تکرار موتیف اصلی روح دم به دم مضطرب تر می شود، نتهای طریف و رنگ آمیزیهای تیره گون با میزانهای بعدی آغشته می شوند. از میزان هفده تا

نوزده لحن موسیقی دردناک و شکوه آمیز می شود و گاهی به سنکپ می انجامد و بی آرامی و آشفتگی همچنان ادامه می یابد تا آن که در آخرین مبزان کرشندوی ضعیفی این وضع را از میان برمی دارد.

این حال غم انگیز در میزان بیستم بعد از یک مکث مختصر متوقف می شود. خیالات غم انگیز می گریزند و پس از چند لحظه تردید و فرارفتن و فرود آمدن روح جرأت پیدا می کند و کم کم به حرکت درمی آید و زنجیرهای اندوه و شکست را پاره می کند و سازهای شستی دار هم، پرواز به اوج را تسریع می کند. امّا تا آخرین نت هیچ چیز قابل پیش بینی نیست و بازگشت ناگهانی رؤیای گذشته در چهار میزان الگرتو با معیار شش هشتم تعادل را برقرار می کند.

تفاوت جزئی این دو را به یاد داشته باشیم. آلگرتواز میزانهای نخستین تا اینجاملایم بودوگاهی شدت صدا کم وزیادمی شد، مثل نفس که فرودمی رودو برمی آید و سینه را بالا و پائین می برد. امّا در این قسمت همه چیز آرام و ملایم است و از لرزش و تکان، حتی به اندازهٔ رفت و آمد نفس اثری نیست و صحبت از فراخوان رؤیاست در سکوتی شیرین که میان این دو با یک مکث فاصله می افتد، بعد از میزان چهارم باز مکنی پیش می آید. گوئی روح به تأمل می پردازد و به تردید و دودلی می افتد و به نیم پرده تمایلاتش را باز می گوید.

و ناگهان تردید را کنار می گذارد. کم کم صدایش قویتر می شود. می شتابد. از گذشته به حال برمی گردد. رؤیا جان می گیرد. اندیشه پروبال پیدا می کند. گسترده می شود و باسه ضربهٔ شتابنده دراکتا و بالا تر پرنده را به پرواز درمی آورد و تسریل مضطرب در به و و به و به و می، تازیانه یک نست، پرواز را به آلگرو درمیزان دوچهارم می برد و در چهار میزان این وضع ادامه می یابد، و غلت دادن آوا در ((می) مستی برمی انگیزد، امّا این بار ریتم مشخصتری در بخش سمت چپ مانند ضربه های آرشه دارد، و بدینگونه در بسوی قطعهٔ آخر باز می شود.

O

بتهوون حتی در این آلگرو که می خواهد شادابی و سرزندگی را برانگیزد، محتاط و خویشتن دار است و ار ابزار و وسایل هیجان انگیز بسیار کم استفاده می کند. کمتر بسوی آوای بسیار قوی می رود، و تنها در ده میزان پایانی بسط و گسترش میزانهای ۱۹۰ تا ۲۰۰ که پیش از «رُ پسریز» می آیدو به ادامه و گسترش آن می پردازد، در چند گوشه، آن هم بسیار گذرا، آوای بسیار قوی را به کار می برد، و حتی درجانی که احساسات گوناگون را نمایش می دهد و از لطافت و رؤیای اندوهبار به خوشمزگی و شیطنت نزدیک می شود باز از محدوده ملایمت و نرمش آوا دور نمی شود. زیرا بتهوون ۱۸۱۲ با بتهوون ۱۸۱۲ فرق دارد، بتهوون ۱۸۱۲ با بتهوون ۱۸۱۲ فرق دارد، می گوید، بی پرده از می گساری و هوسهای تند و تیز حرف می زند، امّا بتهوون ۱۸۱۲ موجود تازه ای است. پنداری موسم جشن و سرور و پایکوبی به پایان رمیده، و حالا نوبت در خود نگریستن و تأمل و سکوت است!

امّا در این خصوص که چه اندیشه و تصوری در قطعهٔ چهارم پنهان شده، پیش ازاین گفتیم که شیند ارمعتقداست که قطعهٔ آخرسونات، پس ازآن رؤیاو فراخوان از شور و هیجان و عمل حکایت می کند، و به نظر من اگر در این قطعه شور و هیجان و عمل احساس می شود، در واقع وانمود و نمایشی از آن است. چون قطعهٔ آخر هم در همان فضای قطعات گذشته پیش می رود و ویژگیهای نمایشی آن به خوبی احساس می شود. ما در اینجا از آن پرش و جهش سمفونیها و سوناتهای بتهوون اثری نمی بینیم، طرح اصلی ترین نکته های آن به تشخیص شنکر این مطلب را روشنتر می کند:

۱ – آوای بسیار قوی را بسیار کم، و تنها در پایان اولین و سومین قسمت، در میزانهای ۷۱ و ۷۰ – آوای بسیار قوی را بسیار کم، و تند به منظور اخطار در میزانهای ۸۹ و ۹۰ و ۲۸۰ و ۲۸۱ به کاربرده است.



وبدینگونه خط ملودی، ازمیزان اول تاچهارم به بخش بالا، فرودمی آید ودوبهاره ازمیزان پنج تاهشت باشتاب دوبرابرتند تربه بالامی رود، وپس ازآن جنبش مضاعفی پدیدمی آیدوصداهای بالاباصداهای بم جای خودراعوض می کنند و همین بازی چندبار تکرار می شود. روح که باید خلق کننده و سازنده باشد، به تناوب تسلیم این بازی می شود و جنبش و جوشش آن تعادل می یابد. و جهش و پرش آن بیشتر به بازی توپ می ماند که به ایسو و آنسو پرتاب می شود. صداها به خود پاسخ می دهند و می خندند و سر دربی هم می گذارند.



صداها در گیرودار دویدن و سر درپی هم گذاشتن، از میزان ۳۳ تا ۶۰، تعادل خود را به دست می آورند، دور یک نقطه می چرخند و از میزان ۱۱ تا ۱۸ دو باره تعقیب یکدیگر را با شادی بیشتر از سر می گیرند. لحظه ای می ایستند و دو باری را با شیطنت بیشتر دنبال می کنند. و به عقب و جلو می دوند.

میزانهای ۶۹ تا ۵۵ حکایت از ادامه بازی آنها دارد. ولی در عین حال که می دوند و شوخی می کنند تردید در جانشان چنگ می اندازد، در میزانهای ۵۵ و ۵۲ بازی با پرحرفی و سر و صدا درمی آمیزد. به هم تنه می زنند، یکدیگر را هل می دهند و بعد از لحظه ای توقف لودگیها و مسخره بازیها ادامه می یابد. بچه ها هرگز از بازی خسته نمی شوند!

امنا بازی متوقف می شود، نقطهٔ توقف سر راهشان سبز می شود. گوئی پای دوندگان را در نمد پیچیده باشند. بازهم می دوند و آرامتر سر درپی هم می گذارند. و صداها چندان صریح و روشن نیست. دو نقطهٔ توقف بعدی، که دومی ماژور را به مینور می کشد و همه چیز نشان می دهد که صراحت و قاطعیتی در کارنیست.

و ناگهان دو آکورد قوی علامت می دهد و چگونگی و جهت ادامهٔ سونات را معین می کند: و در اینجا جز «بسط و گسترش» موضوع راه دیگری نیست.

امّا بتهرون چه نوع «بسط و گسترش» را در اینجا انتخاب می کند؟ از فوگ استفاده می کند، که از بسط و گسترشهای سنتی جدا نیست و آنها که از موسیقی سررشته دارند با او موافقند. بگدریم از عده ای بهانه گیر که به ذوق خود مخالف خوانی می کنند و بتهرون و یوهان سباستین باخ را ناشیانه باهم مقایسه می کنند. بتهرون همیشه بتهرون است و به قوانین سونات وفادار. و اگر در اینجا از فوگ بهره می گیرد قصدش این نیست که قالب بسط و گسترش سنتی را تغییر دهد، بلکه می خواهد وسعت بیشتری به آن ببخشد.

سراسر این قسمت، از میزان ۹۱ تا ۲۰۰، از موتیف اصلی قطعهٔ اول، از میزانهای یک تا چهار و پنج تا شش، گرفته شده و اگر حرکت مدولاسیونها از معیارهای دقیق فوگ دور می شود، ولی از نظر کلی همان ساختمان استوار فوگ را دارد و بخشهای سه گانه آن از اصول کلی فوگ جدا نیست.

در این قسمت چه مطلبی بیان می شود؟ به نظر من این قسمت چیزی جز نمایش و بازی به ذوق آفرینندهٔ سونات نیست. آنچه در قسمت اول گفته شد و در

اولین آلگرتوی سونات جای گرفت، در اینجا هالهٔ رؤیائی اش را از دست می دهد، جامهٔ لطیف و تیره گونش را از تن درمی آورد و برهنه می شود و همه چیز به اختیار ذوق و سلیقهٔ معمار چیره دست سونات درمی آید. و او با انتخاب ریتم مورون و شاد فضای دل انگیزی حلق می کند و طبقه به طبقه بنای دلخواه خود را می سازد. ناگل می گوید آنها که بتهوون جوان را با آن احساسات یاک و آزاد دوست داشتند، بتهوون جاافتاده و جوانی یشت سر نهاده را نکوهش می کنند که چرا جوششها و پرشهای عاطفی را در اینجا مهار کرده و به متانت خرد تلیم شده و بیشتر به استحکام بنای کار خود توجه دارد. گویا فراموش کرده اند که باغ در هر فصل گلها و میوه های مخصوصی به بار می آورد و جوانی و پیری هرکدام قوانین و نظام خاص خود را به آدمی تحمیل می کنند. بنابراین حاضرنیستم مانند هانس-**فُون بولو اغراق گوئی کنم و در این فوگ به جستجوی چیزی مافوق موسیقی بپردازم** و بگویم: «فوگ در آثار بتهوون، همان نقش اشمار دراماتیک در کارهای واگنر را دارد». البته قبول می کنم که فوگ در سوناتهای بتهوون، و به خصوص در این سونات، نه فقط وسیله و ابزاری برای بیان منظور، بلکه ذاتی اوست و خواه و ناخواه اثر انگشت او را نشان می دهد. امّا در آثاریوهان سباستین باخ هم فوگ همین وضع را دارد. وقتی ما از زیبائی ظاهری و مادی فوگ یا چیز دیگری تعریف می کنیم، نباید آن را از مطلبی که بیان می کند جدا سازیم. عمده آنستکه هنرمند بتواند احساسات خود را در قالب مناسبی بریزد و بیان کند و به آن جنبهٔ وسیع و عمومی بدهد. در ایونس ۱۰۱ لودگیها و خوشمزگیها و بازیهای شاد و کمی خشونت آمیز را می بینیم و به یاد کود کان روستائی می افتیم که تا وقتی از نفس نیفتند به شیطنت و بازی ادامه می دهند. امّا به سادگی نمی توان دریس این بازیها و لودگیها چهرهٔ بتهوون را ييدا كرد.

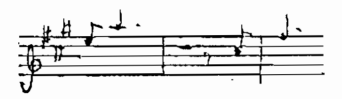
و این دوندگی و تعقیب ما را تا تکرار آن در میزان ۲۰۰ پیش می برد و آغاز آن همان ماجرای قطعهٔ اول است، امّا در میزان هشتم (۲۰۸)، وقتی که

۱ – به روایت از ناگل در کتاب بتهرون و سوناتهای او – جلد دوم، چاپ ۱۹۰۵.

موتیف، با جست وخیز به طرف یائین، در باس ادامه می یابد،



صدائی بخش بالایی آنها را به فرارفتن می خواندا:



و این پرش ضعیف و ملایم، بعد از آن همه پرخاش و رقابت و ستیزه جوئی بازیگران را به تفاهم و سازش نزدیک می کند، و ما در میزانهای ۲۱۱ تا ۲۲۰ می بینیم که دست یکدیگر را گرفته، تا میزان ۲۳۵ بسوی بالا حرکت می کنند<sup>۱</sup>.

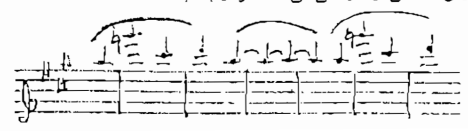
١ - به خاطر ما مي آورند كه موتيف اصلى در جهت معكوس آمده است:



٧ - فرارفتن از ميزان ٢٦١ تا ٢٢٠ ادامه مي يابد:



بعد از این «لا»ی پیروزمندانه، روح مثل ترازوئی که دوکفهاش برابر می شوند، به نقطه اتکایش فشار می آورد و سعی می کند خود را بالا بکشد.



موومانهای این بخش در میزان ۲۳۷ تا ۲۷۰، دقیقاً همان تلاش و جوشش خوش و شادمانهٔ دویدن و به مقصد رسیدن در قسمت اول از میزان ۹۹ تا ۸۰ است، تنها تنالیته در این دو بیان فرق کرده است.

به نظر می آید که بازی به پایان رسیده، هلهله و جنب و جوش روبه خاموشی است. در اینجا آخرین خنده ها و کلمات شیرین آنها با آوائی نرم و لطیف و ملایم درمی آمیزد:



پنداری همه به خواب رفته اند... در میزان ۲۸۰ آخرین جست وخیزهای ملایم شنیده می شود... و بعد از سکوت یک حرکت مختصر و دو آکورد قوی تکرار می شود و لاما ژور به قاما ژور انتقال می بابد... بعد از این دو ضربهٔ مکرر برای آغاز کودا پرده ای گشوده می شود. و شکوفا شدن اندیشهٔ اصلی قطعه را نوید می دهد. با جمله ای بسیار ساده پرسشی را در میان می گذارد و پاسخ آن را:



و در اینجا پرسش به زیبائی رنگ آمیزی می شود و صیقل می یابد:

و سرانجام خود را بالا می کشد و در حال دویدن پیش می تازد:





و این قضیه تا میزان ۳۱۵، ادامه می یابد تا وقتی که با پدال «لا» دریاس پاسخ شادی بخش آن به گوش می رسد:



و این جمله به صدای ملایم بیان می شود. و به سستی و تأمل می گراید تا لحظه های خوش اندکی بیشتر دوام داشته باشد، چون پس از این جمله نوبت آکوردهای انفجارآمیز کودا می رسد که دیگر نه اعتراضی دارد و نه پرسشی و پاسخی. با کلید اولین آلگرتو درها گشوده می شود و شادیها رنگ می گیرد و صیقل می یابد. با این وصف نوعی دلتنگی با نوای شاد آلگرتو می آمیزد که گوئی آه خسته دلی است که در فضائی شادمانه پرواز می کند و احساسی است که در میان «می» و «لا» رفت و آمد می کند در روشنائی کودا به پایان خود می رسد.

سراسر فضای سونات بازی و سرگرمی، درگیری دوتنالیته و تقریباً دو نت را نمایش می دهد، و همه چیز در ورود به سرزمین تأثرات و ضمیر نابخود هنرمند اتفاق می افتد، دو چشمه سار از این دو مرزوبوم سرچشمه می گیرند و بسوی دشت

رهسپار می شوند و به بازی و شیطنت می پردازند و گاهی به یکدیگر نزدیک و گاهی دور می شوند. مجموعاً این سونات به یک نمایش کمدی در چهار پرده شباهت دارد که حوادث شاد و غمگینی را به یکدیگر می آمیزد و روح انسانی در آن خود را عرضه می کند.

و این حکایت یک روز از زندگی درونی اوست. یک روز از چهل و بنج سالگی او، که زمان را در پرواز می بیند. در این سالهای ۱۸۱۵ و ۱۸۱۹ روح او در تردید و تأمل سیر می کند. در گذشته و در آینده سیر می کند. در میان دلتنگی و امید دست و پا می زند. و من او را در «بروهل» روستای محبوبش، درمیان کشتزارها می بینم که در رؤیای باز دیدن سرزمین زیبای کودکی اش در سواحل راین است، آرزوی سفر به انگلستان را در سر می پرورد، و آرزو دارد که پس از بازگشت از انگلستان یک خانهٔ روستائی در دهکدهای دور افتاده داشته باشد تا بتواند سکوت جنگل را احساس کند. شاید در خیال دوستیها و عشقهای گذشته است. اما زمان معجزه نمی کند. خوشبختی دیگر سراغ او را نمی گیرد. بیهوده نیست که در دفتر خود می نویسد: «حتی در ایام تیره روزی خوش خلق باش!»

و این آخرین ساعات زندگی آسوده و آرام او پیش از فرا رسیدن بیماری است، و در همین ایام این مرد مجرد که همیشه در آرزوی داشتن زن و فرزند بود، سر پرستی برادرزاده اش را به عهده می گیرد. ۱

در این هنگام بتهوون در عالم رؤیا به سر می برد، و هنوز خندهٔ کمرنگی بر لبهای او دیده می شود، پس بیائید تا همراه با او لبخند بزنیم و آخرین لحظه های سعادت آمیز او را گرامی بشماریم، زیرا آنچه بر جاذبهٔ شادی و پیروزی او می افزاید شکنندگی اوست.

۱ از دوم فوریه ۱۸۱٦ سر پرستی فرزند برادرش را از مادر او سلب می کنند و به عهدهٔ او
 می گذارند.



## فصل چهارم

## ليدر كرايس

گفتیم که بتهوون با چه شوروعلاقه ای دنبال کار را گرفت و آنقدر پافشاری کرد تا سر پرستی برادرزاده اش را به عهده گرفت و با محبت به یک طفل یتیم برای خود پناهگاهی ساخت. امّا این چشمه به تنهائی او را سیراب نمی کرد، ذهن او باز مشغول هنر و عشقهای از دست رفته بود و ظهور ناگهانی لیدرکرایس «برای دلدار دوردست»، گواه صادقی بر این مطلب است.

هیچکس ظهور این آهنگ را پیش بینی نمی کرد. بتهوون در دفتر روزنویس و نامه هایش، حتی در یک جمله به آن اشاره نکرده بود. از ژانویه تا

۱- بتهوون اسرار قلبی اش را برای کسی فاش نمی کرد؛ و این همه رازداری از مرد پرشور و پراحساسی چون او عجیب می نماید، امّا وقتی به زبان موسیقی سخن می گفت اسرار درونش را از کسی پنهان نمی کرد. یکی از موسیقیدانان بزرگ عصر ما روزی این راز را با من در میان گذاشت که «به زبان موسیقی می شود همه چیز را گفت، زیر کسی این ربان را نمی فهمد!» و شاید بتهوون نیز به همین دلیل در دنیای موسیقی از پرده دری بیم نداشت. و با آن که لیدرکرایس را برای دلدار دوردست می سازد کسی از هویت این زن خبردار نبود. تنها در چند یا دداشت کوتاه در دفتر روزنویسش به سال ۱۸۱۵ و ۱۸۱۲ و در گفت و شنودی با فانی جاناتاسیو دل ریو، از او در پرده حرف می زند. و جز این نشانه ای از «دلدار دوردست» و «جاودانه دلدار» او نیست. و معلوم نیست که چرا دوستان و نزدیکان او، و کسانی که سالها با او گفت و شنود داشتند، این موضوع را از او نیرسیده اند؟ آیا هیچکدام این قضیه را در خور

مه ۱۸۱٦ در نامه هایش به دوستان از هر دری سخن می گوید، از برنامه های آینده اش در تنظیم آثار سمفونیک برای انجمن فیلارمونیک انگلستان، از مشکلات آموزش و پرورش برادر زاده اش، از اوضاع نابسامان مزاجی اش، از لطمه هائی که بیماری به کار هنری او زده، و چیزهای دیگر به تفضیل بحث می کند، امّا از لیدر کرایس حتی یک بارنام نمی برد.

چند هفته، و شاید چند روز بعد از پایان کار لیدر کرایس، نامه ای به ریس می نویسد و لابلای مطالب آن، برای همر او آرزوی سلامت و سعادت می کند، و در پی آن افسوس می خورد که «حیف من مجرد ماندم و تنها یک بار که زن شایسته ای برای همری پیدا کردم نتوانستم به دستش بیاورم» و این اعتراف گونه شاید دلیل بر آن باشد که لیدر کرایس با زندگی خصوصی و احساسات قلبی او در پیوند بوده است.

فانی جاناتا سیودل ریو که نومیدانه بتهوون را دوست داشت وقتی برای اولین بار لیدرکرایس را شنید حسادتش برانگیخته شد و چنین نوشت ':

آهیت نمی دانستند یا از این سؤال پرهیز می کردند؟ یا خود او به کسی اجازه نمی داد که از دلدار ناشناس او چیزی بپرمد؟ حقیقت هرچه بود نتیجه این شد که بتهرون مرد و رازش را با خود به گور برد. نامهٔ مشهور «به دلدار جاودانه» او در ژوئیه ۱۸۱۲ به چاپ رمید، و از قرائن چنین برمی آید که این عشق در حدود سال ۱۸۱۱ آغاز شده و تا سالها این آتش در قلب او شعله ور بوده است. به همین دلیل در سال ۱۸۱۹ لیدر کرایس را «برای دلداردوردست» می سازد تا نشان دهد که اندیشهٔ آن عشق رهایش نمی کند. لیدر کرایس اوج و پایان این عشق را نمایش می دهد و یادداشت های فانی دل ریو در تاریخ ژوئن ۱۸۱۷ دامنه حدس و گمان را وسعت می بخشد ولی راز همچنان نا گشوده می ماند.

در پیوست همین کتاب خلاصه ای از کندوکاوم را درباره نامه «به دلدار جاودانه» خواهم آورد.

۱— با آن که بتهرون در سال ۱۸۱٦ مرتب به خانهٔ فانی دلریو و خانوادهٔ او می رفت، امّا از لیدرکرایس چیزی نمی گفت، حال آن که در ماههای مارس و آوریل که لیدرکرایس را می نوشت، بارها به آنجا رفته بود و فانی و نانی، دو خواهر جوان، برای او پیانو زده و آواز خوانده بودند. امّا پیش از پایان کار لیدرکرایس کلمه ای از آن نگفته بود.

«لید تازهاش برای دلداری دوردست»، مرا به گریه انداخت. فریادی است که از اعماق جان برمی آید. زنی که بتهوون برای او چنین آهنگی ساخته باید خیلی جالب باشد، شاید بتهوون با تصوراتش این همه حسن را به او بخشیده... امّا نه!... خود او می گوید که هرگزبا زنی اینقدر توافق و تناسب نداشته، و زنی که بتواند با بتهوون متناسب باشد و او را بفهمد ساده و هعمولی نیست. باید به خود او شبیه باشد و از همیارهای والای اخلاقی برخوردار باشد.»

و چند هفته بعد در یازدهم ژوئیه ۱۸۱۷ نوشت:

«در این هفته تقریباً تمام شبها با بتهوون بودیم. برای ما چقدر مایه خشنودی و سعادت است که بتهوون ما را به حساب می آورد و به خانهٔ ما می آید. بتهوون به پرسش های احمقانه خواهرم فانی و دیگران پاسخهای دقیق و شایسته می دهد. و من هنوز در فکر دلدار دوردست او هستم. گاهی احساس حسادت می کنم. البته نمی خواهم جای او باشم، زیرا خود را همرنگ او نمی بینم، امّا به هر حال خود را در برابر آن زن که چنان شعله ای در قلب چنین مردی برافروخته ناچیز می بینم،»

و اگر فانی در این نامه از «جوابهای دقیق و شایسته» بتهوون حرف می زند دلیل بر عشق احترام آمیز او به بتهوون است و می بینیم که به صراحت از حسادت خود حرف می زند.

0

پیش از بررسی و موشکافی لیدرکرایس «به دلدار دوردست» باید جای آن را درمیان لیدهای بتهوون، و مجموعه آثار او معین کنیم، زیرا این قطعه از قله نشینان آثار او و در عین حال از آخرین لیدهای ساختهٔ اوست،

بطور کلی در مورد لیدهای بتهوون کمتر تحقیق شده، و اگر هم شده چندان جذاب نیست. امی توان گفت که موسیقیدانان و تاریخ نویسان در نداشتن

۱ — البته چند است هم وجود دارد، مانند رساله دکترای هانس بوتشر، که در سال ۱۹۲۸ به چاپ رسیده، و از نظر علمی و ذوقی لیدهای بتهوون را به خوبی بررسی کرده، و من در این فصل از آن بهره بسیار برده ام،

تفاهم با هم مسابقه گذاشته اند، با این وصف این جنبه از هنر او اهمیت بسیار دارد، چون از این مسیر بهتر به جوهر هنر و نبوغ بتهوون دست می یابیم. بتهوون اسرار درون را با صراحت از زبان پیانو و سازهای دیگر باز می گفت، امّا گاهی احساس می کرد که تنها با زبان ساز نمی تواند حرفش را بزند و سرانجام بعد از سال ها این نیاز که در وجود او انباشته شده بود، راهی به بیرون پیدا کرد و به صورت سمفونی نهم درآمد و از میان صخره های عظیم آثار او جرقه های نور در فضا فواره زد. «سخن» جای خود را در موسیقی او باز کرد و پادشاه سخن در سرزمین او تاج بر سر نهاد و پیشاپیش ارتش سمفونی حرکت کرد و به پیروزی رسید. او بیست سال تمام در انتظار چنین فرصتی بود. در سونات آواگونه اپوس ۲۱ شماره بیست سال تمام در انتظار چنین فرصتی بود. در سونات آواگونه اپوس ۲۱ شماره معلق می ماند، و در میان اصوات گم می شود. بتهوون در سراسر زندگی معلق می ماند، و در میان اصوات گم می شود. بتهوون در سراسر زندگی

پیش از هر کار باید لیدهای او را دسته بندی کنیم. و این کار چندان آسانی نیست. لیدهای او پس وپیش، تکه تکه شده، و گاهی ناقص در کلیات آثار او به چاپ رسیده، و چنان آشفته و پی نظم است که نمی توان تحولات و سیر تاریخی آن را مشخص کرد. ۱

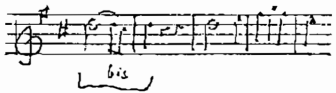
در چاپ کلیات بتهوون، لیدهائی را که براساس نغمه ها و ترانه های مردم تنظیم کرده، کنار گذاشته اند. قسمتی از این لیدها را به خواهش جرج تامسون ناشر انگلیسی آثارش ساخته بود. تامسون از او خواسته بود که بر

۱- پاره ای از لیدهای زیبای او مانند Klage که همزمان با کانتات او در مرگ ژزف دوم ساخته شده، در کلیات او نیامده است. در جلد بیست و سوم آثار او، که به همت برایت کف چاپ شده، بعضی از ساخته های او در سالهای ۱۷۸۶ و ۱۷۹۲، و شش لید و یک ملودی از یادگارهای ۱۸۰۳ و ۱۷۹۸ در کنار هم جای گرفته اند و لیدر کرایس با لیدهائی که دریازده سالگی و دوازده سالگی نوشته، پهلوی هم نشسته اند و البته خود بتهرون نیز در این آشفتگی و بی توجهی به شماره گذاری و ذکر تاریخ کارهایش سهم داشته، و به همین دلیل با مطالعه کلیات آثارش نمی توان به سیر هنری و تحولات تاریخی کار او پی برد.

مبنای نغمه ها و ترانه های عامیانه اسکاتلندی و ایرلندی و سرزمین گال (ویلز)، لیدهائی با یک یا دو صدا با همراهی پیانو و ویولن و ویولونسل بازد و بتهوون بیش از پنج سال قسمتی از اوقات خود را صرف این کار کرد، امّا خود در ابتدا به این کار اعتقاد نداشت و آن را «سرهم بندی کردن نکه پاره ها برای درآوردن خرج نان و خورش روزانه می نامید و در نامه هایش به همین ترتیب از آن یاد می کرد. منتهی پس از چندی به این کار علاقمند شد و چنان جذب آن شد که نغمه ها و ترانه های گوناگون چند سرزمین را گرد آورد و از آن گزیده ای فراهم کرد. و این گوشه ای از درخشش هنر و نبوغ او بود که نباید نادیده گرفته شود. هانس بوتشر در کتاب خود از «هردر» یاد می کند که در مقاله ای نوشته بود که «مردم جهان با نغمه ها و ترانه هایشان به هم گره می خورند و به یگانگی می رسند.» بتهوون در ایام جوانی مقاله «هردر» را خوانده، و از طرفداران عقیده او بود.

بتهوون نه تنها بر بسیاری از نغمه ها و ترانه های مردم آهنگ مناسب گذاشت، بلکه از آنها، به خصوص پس از چهل سالگی تأثیر پذیرفت اما تنظیم همین آوازها و نغمه های مردمی بعد دیگری از نبوغ بتهوون را نشان می دهد، که از یک سو انتخاب نغمه ها و آوازها، و از سوی دیگر کیفیت آهنگسازی به کار او وزن و اعتبار می بخشد. خود او در تاریخ ۲۱ فوریه ۱۸۱۸ در نامه ای به زبان

۱- در کوارتت اپوس ۵۹ از تمهای روسی و پیش از آن در سپتوئور اپوس ۲۰ سونات اپوس ۵۳، تریپل کنسرتوی اپوس ۵۹، و در اسکرتسوها، تریوها، فینالهای اپوس ۷ و ۹۷ و سنفونیهای هفتم و نهم از سرچشمه این نغمه ها تأثیر گرفته است. به گفته اشتادلر روحانی موسیقی شناس تم تریوی سمفونی هفتم:



از یک آواز مذهبی مردم اتریش به هنگام زیارت نشانه هائی دارد، کارل چرنی تأکید می کند که در قسمت وسط دومین تریوی اپوس ۷۰ در شُل ماژور تأثیر ملودیهای قوم کروات در محارستان مشخص است.

فرانسه، به جرج تامسون می نویسد که در انتخاب این آوازها و نغمه ها باید دقت بسیار کرد و آهنگی برای هرکدام ساخت که با نوع و حالات آن مناسب باشد.

ما نیز برای بررسی لیدهائی را باید انتخاب کنیم که مهر و نشان بتهوون روی آن باشد، و نه لیدهائی را تنها به اتکای قدرت هنری اش ساخته و پرداخته است.

در هنگام بررسی آثار هریک ازهنرمندان جهان به این نکته برمی خوریم که بخش بزرگی از آنها بندنافشان هنوز به گذشته و هنرپیشینیان چسبیده، و طبعاً مدتها طول می کشد که این بندناف بیفتد و هنرمند بالغ و کامل شود و نفس خود را در کالبد هنرش بدمد. و تازه هر هنرمند جنبه های گوناگونی دارد برخی از جنبه های از ابعاد هنری اش زودتر به استقلال می رسد و بندناف بعضی از ابعاد هنری او هرگز نمی افتد، وانگهی عمر هنرمند کوتاه است و آن فرصت را ندارد که در همه ابعاد و جوانب هنرش را به بالا ترین درجه کمال برساند و حرف آخر خود را بزند و قطعاً طرحها و اندیشه های او ناتمام می ماند به خصوص وقتی هنرمندی مانند بتهوون نوآور باشد، که در این صورت بیش از سایرین حرفش ناتمام می ماند و بهمین دلیل باید پذیرفت که بتهوون آخرین کلامش را نه در سمفونی به زبان آورده است و نه در موسیقی مجلسی.

در این مطلب حرفی نیست که بتهوون در موسیقی سازی بیش از موسیقی آوازی پیروزمند بوده و در این مسیر تا دورترین نقطه ها پیش رفته است. امّا نباید تصور کرد که در موسیقی آوازی کاری نکرده، بلکه من برخلاف دیگران معتقدم که در این زمینه هم کارهای اصیل و استثنائی کرده و در لحظاتی به کشف سرزمینهای بزرگ و تازه دست یافته، منتهی این لحظات کوتاه و زودگذر بوده است و من در جای خود همه را خواهم گفت. امانوئل بوئنزود نویسندهٔ کتاب کوچک و روشنگر «توانمندیهای بتهوون» چاپ ۱۹۳۹، معتقد است که «هرچند بعضی از جنبههای هنر بتهوون برنری و درخشندگی خیره کنندهای دارد، امّا این فروغهای تابان نباید مانع دیدن آثار خوب و پرمایه و گمنام اوشود.» و متأسفانه بعضی از کارهای خوب بتهوون در گردوغبار سواران یکه تاز آهنگهای مشهور او از نظر

دور مانده است. و این نکته بسیار دقیق و به جاست. برای نمونه از بعضی از آثار ایام جوانی و حتی آغاز جوانی او باید نام برد که چنانکه باید شناخته نشده اند. حال آن که گاهی پیش می آید که هنرمند در عنفوان شباب به مکاشفه ای دست می یابد و اثری می آفریند که با کارهای دوران میان سالی و پختگی او دم از برابری می زند.

بتهوون در هجده سالگی و بیست سالگی، درست در فردای نخستین دیدارش با نحوست سرنوشت چنین آثاری خلق می کند. ایکی از لیدهای او به نام «گلایه» واثر دیگری درسوک ژزف دوم، در همین روزها به دنیامی آیند. «گلایه» یکی از عمیق ترین و مؤثر ترین کارهای اوست. و این هردو اثر کمتر شناخته شده اند. به خصوص که بتهوون جوان دیگر به این نوع کارها نمی پردازد. واریاسیونهای بیست و چهارگانه او در آن ایام و دیگر آهنگهای هم زمان با آنها همه از بی خیالی و بی غمی دوران جوانی اش حکایت دارند.

و این تمام مطلب نیست. جنبه های گوناگون هنر بتهوون همه به یک صورت و یک میزان در جاده تحول پیش نمی روند. لیدهای او با موسیقی سازی اش دو داستان جداگانه دارند که در تاریخ موسیقی یک حالت استثنائی نیست. و بسیار دیده ایم که یک هنرمند در انواع و جنبه های گوناگون هنر خود با گامهای نابرابر پیش می رود، و اگرچه این جنبه ها و انواع، همه با زندگی درونی و حالات روحی و تکامل کلی هنر او ارتباط دارند، امّا تحول هر نوع و هر بعد مسیر خاصی را می پیماید بررسی لیدهای بتهوون منظور ما را روشنتر می کند.

بتهوون جوان چندین سال در نوشتن لیدهایش راه تقلید می پیمود۲. و

۱- مادرش در هفدهم ژوئیه ۱۷۸۷، چهل سال داشت که درگذشت و یکی از خواهرانش در یازدهم فوریه همان سال جان سپرد. بتهوون برای شرکت در مراسم عزای مادر و خواهر از وین به بن آمد و روز پانزدهم سپتامبر ۱۷۸۷ به شادن، مشاور حکومتی می نویسد: «از وقتی که به بن آمده ام لحظه ای آسوده نبوده ام و از آن می ترسم که این مصیبتها دنباله داشته باشد.»
 ۲- در کارهای بتهوون لیدهایش در ابتدا بیش از مومیقی سازی تقلیدی بودند. زیرا لیدها به متن ادبی نیاز داشتند و بتهوون جوان در انتخاب متن ها چندان ورزیده نبود و تا سال ۱۷۹۵

كم وبيش مثل همه هنرمندان جوان مي خواست قدرت نمائي كند و زور خود را با بزرگترها اندازه بگیرد، به مقتضای زمان از سال ۱۷۸۰ تا ۱۷۹۰ متنی از شاعران مد روزا انتخاب می کرد و آهنگی بر آن می گذاشت، امّا کم کم به فکر افتاد که گردوغبار تقلید را ازسرو رو بشوید و خود را نشان بدهد. لذا به مقتضای طبع وحشى و شهرستاني اش، با تندى و تيزى و زمختى و شور و حرارت بسيار در مسير دلخواه بیش رفت و با جامعهٔ با فرهنگ و افکار ظریف طبقات بالا در افتاد و از سال ۱۷۹۵ به بعد اولین تریوها و اولین سوناتهای هیجان انگیز و پرشور و بدیع خود را عرضه کرد، امّا در این نوآوری، ابتدا به جز در موارد استثنائی به لید توجهی تداشت، زیرا موسیقی «سازی» طبیعی ترین ابزار و شکل بیان مستقیم او بودند. و بتهوون به یک نهیب از تمام موسیقیدانان عصر خود و عصر پیش از خود جدا شد و هو يت بخصوص خود را پيدا كرد. منظور او آن نبود كه از لحاظ زيبائي و مفهوم در حد كمال باشد، بلكه مى خواست «من» خود را با تمام زشتيها و زيبائيهايش حكايت كند. «من» خود را با همهٔ توانمنديها و حقايقش شرح دهد. و ما در آثار بتهوون خود او را می بینیم و به همین علت آهنگهای او عده ای را مسحور می کند و عده ای را از خود می راند. گروهی دوستش دارند و گروهی از او می رمند. ولی كسى نمى تواند منكر او بشود.

بتهوون در آغاز حس می کند که نیازی به «کلمه» ندارد. آندانته ها و لارگوها و سوناتهایش آن توان را دارند که زندگی درونی واحساسات نابخود و شور و هیجاناتش را بیان کنند. آن توان را دارند که سایه ها و روشنائیهای اعماق روح اقیانوس گونه اش را آهسته آهسته بیرون بریزند، و تنها وقتی که می خواهد روح خود را مهار کند و پیچ و خمها و سایه ها و روشنائیهای آن را در مقابل آفتاب معرفت بگذارد تا مفهوم صریح آن معلوم شود، به فکر می افتد که بعضی از قالبهای آواز گونه را در موسیقی آزمایش کند، و در اولین قطعه از سونات اپوس ۳۱ شماره ۲ شماره ۲ شماره ۲

تصادفی به شکار متن های ادبی می رفت.

١ - هلتي - ماتيسن - بورگر - لمينگ - گوته - گلايم - هردر، وايس.

همین کار را می کند و در آخرین دورهٔ زندگی اش، در آخرین کوارنتها و آخرین سوناتها راه تازه ای پیدا می کند و تغزل را از زبان ساز بیرون می کشد و مکاشفات شاعرانه اش را به این زبان بیان می کند، و باز هم به «کلمه» چندان نیازی ندارد. لیدهای او ناچار پس پس می روند و محومی شوند.

از سوی دیگر مطالعات هانس بوتشر بر این امر دلالت دارد که بتهوون با هنرمندانی چون موتسارت تفاوت دارد. زیرا موتسارت انواع جنبه های موسیقی را به کار می گرفت و همه چیز را با هم سازش می داد و به سوی کمال می برد. امّا بتهوون پیش از هر چیز بتهوون است و همه چیزش به خود او می ماند. هر چند او می تواند در قالبهای آوازی مسائل شخصی اش را بیان کند، ولی خیلی زود آنها را کنار می گذارد، زیرا آمادگی استفاده دقیق از آنها را ندارد. با آنکه درروزگاراو انواع لیدها و نمایشهای تآتری در دنیای موسیقی جایگیر شده بود، فقط چند او انواع لیدها و نمایشهای تآتری در دنیای موسیقی جایگیر شده بود، فقط چند ریزه کاریهائی که پیروان ایتالیائی او، سالیری و کروبینی بر آن افزوده بودند، و مهچنین سبک آوازهای مرسوم در ایراکمیکهای فرانسوی عهد مونسینی، همچنین سبک آوازهای مرسوم در ایراکمیکهای فرانسوی عهد مونسینی، دالایراک، دتسد Dezede ، فیلیدور، و به خصوص گرتری، که با خاطرات ایام کود کی اش آغشته شده بود، و در این شیوه ها تغییراتی داد و به ذوق خود همه را با نابترین آهنگهای خود، و نه با آوا، بلکه بیشتر با موسیقی «سازی» خود نابترین آهنگهای خود، و نه با آوا، بلکه بیشتر با موسیقی «سازی» خود درآمیخت.

O

«کلمه» را باید موسیقی بتهوون مطالعه کرد، و این مطالعه پرجاذبه را به کاربرد موسیقی «کلمه» د دفتر گفت و شنودهای او وطرحهای او وسعت داد. هانس بوتشر بنای این طرح را ریخته، و ه. آبرت دنبالهٔ طرح او را گرفته و به این نتیجه رسیده بود که نوعی زمزمه و نفت و شنود در موسیقی او هست که با اصوات رمزگونه می آمیزد، و این اصواتی که از سرچشمه جان او به بیرون فواره می زند و مثل جملات به هم قفل می شوند: اگر پوستهٔ موسیقی از روی «گفتگوهایش با خویشتن» برداشته شود با بیان شفاهی تفاوتی ندارد، شاید بتهووت عمداً این پوسته خویشتن» برداشته شود با بیان شفاهی تفاوتی ندارد، شاید بتهووت عمداً این پوسته

را بر آن زمزمه ها می کشد تا همه چیز در پرده بماند و بقول شیندلر، اسرار به دست غیر نیفتد. در لیدDer Mann Von Wortکه ظاهر بسیار ساده ای دارد، می بینیم که در یک جا بتهوون شش بار شعری را تکرار می کند و خود را ملزم می بیند که شش بار این شعر را بنویسد تا سخن خود را زمزمه کند و «سخن گفتن با آواز» را به تجربه بفهمد. به همین علت بسیاری از لیدهای بتهوون چیزی مافوق موسیقی را در خود دارد.

این مطلب را بگویم که «مافوق موسیقی» بودن ارزش خاصی به یک اثر نمی دهد، بلکه باید از نظر وصفی و روائی نیز در حد بالا باشد تا ارزش والا پیدا کند.

بتهوون جوان از ۱۸۰۲ و ۱۸۰۳ تا دهسال، بعد که به میان سالی می رسد خود را به «کلمه» و شعر نیازمند نمی بیند. امّا وقتی شعری به دست او می رسد به چشم دیگری به آن می نگرد و چیزی در آن می جوید که دیگران نمی دانندا. در شعرشنامی صاحب ذوق بود. هومر و شکیپیر و کلوپستوک و شیللر و گوته را بیش از دیگران مطالعه می کرد. برای اشعار هومر و شکیپیرا کمتر آهنگ ساخته، امّا

۱ - بی توجهی او به ظاهر کلام باعث می شد که عده ای در قضاوتی سطحی، او را بیگانه با شعر بخوانند. والتر ریزلردر کتابش می نویسد کسانی که «چنین تصوراتی دارند فهمشان سطحی است، و کسانی که بی اعتنائی بتهوون را به رعایت قواعد کلام در نامه هایش دلیل بر بی اطلاعی او می دانند به خطا رفته اند، زیرا هروقت که این هنرمند حوصله و دقت به خرج می داد بسیار درست و زیبا می نوشت، که از نمونه های آن نامه ای است که در تپلیتس به امیلی کوچولونوشته است.

۲— در کتاب طرحهای ۱۸۱۵ و ۱۸۱۹ مطالبی دربارهٔ وزن در اشعار شش پایه ای هومر دارد. شکمپیر نیز الهام بخش بعضی از آثار او مانتد او ورتور کوریولان، طرح مکبث، و شاید پاره ای از سوناتهای او مثل اپوس ۵۳ شماره ۲، و آپاسیوناتا بوده است.

عده ای در تأثیر الهام بخش شکسیر در کارهای او تردید کرده اند. ولی به نظر من حرفشان درست نیست. به گواهی شیندلر، بتهوون آثار شکسیر را مثل قطعه قطعه آهنگهای خودش می شناخت. کلیات آثار شکسیر به ترجمهٔ اشنبورگ در اختیار او بود. و می دانست

از آنها تأثیر پذیرفته بود. شعرهای گوته را بهخوبی می شناخت و زیبائی و لطفشان را می فهمید، و گاهی شعری را از آن میان انتخاب می کرد تا بر آن آهنگ بسازد، و انتخاب او بیشتر جنبه ذوقی داشت تا اساس هنری. هانس بوتشر می گوید که بتهوون در فاصله سالهای ۱۸۰۰ تا ۱۸۰۶ هشت نوشته از گوته برگزید تا برآنها آهنگ بگذارد و شش قطعه را ناتمام گذاشت. از سال ۱۸۰۶ تا ۱۸۱۰ چهار روایت بر «آرزو»ی گوته نوشت و آهنگهای اپوس ۷۵ و ۹۸ و ۹۸ را به اشعار گوته و اگمونت او اختصاص داد. بعد از سال ۱۸۱۰ شعرهای گوته را کنارگذاشت، تنها در سال ۱۸۱۷ آهنگی برای در یای آرام Mecresstille تصنیف کردا.

و به نظر ما همین چند نمونه برای نمایش برادری و یگانگی این دو نابغه کفایت می کند. مگر می توان لیدهای بتهوون را بر اشعار گوته شنید و عجایب همنفس بودن دو نابغه را احساس نکرد.

امّا گوته با ما هم عقیده نبود و جز در مورد موسیقی صحنه برای اگمونت، تعبیرهای بتهوون را از اشعارش نمی پسندید. قطعه «ملوس» را بتهوون به ذوق خود، و رها از قالب ابیات شعر ساخته، همه مصراعها را شکسته و درهم ریخته بود. از قطعهٔ Mit einem gemalten Band آوائی در سه بخش ساخته بود که چند بار به عقب برمی گشت و بیتهای پیشین را از نو تکرار می کرد و با

که گروهی او را «شکه موسیقی» لقب داده اند. این نام را می پسندید و احساس غرور می کرد. در دفتر روزنویسش این نکتهٔ طنزآمیز را که شاید در نشریه ای خوانده و نقل کرده بود که: «بدبختانه هنرمندان متوسط ناچارند از همهٔ عیبهای استادان بزرگ تقلید کنند، بی آن که از حسن کارشان سر در بیاورند. هنرمندان متوسط از معایب کار میکل آنژ در نقاشی، شکه پر در هنر دراماتیک و کارهای بد بتهوون که این روزها شهرت یافته سرمشق می گیرند!».

۱- در سال ۱۸۲۳، ده سال بعد از دیدار گوته به فکر افتاد که وسیله ای فراهم کند و به او نزدیک شود. به دنبال این فکر نامهٔ بسیار متواضعانه ای به گوته نوشت و از او خواهش کرد که نظر کلی اش را درطرزساخت موسیقی بر روی اشعارش برای او شرح دهد، و در بالای آهنگی که بر شعری از گوته ساخته و برای او فرستاده بود، این جمله را نوشته بود: «انسان فناپذیر شاعران فنانپذیر را دوست دارد!»

Wonne der Wehmut چنان آزادانه رفتار کرده بود که گوته آن را گستاخانه می نامید. و در تمام این لیدها موسیقی بر شعر غلبه داشت و گاهی تمام قطعه به جای آن که به جملات مجزائی تقسیم شود یک هوا، تا آخر پیش می رفت و هرچه بود لبریز از احساس بود. بتهوون می دانست که چه می کند. او شعر گوته را می فهمید، امّا می خواست عطر موسیقی را از اشعار او بیرون بکشد و به سبک خودش روی شعر آهنگ می گذاشت و از این کار به حود می بالید که می تواند چیزی بهتر از شعر بسازد و از شاعر زنده تر و وسیع تر باشد. البته آشکار نمی گفت، محرمانه به دوستش کارل چرنی می گفت که «آهنگازباید از شاعر پیش بیفتد و از و دورتر برود.» و براین مطلب می افزود که «از گوته دورتر رفتن آسان است، امّا از شیللر چگونه امکان دارد؟»

این کلمات تفسیر و توضیح لازم دارد. بتهوون گوته را صمیمانه دوست داشت و به هنر و نبوغ او احترام می گذاشت و بی تردید منظورش این نبود که می تواند از او جلو بزند و پیش افتادن از او را بسیار آسان می گیرد. بلکه می خواست بگوید که چنان با شعر گوته نزدیک شده، و با آن انس و الفت پیدا کرده و عواطف و تأثرات او را می شناسد که می تواند «حاشیه» های بسیار وسیعی از موسیقی برای آن بسازد و خود او کلمه «حاشیه» را در خصوص از موسیقی برای آن بسازد و خود او کلمه «حاشیه» را در خصوص می دارد، امّا این شعر وقتی به دست بتهوون می افتد پرده را می گشاید و زخم دل را می دهد. قطعاً گوته این کار را نمی پسند، هر چند عشاق بلاکشیده کار بتهوون را دوست دارند.

بتهوون چند سالی در تردید بود که مبادا کارهایش مورد پسند. گوته نباشد.

تا آن که در سال ۱۸۲۶ با سکوت عبوسانهٔ گوته، تردید او به یقین مبدل شد.

بتهوون متواضعانه به گوته نوشت که شیوهٔ آهنگازی براشعارش را به او بیاموزد و

گوته حتی کلمهای در پاسخ او ننوشت، از آن پس بتهوون شعرهای گوته را کنار

گذاشت، امّا در انتخاب جایگزین تردید داشت. حاضر نبود برای شعری آهنگ

بازد که آن را دوست نداشته باشد، منبع الهامش را نشناسد و با مفهوم و منظور

آن موافق نباشد. می خواست آنقدر با آن شعر انس بگیرد که در لحظات آهنگازی احساس کند که آن شعر مال خود اوست و خود او آن را سروده. تا هرکس آهنگ او را بشنود اول آهنگاز را در آن ببیند و بعد شاعر را! و به همین علت ترجیح می داد که قطعاتی از شاعران درجه دوم و سوم انتخاب کند که او را در کار خود آزاد بگذارند و قدر هنر او را بشناسند. به خصوص که در این صورت می توانست به زبان شعر دیگران آزادانه حرفش را بزند و غرور و شهرت کسی را لگدمال نکند. شاعران بزرگی چون شیللر و کلوپستوک به اندازهٔ خود او غرور و شهرت دا شهرت داشتند و اجازهٔ چنین معامله ای را به او نمی دادند، هنگامی که از او می پرسیدند چرا برای آثار چنین شاعرانی آهنگ نمی سازد در جواب می گفت: «قدمهای آنها زیادی بلند است!»

در قسمتی از رسالهٔ هانس بوتشر گفتگو از آنست که بتهوون با متنهای گزیده اش با چه جسارت و بیملاحظه گیرفتار می کرد. متن شعر وقتی زیر دست او می افتاد زیرورو می شد، گاه قسمتی را حذف می کرد، گاه دو شعر را باهم ترکیب می کرد، متن را تغییر می داد. چیزهائی برآن می افزود و از آن می کاست، حتی کلمات را عوض می کرد، و «من» خود را وارد شعر می کرد، و این «من» پرجنب وجوش و گستاخ، حتی غصه برهم زدن وزن و ریتم شعر را نداشت!

براین مطلب باید افزود که گاهی بتهوون متنهائی را برای موسیقی انتخاب می کرد که به فکر هیچ آهنگاری نمی رسید. از انتخاب متنهای اخلاقی و پندآموز پرهیز نداشت. گاهی چنان متنهائی را مبنای کار خود قرار می داد که پنداری می خواست شرعیات و تعلیمات دینی درس بدهد! امّا همین مطالب خشک وقتی به دست بتهوون می افتاد دگرگون می شد، هیجان برمی انگیخت، پرخاش می کرد، فرمان می داد، سؤال می کرد، جواب می داد. و ظاهراً به اینگونه مطالب نیار داشت. چون بتهوون همیشه میان دو گرایش ناهمگون در نوسان بود، از یک سو می خواست هر قطعه ای را به زبان ساز بیان کندوسازهای شستی دار رابرهمه چیز چیره سازدواز سوی دیگر می خواست موسیقی کندوسازهای شستی دار رابرهمه چیز چیره سازدواز سوی دیگر می خواست موسیقی را به صورت وعظ و خطابه ای ظریف درآورد و خودش نقش معلم و کشیش و

خطیب را بازی کند. همهٔ این خصوصیات در او وجود داشت، زیرا تمام روز در رؤیای موسیقی بود و برای تنوع نیاز داشت که گاهی فکرش را با موعظه و پند و اندرز مشغول کند!

بتهوون در ساخت و پرداخت موسیقی برمبنای اشعار و متون ادبی تردید داشت که آیا باید موسیقی را بر شعر چیرگی بخشد یا موسیقی را در زندان کلمات بیندازد و در این کشمکش هرگز به تعادلی که می خواست دست نیافت، و در لیدهای گوناگون خود همیشه با این مشکل روبرو شد. خواه در آدلایید، که نغمهٔ ناب بود، خواه در لیدهائی که بر متون مذهبی نوشت، که تاریکی روح وا کنار می ژد و از روشنائی بخشش و آمرزش سخن می گفت، خواه در لیدهائی که برای اشعار دل انگیز گوته تنظیم می کرد که در نوع خود شاهکاری به حساب می آمد، ولی مشکل او حل نشد. گوته هرگز بر لیدهای بتهوون مهر تأیید نزد. این شاعر بزرگ به کسی اجازه نمی داد در دنیای پندارها و افکار او وارد شود و محرمانه ترین دریافتهای روحی او را درهم بریزد بی اعتنایی و سکوت مخالفت آمیز گوته باعث شد که بتهوون از ادامهٔ این راه منصرف شود.

هنگامی که بتهوون به آستانهٔ بحران بزرگ زندگی اش رسید و پیری زودرس سراغ او آمد، از جدال با زندگی سرخورده شد و در خود فرورفت و باز به موسیقی برای ساز می اندیشید و حرفی نداشت که در قالب لید بریزد و به کلام نزدیک شود. بتهوون در شکوفاترین دورهٔ خلاقیت خود فرم خاصی برای لید نیافرید، شاید به این علت که قضایا برای او روشن نشده بود و نمی دانست که چه باید بکند. لید برای او اصل مطلب نبود. شاید جزئی از متن یک اپرا بود زیرا هردو به شکلی با کلام ارتباط داشتند. بتهوون تا آخرین روزهای عمرش در فکر فیدلیو بود و این عزیز دُردانه بینوا را فراموش نمی کرد و برای ترمیم و تکامل فیدلیو او ورتورهای تازه ای ساخت. در سال ۱۸۱۳ در دومین روایت «امید» اپوس فیدلیو او ورتورهای تازه ای ساخت. در سال ۱۸۱۳ در دومین روایت «امید» اپوس فیدلیو او ورتورهای تازه ای ساخت. در سال ۱۸۱۳ در دومین بوایت خویشتن بود و دنبالهٔ کاری بود که می خواست برای لید و بازگشت به صحنه بکند. امّا این کار دنبال نکرد.

دیگر از بازگشت به صحنه و گفتگوبا دیگران چشم پوشیده بود و نمی خواست از بالای مکوی خطابه و از میان صحنه با مردم حرف بزند. در فکر دیگران نبود. با خودش تنها شده بود و در همین لحظات تنهائی و انزوا به آنچه می خواست دست یافت. «لید»ی را که در حستجویش بود یافت، و در این لیدها آهسته و با خودش حرف می زد. اسرار قلبی و حرفهای محرمانه اش را، و تغزلاتش را به صدائی بسیار آهسته حکایت می کرد. در همین دوران بود که لیدرکرایس و «تمکین»، دو اثر تقلید ناپذیر خود را آفرید.

¢

لیدرکرایس در زمانی به دنیا آمد که بتهوون پس از آشفتگیهای بسیار خاموش شده بود و ناگهان شعری از یک دانشجوی جوان که از «بروت» برای تحصیل به وین آمده بود، به دست او رسید و در جان دردمندش اثری عجیب گذاشت.

این شعر را در جائی خوانده بود، یا شاعر آن را برای او فرستاده بود؟ کسی نمی داند. همین قدر می دانیم که بتهوون پس از خواندن این شعر نامه ای به آن جوان نوشته، و شعر الهام بخش او را ستوده است. و قدرشناسی او به جا بود. آلویس ایزودور شاعر بود و دانشجوی دانشکدهٔ پزشکی وین که بعدها نامش به نام یک پزشک وظیفه شناس و قهرمان بر سر زبانها افتاد، زیرا در روزهای فاجعه باری که بیماری و بابه شهراورسیدوهمه گیرشدوهمه پزشکان و پرستارانااز شهر گریختند، در بیمارستان ماند و بی ترس و ناراحتی، یک تنه به مداوای بیماران و بائی پرداخت. امّا در سال ۱۸۱۲ دانشجوی ساده ای بود که پزشکی می خواند و اشعار کوتاه و پراحساسی می سرود و بعضی از نشریات ادبی اشعارش می خواند و اشعار کوتاه و پراحساسی می سرود و بعضی از نشریات ادبی اشعارش مورد علاقه اش بود، در یکی از شعرهای او پیدا کرد، این موضوع به نامها و صورتهای گوناگون بارها در آثار او منعکس شده بود و افسوس که دلدار جاودانه صورتهای گوناگون بارها در آثار او منعکس شده بود و افسوس که دلدار جاودانه همیشه از دسترس او دور بود و محبوب در هیچ کجا و هیچ زمان به چنگ او همیشه از دسترس او دور بود و محبوب در هیچ کجا و هیچ زمان به چنگ او نمی افتاد. این شعر در آخرین روزهائی که به شب بحرانی زندگی اش نزدیک

می شد در او اثر گذاشت.

شیندار می نویسد که در هفته های اول آوریل ذهنش مشغول بود و شب و روز کار می کرد و می نوشت. نغمه های ناب و ساده ای که به یک پرش از ذهن او بیرون جسته بود، به تنظیم و تهذیب نیاز داشت. ساخت و پرداختش کار و کوشش بیار طلب می کرد، و بتهوون با این کار و زحمت پایان ناپذیر انس گرفته بود. و این مطلب باید برای همه ما یک درس باشد که یک اثر بزرگ و ماندگار هنری نتیجه فوری الهامی شسته و رفته نیست. همه چیز خود به خودی و درست و کامل از ذهن جستن نمی کند. باید به زحمت و دشواری ثمرهٔ الهام را بیرون کشید و بعد با کار و زحمت بیار آن را به کمال رساند و از در وغ و ابتذال و انواع کشید و بعد با کار و زحمت و گرد و غبار از چهرهٔ آن پاک کرد.

در بررسی لیدر کرایس شانس با ماست. زیرا طرحهای ابتدائی اش را تقریباً تمام و کمال در اختیار داریم. دفتر چه طرحهای بتهوون در سالهای ۱۸۱۵ و ۱۸۱۸، که در دسترس ماست، نشان می دهد که لیدر کرایس، و سونات اپوس ۱۰۱ در زمانی نزدیک به هم متولد شده اند، قسمتی از سونات اپوس ۱۰۲ شماره ۲ و تم دومین قطعه سمفونی نهم و طرح چند سمفونی و اپرا از خانه نشینان همین دفتر چه اند.

این نکته را به یاد داشته باشیم که نام لیدرکرایس را بتهوون روی این آهنگ نگذاشته، و در اولین چاپ، به همت اشتاینر در وین، لیدرکرایس عنوان فرعی این لیدهای شش گانه را یافته است.

شاید بتهوون، وقتی مشغول ساخت و پرداخت لیدرکرایس بوده، در نظر داشته به سبک دیگر آهنگمازان لیدهای مستقل و در عین حال به هم پیوسته به طرز منظومه های غنائی بسازد، امّا نیاز همیشگی و درونی اش او را به سوی «وحدت» می کشد، و آن شش لید را به صورت یک لید بزرگ درمی آورد. و طوری شش لید را باهم جزم و جفت می کند که هیچگونه جدائی میان آنها احساس نمی شود. در ساختمان منظم و محکم او لیدهای اول و ششم باهم

قرینه اند. و لید ششم کم وبیش همان لید اول و تکرار آن است<sup>۱</sup>. بتهوون ابتدا این دو لید را می سازد و سپس چهار لید دیگر را درست می کند و در میان دو ستون استوار لید اول و ششم قرار می دهد و با این ترتیب بنای او از نظم و استحکام لازم برخوردار می شود، در مجموع لید اول و ششم، دوم و پنجم، و سوم و چهارم با یکدیگر از نظر فرم و تنالیته باهم تناسب دارند و قرینه اند و این تناسب نظم دقیق و گوشنوازی به لیدر کرایس می بخشد.

بتهوون از معیارهای شاعرانه و طرز بیان خاصی که در میان موسیقیدانان رمانتیک مانند و بر و شوبرت مرسوم شد و حتی موتسارت هم چندان از آن دور نبود، دقیقاً پیروی نمی کرد و بهشیوهٔ خودش این کار را انجام می داد، که به اعتقاد او شعر و منظومه تنها نقطه حرکت را نشان می دهد و همینکه حرکت آغاز شد جوش و جنبش درون آهنگاز نقش اصلی را به دست می گیرد و ملودیها را با ریتم و طرز بخصوص خود نظم می دهد.

هانس بوتشر در بررسی لید اول به این نتیجه می رسد که بتهوون معیارهای شعری را از نظر کوتاهی و بلندی هجاها به این ترتیب دنبال می کند:

و گاهی به مقتضای ریتم عواطف و تأثرات، آن را تغییر می دهد:

فریدلندر در یادداشتهایش از رنگ آمیزیها و عمل ارکستر در لیدرکرایس

١- هانس بوتشر طرح تحليلي ليدركرايس را چنين رسم كرده است:

| لِد ٦        | ليد ۵            | لدہ                 | _ لد۳                 | ليد ٢_               | ليد ١         |
|--------------|------------------|---------------------|-----------------------|----------------------|---------------|
| ١>           | درارتباط آ. ب. آ | درلابيل             |                       | در ارتباط آ. ب.<br>ا |               |
| درمی بمل<br> | در دوماژور<br>   | در <b>ر</b> بس<br>ا | در <b>لا</b> یمل<br>ا | <b>سل ماژور</b><br>ا | در می بمل<br> |
|              |                  |                     |                       |                      |               |
| -            |                  |                     |                       |                      |               |
|              |                  |                     |                       |                      |               |

گفتگو می کند. در مجموع بتهوون آزادانه و به ذوق خود منظومه ای را با موسیقی درآمیخته و نظم خاص خود را به آن بخشیده، منظومه را جذب موسیقی کرده است.

و امّا از موضوع این منظومه بگوئیم:

«بعدازظهر است و مردی در بالای تپه ای نشسته...» و از همان کلمات اول بتهوون احساس می کند که این مرد خود اوست و نرم نرم به عالم رؤیا فرومی رود و به یاد ایامی می افتد که در اطراف مدلنیک پای پیاده به سیر و سیاحت می رفت.

... و آن مرد از بالای تپه «سرزمین آبی ابرها» را تماشا می کند و ذره ذره نگاهش بر کشتزارهای دوردست فرومی لغزد و چهرهٔ دلدارش را در آنجا می بیند... که از او بسیار دور است... و عشق و شادی و آرامش و آشفتگی اش از او بسیار فاصله دارد. و میان آن مرد و محبوبش کوهها و دره ها فاصله است... آه!... احساس می کند رسیدن به محبوب میسر نیست. امّا آوازها و آرزوهای او می تواند فضا و زمان را از میان بردارد و او را به محبوب نزدیک کند.

لید اول لبریز این رؤیاست و پس از این آوای رؤیاانگیز، با چند لحظهٔ مکث و تغییر نامحسوس تنالیته و رنگ پردازی فضا، مرد در رؤیاهای خود فرو می رود و در لیدهای دوم و سوم و چهارم و پنجم، وهم و خیال او به اوج می رسند و آرزوها و امیدها و سرگشتگیها جان می گیرند. درههای گلبوش، جنگلهای وهم انگیز، ابرها و جو یبارها و بوته های پائیزی و آوای پرندگان و نسیم نیم گرم، نگاه مرد را به گردش می برند، و پرستوها با خود پیام شادی و بهار می آورند. صورت دلدار با لبخند شکوفا می شود. و همه چیز پیام شادی را به قلب عاشق می آورد... اما این رؤیای سعادت آمیز چندان نمی پاید و مرد عاشق خود را تنها می بیند و افسرده تر «ره آورد او از این سفر چیزی جز اشک نیست.» ا

آخرین لید این مجموعه به ما نشان می دهد که هنوز مرد عاشق بر بالای

۱- پایان لید پنجم.

تپه نشته است. آفتاب غروب می کند. سرخی شامگاه بر آبی آرام دریاچه فرومی پاشد و آخرین پرتو آفتاب پشت کوهها خاموش می شود، مرد منزوی بافه آوازهایش را به محبوب تقدیم می کند، که در فضای شامگاهی پراکنده می شود و قلب عاشق احساس می کند که محبوب نیز آواز می خواند و این آوازها فضا و زمان را از میان برمی دارد و قلبها را به یکدیگر متصل می کند:

«Und ein liebend Herz erreichet Was ein liebend Herz geweiht»

آخرین کلمات لیدرکرایس تکرار و تأیید ابتدای مطلب است و رویهمرفته در این اثر «دلدار جاودانه» و «محبوب دوردست» منظور اصلی است و بتهوون این منظور را به خاطر محبوب گمگشته اش ساخته است. این مرد تیره روز و محروم از عشق و سعادت با جادوی قلب عاشق خود و اعجاز اراده، عشق را دوباره می آفریند و سرنوشت را دگرگون می سازد.

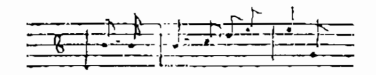
ø

لید نخستین با زیبائی آرام و سادهای آغاز می شود و از همه سو گسترش می یابد. پنداری آوای موسیقی از قلهٔ کوه به گوش می رسد و تا آبی افق پیش می رود و ملودی پنج بار، از اول تا آخر با تغییر در شدت و وسعت صدا تکرار می شود و تنها سازهای همراه آن تغییر می یابد و سرگشتگی و پست و بلند تأثرات را نشان می دهد که به مهارکردن این آوای تردیدآمیز می انجامد و پس از آن با یک متاب زدگی مختصر و یک پرش کوتاه هیجان انگیز وضع عوض می شود، اینگونه ضربه کوفتن ها از شگردهای بتهوون به حساب می آید. گذار تند از صدای قوی به آوای ضعیف چندبار تکرار می شود، یکی در چهارمین بند روی کلمهٔ Rlagen ، که با این عمل از میان دو کلمهٔ پیشین die dir می گذرد، با این وصف در دومین بند تضاد نمایان و آشکاری میان دو کلمهٔ «آرامش» و «خوشبختی» احساس می شود، که سازهای همراه دوباره هم آهنگی را برقرار می کند و آشکار می سازد می شود، که سازهای همراه دوباره هم آهنگی را برقرار می کند و آشکار می سازد می شود، که سازهای همراه دوباره هم آهنگی را برقرار می کند و آشکار می سازد می شود، که از آرامش و خوشبختی گمشده سخن درمیان است.

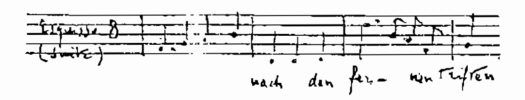
دست یافتن به چنین بیان درخشان و پاکیزه و بی نقص کار ساده ای نیست. هنرمند برای رسیدن به این مرحله دست کم هشت نه طرح روی کاغذ آورده، یک یک طرحها را سنجیده و آزمایش کرده تا به اینجا رسیده است.

وقتی به مرز کمال نمی رسد، ناچار دوآ کورد آغازین را مانند دو سون بلند و دو تکیه گاه اسوار به پایان آن می افزاید، امّا در نخستین لید، به عکس ناگزیر می شود دو نت اول را، که اصرار در نگاهداشتن آنها داشته، حذف کند و ملودیهای او در طرحهای هشتگانه اش تغییراتی پیدا می کنند که پیش روی شماست:

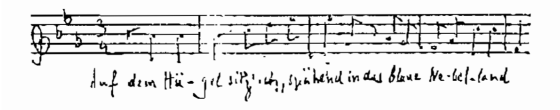




و می بینیم که در طرح اول به یک فرارفتن و فرود آمدن به طرزی مبتذل توجه دارد. امّا در طرح دوم این عمل انحنای زیبائی در میزان دوم: Hugel sitz ich پیدا می کند، و فرود آمدن از فراز در هفتمین طرح به کمال خود می رسد که فرولغزیدن دیگری را به دنبال دارد و با متن همخوانی ندارد. او در این طرحها درجات صدای پائین رونده را تغییر می دهد و از هفتم (در طرحهای دو و سه و چهار و هفت)، سوم (در طرحهای یک و پنج)، پنجم (در طرح ششم)، به ششم (در طرح هشت) می رسد. در روایت نهائی این درجه حفظ می شود و صداهای بالا رونده از همان اول با تأکید آغاز می شود و در طرحهای سوم و پنجم پرش شتابزده ای دارند، که تناقض آشکاری با متن دارند، امّا در هشتمین طرح این حرکت اصلاح می شود. بتهوون دو نت مکرر را ابتدا پیدا می کند، ولی این دو در اینجا هم جهشی دارند که آرامش فضا را برهم می زنندو در دنبالهٔ هشتمین طرح، که در زیر می آید، بازهم اند کی ابتذال و اغراق گوئی به چشم می خورد:



که این دنباله نیز با کوشش بیشتر اصلاح می شود و در روایت نهائی به نهایت سادگی و روشنائی و وسعت خود می رسد:



این سه تکیه گاه ثابت و بلند آغازین با کتیبه های بالای آن، نقشها را در محدودهٔ خود نگاه می دارند و نمی گذارند که احساس خودسری کند و به جست وخیز و سرکشی بپردازد، و با این ترتیب تأثرات شکل طبیعی خود را باز می یابند و از اغراق و تندجوشی دور می شود.

در لید اول، عاشق خیال پرور به رشته ای از رؤیاها متصل می شود، و در لید دوم زیبائی دلآویز و شاعرانه مناظر رؤیائی نمایش گسترده تری پیدا می کند. در اینجا با یک نقطهٔ توقف روی نت سل چنین می نماید که آگاهی ذهن از واژگونگی واقعیات و فروغلطیدن در دنیای رؤیا لحظه ای به تردید می افتد، و پس از آن تردید برطرف می شود و گسترهٔ ملودی بسوی ملایمت می رود و در سراسر لید از یک فاصلهٔ پنجم بالاتر نمی رود و بزرگترین فاصلهٔ اصوات، سوم است و همه چیز در فضائی ملایم و متعادل درنگ می کند و صدا از «ملایم» به «خیلی ملایم» می رود و باز می گردد! . از میزان بیستم تا سی وسوم، صدا حالات خود را حفظ می کند و روی یک نت می ماند، حال آن که در همراهی سازهای شستی دار، به آوائی فراتر ادامه می یابد و تعادل لازم را فراهم می آورد. و این ترکیب چنان افسونگری می کند که ما را به بهت می کشد و اعصاب ما را کرختی می کند، تا وقتی که ریتم آهنگ کمی تند می شود و ما را از حال کرختی می کند، تا وقتی که ریتم آهنگ کمی تند می شود و ما را از حال کرختی

لید دوم توفیق ستایش انگیزش را مدیون سادگی و برهنگی ارادی و مبتکرانه ای است که تا اعماق روح نگرندهٔ عاشق را می کاود، امّا این درخشش و توفیق، به محض الهام و در اولین طرح به دست نیامده، بلکه هنرمند در نخستین طرح حتی در این نکته تردید دارد که تنالیتهٔ لید اول را در اینجا ادامه دهد یا بنای کار را برجای دیگری بگذارد و در دومین طرح تنالیته را بر «سل» می گذارد ولی هنوز خطوط کار او مشخص نیست. تنها می داند و احساس می کند که باید

۱ و چه شباهتی به آریای زیبای ایفی ژنی در اولید اثر گلوک دارد که آن را بسیار دوست دارم.

فضای بهت آمیزی بیافریند. در طرح سوم خطوط کلی مشخص می شود، با این وصف هنوز نومانات آن روشن نیست. آوای ساز به جای آن که در فضای خفه ای پراکنده شود از حد لازم فراتر می رود و هنرمتد فضای مناسب را بعد ازتکرارعبارت « Mochte ich sein! » درهنم راهی سازها پیدا می کند ودویاره ازابت داب بازسازی می پردازد. اجرای یک نواخت و خواب آلود « ودویاره ازابت داب بازسازی می پردازد. اجرای یک نواخت و خواب آلود وقفه کوتاه، جنبه های هنری از احساسات واقعی پیش می افتد و رخوت خواب آلود عالم رؤیا را برهم می زند اما در روایت نهائی انعکاس سازها بر قدرت هیپتوتیزم خود می افزاید:



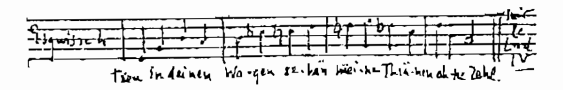
برای لید شماره ۳، ما چهار طرح در دست داریم که دردوطرح اول ظاهراً تنالیته لید قبلی حفظ شده، امّادرسومین طرح بتهوون تنالیتهٔ لابمل ماژور را انتخاب می کند که در موسیقی زمان او برای بیان تأثرات مهرآمیز به کار می رفت و از سل ماژور اندکی «تغزلی»تر بود و احساس نگرندهٔ منزوی را آسان تر نشان می داد، گذار از یک تنالیته به تنالیته دیگر عمق و سادگی و یک دست بودن کار را تأمین می کرد، امّا هنوز ملودی نامفهوم مانده بود که در چهارمین طرح ریتم

خاص خود را پیدا می کند.

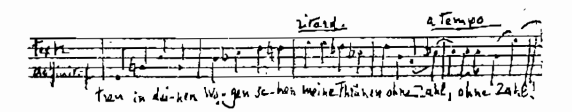


و هنوز کار به انجام نرسیده، و باید ترمیم و اصلاح همچنان ادامه بابد. به خصوص بتهوون احساس می کند که در جملهٔ پایانی باید صدا را کمی تغییر بدهد تا meine Thranen آرامتر و گشوده تر بیان شود و ohne zanl به جای آن که پایان جمله باشد، تکرار شود و با یک پدال صدا زنجیر شود تا زیبائی و شاعرانگی اثر بتواند حفظ شود.

## طرح چهارم:



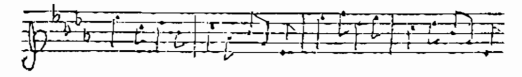
## متن نهائي:



من در اینجا خواننده را آزاد می گذارم که خود به دقت این چهار، پنج میزان لید سوم را بخواند تا دریابد که با این تغییرات متن نهائی چقدر زیباتر شده و از نظر کندوکاو در روح و تفکر آدمی، چه ارزش و اعتباری به دست آورده است.

بتهرون برای لید چهارم و پنجم به طرحهای مکرر نیاز ندارد. در لید چهارم، میزانهای نخستین بی درنگ ریتم و ملودی متناسب خود را پیدا می کنند. احتمال دارد که بتهرون نابخودانه در ساختن این قسمت لید استادش «نیف» را به نام « An meine Traume » را در ذهن داشته است:

نيف:



امّا آن را پرورش داده و پایان هر بند را آهنگین تر کرده و حرکتی آرام و گهواره وار به آن بخشیده است. ما در عبارت «Nehmt mich» در ابتدای بند زیبائی مستی انگیزی را احساس می کنیم، که با یک سنکپ عالی و اکومپانیمان جذاب، آن را انعکاس می دهد و عمق می بخشد، و ما را به جذبه فرومی برد. بند Diese Weste از نظر ملودی به همان صورت ادامه می یابد و تنها اکومپانیمان آن تغییرشکل پیدامی کند و تندی حرکت عوض می شود و الگروشتاب معتدل تری می یابد، بتهوون توصیه می کند که الگرونباید «خیلی تند» اجراشود.

در لید پنجم، ریتم و تنالیته در ابتدا متوقف می شود و ملودی اصلی آن کشش و جوشش آرام خود را از دست می دهد. پنداری یکریز و یکنواخت کسی پا به زمین می کوید و اشعه ناب ملودی آسمانی را زیرپا له می کند.

امّا همین ملودی در اطراف خود زمزمه شادمان اکومپانیمان را پدید می آورد، در طرحهای بند دوم « Die Schwalbe » این لید، نه از مُدگردی دو به فا، نه از پرش زیبا و مکرر «Die liebe»، و نه از گذر تنالیته دو ماژور به دومینور و می بمل اثری هست، زیرا در اینجا، چنانکه گفتیم با لید اول این فرق را دارد که رشتهٔ رؤیاهای عاشقانه از هم می گسلد، نگرنده عاشق از رؤیا بیرون می آید، و دوباره به حالات و عوالم پیشین باز می گردد. و در طرحهای لید ششم، ملودی لید اول، حتی آزادانه تر، در هفتم از سر گرفته می شود.



هرچند هدف و منظور لیدرکرایس از آغاز روشن است، ولی از نظر عاطفی همه چیز در هنگام ساخت و پرداخت جان می گیرد. با مطالعهٔ طرحها چنین به نظر می آید که بتهوون در نتیجه گیری شتاب داشته و هر لید را دنباله و نتیجهٔ لید قبل از خود می دانسته است. امّا در عمل و بعد از آن که در امواج آهنگسازی فرومی غلطد و روشنائی جان پرجوش خود را به لید می بخشد و گیرندگی آن را دو چندان می کند و شاخهٔ پرشکوفه ای می آفریند که عطر و رنگ ملودیهای آن را حتی در بقیه آثار بتهوون کمتر می توان یافت،

و می توان گفت که این نغمه روی نتهای مؤثر لید اول بنا شده است:



امّا ریتم و تندی آن متفاوت است، عاشق در لید ششم تمامی لیدهای پیشین را به معشوق پیشکش می کند. سخاوت روح او ابتدا در ملودی فرومی ریزد و صدا این گشادگی را می گیرد و در میان خط رنگین تر می شود و کلمات «Wenn das Damm rungsrot» را جذب می کند و آخرین ارتعاشات عاشقانه قلب او در این روزها از میان می رود و با این قطعه آرزوهای عاشقانه او در سایهٔ مرشیه پنهان می شود. ملودی زیبایسی پیشکشی با عبدارت در سایهٔ مرشیه پنهان می شود. ملودی زیبایسی پیشکشی با عبدارت خود را بسوی آسمان فرابرده، شور عشق را فرامی خواند، امّا صدا در اندرون اوست و فریادش شنیده نمی شود و آوای او با تکرار یک آکورد به ملایمت منعکس می شود، ملودی آغازین تنها در اینجا با وسعت و ملایمت باز می گردد.



امّا در آرامش آغازین خود نمی ماند و سازها با نوائی تب آلود همراهی اش می کنند، و به لرزه اش می آورند و آن را به ریتم به تدریج تند تری می کشانند وارتعاش عاشقانه ملودی (allegro molto e con brio) نمودار می شود. این حرکت شتاب زده که دوبار با نقطهٔ توقف جلوی شتاب آن گرفته می شود با یک حرکت تند ظفرمندانه به پایان می رسد. امّا روح از این پیروزی فریب نمی خورد و آرام نمی شود. پیچ و خم آهنگ او را به حال خودنمی گذارد، دوباراز آوای نیمه قوی فرو می افتد و صدای او ضعیف می شود، و پس از آن صدا به اعماق می رسد و بسیار ضعیف تر می شود، و تنها در دو میزان آخرین وضع کمی عوض می شود و روح بی آرام صدایش از اعماق بالا می آید و آوای او به نیمه قوی و قوی می رسد، گوئی می گوید: «با تمام این حرفها باید...» و معلوم است که نمی خواهد تسلیم شود و در برابر دردهای گذشته به زانو درآید.

توجه به روانشناسی آدمی در این اثر بیش از پرداختن به ضرورتهای آوائی است. و آن سخن او را به یاد می آورد که «وقتی احساسی در من بیدار می شود دوست دارم و یولن به دست بگیرم یا زیر آواز بزنم!» ماکس فریدلندر در مقابل «آلگروی تند و چابک» لید ششم شگفت زده می شود و می گوید که بتهوون حتی در اینجا هم به وسوسهٔ موسیقی «سازی» تسلیم شده است و می افزاید: «این هنرمند که در کوداهای آثارسازی اش چکیده مطالب را در چند خط، مختصر و دقیق، بازمی گوید در اینجا فقط با تکرار چند آوا سروته مطلب را به هم می آورد»، که از نظر زیباشناسی حق با اوست. اما این ترتیب با روح و فطرت آدمی همسازتر است و طبیعی تر می نماید. در کارهای بتهوون باز دیده ایم که گاهی با شور و تب زدگی عشق وارد صحنه می شود، و چه زود درمی یابد که اگر مجذوب این هیجانات شود به کمال هنر خود لطمه می زند. و چاره ای جز این ندارد که از کمال هنری و بیان طبیعی تر و انسانی تر یکی را انتخاب کند. و در اینجا مگر می تواند از شور و هیجانات لیدرکرایس، به خاطر لطمه زدن به خطوط و روشن نبودن نتیجه چشم هیجانات لیدرکرایس، به خاطر لطمه زدن به خطوط و روشن نبودن نتیجه چشم بیوشد؟ این آخرین رگبار فصل های آخر عمر اوست... و آه که هنوز قلب بتهوون بچقدر جوان و یرخون است!

این آهنگ بدرود او با جوانی و تغزلات عاشقانه است. آن همه جوشش و جهش که در ارکان موسیقی عالم شکاف انداخته بود به سردی و آرامش می گراید و از این پس دوران تحمل است و توکل. لیدهای او کمتر دنباله پیدا می کند. لیدهای «تمکین» در ۱۸۱۷ و Abendlied در ۱۸۲۰ نموداری از تحولات روحی او هستند، که نه تنها از شور و علاقه سخنی ندارد، بلکه از ترک علائق حکایت می کند! از آن پس دیگر کلمات به زبان موسیقی درنمی آمیزند و خود او دگرگونه می شود. روزگاری بتهوون قصد داشت که در دنیای کلمات شوری به پا کند و رسیتاتیوهای شکوهمند بسازد و ارادهٔ خود را بر قصیده و غزل تحمیل کند، روزگاری می خواست کلمات را به چند صدا و چند گونه در قالب بریزد و هویتشان را از آنها بگیرد. ولی از این پس دیگر کلمات را برای بیان منظور کافی نمی داند. کلمات را بی شرم و گستاخ می شمرد و می خواهد اسرار دلش را با زبان موسیقی بیان کند. زیرا به این زبان «همه چیز را می توان گفت و همچکس نربان است.

پیش از آنکه با «اعتراف گونه های آوازی» او بدر ود بگوئیم، این نکته را یاد آوری کنیم که لیدهای او را، از همان دوران حیاتش آوازگونه می شمردند که به آزادی مطلبی یا حرفی را حکایت می کند و بوتشر، به حق معتقد است که اینگونه آوازگونه ها بیشتر ویژگی کلام شخص هنرمند را داشتند و به همین علت هنرمندان زمان پرهیز داشتند که چنین آوازگونه هائی را در برنامهٔ کنسرتها جای دهند، و آن را بیشتر نوعی بازی به حساب می آوردند تا هنر اصیل ا. امّا باید توجه داشت که صاحب سخن بتهوون است، و هنگامی که بتهوون سخن می گوید چه کسی جرأت می کند جای او را بگیرد؟

۱ هر هنرمند، کم و بیش بازیگر است. امّا بتهوون بازیگر نبود. هرگز تنفرش را از هنر پیشگان پنهان نمی کرد. بتهوون رل بازی نمی کرد. برخلاف موتسارت که به تآتر علاقمند بود و گاهی زور تآتر بر موسیقی ناب او می چربید.



## فصل ينجم

### تمكين

جوانی و طراوتی که در اپوس ۱۰۱ و لیدرکرایس شاهد آن بودیم، لحظات زودگذری بیش نبودند، از خاموشی و فرسودگی آنها ماهها می گذشت و چشمه های قلب بتهرون تنها در آن لحظات زودگذر جاری و سپس خشک شده بودند. از آن پس بتهرون خود را در بیابانی پهناور تنها می دید. انزوا الهام بخش او نبود و زهر به کامش می ریخت. تا سال پیش گمان می کرد که هنر هر نوع عطشی را در او فرو می نشاند و ناگهان همه چیز درهم ریخته بود. همه چیز را تلخ و زهرآلود می دید، کامش چنان تلخ شد که گفتهٔ حکیمانه دانشمند یونانی را تغییر داد و در دفتر روزنویسش نوشت: «آنچه طولانی است عمر آدمی، و آنچه کوناه، هنر داوست!» ا

درسال ۱۸۱۷ نومیدانه راهی برای فرار می جست - شاید فرار از خویشتن - در بسیاری از یادداشتهایش از سفر می نوشت و آن را تنها وسیلهٔ آرامش فکر و تجدید قوا می دانست. امّا به علت کمپولی و بیماری امکان سفر برای او نبود.

۱ — اشاره به سخنی ازستکا Sénéque که می گوید: «زندگی کوتاه و عمر هنر طولانی است.»

حال او کم کم آنقدر بد شد که به زحمت از خانه بیرون می رفت این مرد ناشنوا و بدگمان مردم گریز شده بود و در گوشهٔ تنهائی الهام هنری سراغ او را نمی گرفت. به هزار زحمت تلاش می کرد از این سراشیبی مرگبار خود را نجات دهد و به هر قیمتی از انزوای جانگاهی که شهامت و قدرت روحی اش را به تباهی می کشید رهائی یابد. درد را حس می کرد و می گفت:

## - «شب وروز در میان جمع بودن آدمی را زنده می کند.»

امّا چگونه می توانست در میان جمع باشد؟ دوستانش متفرق شده بودند. کنتس اردودی در کرواسی، ریس در لندن، شوپانتزیک در روسیه بود، زمسکال بیمار بود، برونینک از ۱۸۱۵ به بعد با او رابطه ای نداشت، از خانهٔ شاهزاده لیشنفسکی و آن محافل هنری جُزخاطره ای به جانمانده بود. زندگی اوازهم پاشیده بود. راه گریزی نداشت. هوای مساعدی برای تنفس پیدا نمی کرد و از جستجوی بود. راه گریزی نداشت. هوای مساعدی برای تنفس پیدا نمی کرد و از جستجوی دستهای آشنا و نقطه های اتکا مأیوس شده بود. گاهی از دست مردم روزگار دلتنگ می شد، امّا هرگز اشتیاق با دیگران بودن و در میان جمع زیستن از دل او بیرون نمی رفت، در یادداشتهایش می نوشت: «تمتع جنسی اگر با پیوستگی روح بیرون نمی رفت، در یادداشتهایش می نوشت: «تمتع جنسی اگر با پیوستگی روح همراه نباشد جنبهٔ حیوانی پیدا می کند و پس از فرونشاندن آتش هوس احساس نجیبانه ای برای آدمی نمی ماند و تنها احساس سرزنش به جان ما می نشیند.»

نومیدی سراسر جان او را در بر گرفته بود. و به همین علت به هر کاری دست می زد تا از چنگ نومیدی رها شود، و به همین منظور با آن همه اصرار کارل را به فرزندخواندگی پذیرفت، او را از زیر پر مادرش درآورد و حتی او را از مدرسه شبانه روزی خانواده جاناتاسیو بیرون کشید تا شب وروز مثل پرنده ای که روی تخم می خوابد، فرزندخوانده اش را در کنار داشته باشد.

راستی چگونه می توانست زندگی خالی خود را در این سالها پر کند؟

찬

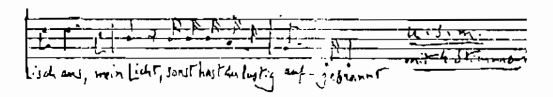
۲ از ۱۵ اکتبر ۱۸۱۶ تا ژوئن ۱۸۱۶ وضع جسمی او وخیم است. جز چند روزی در آغاز
 مارس ۱۸۱۷ که حال او چند هفته ای بهتر می شود و دوباره به وخامت می گراید.

تنها میوهٔ درخت خشک و بسی براو در این سال، لید بسیار کوتاهی بود که به زحمت دو صفحه را پر می کرد. از اول تا آخر آن فقط پنجاه میزان داشت که تازه میزانهای آخر تکرار آغاز آن بود، و نام آن «تمکین۱»...

«فروغ جان مرا خاموش كن! آن را كه مى جوئى رفته است و در اينجا نخواهى اش يافت! اينك بايد از خود جدا شوى، كه ديگر از بو چيزى به جاى نمانده، و در اين بيخودى، اگر يادى از دور بوزد و شعلهٔ سرگردانى در جستجويت باشد ترا پيدا نخواهد كرد. ... پس بيا و فروغ جان مرا خاموش كن!...»

این نالهٔ جانکاه در سراسر جان بتهوون ریشه می دواند و به قلبش نیش می زد و «تمکین» بازگوی حال او بود، به همین سبب به پل هاوگ ویتس شاعر «تمکین» نامه ای نوشت و شعر الهام بخش او را ستود، و شرح داد که این شعر او را با «سعادتی غم آلود» آشنا کرده است.

 ۱- عجیب می نماید که در دفتر کارهای سال ۱۸۱٦، هم اولین طرحهای تمکین را با چهار صدا می بینیم:



و هم طرحهای «رمتاخیز مسیح» را، که فرم آن هشت سال بعد در کوارتت لامینور بتهوون تجربه شده است.



لید برای نخستین بار در سی ویکم مارس ۱۸۱۸ در ضمیمه هنری نشریه Weiner Zeiteschrift fu kunst به Weiner Zeiteschrift fu kunst به ویه از بتهوون تجدید چاپ شد. در دفتر طرحهای پایان ۱۸۱۹ پایه ریزی «تمکین» برای چهار صدا، بعد از طرحهائی از قطعات دوم و سوم سونات اپوس ۱۰۱ دیده می شود. دنبالهٔ آن در دفتر چه طرحهای نیمهٔ دوم ۱۸۱۷ جای خود را باز کرده و با طرح چند فوگ و رونویس بعضی از آثاریوهان سیاستین باخ درهم آمیخته است. به نظر می آید در اینجا تمکین به پایان خود رسیده باشد، و با مطالعه اخبار هنری روزنامه های وین در آن زمان معلوم می شود که تمکین در فاصلهٔ هفتم تا هفدهم سیتامبر پایان یافته است.

اصل مطلب را در دفترچه طرحهای ۱۸۱۷ پیدا می کنیم، در این سالها بتهوون بارها از مرگ سخن می گوید و تمکین از آخرین شناوریهای او در دریای هنر، پیش از آغاز بحران روحی است.

در این ایام، یعنی از اواخر ۱۸۱٦ تا پایان ۱۸۱۷، و در فاصلهٔ اپوس ۱۰۱ تا اپوس ۱۰۱، و در فاصلهٔ اپوس ۱۰۱ تا اپوس ۱۰۹، بتهوون نرم نرم از پا درمی آید، امّا در حال بررسی فوگهای یوهان سباستین باخ ذهنش به شور می افتد و جوانه های اپوس ۱۰۹، سمفونی نهم و مس سولمنیس در مغز او جای می گیرد.

از تنالیته تمکین بگوئیم، که بتهوون با آن همه تنگدلی و افسردگی برخلاف انتظار از آنچه «سیاه» می نامید دوری کرد، حتی از تنالیتهٔ مینور روی گرداند و ماژوررا انتخاب کرد.

و اولین بار نبود که او به سنت شکنی می پرداخت، سنت شکنی کار او بود. استادان موسیقی قرن هجدهم آلمان مانند ماتسون، میستزلر، کیسرن بسرگر، کسوانستس، سسولسترز، کسوخ، و آخسریسن آنسها شوبارت، برای هر تنالیته ویژگیهائی می شناختند و برای نمونه معتقد بودند که می هاژور در بیان اندوه و بیشتر در شرح دلدادگی به کار می رود!. بتهوون هی ماژور در بیان اندوه و بیشتر در شرح دلدادگی به کار می رود!. بتهوون شروع می کند از تعجب دهانشان بازمی ماند.

سنت شکن از آن بیم نداشت که برای «Wonne der Wehmut» تنالیتهٔ می ماژور را به کار گیرد. البته دانش و نظر صائب استادی چون شوبارت را قدر می دانست، امّا در عمل از استعداد و نبوغ خود یاری می گرفت و تجویزهای استادان را زیر پا می گذاشت و با این کارها صدای محافظه کارانی نظیر زلتر را درمی آورد. و به صراحت می گفت، «هر چیز را با هر تنالیته ای می شود گفت.»

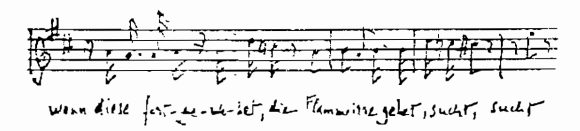
و بعد از او شومان نیز دنبال همین اندیشه را گرفت و گفت: «آهنگاز واقعی می داند که چگونه باید تناسب را فراهم آورد، همانطور که نقاش چیره دست رنگها را باهم متناسب می کند.» رنگها در رنگ آمیزیهای بتهوون با آهنگازان هم عصر او فرق داشت. او لیدهایش را کمتر با تنالیتهٔ مینور شروع می کرد! توماشک در همان زمان آهنگی بر شعر تمکین در فامینور ساخته بود که شوبارت آن را «مرگآلود» می شمرد و کوخ آن را «عمیهأ اندوهناک» می خواند، حال آن که بتهوون «تمکین» را محکم و مردانه، در تنالیتهٔ ماژور تصنیف کرد.

استحکام و مردانگی در سراسر «تمکین» بتهوون احساس می شود. بتهوون در نومیدانه ترین لحظات لحن مردانه اش را از دست نمی دهد و اشک نمی بارد. به تعبیر خود او «هنرهندان از آتش، درست شده اند و گریه نمی کنند.» در این ایّام آتش روبه خاموشی می رود، ولی آتش، حتی تا لحظه ای که سوسوئی می زند، آتش است.

بتهرون در تسکین نیز چهره مصممی دارد. بی خیال نیست. بی جنب و جوش نیست. ایستاده می میرد و در حال حرکت جان می سپارد. با جنبش و جوشش تمکین خودرااعلام می کند. ریتم باتندی 76 در چهارمیزان آخر این آواز فرو نمی افتد. در سراسر این راه، راست و سربلند در حرکت است. در فضائی نیمهروشن، صدایی ملایم رها می شود، کمی فرا می رود و باز به ملایمت باز می گردد، و تنها در گذار خود وقتی به کلمهٔ «سرنوشت» می رسد قوی می شود ۲، ارادهٔ مردانهٔ بتهرون را به چشم می بینیم که جز به ناچار تسلیم نمی شود.

۱- جز لید زیبای ایام جوانی اش Die Klage بقیه لیدهای متهوون در رماژور است.
 ۲- در پایان شعر روی مخن با مرنوشت است: «... و ثوای سرنوشت!... قدرتت را نشانم

تنها در قسمتی از تمکین برخورد آکوردهای قوی و بسیار قوی با ضربهای قوی، که با چند نقطهٔ توقف به آخر می رسد تلاش و پیکار بی فایده آدمی را نشان می دهد، بقیهٔ «تمکین» در محدوده ای آرام و ملایم نوسان دارد و به نشان می دهد، بقیهٔ «تمکین» در محدوده ای آرام و ملایم نوسان دارد و به wonne der Wehmut شباهت پیدا می کند و منظور کلاسیک خود را نگاه می دارد، از پیکر یک تن بیرون می آید و اشخاص بسیار را در بر می گیرد و عمومیت می یابد و جهانی می شود. به همین علت از ابتدا لید را به جای یک صدا، برای چهار صدا تنظیم می کند!:



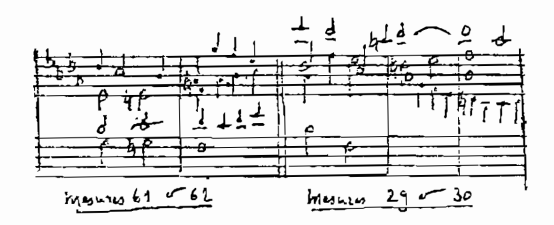
بتهوون در «آبندلید» از ساخته های سال ۱۸۲۰ و پارهای از آخرین لیدهایش به مـائل واقعی و کلی توجه دارد۲.

بده!... ما دیگر بر اعصاب خود چیره نیستیم. آنچه می خواهی بکن!... آنچه بایست بشود می شود.»

۱— بتهوون که با ارکستر مسفونیک و کوارتت بیشتر انس داشت، ساخت آهنگ را با یک صدا ناقص می پنداشت، وانگهی چندصدائی بودن به او امکان می داد که چند گونگیها را به جان یکدیگر بیندازد و سپس همه را هم آهنگ کند. او این کار را با نقشه قبلی انجام نمی داد، بلکه ذاتاً چنین بود.

۲— در آثارمازی او کار بدینگونه نیست. هانس بوتشر، براین مسئله تأکید دارد و حتی به اغراق می گوید که لیدها و آثار «سازی» بتهرون دو کیفیت جداگانه دارند. به اعتقاد او آثار «سازی» بتهرون بیشتر جنبهٔ ذهنی و شخصی دارد، در صورتیکه لیدها و پارهای از واریاسیونهای او (اپوس ۹۷ و ۱۹۱) کلی تروعمومی ترند، بهمین علت به تعبیر بوتشر، بتهرون تنالیتهٔ ماژور را، حتی در بیان اندوه به کار می برد، و از مینور که در نظر بتهرون نمایانگر ناپایداری و اضطراب است، پرهیز می کند، و ماژور را گاهی در بیان گرفتاریها نیز بر مینور ترجیح می دهد.

در دفترچه طرحهای ۱۸۱۷ دیدیم که لید تمکین با رونویس فوگهای باخ در آمیخته، و با این ترتیب تمکین در چنین دریائی به تن شوئی پرداخته است. از جمله فوگهای این دفتر، گزیدهای از فوگ باخ در سی بمل مینور از اولین قسمت Clavecin bien tempéré است':



ویس از آن دوتکه از هنر فوگ Kunst der Fuge

۱- گوشه ای از فوگ بیست و دوم باخ برای پنج صدا، که هر موسیقی دانی آن را عزیز می شمارد:



و باس دقیقاً در رونویس بتهوون از میزان اول چنین است:

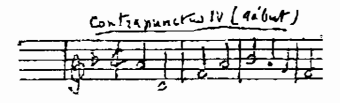




بتهرون در همین صفحه در بالای گزیده ای از هنر فوگ Kunst der Fuge در صفحه هفتم، می نویسد: «تمام قسمتهای فرگ واقعی، و مثلاً تربوسوژهٔ مستقلی است که بعداً در تکرار تم نخستین به عنوان گنترسوژه کاربرد دارد.»

در صفحهٔ هشتم نمونه هائی از رسالهٔ فوگ Marpurg که سوژه و گنترسوژه به صورت حرکت های مخالف آمده اند استنساخ شده است. صفحهٔ ده تا شانزده را با «تمکین» پر کرده است، و پس از آن چنانکه باز گفته ام، قطعاتی از سونات بزرگ اپوس ۱۰۹ و اولین قطعهٔ سمفونی نهم و نخستین جوانه های مس

۱- در کلیات آثار یوهان سباستین باخ، در چاپ گرزر، کنتر پوآن چهارم که بتهوون
 گریده ای از آن را رونویس کرده، به این شکل شروع می شود:



اولین میزان در چاپ گرزر، با آنچه بتهوون در دفتر خود رونویس کرده کمی فرق دارد.در این رونویس اولین لا در طرف راست طبیعی و دومین، بمل است.



مولمنيس پشت هم قرار گرفته اند.

بتهوون در لحظاتی که دلتنگی و افسردگی براو غلبه می یابد و قدرت خلاق را از او باز می گیرد، به یوهان سیاستین یاخ پناه می برد. لحن محکم و مردانه و سبک عالمانه و دور از ضعف و اندوه او تسکینش می دهد. گوته نیز چنین بود. در دوران ضعف و بیماری در را به روی شعر و شاعری می بست و تنها به مطالعه کتابهای علمی و نقدهای عالمانه می پرداخت و شاید بتهوون در فوگ، درمان خردمندانه ای برای ذهن خسته خود می جست تا بتواند بر اعصاب خود مسلط شود، فکرش را متمرکز کند و نیروی از دست رفتهٔ هنری اش را بازیابد.

و بدینگونه می خواست در دوران نقاهت نیروی تازه ای در خود بدمد و از اندیشه های بزرگ یاری بطلبدا. و به همین علت جوانه آثار بزرگی چون سمفونی نهم و مس سولمنیس در چنین روزهائی به ذهن او راه یافت. در پایان سال ۱۸۱۷ که رفته رفته ملامت جسم خود را بازیافت روح او نیز شفا یافته بود. «تمکین» در فصلی پدید آمد که درخت آفریتش هنری او خشک شده بود. «تمکین» همچون برگ سبزی براین درخت پیدا شد و زود فروافتاد.

و حالا باید از دوران بیداری دوبارهٔ این درخت خفته در فصل سرد گفتگو کنیم...

۱- بتهوون درسال ۱۸۰۹ نیز که با شکستها و گرفتاریهای بسیار روبه روشد، مدتی خود را با مطالعه و تحقیق در علم موسیقی سرگرم می کرد، امّا در آن موقع هنوز از قدرت شگرف جسمی برخوردار بود و زیر بار گران غم و مصیبت از پا در نیامه بود. با این وصف حتی در اعماق این سالهای بحرانی گاهی با جرقهٔ امید فضای اطرافش را روشن می کرد. در دفتر روزنویس او در سال ۱۸۱۷ این شعار را می بینیم که: «با خرد یار باش و با تمام جهان دشمنی کن!»



# فصل ششم

### بيداري

گفتیم که از ۱۸۱۲ تا ۱۸۱۷ بتهوون به سراشیبی افتاد، رفته رفته جسم و روح او سست و ناتوان شد، تیره روزی گریبانش را گرفت و درخود فرو بردتا درسال ۱۸۱۷ به عمق گرداب رسید، و در این حال به زمسکال دوست قدیمی اش نوشت: «بیماری و گرفتاریهای خانگی و انواع بد بختیها از هرسو بر سر من ریخته است.»

بی تردید سر پرستی برادرزادهاش کارل، و بیماریهای پیابی مثل وزنه های سنگین به پای او بسته بود، امّا این چیزها نمی توانستند او را به آن درجه از افسردگی و نومیدی برسانند و سرانجام در سال ۱۸۱۷ از پایش درآوردند، تا آنجا که لید «تمکین» را بنویسد که خود نوعی وصیت نامه است، و خواهیم دید که برای همیشه به خاک نیفتاد و پس از چندی دوباره روی پای خود ایستاد و با آن که بیماری و گرفتاریهای خانگی از او دست بر نمی داشت، در انتهای سرازیری به خود آمد و بسوی بالا قدم برداشت. حال آن که هنوز بیمار بود و درگیری با خدمتکاران ادامه داشت و مشکلات دیگر برآن افزوده شده بود. سر پرستی و

۱- سال ۱۸۱۹ از سالهای پربار اوست. شیندلر می نویسد که در آن موقع بیش از همیشه با
 دشواریها درگیر بود و مدام با خدمتکارانش جنگ و جدال داشت.

نگهداری کارل تا سال ۱۸۲۰ بردوش او سنگینی می کرد... و خواهیم دید که در تابستان ۱۸۲۱ بیماری او شدت یافت و تا روز مرگ همچنان رنجور بود، تنها گاهی حالش کمی بهتر می شد. امّا بهبود حال چند هفته بیشتر نمی پائید و دوباره بیماری با شدت بیشتر به جان او می افتاد و با تمام این اوضاع و احوال بعد از آن دورهٔ بحرانی و بی باروبری، از آفرینش باز نماند.

مسئله این است که هر موجود در طی زندگی با یک رشته عوامل درونی مرموز سرو کار دارد و بارها دیده ایم که انسان در عین بدحالی و پریشانی در برابر ضربه های خرد کننده تاب می آورد و جسم و روحش پایدار و استوار می ماند. علت آن است که قوانین حیات چنان در اعماق جان آدمی ریشه دارد که کمتر می توان پی برد که جزر و مدهای روح انسان تابع چه مسائلی است. در اعماق وجود ما مرگ هست و رستاخیز هم هست، و همیشه این چیزها با تحولات و نوسانات زندگی ما تطبیق نمی کنند، گاهی یکی از دیگری پیش می افتد و برآن می چربد، یا آن که یکی از دیگری خبر می آورد و پیام رسان دیگری است.

احتضار روح و جسم بتهرون تا نزدیک مارس ۱۸۱۸ به درازا کشید . بعد از این تاریخ ، با آن که در نامه هایش به ریس و آرشیدوک از هجوم دوباره بیماری شکایت دارد ، ولی دیگر شکایت او با آه و افسوس آمیخته نیست ، از امیدواری حرف می زند ، از زیبائی و سرسبزی دو ییلاق بروهل ، و مدلینگ حرف می زند و به شوق و شور می نویسد که قصد دارد هرچه زودتر به ییلاق برود و از اعجاز صفا و آرامش آن حدود برخوردار شود ، و دو ماه پیش از سفر روحش برفراز کشتزارها پروازمی کرد .

۱ سیریانی پوتر، که گواه صادق و مطمئنی است، پیش از پنجم مارس ۱۸۱۸ به دیدن او رفته، شرحی دربارهٔ اعتقادات سیاسی بتهوون می نویسد. به روایت او بتهوون شیوهٔ پارلمانی انگلستان را می ستود و حکومت اتریش را به باد ناسزا می گرفت.

۲- بتهوون تابستان سالهای ۱۸۱۸ و ۱۸۱۹ و ۱۸۲۰ را، از ماه مه به بعد، در مدلینگ
 گذراند. گاهی نیز به درهٔ سرسیز بروهل می رفت و از قصری در بالای تپه به مناظر اطراف

با این حاب هنوز پایش به سرزمین موعود نرسیده، به شادی و خرمی دست یافته بود. پس از رسیدن به مدلینگ شور و شعف او بیشتر شد و در نامه ای به هاوشکا مدیر تالارهای موسیقی وین این همه شادی و خوشی را به تفصیل شرح داد. گوئی روح یک خرس مست در جلد او رفته بود. بعد از ماهها نومیدی و افسردگی سراپا عوض شده بود. از زندگی حرف می زد، از برنامه های آینده اش حرف می زد، خوشمزگی می کرد، شوخ و شنگ شده بود. دفترچه نوتش را زیر بغل می گذاشت و به کوه و دره می دوید. دیگر آه و ناله نمی کرد. دیگر نمی گفت و نمی نوشت که به خاطر درآوردن خرج نان و آش نوتها را سرهم بندی می گفت که از کیسهٔ می کند و برای امرار معاش قلم می زند. حتی به شوخی می گفت که از کیسهٔ فتوت سرمایه داران متنفذ و ابله، که قدر هنرش را نمی شناسند خرج گردش و تفریح خود می کند، و چه بهتر از این!... دوباره زنده شده بود. رستاخیز آمده بود.

و این رستاخیز از میان زمزمهٔ آسمانی «آمین»،



و ارادهٔ استوار او راهش را باز می کرد. آهنگهای او با کلیا و معنویت نزدیک و همسایه می شد و روز به روز در این مسیر جلوتر می رفت ۱.

چشم می انداخت، و گاهی پای پیاده به دهکدهٔ دوردستی به نام گادن می رفت که زیبائی حیرت انگیزی داشت، و این آرزو را در دل می پروراند که بقیهٔ عمر را در آنجا بگذراند.

سونات اپوس ۱۰۹ و مس سولمنیس را در همین گوشهٔ دنج به پایان رساند، قسمتی از سمفونی نهم را نیز در اینجا تصنیف کرد. در این ایام پیانوی ثازه ای از انگلستان برای او فرستاده بودند که در نوع خود ممتاز بود. و هنرمند آهنگهایش را به شادی با آن می نواخت.

در روزگار ما مدلینگ تغییر کلی یافته، امّا خانه هائی که بتهوون چندی در آنها اقامت داشته، هنوز باقی است، که به یادگاری او نگهداری می شود.

۱\_ هـاوشکـا از او خواسته بود اثری «قهرمانی» بـازد تا در تالارهای وین اجرا شود. او در

ویلهلم وبر لابلای تحقیقاتش درباره مس سولمنیس، چاپ سال ۱۹۰۸، به این نکته اشاره می کند که بتهوون در ماه مه یا ژوئن ۱۸۱۸ طرحهائی برای آوای استرحام و استغاثه فراهم کرده بود. این مطلب درست است و من ردپای آن را در دفتر گفت و شنودهای او، که در بایگانی بتهوون در بن نگهداری می شود، پیدا کرده ام و دیده ام که در صفحه ای ازاین دفتر «استغاثه» راچندین باربا مداد نوشته، و ضمن صحبت با دیگران این کلمه را به کار برده است، و در دفتر روزنویس همان ایام می نویسد:

«برای تهیهٔ موسیقی ناب کلیسائی باید تمام کورال های مذهبی را جمع آوری کرد و به بررسی آنها پرداخت، و از آوازهای کاتولیک و قواعد عروضی دقیق، بهترین و دقیق ترین ترجمه ها را فرا هم آورد.»

همین مطلب می رساند که بتهوون پیش از آن که به فکر خود جامهٔ عمل بپوشاند و آهنگهای کلیسائی اش را عرضه کند، مدتها در این زمینه مطالعه کرده و آهنگهائی ساخته و ذهنش برای این کار آماده بوده است این بتهوون از بهار ۱۸۱۸ با دریافت ها و الهامات موسیقی مذهبی آشنائی داشت، اما از ابتدا و یکباره به فکر ساختن «مس» نیفتاد، بلکه آهنگهائی در قالب سمفونی مذهبی و همراه با آواز فراهم کرده بود که از جمله می توان از آوای مقدس او در قلب سمفونی و نیایش خداوند، و آله لویای او با تنالیته های قدیمی نام برد.

قضیه روشن است: بتهوون چندین سال بیمار و نزار بود، وقتی در تابستان احساس بهبود کرد، در حال ضعف و نقاهت به یاد خداوند افتاد و درصدد برآمد لطف او را سپاس گوید. چنانکه هفتسال بعد نیز ستایش خود را در قالب Canzone di ringraziamento بیان کرد، که به تعبیر خود او هدیه ای به خداوند

جواب نوشته بود که موضوعی معنوی و روحانی در ذهن دارد که اگر موافقت شود «قهرمانی» را با مسائل آسمانی و روحانی درهم می آمیزد!

۱- دفتر روزنویس او گواه بر این است که بتهرون از همان نخستین روزها که به مُدلینگ رسید در این فکر بود که آهنگهائی برای کلیسا بسازد که بقول خودش «خوب و صادقانه» باشد، او در آن هنگام در قلب خود حضور خداوند را حس می کرد.

بود .

امّا آنچه در این هنگام در ذهن او بود با دریافتهایش در سال ۱۸۲۵ فرق داشت، زیرا هنوز شور زندگی در او پرجوش بود و سپاس و ستایش خداوندی را در قالبهای حماسی و سمفونی و آوازهای گروهی و آله لویا می ریخت و دیگر دل او برای آرشیدوک آواز نمی خواند و می خواست برای خدا بخواند.

پس از چندی اندیشه سرودن «مس» در مغز او جای گرفت و نرم نرم ابتدای «مس» را روی کاغذ نوشت. و دیگر از آن دست برنداشت تا کار را به یایان رساند. شیندلر می نویسد:

«از روزی که این کار را شروع کرد سراپا عوض شد. دوستان قدیم او شگفت زده بودند. و به جرأت می گویم که بتهوون را هرگز با چنین شور و جذبه ندیده بودم و بعد از آن نیز ندیدم.»

Ð

ذوق او بیدار شده بود. و ما تلاش خواهیم کرد که آثار او را در این دوره دقیق تر بررسی کینم، تا این آتشفشانی بی هنگام و دور از انتظار را بهتر بشناسیم. پنداری نیروئی کور و نابخود او را در این شب تاریک به حرکت وامی داشت تا محکم و مطمئن قدم بردارد و آثاری شگرف بیافریند.

پیش از همه باید به «بزرگترینها»ی این دوره پرداخت که به یقین سمفونی نهم و سونات اپوس ۱۰۶ از همین «بزرگترین»هاست و من «مس» او را نیز، که می خواست با آن جشنهای والاحضرت ولاینعهد را در اولموتز رونق بخشد، در این ردیف می گذارم ا

۱- در نامه ای که متأسفانه تاریخ ندارد و ظاهراً در ژانویه ۱۸۱۹ نوشته شده، برای آرشیدوک شرح می دهد که «مس» بزرگی ساخته، که «آرزو دارد در مراسم بزرگداشت والاحضرت اجرا شود، و چنین روزی از بهترین روزهای عمر او خواهد بود.» و با این ترتیب می توان فهمید که از ابتدا بتهوون همچو قصدی داشته، و بعدها «مس» به صورت دیگری درآمده است.

سمفونی نهم از مدتها پیش در ذهن او جوانه زده بود ۱، و ماجرای آن به تابستان ۱۸۱۲ باز می گردد که بعد از پایان کار سمفونی جنگلها (سمنونی هفتم)، و در گیرودار نگارش اولین و چهارمین قطعه سمفونی هشتم، تکه هائی از سمفونی نهم را یادداشت کرد. در همان زمان او ورتوری را طرح ریزی کرد که می خواست با کلام همراه باشد، امّا همین تم را در سال ۱۸۱۶ به صورت او ورتور اپوس ۱۸۱۵ تصنیف کرد که از کلام در آن خبری نبود. بتهرون از اینگونه کارها بسیار می کرد، گاهی گوشه ای از یک آهنگ را به منظور خاصی کارها بسیار می کرد، گاهی گوشه ای از یک آهنگ را به منظور خاصی می نوشت و بعدها آن را در قالب دیگر و منظور دیگری به کار می برد، و گاهی این عمل فاجعه بار می شد و سرود آزادی در خدمت «اتحاد مقدس» امپراتوران قرار می گرفت!

پس از طرح ابتدائی موسیقی «چکامه شادی»، این جمله را از آن درآورد و در دفتری نوشت که: «شاهزادگان به گدائی خواهند رفت». در نظر بتهوون، شیللر در این چکامه برابری طبقات اجتماعی را اعلام می کرد، و خود او می خواست از او تندتر برود. شیللر در این شعر از گدایان شاهزاده می ساخت و بتهوون شاهزادگان را به گدائی می فرستاد. و طرفداری از انقلاب را وارد این فضای ادبی می کرد".

در کتاب طرحهای ۱۸۱۲، بتهوون حتی تنالیتهٔ سمفونی نهم را در لابه لای طرحهای سمفونی هشتم، جای داد، امّا این ایده با همهٔ عظمتش در گوشه ای از ذهن او فرو خفت و هنرمند تا پنج سال بعد آن را به حال خود گذاشت. پنج سال با ابهام و آشفتگی طی شد و در تمام این مدت فقط در سال ۱۸۱۵ بعد از طرح سونات برای و یولونسل اپوس ۱۰۲ شماره ۲، این ایده جرقه ای زد و اسکرتسوی سمفونی نهم پایه ریزی شد.

۱- بتهوون در سال ۱۷۹۲، که بن را به قصد اقامت در وین ترک گفت، شعر شیللر را در
 مجله تالیا خوانده بود.

۲ و سرانجام در تعبیر نهائی نبرد انقلابی زحمتکشان را از این فضا دور می کند و به «برادری جهانی» قناعت می ورزد.



وقتی سیر آفرینش هنری را در طول حیات هنرمندان بزرگ دنبال می کنیم غالباً به این نتیجه می رسیم که گاهی در ضمیر نابخود آنها تکهای از یک اثر، یا بعضی از عناصر اساسی یک اندیشهٔ هنری جای می گیرد و کلام و ریتم و تنالیته و ملودی و هارمونی جداجدا و جابه جا، و بی آن که تک تک مفهوم کاملی داشته باشد به هنرمند الهام می شود، و خود او همنمی داند که چه وقت این تکه های جدا از هم در تاریکی شب به حرکت درمی آیند و باهم جفت می شوند، گاهی هنرمند سالها انتظار می کشد تا لحظهٔ موعود برسد، حتی گاهی یک عمر باید انتظار کشید تا وقتش برسد و جوهر افکار قالب و شکل نهائی خود را پیدا کند و این راه طولانی به انتها یرسد. و من این مطلب را در آثار هندل بررسی کرده ام.

هرچند بتهوون و هندل در بسیاری از جهات باهم فرق دارند ولی در این یک مورد شبیه یکدیگرند، با این تفاوت که ضمیر پنهان بتهوون از هندل قویتر است، و گاهی سالهای سال طول می کشد و او با چشمهای بسته به این سو و آن سومی دود تا وقتش برسد و «شادی دختر زیبای بهشتی» را به دست آورد ا

۱- هندل با وسعت اندیشه و جسارت عمل خود، نوعی امپریالیسم را در عالم هنر باب کرده بود و هیچ ابائی نداشت که مانند خرچنگهائی که در صدف جانوران دیگر زندگی می کنند در پوشش ولفاف هنری دیگران وارد شود و آن را تصاحب کند. هندل نیز مانند مولیر و استادان هم زمان خود روی هر چیز چنگ می انداخت. بتهوون که از استادان بزرگ عصر خویش بود از حقوق مالکیت هنری دفاع می کرد و حاضر نبود لباس دیگران را بپوشد و همیشه می خواست که مالک خصوصی سرزمین هنری اش باشد، و آنقدر اصرار می ورزید و تلاش می کرد تا برای ایدهٔ خود کامل ترین فرم را پیدا کند و غالباً به یاری تلاش بی اندازه و ذوق خداداد به نتیجه مطلوب دست می یافت.

اصولاً تفاوت اساسی تابغه با هنرمندان متوسط در همین جاست که نابغه پوشش مناسب را برای فکر خود پیدا می کند یا می آفریند ولی هنرمندان متوسط حتی اگر ایده

در شبی از شبهای سال ۱۸۱۵ بتهوون به خاطر آورد که اولین جوانه های سمفونی نهم رادراین سه سال به گنج فراموشی سپرده است، و بااین یادآوری اندکی به آن مشغول شد و چیزهانی برآن جوانه ها افزود، امّا این بار هم فکرهای دیگری در سر او بود، و آنقدر مضطرب و مشغول، که نمی توانست بیش از آن به سمفونی نهم بپردازد. هنوز روز موعود نرسیده بود.

این سمفونی باز به جای خود ماند، تا در سال ۱۸۱۷ به جد مشغول آن شد و این بار تکه تکه های سمفونی یکی پس از دیگری پیش دویدند و در کنار هم جای گرفتند. زمان برای تلاش شگرف او قرا رسیده بود. و چه وقت عجیبی! سال ۱۸۱۷ بود، سال زوال جسم و روح، و سال احتضار!

امّا کار در آن هنگام پایآن نیافت. در اکتبر ۱۸۲۳ بتهوون برآن شد که چکامه شادی شیللر را در پایانهٔ سمفونی قرار دهد. موتیفهای آشفته و هرج ومرج سراسر سمفونی در قطعهٔ اول تا آخر، با ورود چکامهٔ الهی شادی معنی و مفهوم خود را پیدا کردند و چکامه شادی روشنائی اش را در تکه تکه قطعات آهنگ پخش و پراکنده کرد. بتهوون پس از آن که به سر و صداهای لرزان میزانهای نخستین دقت کرد و فضای حاکم بر قطعهٔ اول را از نظر گذراند، نوشت:



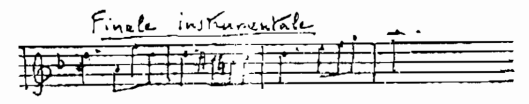
(نه! نگران نباید بود، این چکامه خاطرهٔ نومیدی ما را به همراه خواهد داشت!) اولین قطعهٔ سمفونی نهم در سال ۱۸۱۷، و در فضائی لبریز ار نومیدی شکل گرفته بود، ولی چکامهٔ شادی احساس تازهای را با خود داشت، بی تردید

نبوغ آسائی هم داشته باشند، فقط به بیان استاندارد اکتفا می کنند، امّا وقتی نابغه ای چون هندل ظهور می کند جوهر فکری اش را در قالبهای مناسب و آماده جای می دهد و ادعای مالکیت می کند.

وقتی او آلگروی غم انگیز سمفونی را می نوشت، هرگز به فکرش نمی رسید که این آهنگ را با چکامه شادی پایان خواهد داد، و ظاهراً در تابستان یا پائیز ۱۸۲۲ برای اولین بار به فکر جای دادن این چکامه در پایانهٔ سمفونی افتاد، ولی این فکر با تردید همراه بود. و تا ژوئن یا ژوئیه ۱۸۲۳ نتوانست تصمیم قاطع بگیرد، زیرا این سمفونی نغمه دلواپسی و در دبود، اسکرتسوی آن تن آدمی را به لرزه می انداخت، آداژیوی آن نرمش و لطافتی فزون از اندازه داشت، و حتی تا این اواخر بتهرون در نظر داشت با یک پایانهٔ پرشور و اضطراب انگیز همانند سوناتها و کوارتنهای این روزگار خود کار را به انتها برساند، تا وقتی که آخرین سوناتها و «مس» او به شکل نهایی ترسید به «چکامه شادی» رضا نداد.

در این کشمکش روحی بیش از هرچیز کار شگرف او در سونات اپوس ناتیر داشت، خود او بعد از پایان کار، به دوستش ریس نوشت که «این سونات را در حال آشفتگی نوشتم.» اولین قطعهٔ سمفونی نهم را نیز در همین حال، و در اعماق نومیدی روی کاغذ آورد.

سمفونی تهم و سونات اپوس ۱۰٦ دوقلو هستند. باهم به دنیا آمدهاند، نخستین طرحهای قطعهٔ اول سونات در سپتامبر یا نوامبر ۱۸۱۷ متولد شده اند، سمفونی نهم نیز همان موقع متولد شد، امّا آنقدر صبر کرد و شکیبائی نشان داد تا سرانجام تاج شادی را بر سر نهاد. سونات اپوس ۱۰۹ با شک و تردید روبه رو بود. از همان قدمهای اول می دانست که به کجا می رود و رهسپار چه سیل گاه نیرومند و چابکی است. به همین علت از همان اولین جست و خیزها تکلیفش روشن بود. با ضربهٔ شلاق اولین جمله به راه افتاد، امّا زیاد پیش نرفت، برای ادامه سیر و سفر منتظر شد تا بتهوون در مدلینگ مستقر شود و پای او با خاک کشتزار تماس پیدا کندا. ما در بررسی این سونات در فصل بعدی خواهیم دید که



۱ این موتیف را با یکی از کوارتتهای اپوس ۱۲۳ مقایسه کنید.

بتهوون بها آن که در موتیف بها تُندی آلگرو این سونات را به حرکت واداشته بود، تا هفدهم آوریل ۱۸۱۸ خود او مفهوم واقعی این اثر را نمی دانست!... و یک بار دیگر ضمیر پنهان هنرمند بر هوشمندی و ارادهٔ او پیشی گرفته بود. همین ضمیر پنهان و استعداد خداداد او را تا پایان ۱۸۱۸ قدم به قدم پیش می برد و تا هنگامی که سونات به پایان رسید اختیار او به دست همین نیرو بود، و می بینیم که با نوعی حیرت و سرگشتگی به آرشیدوک می نویسد: «پیش از این دو قطعه از این آهنگ را برای سالروز تولد آن والاحضرت نوشته بودم، و حالا دو قطعهٔ دیگر برآن افزوده ۱م، که قطعهٔ آخر به سبک فوگ تنظیم شده، و جمعاً سونات بزرگی شده است!»

با توجه به همین مطلب حدس من درست به نظر می آید، و معتقدم که در تنظیم سونات اپوس ۱۰٦ تمام نیروهای مرموز اعماق جان اودر نبردی حیرت انگیز درگیر بوده اند، و اراده و خرد او این نیروهای مرموز را مهار کرده، نظم و ترتیب داده است، و پس از پایان این نبرد سهمگین در ژانویه ۱۸۱۹، چنان قوت قلب و اعتماد به نفسی پیدا کرده که به جنگهای تن به تن دیگری رفته و توانسته است در دو نبرد برای فراهم آوردن «مس» و «سمفونی نهم» به پیروزی برسد.

زانویه ۱۸۱۹ تاریخ سرنوشتسازی است، ... تاریخ پایان سونات اپوس .... و آغاز «مس»...

O

این سونات پیشتاز و پیام آور «مس» است، خبر می دهد که «مس» به زودی از راه می رسد، در فصل بعد خواهیم دید که در آداژیوی سونات (در میزانهای ۱۱، ۱۱، ۲۲، ۲۳) اولین نقش ونگارهای دعای خیروبرکت دیده می شود، و در اپیزودی در رماژور، و در اواسط فوگای پایانی (از میزان ۲۵۰ به بعد) به «Dona Pacem » و « Gratias agimus » شباهت دارد.

در اینجا باز ضمیر پنهان بتهوون از ارادهٔ آشکار او پیشی می گیرد، و به به خوبی پیداست که اندیشهٔ نوشتن «مس» از ماهها پیش در ذهن او بوده و به همین علت در گوشه هائی از سونات اپوس ۱۰۲ اثر گذاشته است، کم کم این موضوع چنان در ذهن او می نشیند که موضوعهای دیگر را حذف می کند و دو

سمفونی مورد نظر او را کنار می زند. که از آن دو یکی سمفونی نهم بود، و دیگری سمفونی بی نامی که هرگز نوشته نشد و قرار بود آله لویای مسیحی را به افسانه های یونانی پیوند بزند و کانتیک کلیسائی را با هلهلهٔ جشن شراب خدایان درآمیزد. چندین هفته تلاش کردو نقشه های ابتدائی «مس» را کشید.میخواست به شتاب «مس» را بسازد و مراسم جشن و شادی آرشیدوک را با آن رنگین تر کند، اما در عمل چیز دیگری از آب درآمد، زیرا اولین قطعهٔ این «مس» چنان گسترشی پیدا کرد که بتهوون ناچار از شتاب زدگی چشم پوشید و طرح و سیعتری برای آن تهیه کرد.

البته بتهوون چندان در بند آن نبود که «مس» را به موقع به مراسم جشن های الموتز در حضور آرشیدوک رودلف برساندا. بازخوانی دفتر گفت و شنودهای او در ۱۸۱۹ نشان می دهد که چندگاهی در این فکر بود که «مس» را هرچه زودتر به پایان برساند ولی عمل او با این گفت وشنودها فرق داشت. به خصوص که از نوامبر ۱۸۱۹ به بعد دوستانش مدام از او می پرسیدند که «مس» چه وقت تمام خواهد شد؟ چه وقت چاپ خواهد شد؟ و حتی مخن از آن بود که در نوامبر انجمنی تشکیل خواهد شد و ترتیب اجرای «مس» و سونات جدید بتهوون را خواهد داد و خود بتهوون ارکستر را رهبری خواهد کرد. برنارد، و چرنی، دوستان بتهوون خود را برای هرنوع خدمتی آماده کرده بودند، و بتهوون در پاسخ به هیچکس نه نمی گفت، و گاهی که دوستان زیاد اصرار می کردند قول می داد که «مس» را برای اجرا در مراسم بعدی آماده خواهد اصرار می کردند قول می داد که «مس» را برای اجرا در مراسم بعدی آماده خواهد

حال باید دید که چرا «مس» اینقدر همه را چشم انتظار نگاه داشته بود، و چرا با آن که تکلیف «مس» تا مدتها روشن نبود همه از پایان کار و چاپ و اجرای آن صحبت می کردند؟ عده ای معتقدند در سال ۱۸۱۹ بخشهای Kyrie ،

۱ - مراسم در بیستم مارس ۱۸۲۰ برگزار می شد.

۲ - مس در مارس ۱۸۲۳، یعنی سه سال بعد از آن مراسم به اجرا درآمد، حال آن که بتهوون در نوامبر ۱۸۱۹ به ریس می نویسد که «مس تقریباً به پایان رسیده...»

و Gloria نوشته شده بود، ولی این حدس درست نیست، و کردوی Gloria تاسال ۲۸۱۰ روی کاغذنیام ده بود ۱۸۱۹ این حساب نامهٔ ۲۹ ژوئیه ۱۸۱۹ اوبه آرشیدوک بیشتر به وهم و خیال می ماند و شاید به منظور سرگرم کردن والاحضرت بوده است! این نامه چنین حکایت می کند که بتهوون در کارگاه آتش گدازی خود در کوره می دمد و «مس» را چون آهن تفته ای این رو و آن رو می کند و هنوز این آهن گداخته و بی شکل می نماید. خود این نامهٔ بتهوون نیز تا حدودی بی شکل و درهم برهم است و منقدان بر سر مطالب آن شمشیر بازیها کرده و هیاهوی بیار به راه انداخته اند. امّا برای من قضیه بسیار روشن است:

بتهرون در عین حال که اندیشه «مس» را در ذهن داشت برای بررسی نمونه های درخشان «مس» در گذشته مدتی به کتابخانهٔ آرشیدوک می رفت، و تا آنجا که من از جملات مبهم و گاهی بحث انگیز این نامه فهمیده ام، هدف اصلی او از این مطالب آن بوده که از اسرار کار استادان گذشته باخبر شود، فوت وفن را بیشتر یاد بگیرد و قالب بهتری به کار ببرد. در این ایام از یک طرف زیر فشار بود که زودتر «مس» را به پایان برساند و از سوی دیگر می خواست در اعماق کار بیشتر وارد شود، و برای این منظور از مطالعه دست برنمی داشت، تا آن که سرانجام نوشت: «استادان قدیم آثار ارجمندی در این زمینه به بادگار گذاشته اند، اقا به نظر من تنها هندل و یوهان سباستین باخ از نبوغ برخوردارند.»

و بدینگونه از استادان قدیم کلاسیک قدرشناسی می کند و تأیید می کند که هنر نو نیز باید حقوق و تکالیف خود را بداند، از تجربه گذشتگان پند بگیرد و در همین نامه می نویسد:

«... در دنیای هنر نباید درجا زد، باید جلورفت و تا دوردست پیش رفت، منظور و مطلب را تغییر داد، و قالب را دگرگون کرد و همه چیز را تحول بخشید. شاید ما هنرمندان امروزی، از نظر استحکام ساخت و قالب به قدیمها نرسیده باشیم، ولی توانسته ایم افق هنری را وسعت دهیم، ما از

۱ رونوشت گفت و شنودهای او نشان می دهد که بتهوون در ژانو یه و فوریه ۱۸۲۰ در حال نوشتن یا تصحیح «کردو» بوده است.

قدیمیها احساسات و عواطف لطیف تری داریم، از آنها پیچیده تریم و در بسیاری از خطوط و جهات دورتر از آنها به سیر و سفر رفته ایم و بیش از آنها به اعماق دست یافته ایم.»

این نامه از لحاظ شناخت قواعد زیباشناسی بتهوون اهمیت استشائی دارد، و در دنبال این مطالب جمله های مبهم و پریشانی به هم می بافد و از آرشیدوک، شاگرد والاگهرش، می خواهد که از او درگذرد و اینگونه داوری هایش را به باد سرزنش نگیرد! و نامه را با این جمله به زبان لا تین پایان می دهد:

«...et iterum venturus Judicare vivos— et mortuos...»

و این جمله می رساند که بتهوون به خود حق می داد درباره هنرمندان زنده یا مرده داوری کند، حتی اگر این داوری در نامه ای به آرشیدوک جای بگیرد، ولی در هر حال تردیدی نیست که در این موقع فکر او مشغول پاساژی از کردو بود. دفتر گفت و شنودهای او این نکته را ثابت می کند.

شیندار در یادداشتهایش می نویسد که در پایان اوت ۱۸۱۹ در مدلینگ به دیدار بتهوون می رود. به او خبر می دهند که دوستش دیشب تا صبح در اتاق در بسته با خودش آواز می خوانده و فریاد می کشیده و پا به زمین می کوفته و «فوگ کردو» را می ساخته است!... ناچار مدتی می نشیند و منتظر می ماند تا در باز می شود و بتهوون از اتاق بیرون می آید، به قول شیندلر «... چنان خسته و کوفته بود که عجیب می نمود. مثل کسی بود که به تنهائی با تمام ارتش های مجهز به کنتر پوآن نا دم مرگ جنگیده بود... و آنطور که فهمیدم از صبح روز قبل تا آن موقع یعنی چهار بعدازظهر چیزی نخورده بود.»

شیندلر می افزاید که در سال ۱۸۱۹ بتهوون، به هنگام ساختن «مس» «به غول خشمگینی می ماند که به طرف آسمان خیز برداشته باشد.» ... و ما وقتی گلوریا، و کردوی این نبرد حماسی را می شنویم باید غول های میکل آنژ را در نظر بیاوریم که می خواستند کوه ها را جابه جا کنند.

تایر و دیگر تاریخ نویسان به پیروی از او، به جای آن که از کوشش و تلاش او در این موقع پرده بردارند، به مطالب حاشیه ای پرداخته، از شلوغی اوضاع

خانه و دوروبر او حرف می زنند. برفرض که هنرمند از همه چیز شکایت می کرد و به همه کس لعنت می فرستاد و ناسزا می گفت، ولی این چیزها مانع از خلاقیت او نمی شد. در همین تابستان سال ۱۸۱۹، در همان روزهائی که با «کردو» مشغول بود، چند والس روستائی برای ارکستر دهکده ای نزدیک مدلینگ ساخت که برای هفت ساز نوشته شده بود. روحیهٔ اوعوض شده بود. شادی زیر پوستش دویده بود، وقتی به وین بازگشت دوستانش می گفتند که ده سال جوانتر شده، خود او می نویسد: «دوستان می گویند چند سال داری؟ به نظر ما که بیش از ۳۲ سال نشان نمی دهی . چه اتفاقی افتاده که اینطور جوان و سالم شده ای؟ در وین همچو چیزی کمتر سابقه دارد...» — و یادمان باشد که در آن موقع چهل ونه ساله بود ۱!

در این دوره از عمر چند نقاش از او تصویرهائی کشیده اند. کلوبر در سال ۱۸۱۸، شیمون و دافینگر در دسامبر ۱۸۱۹ و اشتیلر در اوایل سال ۱۸۱۰، به تصویرهایی از او ساخته اند که اکثر آنها از دستبرد ایام محفوظ مانده است به جرأت می توان گفت که هیچکدام از نقاشان تصویر واقعی مدل خود را نکشیده اند. شاید به این دلیل که بتهوون خود را به راحتی در اختیار نقاش نمی گذاشت. بی آرام بود، و گاهی در عین بیقراری آرام می شد و مثل یک تکه یخ در گوشه ای بی حرکت می ماند و نقاشان هیچکدام آن نبوغ و هوشمندی را نداشتند که آتش زیر پوست او را ببینند و به تصویر درآورند. با این وصف آنچه کشیده اند غنیمت است. این تصاویر نشان می دهد که بتهوون دوباره شوق و حرارت زندگی را یافته بود و کلوبر نقاش با یادداشتهای جالب خود اطلاعات حرارت زندگی را یافته بود و کلوبر نقاش با یادداشتهای جالب خود اطلاعات

۱- در پائیز ۱۸۱۹ در وین، دوستان بتهوون به شوخی می گفتند که یک زن بیوه دوستش دارد و می خواهد با او عروسی کند... شاید به این علت که زن سبکسری به نام خانم یانیچک در هنگام اجرای یکی از آثار او اِصرار داشت در کنارش بایستد و برای این موضوع سروصدا راه انداخته بود!

۲- اصل تصویری که کلوبر از بتهوون کشیده در لایبزیک و در اختیار خانوادهٔ پترز است.
 کلوبر چهرهٔ هنرمند را به یاری برادر راده اش در تابلوی بزرگی نقاشی کرده بود که متأسفانه از میان رفته است.

بیشتری به دست ما داده است.

بتهوون در تابستان ۱۸۱۸ در مُدلینگ به سر می برد، و اولین ماههای رستاخیزش را پشت سر می گذاشت. ما در تصویر کلوبر او را بسیار جدی، آرام و شکوهمند می بینیم. پنداری سونات اپوس ۱۰۲ در پشت پیشانی پهن و بلند او در جوشش است، از سال بحرانی ۱۸۱۷ سایه هائی در چهرهٔ او به جای مانده، و کم وبیش از این تصویر می توان فهمید که در این پنج شش سال بحران بر او چه گذشته است، با مقایسهٔ این نقش با قیافهٔ پر از تردید و اضطراب او در تصویر مالر، درسالهای ۱۸۱۹ و ۱۸۱۹ و ۱۸۱۹ و ۱۸۱۹ و ۱۸۱۹ و ۱۸۱۱ و از تردید و اضطراب او در تصویر مالر، درست کرده بودند از تحولات روحی او باخیرمی شویم اقاعیب کارد راینجاست که درست کرده بودند از تحولات روحی او باخیرمی شویم اقاعیب کارد راینجاست که دانشگاه خیلی با وقار با یقه و کراوات در آورده است . با این وصف آرامش و وقار بتهوون در این تصویر در آدمی اثر می گذارد، مایهٔ غم در نگاه او موج می زند و چهرهٔ مردی متفکر و مصمم و با اراده را دارد.

مداد کلوبر در این تصویر هم آهنگی چهرهٔ او را حفظ کرده، امّا در یادداشتهایش چیزهای دیگری می نویسد: «...چشمهایش آبی خاکستری و بینهایت زنده، و موهایش آشفته است، نگرانی و پریشانی در هر ذره از اعضای صورتش دیده می شود، بیقراری از تمام حرکاتش پیداست. نمی تواند در یک جا بند شود.» ... کلوبر حالات مختلف او را وصف می کند، از لحظاتی می گوید که برادرزاده اش پیانو می زند و او گوش می دهد ، از گردشها و سیروسیاحتهای هنرمند در مزارع اطراف و الهام گرفتن و یادداشت نوشتنش مطالبی می نویسد ... و این نکته را

۱- کلوبر می نوید که «پیانو چهار پنج قدم با او فاصله داشت و بتهوون به برادر زاده اش که پیانو می زد گوش می داد و اشتباهاتش را گوشزد می کرد.» با این حاب می توانسته طنین و آوای سونات آپوس ۱۰۲ را بشنود. و حتی برای کلوبر شرح داده که «گاهی به اپرا می رود و در ردیفهای بالا می نشیند تا بهتر بشنود.» و همین مطلب می رساند که در این هنگام هنوز به ناشنوائی مطلق نرسیده است.

۲ کلوبر می نوید که «بتهرون دفترچه و مدادی دردست داشت و با هم قدم می زدیم.

می نویسد که بتهوون بعد از تمام شدن تصویر، به آن خیره شده و گفته بود که موهایش را، همانطور که هست کشیده، در حالیکه دیگران خیلی صاف و مرتب نشانش می دهند!!

دو نکته در یادداشتهای کلوبر قابل دقت است. یکی اینکه کلوبر می گوید: «رنگ رخسارهٔ بتهوون خوب و درخشان است.» و این می رساند که قوای او تجدید شده، و در این تابستان که اپوس ۱۰۱ را می آفرید از سلامت برخوردار بوده است... و نکتهٔ دیگر آن که، می نویسد: «نگاهش بیشتر غمگین بود و غالباً آنطور که در تصویر نشان داده ام به بالا می نگریست...» امّا کلوبر خودستائی می کند. در تصویری که از بتهوون کشیده، نتوانسته او را درست بنمایاند و حالات واقعی او را نشان بدهد.

شیمون از او فراتر رفته است. این نقاش بی تکلف و بی پروا و کمی خشن بود و بتهوون بیشتر به او روی خوش نشان می داد !! هنرمند نابغه حاضر نبود جلوی او ژست بگیرد و هر جور که میل اوست بی حرکت بنشیند، به خصوص که در آن موقع می سولمنیس را می ساخت "شیمون ناچار تصویر او را در حال کار

گاهی در حالیکه وانمود می کرد چیزی را می شنود، توقف می کرد، به آسمان چشم می دوخت و چیزهائی می نوشت... و هنگامی که از سرازیری پائین می رفت، کلاه خاکستری رنگش را برمی داشت و زیر بغل می گذاشت و زیر درخت کاجی می نشست و باز به آسمان چشم می دوخت...».

۱- کلوبر می نوید: «بتهوون می گفت بقیه نقاشها موهای مرا خیلی صاف و مرتب نشان می دهند، درست مثل کسی که ساعتها پای آینه نشسته، موهایش را مرتب کرده تا برود و در مهمانی دربار شرکت کند.»... در تصویری که کلوبر از بتهوون کشیده، یک فراک آبی با دکمه های زرد رنگ پوشیده و دستمال گردن سفیدی به گردن دارد، و موهایش خاکستری است.

۲- شیندلر می نویسد: «خشونت و رفتار عجیب و بی ملاحظگی اش توجه بتهوون را جلب کرده بود. این نقاش جوان بی سلام می آمد و بی خداحافظی می رفت... و بتهوون آنقدر از او خوشش آمده بود که به خوردن قهوه دعوتش می کرد.»

۳ بتهوون حاضر نبود جلوی نقاش ژست بگیرد، چون در این روزها مشغول ساختن \_\_\_\_

نقاشی می کرد.

تصویری که شیمون از بتهوون کشیده مهر تأیید دوستان او و به خصوص شیندلر را دارد. این تصویر بعدها بازسازی شد و در سال ۱۸۶۵ روی جلد کتاب شرح حال بتهوون جای گرفت. شیمون محکمی عضلات چانه و صورت او را خوب مجسم کرده بود ، و برای تهیهٔ این تصویر مدتها حرکات و کارهای بتهوون را زیر نظر گرفته بود، وقتی هنرمند قهوه می خورد، وقتی پشت پیانو می نشست، وقتی قیانه اش عبوس می شد و در خود فرو می رفت، شیمون در حالات او دقیق می شد. نگاه پرمعنی بتهوون در این تصویر، به گفتهٔ شیندلر، از مشخصات برجستهٔ او در این دوره از عمر بود. شیمون هرچند بتهوون را در بسیاری از حالات بدیده بود، اتمامئل اینکه شیندلرآن فرصت رانداشت که اورادرحالی ببیند که از زمین جدا می شود و از اطرافیانش فاصله می گیرد و فراتر می رود و همه چیز را از در یچهٔ جدا می شود و در نظر آورد. در ولی شیمون در چنین سطحی نبود که چنین حالاتی را بفهمد و در نظر آورد. در عظمت لازم را ندارد.

ژزف اشتیلر صورتگر نیز تصویر او را به هنگام نوشتن «مس» کشیده است. در همان موقع که بتهوون کردوی «مس» را می ساخت، اشتیلر، دو سه بار موفق شد وادارش کند که بنشیند و ژستهای لازم را بگیرد. که از موارد بسیار نادر است ۲. امّا او برعکس شیمون نتوانسته چانه، یا قسمت دیگری از چهرهٔ او را

مس سولمنیس بود می گفت که نمی تواند وقتش را به چیز دیگری بسپارد.

۱- شیندلر می نویسد: «در این تصویر لبها به خوبی روی هم افتاده، چانه بسیار عضلانی است، حال آن که تصویرهای دیگر از این نظر با واقعیت نزدیک نشده اند.

۲— در دفتر گفت و شنودهای ژانویه و فوریه ۱۸۲۰ می خوانیم که شیلر از بتهوون خواهش می کند که لحظه ای همانطور که قلم دردست دارد بی حرکت بماند... و بعد از چند لحظه از او می خواهد که به علامت او توجه کند و چند لحظه به همان ترتیب بنشیند... و بتهوون هم این کار را می کند و این تصویر به یادگار می ماند.

طوری برجسته بنمایاند که از ویژگیهای آن هنرمند باشد. و بر روی هم از او تصویری ساخته خیال انگیز و نجیب و متفکر و نبوغ آسا. هیچ چیز تازه ای در این نقش نیست که آدمی را به فکر وادارد و آنچه انتظار آیندگان را برآورد در این تصویر دیده نمی شود. با ایتوصف آیندگان همین تصویر را انتخاب کردند. و به اشتیلر افتخاری بزرگ بخشیدند. تصویر او هر چند چندان برجسته و مطلوب نیست، ولی گراوور بتهوون که اینک در دنیا شهرت دارد از روی آن بازسازی شده است.

در آخرین سخن باید گفت که بدبختانه هیچکدام از نقاشان در این دوره از عمر او و نه در دورهٔ بعدی اش نتوانسته اند تصویر جانداری از بتهوون بیافرینند آ. شاید به این علت که او همیشه در جنب وجوش بود. و حالات او مدام تغییر می کرد، ومگر می توان این همه تغییر را در چهرهٔ ثابت نشان داد؟ ویلهلم کریستیان مولر می نویسد: «دهان قشنگی دارد و چشمانش زیبا و گویاست، و هرکدام شتاب زده اند که احساسات و افکار او را که مدام در تغییرند زودتر نشان بدهند، و ما احساس مهر و نوازش و توحش و خشم و بهانه جوئی و وحشت را بی وقفه و گاهی بی فاصله در حرکات دهان و در اعماق نگاه او می بینیم.»

شیندلر از بازی شگفت انگیز نگاه بتهوون چیزها می نویسد و می گوید که: «گاهی توفان در نگاه او جریان پیدا می کند، گاهی خودخواهی و وحشی گری را در آن می بینید و لحظه ای بعد مهرآمیزترین احساسات بشری را در اعماق آن حس می کنید.»

۱— این تنها تصویری است که در هنگام نوشتن «مس» از او ساخته اند، و گویا بر نتانو نقاش اهل فرانکفورت مشوق اشتیلر در این کار بوده است... شیندلر از این تصویر ایراد می گیرد و می گوید که بتهوون را با سر فروافتاده، و نه افراشته نشان می دهد. حال آن که هنرمند عادت داشت سرش را بسوی بالا نگاه دارد و حتی به هنگام پریشانی این عادت را دردست نمی داد.

۷ به نظر من دو تصویر او، یکی کار پلازیوس هوفل در سال ۱۸۱۶ و دیگری از والدمولر، ۱۸۲۳ اندکی از بقیه بهتر است!

شیندلر از تضاد همیشگی خطوط چهرهٔ او با یکدیگر صحبت می کند. دهان پرملاحت، بینی کوتاه و چهارگوش و پیشانی پهن و بلند و استخوان بندی غول آسای اندام و نگاه زیبا و پرجوش او شاید با یکدیگر هم آهنگ نباشند، امّا بهتر آن که از تنالیته های گوناگون چهرهٔ او چیزی نگوئیم زیرا ما به وحدت و یکپارچگی آهنگهای او نیاز داریم! هیچکس نتوانسته پیچیدگی هارمونی موسیقی بتهوون را به خوبی نشان بدهد، و چاره جز این نیست که ما آثار این دوره از عمر او را دقیقتر بررسی کنیم زیرا از نظر غنای عناصر و تنوع شگفت انگیز است. و هیچکدام از تصویرهائی که از او کشیده اند به پای تصویری نمی رسد که خود او در این «مس» از خود و خدای خود کشیده است. تصویری از هر جهت کامل و بی نقص.



## فصل هفتم

و تو ای سرنوشت! نیرویت را نشانم بده! که ما صاحب اختیار خود نیستیم. و هرچه باید بشود می شود! از بادداشتهای او در سال ۱۸۱٦

## سونات بزرگ اپوس ۱۰۶

پیش از ورود در محراب «مسسولمنیس» اباید از راهرو سونات بزرگ اپوس ۱۰۶ بگذریم، که دهلیز ورودی آن است.

جای اپوس ۱۰۶ از نظر نمادی، در سرزمینی است که یک مرز آن «تسمکین» و مرز دیگرشکانن «Glaube und boffe» نام دارد و نخمه «امید» و سرودهای دلچسب مذهبی تابستان ۱۸۱۸ در گوشه و کنار این سرزمین قرار گرفته اند.

چنانکه گفتیم، بتهوون چندین طرح از قطعهٔ اول سونات را در نیمهٔ دوم ۱۸۱۷ نوشت که با «تمکین» و چند میزان از فوگ اپوس ۱۳۷ همزمان بود و دنبالهٔ طرحهای سونات در سال ۱۸۱۸، در دو دفترچه، قطع جیبی روی کاغذ آمد، که تا پایان کار راه درازی در پیش داشت.

بخش بزرگی از سونات در مُدلینگ، در بهار و تابستان ۱۸۱۸ نوشته شد،

#### 1. Missa Solemnis

و از عواملی که بتهوون را در این ایام بر سرشوق آورد پیانوی زیبای انگلیسی «برادوی» با شش اکتاو بود که سازنده آن از لندن هدیه کرده بود و در بهار ۱۸۱۸ به مُدلینگ رسید<sup>۱</sup>.

باور کردنش مشکل است، اما همچنانکه گفتیم بتهوون به هنگام نوشتن اولین قطعه، در نظر داشت آهنگی برای آواز با چهار صدا به افتخار آرشیدوک رودلفوبرای اجرا درجشنهای اوبسازد:



و در ابتدا نمی دانست که به چه کار بزرگی دست زده است، و تا مدتها خود را مشغول نوشتن قطعهٔ اول کرده بود، بی آن که بداند قطعات بعدی چه مسیری را طی خواهند کرد. و گفتیم که در ژانویهٔ ۱۸۱۹، در خانهای به آرشیدوک شرح داده بود که این قطعه با یک آداژیوئی شکوهمند و فوگ پایانی به هم متصل شده اند، و این قطعات به صورت اسرارآمیزی به ذهن او آمده اند، وگرنه هدف او از ساختن این آهنگ، چنانکه در آغاز بود، تهنیت گفتن به اوست!

این نامه نیز گواهی می دهد که ضمیر پنهان بتهوون، این بار هم مثل بسی اوقات، بر ذهن آگاه و بیدار او غلبه داشته است.

و باز باید از اوضاع روحی بتهوون در هنگام نوشتن این سونات بگویم. در

۱.۱ر ۱۸۰۳ تا آن هنگام، بتهوون پیانوی پارسی ارهارد را دراختیار داشت که آن هم هدیدای ار طرف کارخانه بود، و کم کم مستعمل شده بود (این بیانوی پاریسی در موزه ای در لینتر به یادگاری نگهداری می شود) پیانوی انگلیسی را در وین به بتهوون تحویل دادند و هنرمند، به مُدلینگ و هرجای دیگر که می رفت آن را همراه می برد و تا پایال عمر با آن مأنوس بود. (این بیانو در موزهٔ ملی بودا پست نگهداری می شود.)

فصل گذشته، از این ماجرابسیارگفته ام و عذرم را بپذیرید که ناچارم همان مطلب را بی بگیرم؛ زیرا در بررسی این سونات، ناگزیریم از کیفیات روحی او بیشتر خبر داشته باشیم تا مراحل گوناگون این آهنگ را بیشتر بشناسیم.

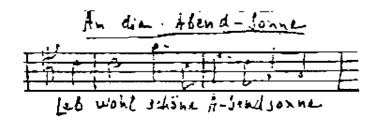
بتهوون بعد ازاتمام این اثر، در روز ۱۹ آوریل ۱۸۱۹ نوشت: «آن را در حال اضطراب ساخته ام»، که قطعاً منظورش آغازو مرحلهٔ اول آفرینش این سونات است که ازاکتبر۱۸۱۷دامه داشت. امّادراین بهاره تم «امید» رابه نام آرشیدوک تنظیم کرد که نخستین نور امید بود و مژده بخش بهبود حال او... بعد از مستقر شدن در مدلینگ، از ۱۸ مه ۱۸۱۸، وضع جسمی و روحی او بهتر شد، امّا درگیری و زد و خورد با خدمتکاران و دسیسه چینی پنهانی خدمتکاران و «ملکه شب» از در از هرآگین می کرد.

در حاشیهٔ طرح نهائی قطعهٔ دوم نوشته بود:

«خانه آنقدر کوچک است که فقط جای یک نفر را دارد، امّا در اینجا، در برول، زیبائی خداوندی آرزو و اشتیاق را برمی انگیزد و شب و روز میل به رهائی از خانهٔ تنگ و فرارفتن به وسعت آفرینش در من پیدا می شود.»

و کمی بعد، در لابلای آخرین قطهٔ سونات، طرح یک لید را در حال گردش و قدم زدن در تابستان ۱۸۱۸ می نویسد.





١ ــ بتهوون بيوهٔ برادرش را به طنز «ملكهٔ شب» مي ناميد.



در این روزهای شاد، طرحی برای یک قطعهٔ زیبا با اجرای سازهای شستی دار در «سی بمل ماژور» آماده کرد و آداژیوی مذهبی گونه برای یک سمفونی ساخت، و الهامات روحانی دیگری را به صورت اپیزودی در «ر»ماژور در میان سیلاب آلگروی فوگ جای داد که همه از حالات روحی او در نیمهٔ دوم ۱۸۱۸ و گرایش او به سوی عالم بالا گواهی می دادند.

در این تابستان و پاییز از سلامت برخوردار بود و قدرت هنری اش روبه کمال می رفت، حتی وضع شنوایی او بهتر شده بود<sup>۱</sup>، امّا در ماه دشامبر دوباره تا مدتی شادی اش را از دست داد، زیرا با بیوهٔ برادر و کشیشی که از او حمایت می کرد در دادگستری کشمکش داشت و در جریان دادرسی جور و عذاب بسیار کشید.

و خوشبختانه سونات به پایان رسیده بود و کاری جز آن نمانده بود که بازخوانی اش کند و چیزهایی برآن بیفزاید. و در این بازخوانی دو میزان برآغاز آن افزود که از عجایب کارهای اوست.

سونات در سپتامبر ۱۸۱۹ به همت آرتاریای ناشر در وین چاپ شد، و چند روز بعد در ۲۱ سپتامبر کانُن «Glaube und boffe» را که به نام سلزینگرکرده بود، به چاپ رسید، و این آهنگ سونات بزرگ اپوس ۱۰۲ را در سراسر جهان اسکورت می کرد.

ø

۱ - دوستانش می گفتند که این روزها از همیشه سالم ترش می دیدند، و همهٔ آنهای که او را می شناختند، معتقد بودند که سلامت خود را بازیافته است. یوزف شریفوگل شاعر می گفت که «مدتی بیمار بود و نمی توانست به تئاتر برود ولی حالا زیاد می رود.

آثار بزرگ بتهوون بیشتر به صورت مباحثه و نزاع با خویشتن است. ینداری حزقیال نبی در سیکستین با خود گفتگو می کند. و این ویژگی را به خصوص در اولین قطعهٔ سوناتها یا سمفونیهای او می توان یافت. شیندلرا در شرح حال او، جنگ تن به تن دو اصل و دو عنصر اصلی را توضیح می دهد. این هنرمند در حقیقت سرشتی با چندین بعد داشت، و به همین سبب بسیاری از منقدان و دوستدارانش را گیج و گمراه می کرد، و خود او نیز این مطلب را نمی دانست. نوسانات اندیشهٔ او در آخرین کوارتنهای او آشکارتر است که عنصری رنگ می بازد و عنصری پررنگتر می شود، احساسات و غرایز گوناگون و ناهمگون درسطح وسیعی پخش و براکنده می شوند و ما در میان رشته های ناهمگون، خشم، خدادوستی، ظنز، خشونت، لطافت، مهر، تندخوئی، حماسه، حزن، شرم، سرکشی، خشتودی و نومیدی را به چشم می بینیم که به شتاب و مهارت جایگزین یکدیگر می شوند. این انسان وحشی و سرکش و بی آرام و در عین حال یای بند اخلاق ابعاد زیادی داشت، و کسی که فقط یک بعد از سرشت و اخلاق او را می بیند از حقیقت دور می شود و غالباً به افراط یا تفریط دربارهٔ او قضاوت می کند. و بیشتر کسانی که نسبتهائی به او می دهند دچار همین ساده نگریها شده اند.

بتهوون وقتی قلم به دست می گرفت، در تنگنای یک بعد نمی ماند و چیزهائی می نوشت که پیش بینی اش دشوار بود. و کار او برمبنای همین دوگونگی طبیعت مردانه و زنانه خلاصه می شود. و همین گفتگوی دراماتیک میان دو عنصر به بیشتر آثار او جان می بخشد و به تضاد درونی او پاسخ می دهد، که تضاد دو طبیعت سرکش و آرام، و تضاد میان عقل و عشق از عناصر اصلی هنر و هستی بتهوون است، و به همین علت، او با همهٔ ابعادش، حکم

۱ – شیندلردر شرح حال از بتهوون می نوید: «در آثار او جنگ و جدال بین دو عنصر، یکی با حالاتی مردانه و دیگری ژنانه به چشم می خورد، که یکی می خواهد و اصرار می ورزد و دیگری در برابر خواست او مقاومت می کند.

قهرمان و نمایندهٔ دورهای از مراحل تاریخی حیات انسانی را دارد، که هر چند دوران او مثل همهٔ دورانهای تاریخ بشری سپری شده و به صورت «گذشته» درآمده، امّا همه چیز آن دوران در وجود او زنده و جاودانی مانده است، تا آنجا که تمام نژادها و طبقات، هنوز آن دوران را در وجود او می بینند و می یابند و همهٔ کسانی که او را دوست دارند یک خانوادهٔ جهانی تشکیل داده اند.

در آثار بتهوون، دوگونگی و تضاد گاهی آشکار و گاهی پنهان، گاهی در جنگی بیرحمانه و گاهی در بحثی آرام با یکدیگر درگیر می شوند.

در همین سونات اپوس ۱۰۹ نیز در اولین قدم با این صف آرائی و درگیری رویه رو می شویم، که زیبا و درحد کمال است. از این دو نیرو یکی تند و سرکش است و می داند که پیروز می شود.



و طرف مقابل او جانی اضطراب آلود و طبعی ظریف دارد، که به دنبال حریف می دود و او را نگاه می دارد، باز این کار را تکرار می کند؛ گوثی در عین حسرت و افسوس، حالت اعتراض آمیزی دارد ۱.



۱ — از آغاز می توان این دو نیرو را تشخیص داد؛ یکی بالا می رود (در دو نت اول) و دیگری بازگسترده می شود. یکی به جستن و پریدن می پردازد: دیگری پیروزی خود را تثبیت می کند این دو عامل متضاد که بطور مجزّا احساس می شوند به دنبال یکدیگر آمده اند.

این نیروی ظریف تر مقاوم و پیگیر نیست، و پس از لحظه ای به قول و قرار تسلیم می شود و به راه خود می رود،



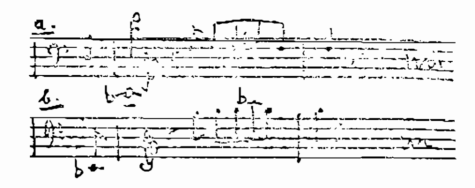
تا بار دیگر در کجا درگیر شوند.

امّا این رودرروئی زیبا و غرورآمیز، بتهوون را چندان راضی نمی کند، و هیچوقت با اولین طرحها به «بهترین» نمی رسید. شانس و اقبال موتسارت را نداشت که از همان اول «بهترین» را پیدا می کرد. «بهترین» بتهوون به آسانی گیر نمی افتاد، در اعماق زمینهای ناهموار و سنگلاخ پنهان می شد و او به هزار زحمت آن را از اعماق بیرون می کشید و تازه برای آن که «بهترین» شکل را به آن مادهٔ خام بدهد، شب و روز فکر می کرد و رنج می برد.

در اولین طرحهای قطعهٔ اول، آن جرقهٔ روشنی که در انتظارش بود از زیر ضربهٔ تبر او بیرون نمی پرد، و آن مهمیزی که باید بر کپل اسب نواخته شود تا جانور را از جا بکند هنوز در دست او دیده نمی شود. امّا ناگهان با یک جهش به دهم، مانع از سر راه برداشته می شود.



## و مهميز بر كپل اسب كوفته مي شود.



و مهمیز را چندبار به شتاب فرامی برد و محکم تر فرود می آورد، بی آن که بگذارد جهش از اکتا و بالا تر برود:

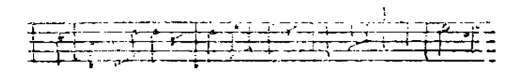


و برای آن که از پرچین به آن سو بپرد، جهش و سرعت بیشتری به مرکب می دهد.



امًا عنصر اصلی دوم، که ظریفتر است، در این طرحها با خطوط آشفته ای

تصویر می شود، که حسرت و افسوس و اعتراض را به یکسو نهاده، کمی مصمم تر جلوه می کند.



دو عنصر اصلی در اولین چشماندان، تفاوت چندانی با یکدیگر ندارند، امّا ذره ذره هرکدام شکل می گیرند و یکی با قدرت و قاطعیت، و دیگری با ضعف و تشویش خود را نمایش می دهد، و این دوگونگی و تضاد اصولی به هنگام عمل و به دلخواه، برجسته تر می شود و کم کم بقیهٔ مسائل را محو و کم رنگ جلوه می دهد. شیندلر و بتهوون در گفت و شنودشان به همین نتیجه رسیده اند، و بتهوون بعضی از مطالب را که در هنگام نوشتن سونات برای او روشن نبوده است، در این مباحثات با شیندلر در میان می گذارد.

از این زاویه می توان دید که دو عنصر اصلی با هم درگیر می شوند. در کشمکش تند و خشن، عنصر دوم زیر ضربه های رقیب به ناله درمی آید، ضربه ها تکرار می شود، عنصر ظریف تر سکوت می کند، و عنصر قوی تر با غرور بر پیروزی خود یا می فشارد (میزان ۲۲).

وسپس با مدولاسیون از سی بمل به سل، کمی شتاب زده، فضا را تغییر می دهد، که معمولاً با این تمهید ایدهٔ دوم وارد صحنه می شود و محیط را با مهر و نوازش می آلاید. عنصر مردانهٔ میزانهای نخستین که هنوز کم وبیش حرفهائی دارد، در میزانهای ۱۸ و ۱۹ و ۵۲ و ۵۳ با الیاف به هم تابیده پوشیده می شود و ظاهراً در آن فکر است که فعلاً جا را خالی کند و با «کمی تأخیر» کارش را از سر گیرد، و احساس می شود که در این فضا دستهای بسته میل گشوده شدن و زنجیر گستن دارند. امّا چیزی نمی گذرد که الیاف به هم تابیده از هم باز می شوند و نوا چنان دل انگیز و پراحساس بر دل می نشیند که پنداری «اُمفال

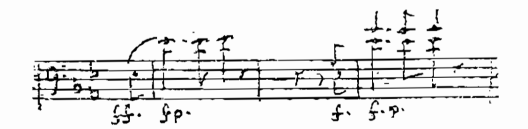
۱ – شیندلر بابتهرون در تجزیه و تحلیل آثار او بحثهائی داشته، که آنها را منتشر کرده است.

ملکه لیدی» به دلربائی و مهرزیبائی اش را دو چندان می کند (از میزان ۱۰۱ به بعد).

و بتهوون که در اینجا به پایان قسمت اول پرده می رسد، خود را به da capo ، بازگشت به آغاز تسلیم می کند، و معلوم نیست به چه عذر و بهانه ای ایدهٔ دوم را به جای خود می گذارد و نبرد آغازین را از سر می گیرد، و چرا در سرزمین دوم میل پیشروی ندارد؟

و در این بازی، آهنگ را بسط و توسعه می دهد و برای این کار شیوهٔ فوگ را انتخاب می کند، که دربارهٔ کاربرد مرسوم این فرم، در آخرین کارهای بتهوون بحث خواهیم کرد. و در نهایت، باید گفت که با این قلب بهتر می تواند هم آهنگی لازم را پدید آورد و کشمکشهای سماجت آمیز طبیعت خود را عرضه کند. و در این قسمت، اندیشهٔ اصلی را تکرار می کند و اساس کار را بر اندیشه می گذارد، و مانند میکل آنژ به بحث و گفتگو با خویشتن می پردازد. و راستی موضوع سخن او چیست؟

در اینجا نقطه حرکت، باز همان دونت در اولین پرش است. این دو نت طنین مردانه و پرهیاهوئی دارند که دوبار مثل یک فانفار تکرار می شود (میزانهای ۱۳۶ تا ۱۳۷).



این پرش اکتاو با پرش چهارم از سرگرفته می شود، و در این مسیر لجوجانه راه می پیماید، گامها محکمتر و پرجوشتر می شود، و در حال جدال و کشمکش به طرف تنالیته های روشن تر پیش می رود (از می بمل به سل و «ر») و «سی»). در این جنب و جوش، عنصر کوشا و پرخروش که پرشهای تند و خشن تری دارد، با پرش اکتاوها هم آهنگ می شود و قوت می گیرد، و دوباره از میزان ۲۰۲ به بعد،

لحن پرشور و پراحساس برفضا حاکم می شود و نوازش و مهر عاشقانه با حرکتی ملایم همه چیز را دربر می گیرد و با حرکت ملودیک نرمی پایان می پذیرد، و حرکت آرام شاخه گلی را بر امواج آب به یاد می آورد.



امّا ذره ذره این آوای نرم و ملایم کنار می رود و جای خود را به جست وخیزهای تند و پرجوش می سپارد (در میزان ۲۱۵ به بعد)، و گروهی نفس زنان و حریص پیش می تازند تا وقتی که سونات، در میزان ۲۲۸ با آغاز «راکسپوزیسیون» تجدیدمطلع می کند. ایده نخستین دو باره با آوانی بم وسنگین پیش می آید و پا می فشارد و برصحنه چیره می شود. عنصر ضعیف، شکوه کنان تنالیتهٔ مؤثر سی بمل را به خود می گیرد و همهٔ حرکات آغازین تکرار می شود. امّا این بار همه چیز وسعتی بیشتر، و هارمونی فشرده تر و هیجان انگیزی دارد و رنگین تر است همه چیز وسعتی بیشتر، و پس از آن تنالیتهٔ سی بمل باز می گردد و ایدهٔ نخستین خود را سست می کند و راه می دهد که ایدهٔ دوم با چشمهای گسترده وارد شود. و این ایستر می شود.



از میزان ۳۲۲ به بعد، مقاومتها درهم شکسته می شود، اراده پایداری وسوسه ها را از خود دور می کند، و از میزانهای ۳۵۱ و ۳۵۲ قضایا به گذشته باز

می گردد، عقل به جای آن که دوباره در پیچوخم فوگ قدم بگذارد، به یک لفاظی دراماتیک متوسل می شود، صداها روبه اوج می روند، اسکرتو به پایکوبی و شوخی می پردازد، و یک تجربه آوا در سی بمل، دومین ایدهٔ سونات را آهنگین می کند.



و به این ترتیب، ایدهٔ دوم از پافشاری دست برمی دارد، اطاعت می کند و تسلیم می شود و تعادل به وجود می آید، و ایدهٔ اول همه چیز را تصاحب می کند، و از آوای بسیار قوی تا بسیار ضعیف، از میزان ۳۸۰ به بعد، به فراز و فرود می رود،



و عنصر شکست خورده به صدای ضعیف، پیروزی او را تأیید می کند. امّا فاتح با مشت کوبنده برجای می ایستد و مغلوب را به خشم می نگود و پا بر زمین می کوبد و به صدای خشن حرفش را تکرار می کند.



و این دوگونگی روانی با تحلیل و تجزیهٔ نکنیکی این قطعه سازگاری پیدا نمی کندا. و اگر ما به زندگی درونی بتهوون راه نیابیم، گفت و شنودهای او با شیندلر برای ما نامفهوم می ماند. امّا اگر فراز و نشیبهای روح او را مطالعه کنیم و آداریوی ظریف این سونات را خوب بشناسیم، به نتیجهٔ بهتری خواهیم رسید، که به هرحال با هنرمندی سروکار داریم که وسعت و غنای روح او بی مانند است، و نمی توان همه چیز را در جدال دو عنصر اصلی و دو نوع احساس و دو نوع طرز تفکر خلاصهٔ کرد.

آنچه در اولین قطعهٔ سونات جذابیت بیشتری دارد، غنای سمفونیک آن است، این سونات در عین حال که از نظر قرم وسعت و تنوع بسیار دارد، ابعاد عجیب و غیرعادی اش با سمفونیهای بزرگ بیش از سونات شباهت دارد آ. از لحاظ وسعت و گوناگونی اندیشه نیز با سمفونی نزدیکتر است. از ابتدا تا انتهای سونات، نیروهای درگیر به نوعی به هیجان می آیند و در یک بسیج همگانی، همه می خواهند جوشش شیرهٔ حیات را زمزمه کنان به رگهای بتهوون باز گردانند. و همه چیز به یاد ما می آورند که بتهوون در آن تابستان در حاشیهٔ کشتزارها یا روی تبه های مُدلینگ در گشت و گذار بود و نیروی بازیافته اش را با طبیعت خود و صدای خود سازگار می کرد. در نغمه های رنسانس انواع عواطف به هم بافته

۱-تفسیر ما با تقسیم بندی و خرده بینی های ونان دندی Vincent d'Indیدر کتاب «دوره آهنگازی» (جلد دوم) نزدیک است، که تقسیم بندیهای او بسیار دقیق ولی مکانیکی است. او «ریتم روانی بتهوون را در مکانیسم مغزی او جستجومی کند، امّا از جوششی که در زیر این قالب هنری جریان دارد حرفی نمی زند، و اینگونه تحلیلها و تجزیه ها هر چند استادانه باشد، در صورتی که زندگی درونی هنرمند به حساب نیاید، ناقص می ماند.

۷- «آپاسبوناتا» ۲۵٦ میزان دارد که قسمت اول آن، ۷۷ میزان، بسط و گسترش آهنگ ۲۶، «راکسپوزیسیون» ۷۰ و کودای آن ۵۰ میزان دارد. اپوس ۲۰۱، ۲۰۱ میزان دارد، که ۱۲۵ میزان در قسمت اول، ۱۰۳ در بسط و گسترش آهنگ، ۱۲۳ در «راکسپوزیسیون» و ۵۸ در «کودا» به کار گرفته شده است.

می شدند؛ نیایش خداوند، یا دبودها، افسوسها، مهر و محبتها، هیجانات عاشقانه باهم یکی می شدندو به سیلابهای غرور و شادی فرو می ریختند. و این سونات تداوم جانبخش آن نغمه هاست. پرشهای تند و پرشور به شیوهٔ فوگ، با استفاده از «نقطهٔ توقف»ها و «ریتارداندو»ها و حالت آوازگونه جای مارشهای خشن را فوگوارهٔ شادمانه می گیرد و خیز برمی دارد و فرامی رود و به پیروزی می رسند و اندوه را به شادی می آمیزند و در یک تحریر دل انگیز قلب را در گهواره تاب می دهند و در میان سیلابهای تند دو لحظهٔ هیجان انگیز، آرامش و سبکباری را جای می دهند و «من» هنرمند دنیار ا فرا می گیرد، یا برعکس دنیا را در خود جای می دهد و به کمال دست می یابد.

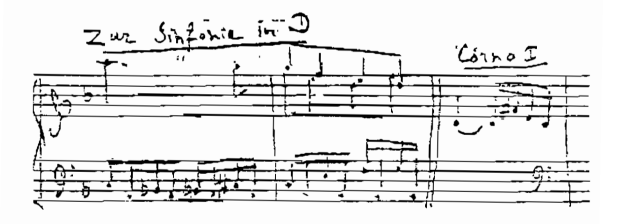
وچه مقدمه ای است برای یک سونات! بته وون از اول همچو قصدی نداشت، و در گیرودار کار به این مسیر کشیده شد. می پرسید از اول چنین ابعادی را برای سونات حساب کرده بود؟ بی تردید، نه! به یقین تصور ابتدایی او چیز دیگری بود، و هنگامی که اسکرتسوئی برای قطعهٔ اول ساخت، باز از آیندهٔ سونات خبردار نبود و نمی دانست کار به کجا خواهد کشید. هرقسمت را جداگانه می ساخت. بی آنکه بداند دست به چه کار بزرگی زده، و چه بنای عظیمی در حال ساخته شدن است. به شط بزرگ و سیلاب روح خلاق خود تسلیم شده بود؛ شط بزرگ موج برمی داشت و او را در زیر امواج پنهان می کرد. جوشش طبیعی اندرونش او را به چنین کار غول آسائی واداشته بود. می توانست قدمی بردارد و جلو این سیلاب را بگیرد، اما چنین نکرد، تسلیم امواج شد و جلو سیلاب را رها کرد و، همچنانکه درمس سولمنیس. Kyrie نیز باید معجزه ای به کار می برد تا و «آداژیو» و فینال را برقرار می کرد، در اینجا نیز باید معجزه ای به کار می برد تا قطعات سونات باهم متناسب شود.

Kyric باز می گویم که از اول هدف مشخصی نداشت، و هر قطعه از این سونات برای خود و جداگانه به وجود آمد. بتهوون با این قطعات ناپیوسته و

درخشان می توانست جشن آرشیدوک را رنگین تر کند.

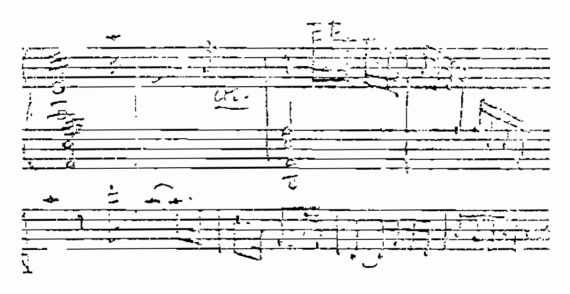
زیاد دلواپس نشویم. خیال نکنیم که گفتن حقایق چیزی را عوض می کند، حقیقت را بپذیریم که بتهوون از اول چنین قصدی نداشت، و اصول و قواعدی عمیق تر از خواست و ارادهٔ او این سونات را آفرید، حتی فرمهای گونا گون سونات خود را به او تحمیل کردند، و چیزهائی بودند که «باید» به وجود می آمدند، و تمام این فرمها با جوشش اسرارآمیز ضمیر پنهان او در ارتباط بودند. این سونات جمعاً تصویری از بتهوون به ما می دهد که بسیار طبیعی تر و کامل تر از آثار ارادی و عقل گرای اوست.

وقتی قطعهٔ اول را به پایان رساند، چنان شور و جذبه ای در او پیدا شد که به قطعهٔ اول سمفونی نهم ا پرداخت و دیگر نمی توانست یکساعت صبر کند، باید به کارهای تازه ای دست می زد و می نوشت:



۱. در دفتر طرحهای ۱۸۱۷ (احتمالاً از سپتامبر ۱۸۱۷ تا مه ۱۸۱۸) قطعهٔ اول سونات اپوس
 ۱۰۰ صفحات هشت تا هجده و دومین قطعه صفحات ۷۵ تا ۱۲۸ را پُر کرده و در لابلای این
 دو قطعه، طرحهائی برای قطعهٔ اول سمفونی نهم جای گرفته است.





و دراین حال با حرص و شتاب دامن لباس سمفونی را سخت چسیده بود، که مبادا از دستش در برود! و عجیب این که برای پرداختن به این سونات، چنانکه عادت اوست، به جای ورود از در بزرگ، از در پهلوئی وارد می شود، و پیش از همه میزانهای مربوط به بحث و گفتگوی تند و لجوجانه با خویشتن را می سازد، و بعد، در فضا صاعقه می آفریند، و با خطوط مضاعف سه لا چنگ فرود می آید. و سپس غرشی در فاصلهٔ پنجم شنیده می شود، پنداری رعد بعد از درخشیدن برق می ترکد، و دوباره شلاق می زند و درخششهای تند و کوتاه، بریده بریده با زیگراگ لامی — می لا به چشم می خورد.

و در این نقش می بینیم که روی خط حامل، همه چیز از بالا به پائین

سرازیر می شود، و این نقشهای روبه فرود، بازتاب و مکمل خطوط اصلی روبه فراز قطعهٔ اول ایوس ۲۰۲ به حساب می آید.

وبعدازتأ كيدواصراراين موتيف عمده باده بارتكرار ريتم ، درشنونده اثرمي گذارد.



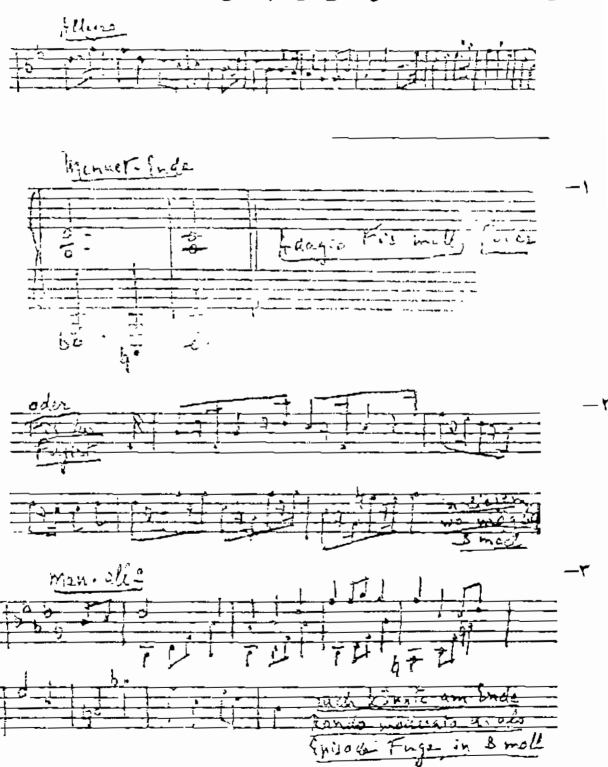
در این نکته تردید ندارم که بتهوون این طرح پرتحرک را در حال قدم زدن نوشته، و به همین سبب ریتم خاصی دارد؛ چنانکه قطعهٔ اول اپوس ۱۰۹ را در راه بیمائیهای تند و شتاب زدهٔ تابستانی اش در اطراف مدلینگ نوشته است.

و نکته دیگر این که بتهوون در این موقع دنبالهٔ کار سونات را قطع می کند تا به سمفونی نهم نظری بیندازد و چیزهائی در آن مایه بسازد؛ زیرا هنوز برای بسط و گسترش سونات آمادگی لازم را در خود نمی بیند، و خیال دارد آنچه را تا حال نوشته بازخوانی کند تا کم کم دنبالهٔ راه را بیابد، و حتی در آن لحظات، در تصورش نمی گنجید که قطعهٔ بعدی سوناتی که هنوز قطعهٔ اولش را تمام نکرده، به صورت «منونه» درآید،

و حقیقت چنین بود. — و باریک شدن در این مطلب ما را بیشتر روشن می کند که چگونه نیروهای پنهان روح او در کار و تلاش بودند، بی آنکه خود خبر داشته باشد. — و می بینیم که ایده، بی آنکه از نظر ملودی و هارمونی و ریتم شکل بگیرد، به صورت یک نقش یا رنگ گریزان جلوه گر می شود، تا به صورت یک آداژیو «فادیزمینور» درآید و دنبال «منوئه» بچسبد. یا به صورت یک «فوگاتو» در فادیز ماژور که او طرح می کند و این طرحهای رؤیاانگیز، که پیام آور حادثه ای بودند، زود در پس توده های ابر پنهان شدند، و دوباره رخ نمودند تا بتهوون را متوجه «منوئه» کنند، و برای پایان دادن «روندو» مدراتو، ایدهٔ یک «فوگ» را در ذهن او جای دادند. و او در مقابل این فرمها که از اعماق

روحش به او دیکته می شد انجام وظیفه می کرد و قدرشناس بود.

ابتدا طرح «اسکرتسو» را روی کاغذ آورد، و مثل همیشه اولین طرحها چندان درخشان نبود، مبتذل بود. با این وصف، مواد خامی بود که به درد او می خورد و به دست او شکل نهائی اش را پیدا می کرد.



بتهوون از این آزمونها دست برنمی دارد تا «بهتر» و «بهترین» را پیدا کند، و از آنچه در ذهن او نقش بسته، «بهترین»ها را بسازد.

در اولین نظر طرح ریزی تریو در کائن، با مدولاسیون زیبای پایانش به فکر او رسید.

| <br>  | ~ 7      | -47                |   |
|-------|----------|--------------------|---|
|       |          | 1                  |   |
|       | 1-       | 111                |   |
|       | <u>_</u> | \ \{\rangle r_i \} |   |
| 3 3 1 |          |                    | i |
|       | 7        |                    |   |



امّا هیچ نشانه ای از مقام مینور که به دنبال آن میآید در دست نبود، حال آن که آلگرو پیش از آن در سی بمل ماژور بود، که شاید یادآوری از «پاستورال» باشد.



ظاهراً یادآوری از «پاستورال» آن هم در چنین لحظاتی عجیب می نماید، امّا باید در نظر داشت که طرح جذاب و قوی اسکرتسوا را، بتهوون در یک دفتر جیبی اول با مداد نوشت، و بعد با مداد دیگری پررنگش کرد، و آن را در مه یا ژوئن ۱۸۱۸ به مُدلینگ برد، و در گوشهٔ همین طرح نوشت: «خانهٔ

کوچکی دارم که جای بیشتر از یک نفر را ندارد، امّا زیبائی خداگونه برول...»، و با این حاب باید گفت که این قطعه بازتاب روزهای شاد اوست و ایام بهبود حال در برول و بیدار شدن عواطف و آرزوهای عاشقانه.

و باید خط اصلی اسکرتسوی او را بشناسیم. برای این شناسائی باید خیالپردازیهای رمانتیک را از خودمان دور کنیم. آلفرد کورتو، از بزرگترین نوازندگان پیانو، برای جلوه دادن به هنرش، آهنگ را چنان اجرا می کند که ما درختان کاج را بر فراز گورها حس کنیم و رقص گورکنان را در فضای شوم



این طرح از امتیازاتی برخوردار است و به همین سبب بعضی از لحظات آن در روایت نهائی حفظ شده است.

گورستان ببینیم، و این هنرمند از تجسم چنین مناظری لذت می برد؛ حال آن که اینگونه چیزها با تصورات بتهوون فرسنگها فاصله دارد. بتهوون هرچه می گوید، حس می کند، و هرچه می نویسد تصویری از خود اوست، و خصوصیاتی که در آثارش می بینید از آن خود اوست و هر شاعر بزرگی جزاین کاری نمی کند که خود را شرح می دهد. تصویرهای دولا کروا در موسیقی هنرمندی چون برلیوز پرتوافکنی می کند، امّا در موسیقی بتهوون آنچه باز می تابد جزتصویر دیگری از خود او نیست.

در این «اسکرتسو» این نکته ها را پیدا می کنیم:

۱. تنالیته کلی در سی بمل ماژور، گاهی پرشور و گاهی خویشتندار است. آوا از ملایم به خیلی ملایم رفت و آمد دارد؛ جز در پایان که به سی بمل مینور گذاری دارد و در این قسمت، روی ملایمت آوا تأکید نشده است.

۲. دو آکورد بسیار قوی، در آغاز تکرار می شود که ونسان دندی آن را
 تجدید خاطرهٔ اولین موومان سونات می داند.

۳. در چند تکهٔ کوتاه از تنالیته ای به تنالیتهٔ دیگر گذاری دارد.

جابه جایی چند تنالیته و ذوق آزمائی، روح هوسباز هنرمند را نشان می دهد، که چرخ می زند، تنه می زند تا راهش را باز کند، از خودش چیزهائی می پرسد، به خودش جواب می دهد؛ مثل بانگی که در کوهستان می پیچد و پژواک آن باز می گردد. با طنین مردانه و خویشتندار «کُر Cor»، و کاربرد موتیف به شکل کانن، جزرومد آوا چهاربار پدیدار می شود؛ باراول به گونه ای گریزان از مینور به ماژور می رود؛ بار دوم دنبالهٔ آن به شکل کانن می آید واز همین راه، از مینور به ماژور می رود، و این دفعه مؤکد می شود؛ بار سوم در جهت عکس عمل می کند و از ماژور به مینور باز می آید و بار چهارم همان عمل تکرار می شود و در بازگشت به قهقرا صدا بسیار ملایم به گوش می آید.

این خود نوعی رفت و آمد موج است، که فرامی رود و فرود می آید؛ رفت و آمد سایه است در دل آفتاب، که پیش می رود و واپس می نشیند. پس از آن به تکهای تند و جاندار می رسیم که یورتمهٔ اسبی را به خاطر می آورد. گاهی شلاق می خورد، تند می کند و از فراز به فرود می آید. و چند مانع بر سر راه او پیش می آید. پرش اسب بریده بریده می شود. صدا در این قسمت، قوی و گاهی بسیار قوی است، و سبک آن، با تریوی سیلابی و روان پیشین در تضاد به نظر می رسد، و در دنبال کادانس در فا، بسیار تند مانند رگبار، می آید، و آلفرد کورتو به این نکته اشاره می کند که در این سونات از اینگونه رگبارها بسیار است.

ناگهان «ترمولو»یی در «سی بمل مینور» احساس می شود و بازگشت به آغاز، در «سی بمل مار ور»، انجام می شود، امّا حرکت، آن سرعت واطمینان آغازین را ندارد، کمی با تردید همراه است. تا آن که به وسیلهٔ «سی بکار»به خشونت قطع می شود و با آکوردهای پرشورسی بمل مار ور پرخاش کنان راه خود را درپیش می گیرد، امّا آشفتگیه اراه راسلمی کندومی کوشد که اندیشه راسرگردان کندو باسی می شوده باز می گردد، و آکوردهای خشم انگیز و پرشور و جاندار را در «سی» تکان فشرده باز می گردد، و آکوردهای خشم انگیز و پرشور و جاندار را در «سی» تکان می دهد. نخستین آکورد با اکتاومضاعف سی بمل، به شکل «چنگ»تکرار می شود. و باور و دچهارمیزان مرتعش، اندکی به سستی می گراید. امّاد و باره محکم بر سرپا می ایستد و بالطمینان می گوید: «راه همین است و باید رفت!» و دوباره در مسیر موومان اصلی می افتد و همهٔ نیرویش را به کار می گیرد، خسته می شود، و از این به بعد در چهار میزان، آوا از ملایم به بسیار ملایم واپس می رود و موومان ست می شود.

سراسر این قطعه سرشتی کاملاً گریزان و گذرا دارد، و اندیشه را به سایه بی خیالی می برد؛ پنداری درمیان دو قطعهٔ بسیار جدی، سایه و آفتاب به هم آمیخته اند، و این آزمونی است برای گویختن؛ به کار نقاش چیره دستی می ماند که قلم مو را به سرعت بر تابلو می کشد و نقش زیبائی می آفریند، و آنقدر این نقش به شتاب می آید و محومی شود که چشم حتی فرصت لذت بردن از آن را ندارد؛ و در انجا هنرمند می کوشد که زیر پوشش اسکرت و مشغولیات فکری را به فراموشی

بسپاردا. و... پس از آن آدار بوبا زیبائی و جلال خاصی خودنمائی می کندا.

گفتیم که در دفتر طرحها بیش از آن که ریتم و فرم «آداریو» مشخص شود، تنالیته های موومانهای سونات به این ترتیب است:

الف. سی بمل مار ور تنالیتهٔ اصلی است. سونات با آن آغاز می شود. در قطعهٔ اول حکومتش را حفظ می کند، و حتی در اطراف قلمرو امپراتوری اش به تاخت وتاز می پردازد، و هیچ نیروئی را همطراز و برابر نمی شناسد، و مهر پایان را در پای قطعه اول می کوبد.



۲. طرحهای نحسنین آداحیو بعد از کار اسکرانسو حندان رباد نیست. در دفترچه طرح ها باسکرتسو صفحات ۷۵ تا ۱۱۵ را دربر می گرد، و آداحو از صفحه ۱۱۲ خود را نشان می دهد، و پیداست که هنور بتهوون از آنجه در اعماق روح او می گذرد چند حر ندارد، که تا وقتی که گذستهٔ تند و جاندار آهنگ را در ۲/۶ بادداست می کند. آدازیو پشتر آدازیوبیتر



و کم کم چهرهٔ پرجاذبهٔ آداژیو بر او آشکار می شود و پی می برد که چه بنای عظیمی در دست ساختمان دارد. ب. در اسکرتسو باز سی بمل ماژور از سر گرفته می شود؛ گاهی در خویش می تند و گاهی موج می زند به سی بمل مینور پیش می تازد، و با یک انحنا از سی مینور می رود و به سی بمل ماژور باز می آید تا کار را به پایان رساند، امّا دچار تزلزل می شود.

پ. در آستانهٔ آداژیوتزلزل و هیجان در جایی که تنالیته یک نیم درجه از سی بملِ فینال اسکرتسو به لابکار که نخستین نت «آداژیو سوسته نوتو» است پایین می آید، احساس می شود.

ت. برای لارگو نزول دیگری به فاصلهٔ یک نیم پرده از فادیز آخرین نتِ آدار یوبوجود می آید و به فا «بکار» اولین نُتِ موومان بعدی می پیوندد.

ث. و سرانجام در آلگرو «ریزولوتو»، سی بمل ماژور، یعنی تنالیتهٔ اصلی قدرت را به دست میگیرد.

و هربار که نیم پرده فرود می آید، فرود در سرزمین درونی، و اعماق اندیشه را ارائه می کند.

نخسین طرحهای آدازیو کوتاه و تکهتکهاند؛ امّا من برخلاف نظر «نوتهبوم»، آنها را آشفته و پر هرج ومرج نمی بینم و برعکس، همه را محصول کار غیر ارادی و در عین حال مطمئن ضمیر پنهان و عمق اندیشهٔ او می دانم. هشت پای دریائی را در نظر آورید که در شب تاریک اقیانوس کورکورانه به حرکت درمی آید و با پاهای متعدد خود وضع اطراف را می سنجد و همه چیز را با اعضای متنوعش اندازه می گیرد و از میان انبوه اسرارآمیز آبها نقطه های حیاتی موردنظرش را کشف می کند، و بتهوون در این کوشش و جابه جائی کور و مطمئن، به اولین طرح دست می یابد:

| 1 1 |    |   |     | •   | · | 1        | <del></del> |
|-----|----|---|-----|-----|---|----------|-------------|
|     | -5 | - |     | ,   |   |          |             |
| 1   | Ι. | j |     | ! ; |   | نسار سند |             |
|     | •  | 1 | l į | •   | 1 |          |             |

در نخستین حرکات اندوه زده است، امّا در این فضا به چیزهای دیگری دست می یابد که به نظر نوته بوم از کشفیات او در این مسیر تعادل میزان ۸/۸ است، و مدولاسیون و فریاد مؤثر او براین اساس گذاشته می شود:



کمی بعد پیچوتابهای حلزونی شکل و بسیار زیبائی، ملودی درد را رسم می کند.



و به همین زودی در فادیز ماژور به نهایت کار می رسد.



و باز می گردد و آنچه بر کاغذ آورده مرور می کند، و آغاز کار را به نقش درمی آورد.



و هنگامی که از راه رفته مطمئن می شود ۱، اولین طرح کلی را در

۱. و آنوقت در همین مایه روشن خلاقیت، با حرکت دادن اعضای متنوع و متعدد،

مي افكند.



و حالا باید این نقشها را با طرح نهائی مقایسه کرد و فهمید که بتهوون چگونه اولین درخششهای الهام را دریافت می کند و سپس با چه تلاش و رنجی، به آنها عمق و غنای هارمونی می بخشد، و چگونه خط ملودی را از بالا به زیر می آورد و در متن نهائی آن را به تدریج پائین می کشد، و به جای آن که از اعماق بیرون آید، در نیم راه خود را در مدولاسیون سل دیز تا سل نگاه می دارد و از آنجا با یک پرش به فاصلهٔ دهم می رسد و آشفته و هیجان زده می شود... اما به هرحال، خط اصلی سونات در همینجا تثبیت می شود.

. مدولاسیونهای منظم و غنی «کودا» را کشف می کند.



و از این پس، همه چیز از تاریکی و از میان سایه روشن بیرون آمده، و بتهوون می توانست در مُدلینگ با نظم و منطق بخصوصش براین پایه ریزی کار کند، و از همان اولین روزهای زندگی در مُدلینگ تا پائیز و پایان اقامتش در ییلاق وقتش را بیشتر صرف این کار کرد، و در ماههای زمستانی که به وین بازگشت، به کار ادامه داد. در اینجا محیط به صورت دیگری بود؛ او نمی توانست در اطراف مزارع سرسبز قدم بزند و آهنگ بسازد، ناچار بود در گوشهٔ خلوت بتشیند و در خود فرو رود.

آن که می خواهد از اعماق کار اسرارآمیز او باخبر شود، باید از معیارهای معمول فراتر رود. استادی چون ونان دندی برای فهم قضیه از همه معیارهای دقیق علمی استفاده کرده، و چنانکه گوئی به شاگردانش درس می دهد، دستور و قواعد آداژیورا به دقت تحلیل و تجزیه می کند و بسیاری از اسرار را می گشاید، امّا چکیده و جوهر آن را به دست نمی آورد.

آدازیو در اولین چشم انداز شکوهمند و فراموش نشدنی به نظر می آید؛ ساختمانش تعادل و تناسب عجیبی دارد. همهٔ ستونها به نظم بالا برده، گچ بریها و تراشه های سرستونها و گوشهٔ سقفها به نظر زیبا و متحرک می آید، و اگر از درون به این بنا بنگریم، همه چیز عاشقانه و پراحساس جلوه می کند.

بتهوون از تسلیم شدن به احساسات پرهیز داشت و در گفت وشنودهایش با گوته بارها به این مطلب اشاره کرده بود، امّا در اینجا از تکیه زدن براحساس وحشتی ندارد<sup>۱</sup>.

این آداژیووسعتی بیکرانه دارد؛ پر از جوش و شور است، استحکام دارد، با آن همه هیجانی که در اندرون دارد از نظم و انضباط برخوردار است، تا میزان سیزدهم به دلخواه با در گریز میگذارد وسرانجام به مدولاسیون از سل دیز، به سل می رسد و یکپارچه فریاد می شود، که قصد روشنی دارد، به بندیکتوس

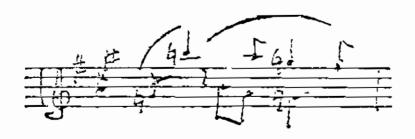
۱. نتهوون در این آداژیوبیشتر به احساس توجه دارد، و از نظر مشخصات مترونومیک، سرعت موومان را تا ۹۲ = می رساند، و با این حساب نمی توان این آداژیو را خیلی ملایم اجرا کرد، زیرا پر از هیجان است،می سوزانند و آب می کنند و از جنب وجوش نمی افتند.

مس سولمنیس نزدیک می شود، خود را به آغوش الوهیت می اندازد و از خود جدا می شود.



و دراینجا میبینیم که یک نیم پرده در بالای توتیک اصلی قرار می گیرد، و این بالا رفتن و اوج گرفتن آوا با احساس درونی و نیروی پنهان اعماق جان او ارتباط دارد\, بعد از این پرش، شور و حرارت بیشتر می شود. امّا با صدای غرولند باسها، اولین حملهٔ الهامات غمانگیز آغاز می شود، و در بیست و دومین و بیست و سومین میزان، دوباره پرش دیگری می بینیم، تندتر و هیجان انگیزتر و با این پرش، غم و درد قلاب می اندازد تا همه چیز را به تیرگی بگشاید، امّا حرکتش به مانع برخورد می کند و از اعماق جان آهی برمی آید که هنوز کسی نمی داند روی سخنش با کیست.

۱. در اینجا اشتباهات مرسوم در چاپ آثار بتهوون را، به صورتی گذرا نشان می دهم که دومین میزان این پاساز را چنین می نویسد:



و تفسیری که در بالا آورده ایم، مطابق با متن اصلی است.

و در اینجا به تعبیر آلفرد کورتو، توقفی سریع و ناگهانی پیش می آید، باسها نفس نفس می زنند و ضربان قلب پس از هیجانی شدید شنیده می شود... و به تعبیر خودمان، حرکات و هیجانات اندرون دوباره از سر گرفته می شود، مانند یک سرنوشت گریزناپذیرآداژیورابه حرکت وامی دارد؛ احساسی زیبابه زبان باس بیان می شود، فراتر می رود و در اثر برخورد با واقعهٔ بد، به تشنج می افتد:



و نتیجهٔ این عمل در میزانهای ۹ و ۱۰ به صورت دومین قسمت تم اصلی درآمده است.



و از این به بعد به جای آن که روحیهٔ آرام و حزن انگیز آغازین را حفظ کند، به هیجان می آید، استغاثه می کند، اظهار درد به هق هق گریه می انجامد؛ عاطفه و موسیقی به هم درمی آمیزند، و اینگونه کارها در آثار موتسارت و شوپن، پرندگان نغمه خوان، زیاد دیده می شود. پرنده نغمه سرائی می کند و به تأثیر نغمه خویش به گریه می افتد. شکوه های رنجبار او نیز گاهی به هق هق درد می آلاید و گاهی به شیطنت و بازی منتهی می شود! بچه ها را به یاد می آورد که پس از کمی نالیدن و گریستن، به بازی و شیطنت مشغول می شوند. و این از کارهای بسیار نادر بتهوون است. زیرا کمتر می گوید و می گریاند. اما در اینجا زیبائی الهام چنان مسحورش می کند که زمام کار را از دست می دهد.



و این زمزمهٔ دردناک در این نقش به پرحرفی های شکوه آلود می ماند که گاهی بریده بریده به گوش می آید و به التماس و استغاثه نزدیک می شود و جمعاً حالتی زنانه و یک دست دارد.



امّا هرگز نباید اشارات اصلی را فراموش کرد که اظهار درد و هق هق آوائی ملایم دارد و در سراسر موومان آوای ملایم و بسیار ملایم جریان دارد. آلفرد کورتو از ملایمت آن متعجب می شود و می گوید که در سی ونهمین میزان، صدای ملایم با موومان تأثرانگیز نامتناسب است، و باید در اینجا طنین بیشتر و مؤثرتری داشته باشد.



و به گمان من اشتباه می کند. منطقی نیست که ما بیاییم و اشارات روشن آهنگساز، آن هم آهنگساز دقیق و با ارادهای چون بتهوون را به ذوق خودمان تصحیح کنیم. اگر ما منظور او را به گونهٔ دیگری می فهمیم، خود را فریب می دهیم. باید دنبال علت بگردیم، که چرا چنین بوده و بتهوون از این کار چه منظوری داشته است. با شرحی که من دادهام، از نظر روانی علت روشن است. این گلایه ها و شکوه های زیبا و دل انگیز نغمه های قلب اندوه زده ای است. کودک غمگینی است که در تاریک و روشن، زمزمه دردناکی دارد و با خود می گرید و می خواهد دردش را بیان کند و به آوائی ملایم اظهار درد است، و فریادش به گوش کسی نمی رسد، ناچار صدایش را پائین می آورد، و در است، و فریادش به گوش کسی نمی رسد، ناچار صدایش را پائین می آورد، و در خود فرو می رود، و پله پله در اعماق آشفتگی فرومی رود و از روشنائی دور می شود (میزان ۲۶)، و برای بازیافتن روشنائی به سوی بیخبری و بیخیالی رهسپار می شود و تنالیتهٔ رماژور در بیان آرامش عمیق و ره یافتن به روشنائی به او یاری می رساند.

با استفاده از فرصت، به شرح این مطلب می پردازم که در روح هنرآفرین، عواطقی که از راه می رسند و هنوز مسیر و مراحلشان معلوم نیست، با اراده و تفکر هنرمند که مشغول برنامه ریزی است جفت می شوند و روی هم قرار می گیرند، امّا چگونه این جفتگیری انجام می گیرد؟ شرحش برای کسی که در مسیر خلاقیت هنری نیست، دشوار می نماید. و چگونه این دو چیز متضاد با یکدیگر هم آهنگ می شوند؟ شرح این چگونگی آسان نیست، ولی قطعاً برای آن که اثر بزرگی به وجود آید، باید جوهر هنری با استخوانبندی و طرح فکورانهٔ آن جفت شود؛ که اگر یکی از این دو نیرو تنها بماند چیزی درست نمی شود و اگر هم درست شود اسکلت بیروحی خواهد بود که به درد موزه می خورد؛ چیزی خواهد بود بی قواره و اسکلت بیروحی خواهد بود که به درد موزه می خورد؛ چیزی خواهد بود بی قواره و بی شکل، که به زحمت اندامش به هم جوش خورده است. باید ضمیر پنهان و آشکار با یکدیگر متحد شوند تا اثری ساخته شود. باید پیشانی متفکر با اندام درونی اش جوش بخورد تا موجود کاملی درست شود.

از میزان ٤٥ وارد عمل می شویم، که ونسان دندی آن را دومین تم در «ر» می نامد و البته این نوع تجزیه و تحلیل در حد خود منطقی است، امّا جویندهٔ حقیقت را گمراه می کند زیرا این تکه از لحظات والای آهنگ است و باید خوبتر فهمیده شود.

به عقیده آلفرد کورتو، عمدهٔ مطلب دست چپ است، و دست راست اندیشه های پرشور را، با طنینی ضعیف و سست، اجرا می کند، امّا در حقیقت باید فهمید که این نوای آرام (که نه ضعیف است و نه سست) برای چه از اعماق جان هنرمند برمی آید. در این بحث نیازی نمی بینم که به تصوراتی فراتر از موسیقی متوسل شوم تا این صدا را باز شناسم، زیرا تافت و بافت موسیقی بتهوون چندان متنوع نیست، امّا بسیار جذاب و برجسته است. و صاحبان طبع قوی چنیند، و آخرین آثار این هنرمند نیز از این دایره بیرون نیست،



و این آرامش با چنین عمق و وسعتی نوعی بیان احساس و تأثرات است. در اینجا باید سرعت موومان را سنجید که باتأنی و تأمل انجام می شود. و قانون همین است! نوای بم و سنگین فناناپذیر می نماید. «صدای قانون» و «صدای استاد» براین آوا تکیه می کند؛ پنداری روحی بیکران بر فراز اقیانوس پرواز می کند تا تعادل ریتم آن را برقرار سازد، و امواج در چنین وسعتی گسترده می شوند و این گسترد گی تا تکرار آن آوا از میزان ۲۹ به بعد ادامه می یابد. و در این بازی از هوس نشانه ای نیست، و ریتم آن از آرامش دور نمی شود.

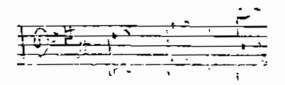
به گمان من تکرار در اکتاو بالاً، در میزانهای ۱۷ تا ۱۹— و ۵۱ و ۵۲ تقلید آوای استاد و آوای خداوندی است، که به نشانهٔ اطاعت، آن صدا را تکرار می کند، امّا دومین تکرار به سرکشی عواطف دردآلود و گلایه های رنجبار و

استغاثه آمیز کشیده می شود و در میزان ۵۸ به گریه می انجامد و این تمکین دردناک با آوای ملایم و بسیار ملایم در میزان ۲۰ پایان می یابد.

و درماندگی به آنجا می رسد که دست به درخواست کمک دراز می شود:



و ما دست فرار ونده را می بینیم. ونسان دندی این نکته را بسط و توسعهٔ آهنگ می داند، و نکته اینجاست که باس از میزان شصت و نهم به بعد، به حرکت آغازین باز می گردد، و دو اکتاو باس، به آغاز این اکسپوزیسیون افزوده می شود.



منظور بتهوون معلوم است. من احساس می کنم که می گوید: «بلند شو! مکث مکن و راه بیفت!»... و همه چیز به حرکت درمی آید، و از آن پس در آداژیو، هیچ چیز ایستا نیست. و این اکتاوها با این جمله همراهی می شود.



پنداری دستی روح لرزان را می گیرد و از جا بلند می کند: «برویم!... به پیش!» و این سخن هشت بار به صورتهای گوناگون تکرار می شود و هر بار

کوبنده تر و پرزورتر به گوش می آید تا تم اصلی دوباره در فادیز جای خود را باز می کند و روح در جادهٔ غم انگیز خود به راه می افتد. و در اینجا آوائی در طرف راست خط با او همراهی می کند که دقیقاً با آن همسازی دارد. زیرا این آوا به دنبال روح می رود، عجله می کند، قدمهایش سست می شود و حرکاتش بریده بریده است.

و روح ره پیما به همین ترتیب و با همین تکرارها در «ر» ماژور هنوز در گلایه و شکایت است و همچنان سرگشته؛ امّا در حرکت است و پیش می رود و به زحمت قدم پیش می گذارد. در اولین منزل، که نُه میزان پیش از «ر» می آید و از ملایم به خیلی ملایم می رود و می آید؛ روح ره پیما خسته و ناتوان است؛ و از میزان ۱۱۳ به بعد ریتم به ضربان می افتد، بیان اشارات رنگ دیگری به خود می گیرد، و ما از این پس آواهای مکرری می شنویم که ذرذره اوج می گیرد، صدا بلیغ تر و رساتر می شود. دیگر صدا خویشتندار نیست. آوای درد همچنان بالا می رود و به هق هق گریستن می انجامد.

و از میزان ۱۳۰ به بعد، یکبار دیگر آوای خداوند، در باس، در دست راست، بیان می شود، و تنالیته رماژور به فادیز مینور راه می یابد، که غمگین تر است. آوای روح زجربارتر می شود و گریان و پراستغاثه و خسته؛ صدایش وسعت بیشتری دارد. لرزان تر است؛ و این بار باز همان ماجراست...

امّا در این موقع، حکایت نامنتظری اتفاق می افتد؛ به جای آن که راه بیمودن و فرارفتن، که از میزان ۲۹ آغاز شده، با دو اکتاو باس آغازین دنبال شود، از میزان ۱۵۵ حرکت متوقف می شود، و این توقف عمق بیشتری دارد. آوای خداوندی دوباره به صورتی نامنتظر با تنالیتهٔ روشن سل ماژور شنیده می شود، که به مارش شباهت دارد و ویژگی بانگ پیروزی هندل را دارد.

۱. ونسان دندی این قسمت را با تم آدار یوی سمفونی نهم نزدیک می داند.



صدا فرمان می دهد و فرمان او بی جواب می ماند. و بیهوده انتظار داریم که روح گلایه مند و شکوه گر این فرمان را بپذیرد و زیربار نظم برود. فرمان با خشونت بیشتر تکرار می شود و اکتاو و پردهٔ بالا تری دارد، که از «ر» به فادیز می رسد و در مایهٔ فا اصرار می ورزد و مؤکد می شود. اصرار او همانند همهمهٔ امواج به صخرهای برمی خورد و باز می گردد و امواج باز روی هم می غلتند.



و در پایان این کشمکش، دوباره تم اصلی به صورت وسیعی به نمایش درمی آید (در میزان ۱۹۹ به بعد) که عناصر اصلی قطعه در اینجا متمرکز و خلاصه می شود، و پس از سه میزان و نیم اول، به کلامی باوقار و موزون اعلام می کند که مرد و مردانه سرنوشتش را قبول کرده، و بیان قبول، زیبا و لطیف و دوست داشتنی است، که به آواثی ملایم یا بسیار ملایم صورت می گیرد. و برخلاف آنچه ونسان دندی می گوید، حکایت «تأخیر و سستی» نیست، و نمی توان نظر ونسان دندی را پذیرفت که می گوید: «تنها در کودا احساس شخصی جان می گیرد و عمومیت پیدا می کند؛ حال آن که بیان احساس شخصی و توسعه و تعمیم آن در سراسر قطعه از عناصر اصلی به حساب می آید.» و در کودا نیز کاری جز این انجام نمی شود که احساس شخصی به صورت جاندارتری به قالب بیان درمی آید.



و هنوز ناگفته بسیار است. روح آدمی پس از درگیر شدن با نخستین موتیف سرنوشت، دوباره به ره پیمائی ادامه می دهد، امّا آهی عمیق و شرربار از جانش برمی خیزد؛ زیرا نمی داند که چه چیز او را به حرکت وامی دارد، وازتحمل آن همه رنج و قبول این همه تمکین چه حاصلی خواهد برد.



و آخرین آکورد به صدای بسیار ملایم بازتاب می یابد، و چندبار به ملایمت بسیار تکرار می شود.

o

و حالا که به انتهای این قسمت از بررسی و موشکافی خود رسیده ایم، ببینیم که چه نتیجهای گرفته ایم؟ همهٔ بتهوون شناسان بعد از تحلیل و تجزیهٔ خطوط اصلی این قسمت، به این نتیجه رسیده اند که با نوعی مباحثه و درگیری روانی سروکار دارند، که در قسمتی، انسان و سرنوشت باهم رودررو می شوند. انسان خود را بازشناسی می کند و سرنوشت خود را می پذیرد. و در قسمتی دیگر روح آدمی که رنبج می برد و به شکوه و شکایت می پردازد دست به عصیان می زند، و از این عصیان به جائی نمی رسد و جز تسلیم چاره ای نمی شناسد و عارفانه سرخم می کند و خود را به توفان قضا و قدر می سپارد. و این کشمکش ما را به یاد جدال عشق و وظیفه در آثار کرنی امی اندازد. ما در برابر نبوغ بتهوون و کرنی سرفرود می آوریم، و باید بگویم که موضوع اصلی این قطعه همین است، کرنی سرفرود می آوریم، و باید بگویم که موضوع اصلی این قطعه همین است، اما تجسم این اندیشه به صورت انتزاعی تحسین ما را برنمی انگیزد، و آینهٔ شفاف و روشنی مقابل ما نمی گذارد. هزاران هزار نفر با چنین کشمکشی درگیرند، و تنها بزرگان هنر و نوابغ هستند که این کشمکش همگانی را با آنهمه شکوه و قدرت بیان می کنند و ستایش برمی انگیزند. آنها صدای بلند یک نسل و یک قوم و تیره از انسانند؛ آنها زبان هزاران هزار انسان خاموش از نسل خود و همهٔ نسلها هستند.

پس بررسی و موشکافی ما بیهوده نیست؛ ما ازیک سو چگونگی و قالب بیان را زیر ذره بین می گذاریم و از سوی دیگر چکیده و جوهر هنری را در نظر می گیریم؛ زیرا اگر آنطور که در کتابهای رسمی و درسی کنسرواتورها مرسوم است تنها به تکنیک بپردازیم، قسمت عمده ای از واقعیات را کنار گذاشته ایم، آنگونه تحلیل و تجزیه ها فقط به درد درس دادن در کلاس قواعد موسیقی می خورد، و از آن راه فقط به دروازهٔ شهر هنر می رسیم و در همانجا متوقف

می شویم. موسیقی شناسان حرفه ای که تنها به هارمونی و ریتم و اینگونه چیزها می پردازند، هرگز از اسرار هنر بتهوون باخبر نمی شوندا. گفته اند که «سبک چیزی جز خود انسان نیست»، برای شناختن سبک هر هنرمند باید خود او را مطالعه کرد و باز شناخت. مرموزترین جوششهای درون یک هنرمند ذره ذره در ذهن او جای می گیرد و قالب هنری خود را پیدا می کند، و دیدیم که بتهوون، اول می خواست قطعهٔ رنگارنگ و مفرحی بسازد و به جشن آرشیدوک بفرستد. امّا در اندرون او چیزهای دیگری بود، و ذره ذره او را به آنجا کشید که از آن قطعهٔ رنگارنگ، سونات عظیمی پدید آورد.

ما در ساخت و پرداخت و معماری آثار او نیز دقیق می شویم؛ زیرا به هرحال ساخت و معماری و ریزه کاری زیباشناسی یک اثر لباس هوس انگیزی است که تن یک موجود زنده را با آن می پوشانند. و برای شناخت معمای یک اثر بزرگ، افزون بر جامهٔ متناسب، باید شور و هیجانات درون آن را نیز شناخت.

و من منظوری جز این ندارم.

٥

لارگو که به دنیال می آید هم از نظر موسیقی و هم از نظر روانشناسی عمقی در خود تأمل دارد.

در ابتدا با انحنای تنالیته از فادیز به فابکار آغاز می شود، که نوعی تمدد اعصاب پس از کاری طولانی و کنار گذاشتن بافت هارمونی است. با اجرای بیابی اکتاوها، آکوردهای دولاچنگ، و قطع و وصلها، احساس می شود که چیزی موج می زند، به هرسومی دود و راه می جوید:

و خواهیم دید که لارگو پیوند را با آغاز سونات برقرار می کند، که ضربان اصلی اش چنین بود:

۱- به خاطر داشته باشیم که بتهرون در نامهای به تاریخ ۱۵ ژوئیه ۱۸۱۷به ویلهلم گرهارد می نویسد: «این اثر در چنان گسترده آی پخش و پراکنده می شود، و به چنان قضائی دست می یابد که حتی شعر به آن عمق و وسعت نمی رسد؛ و منظور او سونات اپوس ۱۰۹ بود.



و در اینجا ضربان واژگونه است.



و در این بازی فوگ باز می گردد و آلگرو «ریزولوتو» را که به دنبال خواهد آمد قطع می کند.

سراسر این قطعه در موسیقی بی سابقه است و گذر روح از حالی به حالی کاملاً متفاوت رامی نمایاند. و ما را به یاد ره پیمودن پاورچین پاورچین و آواگونه ای از قطعهٔ آخر سمفونی نهم می اندازد. امّا در اینجا انتقال از حالی به حالی، خواه از نظر موسیقی و خواه از نظر روانشناسی، با ظرافت و دقت بیشتری صورت می گیرد، ومی توان آن را کلمه به کلمه تفکیک و بررسی کرد. بعد از آن که آخرین میزانهای آداژیو. که دلواپسیهای شکوهمندش رابازمی گوید، کم کم با تکرار اکتاوها به ابهام نزدیک می شود و آشفته و پریشان به سوی راهی ناشناخته پیش می دود، و پس از آن آلگروی کوتاهی به شیوهٔ فوگ پیش می آید، و حضورش بجا و منطقی می نماید. امّا با چند مانع روبه رو می شود؛ نقطهٔ مکث، آکوردهای سهلا چنگ، تکرار آکوردها، گرفت و گیرها، سنکها سر راه براو می بندند. اکتاوها باز پیش می روند و این بار لطیفتر و پابرجاتر و خوش نقشترند، و به دلخواه فرو می روند و فروتر می روند و به اعماق گرداب درون می رسند. و در اینجا «تریل» در تاریکی محض به گوش می رسد. موومانی پر ضربان و پر تکان و شود، آغاز می شود، و آدمی دوباره نفس خود را باز می یابد. و از چشمه های شتاب زده آغاز می شود، و آدمی دوباره نفس خود را باز می یابد. و از چشمه های

درون احساس فواره می زند و با نفس درمی آمیزد و ناگهان امواج غرورآمیز آلگرو، پرشور و نیرومند آغاز می شود؛ پنداری از فراز کوه سیلابه ای جاری می شود و فرومی ریزد.



در اینجا ما در آستانهٔ فوگ بزرگ او هستیم که چون کتیبهٔ زیبائی بر سردر عمارت او قرار می گیرد، و دیدیم که بتهوون از ابتدا در چنین فکری نبود، و خیال داشت قطعه را با یک منونه آلگرو، یا «روندو مدراتو» پایان دهد؛ غافل از آن که نیروی خلاق و پنهان او کار خود را می کند و او را به دنبال می کشد. امّا حالا که سونات اپوس ۱۰۶ را از اول تا آخر، و تمام و کمال می شنویم، از خود می پرسیم که چگونه آن حکم به او تحمیل شد و چگونه با فوگ دنبال کار خود را گرفت، و فوگ برای او چه معنا و مفهومی داشت؟

بتهوون در دوران جوانی با فوگ آشنا بود و دوازده فوگ تنظیم کرده بود، امّا چندان اهمیتی به آن نمی داد و مثل شاگردان مدرسه که تکلیف شبانه را انجام می دهند، می خواست آن را فراگیرد، و به چشم یک فرم هنری به فوگ نمی نگریست.

ناگل در بررسیهایش می نویسد بتهوون به فوگ اعتنائی نداشت، امّا در دوران تحصیل نوشتن فوگ برای دو صدا را تمرین کرده بود، و در نخستین کارهایش فوگ را به روانی به کار می برد، و سونات اپوس ۱۶ شماره یک گواهی براین مطلب است. ش. کوکلن، نیز در مورد نخستین کارهای او به سبک فوگ مطالعاتی دارد.

بتهوون هم مانند موتسارت در این محدوده از استاد مسلم فوگ یوهان سیاستین باخ تأثیر پذیرفته است، با این تفاوت که تأثیر باخ بر موتسارت فوری و سریع بود، و بتهوون برعکس با ملایمت و مداومت، و در طی سالهای دراز به تأثیر باخ تمرینهای بسیار کرد و ذره ذره با او انس گرفت و به ریشه های هنر او دست یافت.

عجیب این که واسطه آشنائی موتسارت ۲ و بتهوون با آثار باخ کسی جز

۱ فوگ از ضرورتهای موسیقی مغرب زمین است، پیچیدگی و غنای خاصی دارد، فرم آن به نظر بتهوون طبیعی نمی نماید و شاید به همین علت کمی دیر به آن چیره شد.

کسربههوری حبیمی کسی کی در دهم آوریل ۱۷۸۲ برای پدرش، و دیگری در ۲۰ آوریل ۱۷۸۲ برای پدرش، و دیگری در ۲۰ آوریل ۱۷۸۲ برای خواهرش شرح می دهد که به لطف فانشوایتن با آثار هندل و یوهان سباستین باخ آشنا شده و مجموعه ای از فوگهای یوهان سباستین باخ و امانوئل باخ و فریدمن باخ را به دست آورده، و نامزدش کنستانس وبر از آنها رونویس برداشته است... موتسارت بعد از این مطالعات، پرلود و فوگ در دوماژور را برای پیانو می نویسد و آن را «او ورتو به سبک هندل» نام می نهد. بعدها فوگ در سل ماژور را می سازد که اقتباسی از فوگهای باخ است. فوگ دیگر او در دوماژور برای دو پیانو، و مس دردو، نیز از دلنشین ترین کارهای اوست که در آنها تأثیر باخ دیده می شود: موتسارت آشنائی با آثار باخ را برای خود نوعی انقلاب می شمازد.

بارون فان شوایتن\ Swicten نبود، و او بود که هریک را جداگانه به این سرچشمهٔ زوال نایذیر رهنمون شد. البته بتهوون از دوران کودکی با کلاوسن تعدیل شدهٔ باخ آشنائی داشت و آن را خوب می نواخت. و حتی کارهای باخ را بیشتر و بیشتر از نوشته های موتسارت می شناخت، امّا آموخته های عهد کودکی همیشه رهگشا نیست. بسیاری از کودکان با آثار بزرگ هنری آشنا می شوند، امّا این آشنائیها بیشتر جنبهٔ درس و مشق دارد، و باید زمانی بگذرد تا کودک بزرگ شود و دوباره آن آثار را کشف کند. احتمال دارد کشف دوبارهٔ کارهای باخ بعد از آشنائی و دوستی با بارون فان شوایتن روی داده باشد. این موسیقی شناس پیر رموز کار باخ و هندل را می دانست و قلمرو این دو استاد بزرگ را خوب می شناخت. آشنائی او با هنر باخ و هندل در طی یک مأموریت سیاسی بر برلن آغاز شد، و موقعی که به وین بازگشت، روزهای یکشنبه کنسرتهائی در خانهاش ترتیب می داد که تنها آثار باخ و هندل را می نواختند؛ در روزهای دیگر هفته نیز، گاهی عصر و گاهی شب، کنسرتهائی ترتیب می داد. به قول شیندلر، پیرمرد از عشاق گرفتار موسیقی بود؛ گاهی بتهوون جوان را تا دیروقت پیش خود نگاه می داشت تا فوگهای باخ را برای او بنوازد، و این حکایت به سال ۱۷۹۲ مربوط می شود. وگِلِر می گوید در سال ۱۷۹۶ یا ۱۷۹۵ بود که شبی در خانهٔ شاهزاده لیشنف کی بودیم، یکی از اشراف مجارستان اثر بسیار دشواری از باخ را

۱. بارون گنفریدفان شوایتن سیاستمدار و موسیقی شناس بود. پدرش پزشک مخصوص ملکه ماری ترز بود، و خود او از مشاوران امپراتور و کتابدار او؛ و مجموعهٔ ی ازآثارباخ را در اختیار داشت، که نمی توان گفت این مجموعه کلیهٔ کارهای باخ را در بر می گرفت؛ زیرا مجموعهٔ کامل آثار باخ تااواخر قرن نوزدهم چاپ نشده بود، و در حیات او بعضی از آثارش دور از دسترس باقی ماندند. فیلیپ امانوئل باخ بعد از مرگ یوهان سباستین مجموعه ای از نوشته های او را چاپ کرد که شامل همهٔ آثار او نبود؛ امّا در روزگار موتسارت و بتهوون، این مجموعه ها کمتر در دسترس بود و آثار بزرگان، بیشتر به صورت دست نویس دست به دست می گشت و عده ای از عشاق موسیقی دست نویس کارهای باخ را در اختیار داشتند. بتهوون از عهد کود کی با پرلودهاا و فوگهای باخ برای سازهای شستی دار آشنائی داشت.

برای اجرا جلو بتهوون گذاشت و آن هنرمند به آسانی و خوبی آن را با پیانو نواخت.

مي توان گفت كه در آغاز قرن نوزدهم، دوباره مردم آلمان به ياد استادان بزرگ قدیم موسیقی افتاده بودند، و بتهوون نیز در این شیفتگی دوباره با دیگران همدل و هم آوا بود. مجلهٔ «اخبار موسیقی آلمان» در سال ۱۸۶۰ نوشت که «رستاخیز مردگان فرارسیده است. دوباره استادان بزرگ فراموش شده: یوهان سباستین باخ، هندل و امانوئل باخ فضا را تسخیر کردهاند. تا ده سال پیش، این استادان مسلم در گور خفته بودند، همه با احترام از آنها سخن می گفتند، امّا هیچکس در فکر اجرای آثار آنان نبود. » در همان روزها چند ناشر در یک زمان كلاوسَن تعديل شده و ديگر آثار يوهان سباستين باخ را چاپ كردند. زیمروک در بُن، نگلی در زوریخ، و هوفمایستر و کونل در لایپزیک و وین در چاپ آثار باخ بر یکدیگر پیشی می گرفتند. بتهوون به وجد آمده بود که مردم آلمان دوباره باخ را می ستایتد و یادش را گرامی می دارند و خود را سرزنش می کرد که چرا سالها این استاد بزرگ را به فراموشی سپرده بود۲. در نامهای در تاریخ ۱۵ ژانویه ۱۸۰۱ به هوفمایستر نوشت که «... شما آثار یوهان سهاستین باخ را چاپ کردید و شادی را به قلب من باز آوردید؛ زیرا قلب من هروقت عظمت هنر این پدربزرگ هارمونی ۲ را احساس می کند به تپش می افتد. امیدوارم همهٔ آثار او چاپ شود و هرجا که قدم می گذاریم آوای باخ را بشنویم...»

و از آن پس دیگر باخ را فراموش نکرد و او را همچنان می ستود، و همین که از دوستان شنید یکی از دختران باخ، که از میان بیست وچهار فرزند او از همه

۱-بتهوون نسخه ای از دست نویس کلاوسن تعدیل شده Clavecinbien tempéré را پیش خود داشت که شیندلر بعد از مرگ او، این نسخه را به کتابخانه ملی بران تحویل داد.

۲ - نیف، استاد بتهوون، در یادداشتی که مجله موسیقی «کرام»، در سال ۱۷۸۳ آن را جاپ کرده، می نویسد: «لوئی یتهوون» یازده ساله کلاوسن تعدیل شدهٔ باخ را خوب می نوازد. ۳ - در نامه درگی براخ را خوب می نوازد. ۳ - در نامه درگی براخ را در در ۱۷۸۶ آم را در ۱۷۸۶ می از کفت براخ را در ۱۷۸۶ می از کفت براخ را در ۱۷۸۶ می از کفت براخ را در ۱۷۸۶ می نوازد را در ۱۷۸۶ می از کفت براخ را در ۱۷۸۶ می نوازد را در ۱۷۸ می نوازد را در ۱۸۸ می نوازد را در ۱۷۸ می نوازد را در ۱۷۸ می نوازد را در ۱۸۸ می نوازد را در ۱۷۸ می نوازد را در ۱۸۸ می نوازد را در از ۱۸۸ می نوازد را در از ۱۸ می نو

۳-درنامه دیگری به تاریخ ۲۲ آوریل ۱۸۰۱ به برایتکف، باخ را «خدای جاودانهٔ هارمونی» می خواند.

کوچکر بود، به تنگدستی دچار شده، فریدریش روشلیتس و یارانش در مه ۱۸۰۰ مختصر کمکی به او کرده اند، دلش به درد آمد و در ۲۲ آوریل ۱۸۰۱ به ناشران آلمانی اش برایتکف و هارتل نوشت: «... برای او چه کار از من برمی آید؟ آیا موافقید که با ذکر نام او منافع چاپ یکی از آثارم را به او اختصاص دهم؟ زود بنویسید و شرح دهید که آیا چنین کاری امکان دارد؟ پیش از آن که شور و اشتیاق مردم فروکش کند و دوباره یوهان سباستین باخ را فراموش کنند، باید برای دختر باخ و تنها بازماندهٔ او کاری کرد، و پیش از آنکه تنها فرزند او نیز به بدبختی بمیرد و کاری از دست ما برنیاید.» ا

و در نامهٔ دیگری در سال ۱۸۰۵ به ناشر نوشت: «حالا که سمفونی چهارم را چاپ می کنید، شاید بهتر باشد که اوراتوریوی «مسیح با شاخ زیتون» را برآن بیفزایید، چون قصد دارم سهمی از حق التألیف خود را به خانم باخ اختصاص

بدهم.»
بتهوون در هنگامی که اروئیکا را می نوشت احساس می کرد که دین بزرگی به یوهان سباستین باخ دارد. می خواست دین خود را به آن استاد بزرگ بپردازد، و به نوعی از او قدرشناسی کند. در سال ۱۸۰۳ که هوفمایستر، و کوئل آثار باخ را در ده دفتر چاپ کردند٬ بیشتر مجذوب کارهای او شد و هرچند که گوش او نمی توانست طنین موسیقی باخ را خوب بشنود، شکوه و عظمت آن را درک می کرد و می گفت که باخ در زبان آلمانی به معنای چشمه است و بهتر بود که نام دریا را بر او می نهادند. در میان گذشتگان، به باخ و هندل بیش از همه،

۱ - این طرح با اندک تفاوتی اجرا شد. بتهوون در ژوئن ۱۸۰۱ امتیاز چاپ کوینتت سازهای زهی اپوس ۲۹ را به برایتکف داد، به شرط آن که سهمی از حق او در چند نوبت به دختر باخ، آن زن سالخورده پرداخت شود.

۲-این دفترها شامل کلاوسن تعدیل شده اتوانسیونهای دو و سه صدائی، قسمت اول Klavicrubung واریاسیونهای گلدبرگ، شش پرلود کوچک سویتهای فرانسوی فوگها و بخش بزرگی از آثار او برای سازهای شستی دار بود. شرح حال باخ به قلم نیکولاوس فورکِل نیز ضمیمه این دفترها بود که متأسفانه از آن زیاد استقبال نشد و این کار دنباله بیدا نکرد، تا سال ۱۸۲۰ ادامهٔ مطلب به تأخیر افتاد.

اعتقاد داشت، و تا زنده بود باخ را به هرزبان ستایش می کرد.

در نامه هایش به برایتکف و هوفمایستر به سال ۱۸۰۱، با صراحت و دقت، از باخ حرف می زد؛ از استادی او در هارمونی و تسلطش بر کنتر پوآن سخن می گفت و انگشت روی این مطلب می گذاشت که «ما اگرچه از او مبتکرتر و مدرن تر هستیم، به قدرت هنری او چشم دوخته ایم.» و بتهوون در همین محدوده از باخ تأثیر پذیرفته است. باخ در نظر او تجسم آر زوها بود و نوعی مُدل. چیزهائی او را با این مدل پیوند می داد و چیزهائی از او جدایش می کرد.

بتهوون سرشتی دوگونه و با هم در تضادداشت. از یک سو درگیر شور و هیجانی تند و تیز و بی حساب و بی نظم و لگام گسیخته بود، و از سوی دیگر دربند اصول بود و منطق و خرد، و ناچار فرمهای دقیق و گاهی دور از انعطاف را برای اندیشهٔ جوشان خود می پذیرفت و امواج پرخروش را در بستر مناسب به حرکت درمی آورد. و شاید مدل او باخ بود، که هم مبتکر بود و هم در استحکام ساخت و پرداخت در حد کمال بود، و می خواست نشان دهد که آثار او محصول ساخت و پرداخت در حد کمال بود، و می خواست نشان دهد که آثار او محصول دستهای پرقدرت و روحی آزاده است، که هیچگونه اجبار و اغراق در آن راه ندارد و با هزارگونه رنگ و ابتکار همراه است ا

بتهوون ناچار با چهار چوبه سخت قواعدومقررات زمانه، که اندیشهٔ او را به بند می کشید در کشمکش بود. غولی بود که زنجیرهای سنگین منطق زمان را از پای اندیشه می گشود و پاره می کرد، امّا پاره کردن و دور ریختن زنجیرها کافی نبود، باید قید و قالبهائی درست می کرد و به جای قید و بندهای از هم گسته می گذاشت. و همین کار را کرد، اندیشه اش را وسعت بیشتری بخشید و قالبها و زنجیرهای گشاده تری آماده کرد، و جای چکش کاری زنجیرها را با

۱-درژوئیه ۱۸۰۹، بعد از آن که اشغالگران وین به مردم اجازه دادند از شهر خارج شوند، بتهوون چند تم و طرح های یک کوینتت را به یاد باخ نوشت. در سال ۱۸۲۵ در تلاش بود که بنای یادبودی برای باخ در بن ایجاد کند. در لابلای طرحهای سمفونی نهم سه مطلب دربارهٔ باخ نوشت و یک او ورتو بر منبای نام باخ (سی بمل - لا - دو - سی) و طرحهای زیادی به سنت و سیاق باخ در میان آثار او دیده می شود.

در نامه ای به تاریخ دهم ژوئیه ۱۸۱۹، برای آرشیدوک رودلف شرح می دهد که مشغول بررسی آثار استادان قدیم است تا بهتر به رموز روانی و استحکام کارهایشان پی ببرد.

بتهوون در طول زمان، به بیانی درست و شفاف و نیرومند دست یافته بود و با زجر و زحمت توانسته بود قدرت و استحکام بیان را از دل آتش بیرون بیاورد،

۱ بتهوون در سونات اپوس ۲ شماره ۳، و اسکرتسوی سونات اپوس ۲۰ شماره ۲ فوگاتو و فوگ
 را به کار می گیرد. امّا همیشه برای این کار نظم خاصی را در نظر می گرفت، و کار او با
 یوهان سیاستین باخ در این مورد متفاوت بود.

بس از مرگ بتهوون بسیاری ازبیش نویسها و دست نوشته هایش به حراج گذاشته شد، در کتابخانهٔ ملی برلن نیز قسمتی از آزمونهای هنری اش نگهداری می شود. در سال ۱۸۰۹، هنرمند بیشتر مشغول کار کنتر پوآنهای دشوار بود و در دفترهای ۱۸۱۷ و ۱۸۱۵ از او پنج سوژه فوگ، دو فوگ دوبل، و طرحهای فوگ برای آخرین قطعهٔ سونات ویولونل اپوس ۱۰۲ شماره یک و فوگاتوی سونات ویولونل اپوس ۱۰۲ شماره ۲ به یادگار مانده است.

امّا أز وقتی که گرفتاری وبیماری به او روی آورد، و دیگر چیزی دلش را گرم نمی کرد، به آشوب درونی او افزوده شد، و اندیشه های سیلاب آسای او به سنگلاخ برمی خورد و بیان او به آسانی نمی توانست روان و شفاف بماند؛ زیرا نمی خواست آشفتگی اعماق خود را ناگفته بگذارد. بلکه برعکس می خواست همه چیز را باز گوید و در عین حال کلام او به هرج و مرج نیالاید. و چاره ای نداشت جز آن که سیلاب درون را در اختیار بگیرد و رام کند و با ارادهٔ نیرومند و در عین حال نرمش پذیر خود همه چیز را به نظم درآورد. در سال ۱۸۲۳، به «شلوس» نوشت:

«مغز من به کورهٔ آتش می ماند، از همه سو در پهنا و عمق و ارتفاع گداخته می شود، و در این گداختگی و در روشنائی آتش منظور و اندیشهٔ مطلوب خود را به دست می آورم و دیگر این اندیشه از سرم دست برنمی دارد، پخش و پراکنده می شود، رشد می کند، و من حس می کنم که در سراسر وجودم چیزی جوش می زند...»

و براین مطلب می افزاید: «وقتی همه چیز جوش خورد و به خروش درآمد و اندیشهٔ مطلوب پخته و آماده شد، کاری جز این ندارم که بنشینم و آن را روی کاغذ بیاورم... و این کار به سرعت انجام می گیرد.» و ظاهراً خودستائی می کند! زیرا طرحهای ابتدائی او تا به صورت نهائی درآید گاهی چندین سال طول می کشد و همه چیز نشان می دهد که برای بیان مطلب با دشواری روبه روست.

امّا از این نامه چنین برمی آید که در عین آشفتگی، آمادگی نظم بخشیدن به افکار خود را دارد، و نمی گذارد که اندیشه های گوناگون باهم درآمیزند و مزاحم یکدیگر شوند.

و در قسمت دیگری از نامه می نویسد: «من معمولاً چند اندیشهٔ گونا گون در سر می پرورانم، امّا هیچکدام از آنها را به جای دیگری نمی گیرم، و اول به اندیشه ای می پردازم که بیشتر در اعماق جانم فرورفه، و رهایم نمی کند.»
و اشکال کار او این بود که گاهی چندین اندیشه باهم در اعماق جان او

می نشبت، و گاهی چنان ازدحامی به پا می شد که احتمال داشت یکی دیگری را زیردست و پای خود خفه کند؛ بنابراین چارهای جز این نداشت که یکی را برگزیند و به آن بپردازد، و هنر فوگ بهتر از همه می توانست از میان این انبوهه بگذرد، چون فوگ ملکه عقل و درایت است، و بتهوون به نیروی عقل و اراده از میان این پیچ واپیچها، سروصداها، قیل وقالها، توفانها، رؤیاها عبورمی کند وانضباط نجیبانه ای را در آن سرزمین شلوغ برقرار می سازد و نشان می دهد که قدرت رام کردن آن موجودات سرکش را دارد.

در آثار دههٔ آخر عمرش از فوگ بیشتر در پایانه و اوج مطلب بهره می گیرد. والتر انگلزمان در کتابش، چاپ سال ۱۹۳۱، شرح می دهد که بتهوون در مراحل مختلف عمر مرکز جاذبهٔ آثارش را جابه جا می کند، و اگر عمر او را سه قسمت کنیم، به این نتیجه می رسیم که در ثلث اول و ابتدای جوانی، عمدهٔ مطلب و حرف آخر خود را، به شتاب، از همان اول می زند و عقده دل را زود می گشاید، و همهٔ فوگ را در ابتدا به کار می برد. در ثلث دوم و دوران جاافتادگی و پختگی، مرکز جاذبه را در میان حادثه قرار می دهد، و در دههٔ آخر عمدهٔ مطلب و اوج اندیشه را به آخرین قسمت انتقال می دهد، و در پایانه، با همهٔ توان هنری خود ماجرای اصلی را شرح می دهد، و بیشتر از فوگ، که ساخت و پرداختی عالی دارد، بهره می گیرد و سنتز اندیشه اش را به کمال خود می رساند.

پس اگر فوگ را در فینال اپوس ۱۰٦ جای می داد منظورش آن نبود که شاهکاری بیافریند و سرمشقی برای آیندگان درست کند، بلکه این شیوه را برای آن انتخاب کرد تا بر ساختمان پروسعت سونات گنبدی بسازد و تاجی برفرق آن بگذارد، و این حقیقت از خود او پوشیده نبود، و در همان زمان به کارل هولتز می گفت:

«نوشتن فوگ چیز مهمی نیست و هنر به حساب نمی آید. در دوران دانشجوئی ده دوازده فوگ نوشتم که خیالپردازی در آن سهم عمده ای داشت. در دوران ما باید روح شاعرانه را به فرمهای قدیم افزود.»

<sup>1.</sup> Bethovens Komposition Splahe

یوهان سباستین باخ حتی در خواب نمی دید که روزی هنرمندی به نام بتهوون پیدا شود و عنصر شاعرانه را به فوگهای او بیفزاید، و بتهوون حرف بیجائی نمی زد؛ منظور اصلی بتهوون آن بود که اگر فوگ را برمی گزیند حق خود را در تغییر و تحول آن محفوظ می دارد و به ذوق و سلیقهٔ خود درآن دست می برد و بی جواز چنین کاری را نمی کرد.

و امّا او با چه جوازی به چنین کاری پرداخته است؟ و فوگ بعد از این تحولات به چه حال و روزی افتاده است؟ موسیقیدانان در این مورد عقاید گوناگونی دارند؛ ونساندندی استاد سختگیر قواعد و اصول موسیقی، هیچ اعتراضی به ساختمان فوگ به سبک بتهوون وارد نمی کند. ناگل مفسر سوناتهای او عقیده دارد که بتهوون هم از نظر علم موسیقی و هم از نظر زیساشناسی، باعث وسعت و غنای فوگ شده است. منقد استادی چون اگوست هالم به دفت کنتر پوآنهای بتهوون را بررسی و موشکافی می کند، و از چیزهای عجیب و تازهای که این هنرمند وارد دنیای کنتر پوآن کرده، مطالبی می نویسد، امّا به نظر اواین کارباعث کاستن قدر و اعتبار کنتر پوآن و فوگ نشده است. این استاد دقیق به کنتر پوآنهای سونات اپوس ۱۰۹ ایراد نمی گیرد و این اثر را عظیم و بی مانند توصیف می کند.

با این وصف، به عقیدهٔ هالم، نبوغ بتهوون در سونات با نبوغ او در کنتر پوآن فرق دارد و این دو نبوغ از یک خانواده نیستند، حتی بتهوون وقتی تمها راباهم ترکیب می کندیا به سبک آزاد و برای یک صدا می نویسد، یوهان سباستین باخ همچنان استاد کنتر پوآن باقی می ماند. این استاد مردانه و مؤثر می نویسد، حتی آکومپانیمان ملودیهای او کنتر پوآن پنهانی خود را دارد و قابل بسط و گسترش است، و یک صدائیهای او همان فرم ملودیهای چند صدائی را دارد. امّا بتهوون، مانند موتسارت و هایدن و استادان سبک جدید، به اصول دیگری پاییند است، و بی تردید زمان در این تحولات تأثیر می گذارد و باعث می شود که سونات گسترش و غنای بیشتری پیدا کند و به دست بتهوون به کمال برسد. زیرا سونات، ریتم عصر جدیدی از زندگی بشر را دارد، و به همین دلیل برسد. زیرا سونات، ریتم عصر جدیدی از زندگی بشر را دارد، و به همین دلیل

وقتی بتهوون با آن همه قدرت و تبحر فوگ را برای هنرنمائی انتخاب می کند، آن را به حال خود نمی گذارد و با ریتم زمان هم آهنگش می سازد و با قدرت شیطنت آمیزش برآن تسلط پیدا می کند و به آن رنگ تازهای می بخشد و در حقیقت روح سونات را در فوگ حلول می دهد. هالم به جای آن که مثل بعضی از منقدان کلی گوئی کند و فوگهای بتهوون را با یوهان سباستین باخ مقایسه کند، و این دو را باهم اندازه بگیرد، به کار اصولی می پردازد و خوب می داند که هر چیز را باید در قالب و نقش خود دید و سنجید. اگوست هالم پس از بررسی و موشکافی دقیق، قواعد و اصول جدیدی را که بتهوون بیرون می آورد و به ما نشان می دهد.

مسئله این نیست که بتهوون با فرمهای قدیم درافتاده و آنها را زیرورو کرده، تا او را بستایند یا نکوهش کنند، مسئله این نیست که این هنرمند فرمهای جدیدی برای فوگ آفریده، و به نیاز زمان پاسخ داده، عمده این است که بتهوون قواعد کلی را به هم زده، و بی آن که اصول را مسخ کند چیز تازهای آورده، که نوعی فوگ تازه نیست، بلکه نوع تازهای از موسیقی است. که هرچند با فوگ قرابت دارد ولی برخاسته از آن نیست: و هنر بتهوون در همین است که مدتها در جستجوی چیز تازهای بوده، در اعماق جان خود شناوری کرده، و سرانجام آنچه را می جسته یافته است. در این نوع تازهٔ موسیقی روح سونات تسلط مطلق دارد، و به همین علت ساختمان آن با فوگ متفاوت است، و از نظر کنتر پوآن شکل و ساخت جدیدی می پذیرد. زیرا در اینجا منظور اصلی به کار گرفتن انواع گوناگون ساخت جدیدی می پذیرد. زیرا در اینجا منظور اصلی به کار گرفتن انواع گوناگون کانن و تضاد و تکامل تم اصلی با کنتر پوآن خود نیست، بلکه همه چیز در خدمت بیان مسائل درونی و جوشش قلبی انجام وظیفه می کند، و این چنین فوگ، مانند بیان مسائل درونی و جوشش قلبی انجام وظیفه می کند، و این چنین فوگ، مانند قطعات دیگر سونات بانگ رنجها و پیکارها و دگرگونیهای روح هنرمند است ۱.

۱ والترریزلر هم در کتابش، چاپ ۱۹۳۹، تقریباً نظری نزدیک به اگوست هالم دارد و می نویسد بسیاری از قواعد فوگ در اینجا کنار گذاشته می شود، و تم اصلی در سراسر فوگ جریان دارد، امّا بر عکس کارهای باخ در فضائی محدود چرخ نمی زند بلکه به تمام تحولات

بنابراین، دلوایس نشویم که این چنین فوگ از نظر تئوری مشروعیت دارد یا ندارد؟ بلکه با خاطری آسوده واقعیات را در سونات او و فینال آن ببینیم که شاهکاری بی همتاست، آهنگی است برجوش و پرنیرو، زبانی دارد سرکش و پرتوان، و طنینی دارد مؤثر و شکوهمند. - که در جای خود بیشتر از آن خواهیم گفت — اگوست هالم به جای آن که مانند بعضی از منقدان بی توجه و بدخواه، كارهاى اين دورهٔ او را به علت ناشنوائي خالي از زيباييهاي هارمونيك بداند، برعکس ثابت می کند که نبوغ و تجربه احساس و ادراکی در اعماق جان بتهوون به ودیعت نهاده بود، که همیشه بیدار و آماده بود که به یاری آن زیبائی و طنین هارمونیک آوا را می فهمید و می سنجید، و به همین علت، در آثار دههٔ آخر عمر او، سازها چه از نظر گوش و چه از نظر زیبائی درونی کار خود را به مرحلهٔ کمال مى رسانند. البته به شرط آن كه اجراكنندگان بفهمند و درست اجرا كنند – كه متأسفانه بیشتر بد اجرا می کنند! — و موقعی که نوبت به بعضی از خشونتها و ناهمواریها می رسد (به خصوص در یایکوب کردن لحظه های دیاتونیک) اجرا کنندگان باید توجه داشته باشند که گاهی بیان اندیشه بدینگونه تنافر اصوات نیاز دارد و نباید این همه خشونت را، که صریحترین و صادقانه ترین شکل بیان به حساب می آید، کنار گذاشت و از اجرای آن پرهیز داشت. شاید بتهوون این خشم و ناهمواری را به آن منظور در کلام خود می آورد که خود را از سبک ایتالیائی که در آن موقع مرسوم شده بود و بیشتر به گوشنواز بودن موسیقی توجه داشت جدا کند. و آنچه می کرد درست و در حد کمال بود. و هرچه می خواست می کرد و می دانست که چه می کند. شاید از این نظر قابل سرزنش باشد که چرا اینقدر خودرأی و آگاه بود! که حتی وقتی میخواست زنجیر دیوها را پاره کند با

و تغییرات سبک آزاد جواب مثبت می دهد، و ساختمان کلی آن با سوناتهای بتهوون و کارهای سمفونیک او خویشاوند است.

ریزلر می نویسد: بتهوون در فینال به سبک فوگ، همه چیز را در قالب این بیان می ریزد و فینال دیگری نیاز نمی بیند، و حتی اوج حمامه را در قطعهٔ آخر به همین زبان ادا می کند.

خودسری و هوشیاری چنین می کرد.

و حالا ببینیم که در آخرین قسمت اپوس ۱۰۹ چگونه زنجیر ایوان را گسسته و از بند رهایشان کرده بود.

در نخستین طرحهای فوگ، که آنها را پیش از آداژیویادداشت کرده بود، حرکت و جوششی متفاوت با آنچه بعدها به آن رسید، دیده می شود:



امما این طرح شجاعانه و بتهوون وان با اصول و روح پنهان و آشکار سونات و قابلیت بسط و گسترش آهنگ همسازی نداشت. در هنگام نوشتن آدازیو فکر سازنده اش مشغول کار بود و در نتیجه فرم دیگری را آفرید. و اول بار تم را پیدا کرد و موومان آن را به دست نیاورد.

در پایان کار آداژیو، شکل نهائی قطعهٔ آخر به او معلوم شد و برآن اساس، دنبالهٔ مطلب را طرح ریزی کرد: در اینجا فرود آمدن بسیار بسیار سریع را می بینیم که اول به صورت چنگهای ساده، و بعد با به هم پیوستن چنگها، و سپس دولاچنگ و یک جهش به فاصلهٔ دهم با شلاق یک «تریل» طولانی آوا:





اتما برای سوراخ کردن صخره به متهٔ قوی تری نیاز دارد تا آب کم کم از سوراخ به بیرون بتراود و چک چک پائین بریزد و کم کم به آبشاری تبدیل شود.

و حالا جریان کار را در طرح نهائی آن دنبال می کنیم:

اولین میزانهای آلگرو ریزولوتو، هنوز فوگ به حساب نمی آید، بلکه تمپوی فوگ را دارد، طغیان و حرکت روح را به سوی فوگ نمایش می دهد. — سقوطی است از دوسو که به جانب تونیک تنالیته می رود و در یک طبقه پائین تر، در میزان ششم، و در حال فرود آمدن با تم فوگ دیدار می کند — و جمعاً در این چند میزان فضا را برای ظهور خرده خردهٔ فوگ آماده می کند.

برای روشن تر شدن مطلب، صحنه های گوناگون سونات را بدینگونه از پی هم می آوریم:

۱ اولین قطعه، آلگرو: اثبات و تأکید پیروزی شاد عنصر قوی بر عنصر ضعیف و ظریف و آماده تسلیم.

۲- اسکرتسو: کوششی مختصر برای فرار از مبارزه، در سایه های پنهان.

۳ آداژیو: گفت و شنود غم انگیز روح با سرنوشت، و اطاعت اندوهناک او در پایان.

٤ - لارگو: تمدد اعصاب روح، كه آرامشى مى جويد و ظاهراً به اعماق ضمير ينهان يناه مى برد.

و در شادی و بی خیالی خود را می فریبد، و در این لارگو از بالای سر آداژیوبا آغاز مطلب بیوند برقرار می شود، روح دوباره به جوش و خروش می افتد و به فانتزی خوش تسلیم می شود و چنین به نظر می آید که در عالم رؤیا همهٔ مسائل را حل کرده است.

و اینجاست که با یک جهش فواره گون و پرشتاب شادی و حیات دوباره ظاهر می شود. و سوژهٔ فوگ همین است.

در حقیقت، باید بگویم که بازی شادمانه ای است، و با ونسان دندی

موافق نیستم که می گوید: «کولاک به پا می شود و گردباد غول آسائی نظم دراماتیک را جادو می کند. »... و برعکس معتقدم که امواج طغیانگری است که فرو می ریزد و در پیچاپیچهای حلزونی شکل، سبکبال و خیال انگیز پیش می رود. تاخت وتازی است از این سو به آن سو. هوس شادمانه ای است که چرخ می زند و به هرسو رو می کند و پیش می تازد. امّا سوارکار با مهارت افسار او را می کشد و اسب را روی یا بلند می کند. بازیگران گاهی به قواعد بازی گردن نمی گذارند و آهنگساز چنان تسلطی دارد که تم را با تم گره میزند و شعبده بازی راه می اندازد، و مدولاسیونهای آزاد را به کار می گیرد. امّا هیچگونه خشونتی در کارش نیست. در سراسر این قسمت، آوا در درجات متوسط و قوی می ماند و از قوی بالاتر نمی رود (و تنها گاه به گاه از اسفورتساندو استفاده می شود) – نباید اشتباه کرد و در اجرا گول کسانی را خورد که می گویند «کولاک به یا شده و غولهای صدا روی ریتم سایه انداخته اند» ، که چنین نیست، بازی خندانی است. بتهوون در اینجا از صدای خیلی قوی بهره نسی گیرد، و از به کار بردن امکاناتی که در اختیار دارد خودداری می کند، گوئی در فکر صرفه جوئی و ذخیره کردن نیروست، تا به موقع ذخایرش را خرج کند. آوای خیلی قوی در میزان چهارم استثنائی است، و بی درنگ صدای ملایمی جای آن را می گیرد.

اگوست هالم اشتباهات اجراهای عادی را نشان می دهد، و می گوید بعضی از اجراکنندگان کارهای بتهوون زیاد می جوشند و زور می زنند و شکوه آثار بتهوون را می خواهند با خشونت و شدت مجسم کنند، زیرا چهرهٔ نادرستی از بتهوون برای این گروه روی برده آورده اند و او را به غلط معرفی کرده اند.

بتهوون هنرمند بزرگی بود، وقتی آهنگی می ساخت زیبائی طنین و آوا را در نظر می گرفت، امّا همه چیز را فدای آن نمی کرد، و اگر بعضی از کارهای او به نظر شما خشن جلوه می کند، بیشتر علتش را در خشونت اجرا باید جست، و

۱ – نقل قول از آلفرد كورتو

اصل اثر این ناهمواریها را ندارد. هالم برای نمونه از اپوس ۱۳۳ نام می برد که رنگ و طنین آوای آن به اشتباه اجرا می شود، و باز می گوید که فوگ پایانی اپوس ۱۰۶ نوائی بس ملایم و دل انگیز دارد، حال آن که در اجرا چیز دیگری به مردم تحویل داده می شود.

بازی شاد در فرم فوگ و کنتر پوآن، ظرافت هارمونیک عجیبی دارد، و از نظر ذوقی و عمق معنی، از کارهای یوهان سباستین باخ دست کم ندارد. در فاصله ها، در بازیها و شیطنتها، در بالا و پائین پریدنها، در موتیف اوّل آن، در پرشهای تند آن، زیبائی و ظرافت خاصی هست که گاهی با غلت دادن آوا مؤکد می شود. و ذره ذره لطافت و گرمای آن بیشتر می گردد، و تعادل موزون و ستایش انگیزی میان عناصر گوناگون احساس پدید می آید، و چنانکه در بیشتر کارهای بتهوون دیده می شود، به جای قبول و اطاعت از اصول کلی، هیجان مخالفی به صحنه روی می آورد و در حرکت و بازی تعادلش را باز می یابد. قواعد کهنهٔ فوگ در دست بتهوون شکلش را عوض می کند و به صورت گل خوشبوی کهنهٔ فوگ در دست بتهوون شکلش را عوض می کند و به صورت گل خوشبوی احساس درمی آید. در کانتابیله در سی مینور (از میزان ۱۵۰ به بعد) یک احساس خود جوش به صورت اندوهی شیرین درمی آید و زمزمه ای از لابلای آن برمی خیزد، که یکی از کانُن های آن، وقتی با آوای آ کومپنیومان قهقرائی همراه که یکی را کانُن های آن، وقتی با آوای آ کومپنیومان قهقرائی همراه می شود، حالت مخالفت پیدا می کند، و به شکل موجی درمی آید که برعکس و به سوی بالا در حرکت است.



## و حركت قهقرائي:



و یتهوون به این شادی تسلیم می شود تا فکرش را منحرف کند و سپس بازی دیگری می آغازد که زنده و پرجوش است و ملودی زیبائی در پی دارد و مفهومش کاملاً متفاوت است. در آنجا صحبت از بی غمی و خنده روئی بود و در اینجا حکایت دویدن و فرود آمدن است. و به آواز غم انگیزی می ماند که عاشقی به ذوق دیدار به جنب وجوش درآمده، و هر قدمش با هزار تردید همراه است. و راستی که چه بازی سحرآمیز و شورانگیزی است. و عجیب می نماید که این هنرمند روزی در مدرسه چیزهائی به فرم فوگ می نوشت تا فضل فروشی کند، و حالا فوگ در دستهای افسونگار او به صورت یک عصای سحرآمیز درآمده بود.

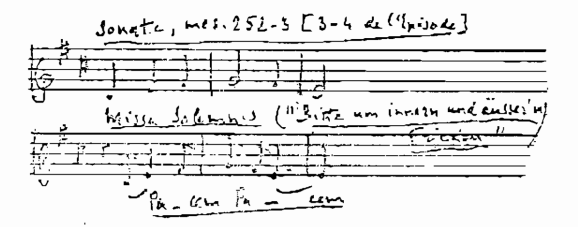
و این موومان قهقرائی به نوبت خود گشایشی را فراهم می آورد، و به یاری بسط و گسترش آهنگ، تم تکه به تکه از بخشی به بخش دیگر می رود و به تعقیب و فراز می پردازد و بالا و پایین می رود: توپ را می اندازند و می گیرند، و بازی منظمی است. جوششهای آغازین را پس می آورد و در اعماق باسها جاری می سازد، در حالی که در آن بالا بازیکنان هنوز مقاومت می کنند و در کرشندوئی آرام، که به صدای بالا تر فراتر می رود و به نفس نفس می افتد، بازی با جست و خیزهای نرم و چایک ادامه پیدا می کند و بعد، همه باهم در حال رقص و تعقیب، و در دایره های وسیع مدولاسیون قاطی می شوند و هنرمند را در حال جذبه و شیفتگی فراموش نمی کنند، سایه روشنها در انبوههٔ سبکباریها و آسوده خیالیها و شیفتگی فراموش نمی کنند، سایه روشنها در انبوههٔ سبکباریها و آسوده خیالیها

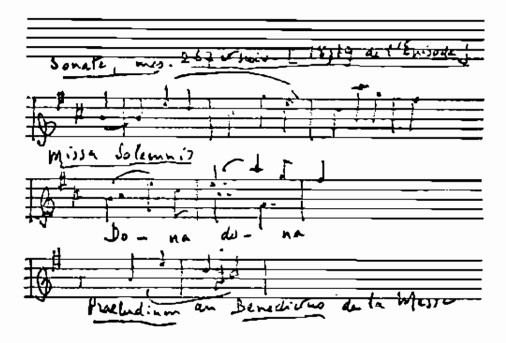
با یکدیگر همآهنگ می شوند. و خلاصه، روشن است که اولین قسمت این قطعه جز بازی نیست، و نوعی بازی نه چندان پرشون که می خواهد غمها و غصه ها و مشغولیتهای فکری را از میان بردارد. و در این بازی همه چیز رنگ تازه پیدا می کند. گوئی روح توپ را پرتاب می کند و در بازگشت آن را می گیرد. و در پایان ضربه های توپ پرشتابتر و محکمتر می شود:



این نختین موتیف است، خیز بزرگی که با ضربات شتاب زده، و با قدم های بلند، به عنوان ردِ پاسخ (در همان میزان، با سه «اسفورتساندو» و یک «فورتیس سیمو»)، دوباره مالکیت عرصه را در زیر مشت محکم خود، با سرسختی بدست می آورد.

تعمّق برای رسیدن به حالتِ خلسه، به شکل یک واقعهٔ جدید قابل تحسین در «رِماژور» همانند یک دعای استرحام، باز می گردد، و این دعا به طرز غریبی با بعضی از صفحات «میساسُولِمنیس» در «دو نایا کم» خویشاوند می شود.





پیش از این هویت پاساژی از آداژیو را با جمله ای از بندیکتوس باز گفته ایم ۱، ومی دانیم که سونات اپوس ۱۰۲ پیش از آغاز «مس» به پایان رسیده است، بنابراین نمی توان گفت که اثرانگشت «مس» درسونات دیده می شود، امّا به یقین باید گفت که در هنگام نوشتن سونات جوانه های «مس» در ذهن بتهوون

۱ می توان این موتیف ها را با موومانهای دیگر Gratiusagimas و دعاهای دیگر مس خویشاوند دانست. امّا بهتر آن است که بگوییم این موتیف ها در ضمیر پنهان و اعماق جان او ریشه داشتند و بنابراین بر آنچه در «مس» می آید تقدم دارد:



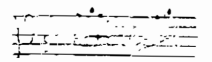
پدید آمده است. بتهوون سوناتش را در فضائی مذهبی خاتمه می دهد. در نامهٔ او به و. هوشکا، به تاریخ ۱۷ مه ۱۸۱۸ دیدیم که مسائل اخلاقی و مذهبی را به احساسات قهرمانی ترجیع می داد و گفتیم که در سیروسیاحت در اطراف مدلینگ، سرودهای مذهبی به ذهن او می آید و در دستنوشتهٔ فیشهوف، بتهوون از تسلیم و توکل سخن می گوید.

اپیزود مذهبی سونات، در «ر» ماژور، قطعاً با جوشش روح پرهیزکار و عارفانهٔ او در این ایام تطبیق دارد، و تعقیب و دوندگی شادمانه مقدم براین مطلب را، هنرمند در گردشهایش در اطراف مدلینگ روی کاغذ آورده، و از حالات روحی او در این زمانه جدا نیست. بتهوون وقتی راز و نیاز می کند و با خدا حرف می زند، آوایش دردآلود می شود و راز و نیازش را آرام و آهسته به زبان می آورد، تمکین او لطیف و شیرین است. نرم نرم، زمزمهٔ اسرارآمیز او آغاز می شود و در شش یا هفت تنالیته ا نوسان پیدا می کند، زیرا می خواهد تم فوگ را با ادامه و گسترش تازهٔ آهنگ، و موتیف اپیزود مذهبی آمیزش دهد، و آنچه به کار او مفهوم و عمق می بخشد، و مفهوم روانشناسی آن را بالا می برد، موتیف نیایش گونه اوست که با موومانی نیرومند همراهی می شود ، باسها به صدا درمی آیند و فرا می روند و مانند ستونی زیر سقف این حرکت می ایستند تا شادی روح و جاری شدن سیل آسای آن را ضبط کتند و این ستون عظیم چنان شکوهمند

۱ – از «ر» ما ژور به لامار ور، به سل ما ژور، به «ر»، به سی بمل، به فامار ور به سی بمل. ۲ – ناگل معتقد است که موتیف دعا:



از تم فوگ ناشی شده است:



که جای بحث بسیار دارد و باید استادان موسیقی مطالعات خود را در این زمینه ادامه دهند تا اسرار تازه ای را کشف کنند. است که اوج گرفتن روح و عروج او را نشان می دهد.

برای کسی که با زبان دل آشناست، همه چیز زیباست و همه چیز روشن. امّا کسانی که از احساس فاصله می گیرند تجزیه و تحلیل ایشان ناقص می ماند، حتی اگر استاد ارجمند و منقد هوشمندی چون اگوست هالم باشد. اگوست هالم به اصول و قواعد کار جدید ایراد نمی گیرد، و حتی نمی پرسد که این اییزود در ((ر)) ماژور که از میزان ۲۵۰ شروع می شود، برای چیست و به چه کار می خورد؟ که آیا تم دوم است؟ و این تم دوم، وقتی با تم اصلی یکی می شود، از میزان ۲۷۸ به بعد چه نقشی به عهده دارد؟ از میزان ۲۸۱ به بعد سه نت اصلی، صحنه را می چرخانند و هرکدام پا به شانهٔ یکدیگر می گذارند و میزان به میزان بالا می روند. و پس از آن تم دوم ظاهر، و دوباره پنهان می شود. اگوست هالم ایراد نمی گیرد، امّا می گوید که این پاساژ او را عذاب می دهد، و چون خود را عاجز از فهم مطالب می بیند، گیج می شود و قضیه را دنبال می کند و به آنجا می رسد که از میزان ۲۲۲ تا ۲۲۹، بتهوون تسلیم عواطف و احساسات مذهبی می شود، که طبعاً در این ایام مجذوب چنین عواطفی شده بود، و با این جذبه می شود، که طبعاً در این ایام مجذوب چنین عواطفی شده بود، و با این جذبه می شود، که طبعاً در این ایام مجذوب چنین عواطفی شده بود، و با این جذبه رندگی می کرد. و سرانجام می پرسید: «این تم جدید را چگونه باید نامگذاری کرد؟ و باید آن را به آوای سو پرانو، آلتو یاباس اجرا کرد؟)»

این تم جدید را فروغ مذهب می نامیم که از عالم بالا به روح هنرمند تابیده، و این شادی و این بازی فوگ، و این موتیف همه رنگ مذهبی دارد، و در پایان فوگ نیز همین احساس برانگیخته می شود. — ادامه و گسترش آهنگ که



به دنبال می آید در موومان ساده و معکوس می آید و بیشتر تأکید و تصمیم را می نماید. و ظهور دوباره و ناگهانی موتیف اصلی در فوگ (در میزان ۲۳۶ به بعد) مسیر دیگری در پیش می گیرد، که تند و گزنده و پرهیجان است ۱.

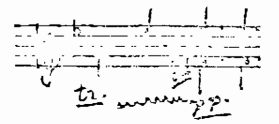
موتیفِ پرش از پایین به بالا، و همین پرش از بالا به پایین و برخورد آنها در میان راه ادامه می یابد. و هنگامی که باسها به پدال بسیار قوی در تریل روی می بمل (از میزان ۳۷۰ به بعد) متوسل می شوند، و باز پرش تداوم می یابد و با تکرار صاعقه آسای دولا چنگها، و صعود سه اکتاو و افول دوبارهٔ آن، موتیف اصلی باز می گردد.

و بعد موومان تند و شتاب زدهٔ دیگری در مقابل موومان طبیعی قرار می گیرد و با یک پدال در می بمل، بازی را به آرامش سوق می دهد، و بازیگران فرود می آیند و در سه میزان این وضع باقی می ماند، که در یک کرشندو تریل، آوا بسیار ملایم می شود<sup>۲</sup>. و همین آوای بسیار ملایم، دومین بخش تم اول را به فرود نزدیک می کند.

۱ – و در بازگشت پرش خود را باز می یابد (از میزان ۲۶۸ به بعد)



 ۲ دربیشتر نسخه های چاپی به علامت «بسیار ملایم» روی نتِ پایانی تربل کرشندو توجه ندارند. و من اصل مطلب را از دست نوشتهٔ او به دست آورده ام.





و پس از آن، اکتاو پایین قویتر می شود و شتاب می ورزد و با سیلاب کرشندوی سه اکتاو تا اعماق فرو می رود تا آوای بسیار ملایم بالای تم را با تحریری نیرومند به نتیجه برساند.



و هنگامی پرش را از سر می گیرد، دیگر نمی تواند جلو خود را بگیرد. آنقدر پیش می رود تا به دیوار می خورد و شش بار بیهوده پایین و بالا می پرد، تا آن که به کدانس فینال می رسد و چهار آکورد بسیار قوی اطراف او را می گیرند و محاصره اش می کنند تا تنالیته و تصورات آغاز مطلب را باز آورند.

از ویژگیهای قطعهٔ آخریکی آن است که ارزش و تریل آوا نقش اول را بازی می کند. پیام می آورد، آلگرو را می گشاید (۱) به موتیف اول پر و بال می دهد (۲) برهم زدن پروبالهایش،



مونات بزرگ ۹۹۳

موومان را به هیجان می آورد کاهی پرواز می کند (۳) گاهی فرو می نشیند (۶) و گاهی با یک پر از پرهایش،





هرکه در سر راهش می بیند زیور و زینت می بخشد (۵) و این مطلب را پیش از آغاز اپیزود مذهبی به چشم می بینیم.



و از این که بگذریم، ویژگی دیگر این قطعه برش اکتاوها (۱) یا چهارم ها است (۲) که به پرشهای دهم در پایان اولین قسمت قطعه، و قدم اندازیهای یازدهم در سومین قسمت می انجامد.





و نکته دیگر دوندگی از بالا به پایین است،



و دوندگی با رقص، که می چرخند و می چرخند و می گریزند.



و بازی تعقیب که به صورتهای گوناگون: آرام، پرهیجان، شوخ وشنگ، خسته و از نفس افتاده، ادامه پیدا می کند و در اواخر بازی حالتی ستیزه جویانه به خود می گیرد (از میزان ۳۳۱ به بعد)، تا آن که مسابقه فینال پیش می آید و در دو جهت مخالف همه باهم می دوند و بعد از فاصلهٔ مکث (میزانهای ۳۵۳ به بعد) باهم یکی می شوند و تریل آوا، بالهایش را برهم می کوبد و در طول بازی آنها را به هیجان می آورد و در انتظار اتصال همه به یکدیگر است. و این حالت در سراسر قطعه احساس می شود.

و آهنگِ بازی در این فوگ بزرگ با حرکت بالها مشخص می شود، و بی تردید این تصویر جز تفریح و بازی چیز دیگری نیست... و در پایان باز

## می گردیم و به پانورامای سونات نگاهی می اندازیم:

در این چشم انداز، پایان سال ۱۸۱۷ را می بینیم که بتهوون در فضائی تیره و کدر نخستین قطعهٔ سونات را می نویسد، بی آن که بداند منظورش چیست و این آغاز به کجا می انجامد. در اوایل بهار ۱۸۱۸، و چنانکه گفته ایم، هنوز نمی داند که چه کار می خواهد بکند، و هنوزییش خود نقشه می کشد که آن را به ضیافت دربار آرشیدوک رودلف بفرستد، و هنوز برای بقیهٔ سونات هدف و منظوری ندارد، تا آن که چند هفته می گذرد، به بیلاق می رود، پایش به خاک کشتزارها می رسد، شادی زندگی به جان او باز می آید، آلگرو را پیش می کشد، تغییراتی در آن می دهد و با پرشهای پیروزی آشنایش می سازد... و با طرحهای مبهمی می نویسد و منوئه را برای ادامه کار و روندومدراتو را برای قسمت آخر در نظر می گیرد، به اسکرتسو می اندیشد و در میان این سیلاب موتیف آخرین قطعه را روی کاغذ می آورد. امّا در مورد آدار یو، که پس از نوشتن اسکرتسو در ذهن او درخشش گرفت، باید این نکته را درنظر آورد که در آن هنگام روح و جسم او پاک و تابناک شده بود، و دنبالهٔ سونات از لحظاتی به جریان افتاد که روح و جسمش تازه و یا کیزه شد، شادی و شجاعت جانش را لبریز کرد، و به خدای خودش روی آورد، و میان او و خدایش تفاهم پدید آمد و مردانه و استوار اندیشه های عمیق مذهبی را به حان پذیرفت. امّا در بهار ۱۸۱۹ بود که هنرمند از تاریکی بیرون آمد و دریافت که باید دو قطعهٔ آخر را به قطعات اول پیوند دهد. حال آن که ضمیر پنهان او پیش از این هنگام، به لزوم این کار بی برده بود و او چون مرد خوابگردی که به سروش غیب گوش فراداده، لارگوی اسرارآمیز را به آدار يو در فوگ اقصال داد.

در آثار بتهوون کمتر چنین چیزی هست که دوگونگی کار ضمیر پنهان و خواست و ارادهٔ هنرمند را نشان بدهد، که هرکدام در راه خود قدم برمی دارند و با گامهای بلند و کوتاه پیش می روند و در عین حال یکدیگر را می پایند، گاهی دوش به دوش یکدیگرند و گاهی یکی از دیگری جلو می زند. هوشمندی و خرد هنرمند نگران است و گاهی چشم بند خود را پس می زند و به رفتن و دویدن

همزاد خود که از اندرون او نیرو می گیرد، می نگرد و حس می کند که همزادش بهتر از او کارش را انجام می دهد، و ناچار عناصر لازم و ابزار کار را برای او فراهم می آورد تا بی و پایهٔ بنا ریخته شود. و در این زمان کار اصلی در اندرون هنرمند انجام می گیرد، که مرتب با مته صخره ها را موراخ می کند و زمین را می کند و فروتر می رود تا به گسترهٔ اعماق دست بابد و مواد ناب و دست نخورده را بیرون بیاورد، و در این کندوکاو موتیف ها و الحان و مختصات درست و بجای موسیقی در تاریکی استخراج می شود و به پهنهٔ وسیع روشنائی راه پیدا می کند، فکر و ارادهٔ هنرمند در تاریکی اعماق، خواه و ناخواه تسلیم این کوشش خستگی ناپذیر و شگرف می شود، اتا به یقین باید گفت که در مونات اپوس خستگی ناپذیر و شگرف می شود، اتا به یقین باید گفت که در مونات اپوس بعد از آن که در ۱۹ آوریل، ۱۸۱۹ براین سونات نقطه پایان می گذارد تازه قضایا را کشف می کند و دو نت اول را که بازگشای آداژیو بود، به آخر می افزاید.

حالا پیش خود مجسم کنیم که در دم آخر، بتهوون نیز مانند ما، مثل بیگانه ای به سونات اپوس ۱۰۶ می نگرد و آن را باز می خواند، و چه تعجبی به او دست می دهد. در همین لحظات بازخوانی ملتفت می شود که ارتش ناپلئونی از اندرون او سرکشیده، هم آهنگ با نیاز و منطق فکری او در جاده های سنگلاخ پیش رفته، راه را هموار کرده، مسیر درست را یافته و همه چیز را براو تحمیل کرده اند. و درمی یابد که هرگز عناصر مرموز اعماق روح او با چنین آرامش و شکوهی براو دست نیافته بودند، و چنین آداژیوی عظیم و جاودانه ای را بر صفحهٔ کاغذ جاری نکرده بودند. و حالا که کار از کار گذشته بود، تازه درمی یافت که درطی این مدت، فکرم قاومت ازاوسلب شده بودوق درت آنرانداشت در برابر حرکات این عناصر مرموز مقاومت کند و جلو آنها را بگیرد، و این عناصر مرموز حرکات این عناصر مرموز تاریکی بیرون آورده، در روشنائی در مقابل او گذارده بودند تا از خرد و هوشمندی و تجربه اش برای تنظیم سونات یاری جوید و کار را به انجام رساند.

در هرکدام از آثار بزرگ بتهوون، تعادل بی مانند شورها و هیجانات گوناگون و غالباً متضاد را به چشم می بینیم، امّا او این تعادل را در هریک از آثار خود به صورت خاصی پدید آورده است، که از نظر درجه و مرتبه با یکدیگر فرق دارند. تعادل و هارمونی عناصر گوناگون در سونات اپوس ۲۰۱، با سمفونی پنجم و آپاسیوناتا قابل مقایسه نیست. بتهوون در این سونات تمام هستی اش را به کار گرفته تا بتواند کلیسای اصواتی را، که از سال ۱۸۱۸ تا ۱۸۲۰ می سازد، با این اثر محکم و پابرجا کند. مس سولمنیس و سمفونی نهم دو برج این کلیسا، آخرین کوارتنها محراب، و آخرین سوناتها صحنهٔ آن را می سازند.

و این تصورات و صحنه سازیها بازی نویسنده است و چرا باید نویسنده را از بازی منع کرد؟ - نویسنده نیز می تواند به بازی بپردازد و تمهای زیبای موسیقی را آنطور که خود فهمیده، و به سبک خود، با شور و عشق تفسیر کند. زیرا این نویسنده نیم قرن به این کار پرداخته، و نیم قرن در این راه قدم برداشته، و آنچه در این فصل شرح داده شد انعکاس ضعیفی از کار شوق آمیز نیم قرن اوست.

در پایان، این نکته را می گویم که بتهوون در هیچکدام از آثار دههٔ آخر عمر —حتی در مس سولمنیس و سمفونی نهم — چنین کاری نکرده، و شیر پیر قدرت و تسلط فکری خود را در سونات اپوس ۱۰۹، نشان داده است.



## فصل هشتم

## ((مس))

مسسولمنیس در میان آثار بتهوون حکم سیکسین میکل آنژ را دارد. امّا برای بعضی از منقدان (که بدبختانه کم نیستند) چه آسان است که زیاده گوئی یا کم و کاست چنین آثاری را کشف کنند، و از آن آسانتر، که چنین آثاری را با کارهای به ظاهر معتدلتر و موزونتر پهلوی هم بگذارند و آنها را باهم مقایسه کنند. و چه کاری از این پست تر و بیهوده تر؟ وقتی ما از نابغه ای یک هدیهٔ شکوهمند دریافت می کنیم، باید آن را به جان بپذیریم و قدر بشناسیم و از غنای آن لبریز شویم، نه آن که بیاییم و فرومایه وار از آن عیب و ایراد بگیریم و ضد و نقیض بگوییم.

مس در ((ر)) از گنجینه های روح بشری است که برآن نمی توان قیمت گذاشت، در اینجا یکی از استادان بزرگ هنر اصوات، با صداقت کامل ژرفترین نقطه های روح بزرگش را به ما نشان می دهد. و می توان گفت که وصیت نامهٔ تمام زندگی اش و محصول پختگی و توانمندی خرد و کمال تجربهٔ اوست. «مس» از شور و شوق و فروتنی و صداقت لبالب است، شعر زندگی است، و عظیمترین «کمدی الهی» دنیای موسیقی به شمار می آید. با این حال آیا رواست که نوازندگان و موسیقی شناسان آن را نادیده بگیرند یا نگاهی سطحی برآن بیندازند؟ و آیا رواست که آن را دورادور در کنسرتها بشنویم و به یاری گوش مجرب و

موسیقی شناس خود، روح را به سیلابهای رنگارنگ و بی شمار آن بسپاریم و تا آنجا که در توان ماست پیش برویم؟ عیب کار اینجاست که در بیشتر کنسرتها این مس را بد اجرا می کنند، ریزه کاری های آن را نشان نمی دهند، سایه روشنهای نادرستی به آن می بخشند و رنگها و خطوط تابلو را درهم می ریزند. پس باید عمیقتر شد و دقیقتر آن را شناخت، و مثل یک اثر بزرگ ادبی آن را بارها و بارها مطالعه کرد، و هربار با رمزوراز تازه ای آشنا شد و کمی بیشتر به عمق فرو رفت. به جرأت می گویم، در سراسر این اثر، کلمه ای و خطی از روی تصادف و دور از منطق وارد نشده است. در همهٔ کارهای بتهوون، ما این معجزه را می بینیم، این مطلب نمایانتر دیده می شود که «موسیقی و کلام با هم یکی می شوند.» و شاید در موسیقی و به یقین در موسیقی کلاسیک چنین با هم یکی می شوند. » و شاید در موسیقی و به یقین در موسیقی کلاسیک چنین جیزی ،کمتر سابقه دارد.

۱. برای فهم پیوند موسیقی و کلام در آثار بتهوون، باید به نوشته های خود او مراجعه کرد. و افسوس که منقدان تنبل کمتر نوشته های او را می خوانند و می گویند که این هترمند اصول کار و زیباشناسی خود را روی کاغذ نیاورده است. و این سخن نادرست است. اینگونه اشخاص همت و حوصله ندارند که دست کم نامه های او را مطالعه کنند. برای نمونه، در نامه هایش به برایتکف، از اصول زیباشناسی و مسائل حاشیه چیزهائی هست، و از جمله ارتباط موسیقی و کلام را باز می گوید، و من یکی دو نکته از آن مسائل را عیناً نقل می کنم، که نشان می دهد بتهوون حتی از دست بردن در متنهای بی مقدار و معیوب ادبی پرهیز داشت و معتقد بود که متن وقتی با موسیقی در می آمیزد، هر دو یکی می شوند، و تشخیص یکی از دیگری امکان پذیر نیست، زیرا هر دو یک اثر هنری را درست کرده اند.

در نامهٔ ۲۸ اوت ۱۸۱۱، دربارهٔ اوراتوریوی «مسیح با شاخه های زیتون» می نویسد: «متن باید به صورت اصلی خود باقی بماند، می دانم که این متن بسیار بد نوشته شده، امّا حالا که کار را براساس آن گذاشته ام حاضر نیستم در متن تغییراتی بدهم، زیرا به کل مطلب لطمه می خورد. یک آهنگاز خوب باید بتواند حتی از یک متن بد کار خوبی ارائه دهد؛ زیرا کلمات باید با موسیقی آغشته شوند و چنان با هم درآمیزند که یکی شوند و جدائی ناپذیر باشند.

امّا ناشر به او می نوید که باید در متن ادبی «مسیحبا شاخههای زیتون» تغییراتی داد، و

هرکلمه از این وصیتنامه از رفای قلب بتهوون برمی آید، و آنچه را که نتوانسته یا نخواسته به زبان جاری کند، به زبان موسیقی ناب گفته است، و اگر در آثار دیگرش تنها نکته های باریکی را حکایت کرده، در اینجا اعماق روح خود را به تمامی، و در قالب حماسهای بی کرانه در مقابل ما گذاشته است، این «مس» بیش از دیگر آثارش درهای روح و فکر او را برما می گشاید، و همهٔ عهد و پیمانها و امیدها و تردیدهایش را شرح می دهد. از کوچکترین نوسانات احساس خود، به زبردستی و صداقت، نقش برجسته ای درست می کند، و می توان گفت که در مس سولمنیس والا ترین طرز رویاروئی انسان را با خدای خویشتن می بینیم.

در همین ایام در نامه ای می نویسد: ۱

«کدام موهبت بالاتر از این که کسی بیش از دیگران به الوهیت نزدیک شود و از فرادست فروغ الهی را در میان مردم پخش و پراکنده کند.»

و چندین سال پیش از آن نیز نوشته بود: ۲

«تنها هنر و علم مي تواند آدمي را به مقام خدايي فرابرد.»

و نامهٔ پرغرور او به آرشیدوک، پس از نوشتن «مس» سیمای پرومته وار او را به خوبی نشان می دهد، که می خواست به اعجاز هنر به الوهیت نزدیک شود و از فرادست فروغ الهی را میان مردم پخش و پراکنده کند، و ما خواهیم دید که چندی در این مسیر پیش می رود؛ پنداری مانند یعقوب در انتظار بود که فرشته ای مردهٔ پیامبری را برای او بیاورد.

بتهوون به خشم می آید، و در تاریخ ۲۸ ژانویه ۱۸۱۲ در جواب می نویسد:

<sup>«</sup>خدای من! در کجای دنیا می گویند که کلمات موسیقی را می سازند؟ نباید موسیقی را لوس و ناز پرورده کرد و تنها با کلمات خوب عادتشان داد! قضیه این است که موسیقی و کلام پس از آن که به یکدیگر آغشته و یکی شوند، حتی کلمات مبتذل و عوامانه را در آن میان نمی توان تشخیص داد.

۱. نامهٔ اوت ۱۸۲۲، به آرشیدوک

۲. نامهٔ ۱۷ ژوئیه ۱۸۱۲، به امیلی. ام ساکن هامبورگ

و از این کوشش قهرمانی دست برنمی دارد، هرسال تجدید قوا می کند تا در بی این آرمان برود، و دورانی از تاریخ بشر را همراه خود دارد، زیرا نوابغ و قهرمانان هرگز تنها نیستند، و هریک به تنهایی هزاران هزار انسانند و هریک قرنی به شمار می روند.

و حالا از مس سولعنيس وصيت نامهٔ او، سخن بگوييم.

9

اممًا پیش از شروع بررسی، باید لحظات تولد مس سولعنیس را مشخص کنیم و جای این لحظات را در مجموع آثار و حیات او نشان بدهیم.

از اشتباهات معمول منقدان آن است که کیفیت موسیقی مذهبی بتهوون و حتی مفهوم این موسیقی را تنها براساس مسسولمنیس قضاوت می کنند. البته در قدرت این اثر حرفی نیست، امّا اندیشهٔ مذهبی بتهوون را نمی توان تنها در این محدوده دید و منجید، همچنانکه نمی توان نوسانات روحی و فکری او را در دههٔ آخر عمرش، فقط در سمفونی نهم محاسبه کرد. که نه این به تنهایی، مجموع اندیشه او را دربر دارد، نه آن. نبوغ بتهوون همیشه در حال حرکت و تحول بود، و حتی مرگ این حرکت و تحول را متوقف نکرد. چرا که تیر پیکانی در فضا رها کرده بود که همیشه باید چشم به آن دوخت و انتظار کشید که در کجا بنشیند و چه ثمری بهبار آورد. مگر عمر پرحاصل مردی چنان بزرگ با مرگ او به پایان فرسیده بسته شده است، می رسد؟ نه! مرگ حادثه ای بیش نیست کتابی به پایان فرسیده بسته شده است، و ما هرگاه فصلی از این کتاب را می خوانیم، قسمتهای گذشته اش را به یاد و ما هرگاه فصلی از این کتاب را می خوانیم، قسمتهای گذشته اش را به یاد می آوریم و دنبالهٔ مطلب را با تصورات خود مجسم می کنیم.

از بتهوون سه «مس» به یادگار مائده، که مس سولعنیس دومین است ۱.

اولین «مس» او دراوت ماژور شناخته شده است — البته نه چندان که باید و در نوع خود شاهکاری است ناب، و در دوران پختگی او و پیش از

۱—«کانتاتتهای»مذهبی دوران جوانی او را به حساب نیاوردهام، که پی ریزی محکمی برای مسهای بعدی به وجود آوردند.

بیماری جسم و روح او در سال ۱۸۰۹، و پس از سمفونی پنجم، و هم زمان با پاستورال نوشته شد و برای نخستین بار در سیزدهم سپتامبر ۱۸۰۷ به اجرا درآمد.

و سومین «مس» او دراوت دیزمینور، حکایتی جداگانه دارد و جز چندین نشانه چیزی از آن به جای نمانده است. در همان گیرودار که مس سولمنیس را می ساخت، «مس» سوم از ذهن او بیرون جست، و بعد از طرح نیایش و پایه ریزی Кугіс مس تازه به فکرش رسید و قسمتی از آن را در لابلای اولین قطعهٔ سمفونی نهم، و کوارتتهای اپوس ۱۲۷ و ۱۳۲ یادداشت کردا. که با این حساب دوروبر او پر از شاهکار بود. بنابراین مس سولمنیس همه اندیشه های مذهبی او را در قالب «مس» در میان نمی گرفت، و می بینیم که در همان حال که این

۱ – در دفترچه طرحهای ۱۸۲۶، بعد از طرح قطعهٔ اول سمفونی نهم، و چند خط در آهنگی برای سازهای شستی دار با چهاردست، و تسرینهای هارمونی و باس، به طرحهای «مس» تازه برمی خوریم:



و باز در قسمتی دیگر بعد از طرح چند لیدو او ورتوری به نام «باخ» چند خط از مس سوم را می بینیم:



که بعد از طرحهای کوارتت ۱۲۷ و ۱۳۲ و یک تم فوگ، که مقدمهٔ تم فوگ در کوارتت اپوس ۱۳۲ به حساب می آید، جای گرفته است. «مس» را می نوشت، طرحهای «مس» بعدی به ذهنش راه یافت.

و حالا باید ببینیم که مس سولمنیس برای خود او چه ارج و پایه ای داشت و چگونه آن را یدید آورد.

٥

در آغاز این نکته را باید گفت که در صداقت مذهبی بتهوون تردید نباید کرد، که در این مورد جای بحث نیست هرچند مردی هوشیار و خردمند بود، عطش دانایی داشت، در مذاهب مصر و هند و سرزمینهای دیگر مطالعه می کرد، اما قلب او همیشه با آئین مسیح بود. و این مسئله که تا چه اندازه به انجام فرایض مذهبی پایبند بود، در درجهٔ دوم اهمیت است!. در بستر مرگ با شوروشوق بسیار آداب مذهبی را به جا آورد، و در هر مرحله از عمر، وقتی متنهای مقدس را لمس می کرد، همین شور و گرما به او دست می داد. وقتی می خواست موسیقی مذهبی بنویسد، یک پارچه عشق و ایمان و فروتنی می شد، و هرگاه متنی خداجویانه می خواند به همین حال دچار می شد. گواه صادق ما براین مطلب نوشتهٔ شیندلر است:

«ظهر بیستم آوریل ۱۸۲۳ بود. سر میز غذا نشسته بودیم. فرستادهٔ کنتس شافگوش از درآمد و متن تازهای را که بندیکت شولتز برای «مس» اول<sup>۲</sup> او نوشته بود به دستش داد. بتهرون دستنوشته را به شتاب خواند، تا آن که به ستایش خداوند رسید، و اشک از چشمانش سرازیر شد، و هنگامی که به «کردو» رسید،

۱ - همینقدر می دانیم که برادرزاده اش را به انجام فرایض مذهبی وامی داشت، و او را برای اعتراف به کلیما می برد.

۲- متن اصلی مس در دو به زبان لا تین بود. ادارهٔ سانسور (به خصوص بعد از ۱۸۲۰) اجازه نمی داد که متن لا تین در کنسرتها اجرا شود، حال آن که بتهوون با انتخاب متن لا تین می خواست شنوندگان او تنها آلمانی زبانها نباشند «مس» او درهای بییشتری را به روی خود باز کند، کا با مخالفت ادارهٔ سانسور روبه رو شد، و ناچار کریسیتین شرایبر متن را به زبان آلمانی برگرداند. بتهوون از این ترجمه خوشش نمی آید، در سال ۱۸۲۳ بندیکت شولتز متن دیگری به زبان آلمانی برای این «مس» تهیه کرد.

به صدای بلند گریست و نتوانست به خواندن ادامه دهد. و در همان حال شرح داد که هنگام نوشتن مس نیز چنین احساسی داشته است.. و این اولین و آخرین بار بود که گریهٔ بتهوون را دیدم!...»

و آن قسمت از متن که اشک بتهوون را درآورد چنین است:

«او ما را در سایهٔ لطف پدرانهاش حفظ می کند، ترحم او حتی گناهکاران را شامل می شود، پشتیبان مستضعفان است و یار سرکوفتگان و امید خسته دلان. شکایتی در بارگاه او ناشنیده نمی ماند، و قطره اشکی را نادیده نمی گذارد.» ۱

«او» رحمان و رحیم است، یار و یاور درماندگان است، گناهکاران و خسته دلان و شکستگان وسرکوفتگان را در آغوش لطف خود می گیرد تا بگریند و قلب را تسلی بخشند، و «او» بره ای را مأمور می کند تا همهٔ گناهان مردم جهان را بر پشت حمل کند، و کلام بریده بریده «ترحم فرما» را همانند سکسکه ای در آغاز آوای گروهی «اورفه» در دهان تیره روزان می گذارد. پس چگونه می توان به صداقت مذهبی بتهوون شک برد؟ که در مقابل شیندلر بی اختیار اشک می ریزد، و این حقیقت را به ما می فهماند که او در تنهایی از دست زجر و عذاب زندگی چقدر اشک ریخته و به دریای رحمت خداوندی پناه جسته، و موسیقی مذهبی او حکایت ساعات تنهائی اوست.

بی شک، این موسیقی استرحام آمیز، مس سال ۱۸۰۷ اوست و اشکهای او در سال ۱۸۲۳، و پس از مس دوم او، مس سولمنیس جاری شده، بنابراین عواطف و احساسات مذهبی او زودجوش و زودگذر نیست و تداوم ایمان

۱ – من دو متن آلمانی را با اصل آن به زبان لاتین، مقایسه کرده ام، دو متن آلمانی بد است و کم و زیاد بسیار دارد، حتی متن شولتز از شرایبر ضعیف تر و سست تر است، و شاید برای ما عجیب باشد که چنین متن ضعیف و سخیفی چنان در بتهوون اثر گذاشته و اشک او را در آورده، که شیندلر می نویسد: «هرگز او را در چنین حالی ندیده بودم.»، امّا اگر دقیق تر شویم، به این حقیقت می رسیم که کلام شولتز در بتهوون تأثیر نداشته، بلکه احساسات و عواطف مذهبی آن هنرمند بزرگ را به گریه انداخته است.

مسیحی اش را نمی توان نادیده گرفت، و نمی توان سخن شیندلر را پذیرفت که تأکید می کند «سرچشمهٔ اعتقادات مذهبی در خداجویی اوست و نه در باورهای کلیسائی»، و حتی روایات خود شیندلر خلاف این را ثابت می کند، زیرا مسیح در مرکز افکار و نیایشهای اوست، و اگر از او نام می برد به کیفیت اخلاقی اش ارتباط دارد، که از آنچه صمیمانه و عمیقاً دوست دارد کمتر حرف می زند و سکوتی رمنده را حفظ می کند، همچنانکه از «دلدار جاودانه»اش هرگز حرفی نمی زند و آن زن ناشناس می ماند،

نیاز روحی اورابه سوی خدای عشق وترحم می کثید واین نیاز وقتی به بالا ترین درجه رسید که از بحران ۱۸۱۷ بیرون آمد و در رستاخیزی از میان مردگان برخاست و به زندگان پیوست و نبوغ او دوباره جان گرفت، و دیدیم که اولین فریاد او قطعه ای دعاگونه بود. زیرا قلب دردمندش لبریز از شکرگزاری بود. و صمیمانه می خواست که مسیح را سپاس گوید که نفس خود را در او دمیده است، و از آن پس خود را تنها تر می دیدو عشقها و دوستیها بیشتراز او فاصله می گرفتندو کمتر به دنیا دل می بست، تا آنجا که در لحظهٔ مرگ آهی کثید و زهرخندی زد و گفت: «کمدی به پایان رسید.»

خداوند فضای روحش را پر کرده، و به او نیرومندی و عشق و روشنایی بخشیده بود. در آن زمان شکوه و قدرت خداوندی با استرحام متواضعاتهٔ مخلوقاتش به نظر او جلوهٔ همانندی پیدا کرده بودند، و می خواست مکاشفات خود را به زبان موسیقی برای همه حکایت کند، و به قول اشترایشر منظورش آن بود که احساسات مذهبی همسرایان و شنوندگان آنها را برانگیزد و استحکام بخشد.»

بنابراین، آنچه می گفت حرف دل او بود۱، و قصد نمایش یا منظور خاصی در کاراونبود. در گفت و شنودهای بتهوون، وقتی از هدف او در نوشتن مس سولمنیس می پرسند، موسیقی مرسوم کلیسا را تحقیر می کند و معتقد است که

۱، بتهوون در بالای دعای اسرحام مس سولمنیس نوشته بود: «آنچه از دل برآید بر دل نشیند».

موسیقی کلیسا جز مسخ موسیقی و اپرا نیست.

امّا ساخت و پرداخت مس سولمنیس آن نبود که از ته دل برای «مس» در نظر داشت، زیرا این «مس» را به سفارش، و برای مراسم پرشکوه تاجگذاری در کلیا ساخته بود، و از این کار راضی نبود، به همین علت وقتی آن را تنظیم می کرد «مس» دیگری هم برای دل خود می نوشت، و با این حساب آنچه دربارهٔ مس می گوید بیشتر منظور «مس در دو» است و کمتر به مس سولمنیس نظر دارد.

در سال ۱۸۲۵، به کارل فرویدنبرگ گفته بود:

«موسیقی ناب کلیـا، جز در گلوریا و متنهای همانند آن، بیشتر باید با آواز اجرا شود.»

و به همین دلیل «مس در دو» در مقایسه با مسهای مرسوم در آن روزگار بیشتر آوازی بود و سازها در آن نقش درجه دوم را داشتند، و در مس سوم، که بتهوون طرحش را ریخته بود، ارکستر تنها با ارگ واوبوا، به خصوص در Kyrie به آواز پاسخ می داد، و در گفتگوی بتهوون با فرویدنبرگ می خوانیم که هنرمند چه ستایشی از باخ می کند، و در آن موقع که مس سوم را پایه ریزی می کرد، او ورتوری به نام باخ می نویسد، و از هندل که نفس او در پیرامون پیکر مس سولمنیس احساس می شود کمتر نام می برد (و در جای خود این مطلب را شرح خواهم داد).

با این وصف، تصور نباید کرد که مس سولمنیس با مسهای اول و سوم او فاصلهٔ بسیار دارد و در سیارهٔ دیگری به دنیا آمده است، که به هرحال مس سولمنیس همان زیب و زیبائی را داشت که بتهوون برای «ملکه مس» آرزو می کرد.

Q

«مس» یادگار دورهٔ عجیبی بود که بتهوون پس از مدتها بیماری و درماندگی به روشنائی دست یافت، و در آن لحظات استثنائی مأمور شد که «مس» را بسازد (که بی تردید نبوغ هنری مردی چون بتهوون مأموریت نمی پذیرد!)

ازیک سودراین مالهای ۱۸۲۰-۱۸۱۸ درجان اورستاخیزی به پاشده بود، جوششی مندهبی وعاشقانه دراوموج می زدوبا ذره های وجودش می خواست خدای توانائی راسپاس گوید که به فریاد نومیدشدگان پاسخ مراسم تاجگذاری ولیعهد و حامی و شاگرد خود را با آهنگی زیب وزیور بخشید، و در واقع به یک تیر دونشان می زد، هم چیزی درخور این مراسم به هدیه می فرستاد و هم با اعجاز هنر اثری عظیم و نوبیناد می آفرید.

شاید توقعات رسمی از بتهوون، آن هم در چنان حال و سالی درخور مقام هنری او نباشد، امّا حقیقت چیز دیگری بود. منظور اصلی اش آن بود که آهنگی بسازد و موهبتهای خداوندی را سپاس گوید و با این قدرشناسی دین خود را در مقابل سلامت بازبافته بپردازد، و آتشی را که در قلب دردمندش مشتعل بود در کالبد «مس» بریزد، و با درددلها و استغاثه های شخصی، از پایه تا سقف کلیسای اصوات را به ارتعاش اندازد. و حقیقت جز این نبود که در آئین مذهبی و عمومی سلطان الموتز در کلیسا، «مس» خصوصی بتهوون اجرا می شد. و آن ایام، دوره ای از تاریخ مغرب زمین بود، گوشه ای از تاریخ انسان در سراسر زمین بود، و با این حساب «مس» از آن ما بود و هست. ما را فرامی خواند که به اعماق جان خود راه یابیم، و این مس سرود غرور و ایمان و شکسته دلی بود، سرود آرزوها بود، سرود صلح و شادی در هنگامهٔ درد و پیکار بود. سراسر دوره ای از تاریخ بود بود، سرود صلح و شادی در هنگامهٔ درد و پیکار بود. سراسر دوره ای از تاریخ بود میوز آن را به پایان نرسانده ایم.

در ابتدای کار متهرون قصد داشت این آهنگ را برای کلیسا بسازد'،امّا زود به خود آمد و این توهم را از خود دور کرد، زیرا کار او روح و ابعاد تازهای می یافت و از دایرهٔ کلیسا بیرون می زد و فضای وسیعتری را در بر می گرفت، و

۱. این مس گاهی در کلیسا اجرا می شود و کلیسا جواز آن را صادر کرده است. امّا من با و ریزل هم عقیده ام که می گویدمس سولمینس برای اجرا در کنسرت مناسب تر است... این اثر با آنهمه شکوه و عظمت، از صمیمیت و لطف خاصی برخوردار است که باید در کنسرت و در جمع دوستداران هنر به اجرا درآید تا همه زیبائی اش را بستانید.

خود او می گفت که «این را می توان مانند اوراتوریو اجرا کیرد، و در تاریخ هفتم ماه مه ۱۸۲۶ مس او در تئاتر و به نام سرودها به صحنه آمدا. و از نظر اصول بتهوون مردی نبود که برای گروهی خاص آهنگ بسازد، حتی خودمانیترین و صعیمانه ترین لیدها و کوارتتهای او جنبهٔ خصوصی نداشت، و برای عموم بود. همیشه برای جمعی کثیر می نوشت و هرچند نامرئی، جامعهٔ جهانی را در خود داشت.

از همه «سرود»هائی که مسسولمنیس را می سازند، Kyrie کاملتر و خودجوشتر است. امّا برای ما دنبال کردن «سفر پیدایش» این اثر میسر نیست؛ زیرا هیچکدام از طرحهای ابتدائی آن پیدا نشده است، و من در فصل «بیداری» گفته م، بهتر که قبول کنیم همه چیز از دعای استرحام او ریشه گرفته است ۲.



وباهمین «طلب ترحم» مس سولمنیس پیش از هنگام،خود به دنیا آمده است، و در شرح این مطلب باید گفت که هیچکدام از سرودهای مذهبی او با این سرعت و کیفیت از دل برنمی آید تا بی درنگ بردل نشیند. گوئی همه چیز با یک جهش بیرون پریده، و هرگز بتهوون عظمت عواطف را با چنین اعتدالی بیان نکرده است. هنرمند با دو کلمه «بسیار خویشتن دار» تکلیف اجراکنندگان را روشن می کند، و با این تأکید همه توانمندی های روح را در یک اندیشه جمع می کند.

۱. قسمت هایی از آن: Kyrie ـ کردو ـ آگنوس.

۲. موتیف فا مسی - لا - سل - فا، از میزانهای چهار تا هفت مقدمه Kyrie به صورتهای گوناگون در تمامی سس پخش می شود و هر چند با طرح دعای استرحام، و آمین، در مس برای پاپ مارسل و پاسترنیا، به تعبیر ریزلر، شباهتهائی دارد که از جهت لحن موتیف با آنها متفاوت است.

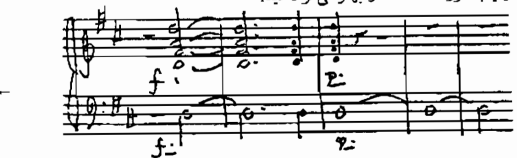
تنها یک آکورد قوی و خویشتن دار در «ر» ماژور تکرار می شود که در عین قدرت بسیار آرام و پروسعت است، که از یک سو لبریز از سکوت است و از سوی دیگر لبریز از درخششی بیکران. روشنائی ساکن است و نیرومند. ارگ به ارکستر پیوند می خورد. اندکی جای خالی را پر می کند و در اعماق سکوت، آرام آرام و کم توان و گاهی بریده بریده، آوای ترحم در فضا پخش می شود:



در پانزده میزان، ارکستر جایگزین آوا می شود، گوئی روح دردمندی دست به دعا بر می دارد تا فراخوان بزرگ را اعلام کند. مویه های آرام فلوتها، و اوبواها فرامی رود. سازهای زهی به حمایت آنها می شتابند. به کارگر خسته ای می ماند که به زحمت قدم از قدم برمی دارد؛ امّا وقتی صدا به نیمهٔ قوی می رسد، فروتنانه فرود می آید، که خود بتهوون آن را به سجده تعبیر می کندا.

و جمع در سکوت منتظر است و در حال دعا. و دوباره آکوردهای قوی و مؤثر آغازین به صدا درمی آیند. امّا اینبار با تمام قوا و به فریاد دست به استرحام برمی دارند و سهبار این آوا تکرار می شود و هربار قویتر از پیش، به درجهٔ چهارم و پنجم می رسد و هربار وسعت بیشتری پیدا می کند. امّا هربار از بسیار قوی بر بسیار ملایم فرود می افتد و به سجده درمی آید ۲. و خداوند حاضر است و هربار ۱ بین مطلب را بتهوون در گفت و شنودی به تاریخ مارس ۱۸۱۹ در مورد Kyrie اعلام کرده

۲. و در اینجا فروافتادن صدا را بهتر می توان دید:



صدائی به تنهائی نامش را به استغاثه می گوید:



بارسوم دعای آواز به صدای آلتوبلند می شود، و سپس گروه آوازخوانان با او همسرائی می کنند، و دعای استرحام جان کلام و اصل و اساس اولین سرود می شود، و مهر خود را بر پیشانی مس می کوید و فریاد ترحم...
ترحم...

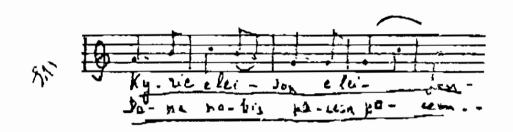
گروهی از منقدان مس سولمنیس بتهوون را با «هٔوه مس» باخ مقایسه کرده اند، و من هرگز چنین کاری نمی کنم. آنها از دو دنیای متفاوتند. نه باهم نقاط مشترکی دارند و نه در مقابل هم صف آرائی کرده اند. و معمولاً اینگونه بحثهای بیهوده به آن می انجامد که یکی را از دیگری و در واقع دورانی از تاریخ انسان را برتر از دوران دیگری بشناسیم، امّا مقایسهٔ مس اول و دوم بتهوون با یکدیگر بی فایده نیست، زیرا مسیر تحول فکری او را نشان می دهد.

دعای استرحام مس در دو ماژور به پیشانی بی چین و چروک کودکان شباهت دارد. سراسر آن اعتماد و امیدواری است، حال آن که مس در «(ر)»، مس سولمنیس، از همان آغاز بسیار آرام و خویشتندار است. و به چند صدا گفته می شود. در مس اول، خدای توانا و مخلوق سجده کردهٔ او از یک نقش هستند،

سپس انعکاس آکورد پس از خاموش شدن، دوام می یابد، امّا با این وهم و خیال، کلارینتها و باسونها دعای شکسته دلان را حکایت می کند.

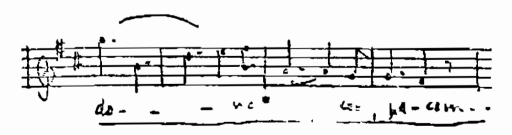


در آنجا صحبت از دردها و آشفتگها نیست، صحبت از شکوه و شکایت نیست، کودکی را می بینیم که لبخند معصومانه ای می زند و از عشق سخن می گوید. صدای او مضطرب نیست، سخن از دوست داشتن مسیع است. و این مهر هردم افزون می شود، دو چندان می شود. و از آن سوپیام مهر و دوستی را می شنود. و مس که با زمزمه ای آرام آغاز شده، با زمزمه ای شیرین در طلب آرامش و سعادت به پایان می رسد. و او آرامش را در اختیار دارد و آرزوی خوشبختی فریاد استرحام را زیر پوستهٔ خود می فشارد:



بتهوون آن زمان در آرامش بود که سالهای آرامش بود و ماههای «یاستورال».

در مسس در «ر» همه چیز عوض شده است. و دعای استرحام همه چیز را زیر تسلط خود می گیرد. بتهوون به آرامش دسترسی ندارد، و اگر در پایان دعا می کند که «به ما آرامش عطا کن!» و این دعا را تکرار می کند صدای او در غرولند همهمه های پرآشوب گم می شود، و در فضا معلق می ماند و به مسألهٔ او پاسخی نمی دهند:



در اینجا تنالیته به مینور راه می یابد و ریتم شکوهمند چهارضربی به سه ضربی تبدیل می شود و تضرع و استرحام جمع با کنتر پوآنهای مکرر و پرشتاب مثل رشته های پشمین دوردوستون به نام مسیح تابیده می شود، واین آوای جمعیتی است که مویه می کند و می نالد، امّا مویه های جمع، در مس با اضطرابی که در آغاز از آن اثری نبود به پایان می رسد و در چنین فضای پراضطرابی، که آرزومندان آرامش جواب خود را نمی شنوند، طول این جادهٔ بی انتها در نظر ما مجسم می شود که در هیچ کجای آن از آرامش خبری نیست.

امّا در استغاثه، از ابتدا آخر کار معلوم نیست. هنوز امید هست و هنوز ایمان و اعتماد هست، و امید و ایمان به کمک یکدیگر می شتابند، میان عنصر توانا و مخلوق آر زومندش وحدت هست و یکپارچگی هست. این دو عنصر به هم پیوند خورده اند، مکمل یکدیگرند، آدمی جاودانگی را در چیزی می بیند که به دست نمی آید، دست به دعا بلند می کند، خود را بالا می کشد، و کوشش فروتنانهٔ او به جائی نمی رسد، ناچار مسیح را صدا می زند: «مسیح... مسیح... ترحم!. ترحم!. بخز در لحظه های بیخودی، به آوای بسیار قوی نمی رسد و بیشتر در قضای ملایم و بسیار ملایم می ماند و در بسیار بسیار ملایم دفن می شود.

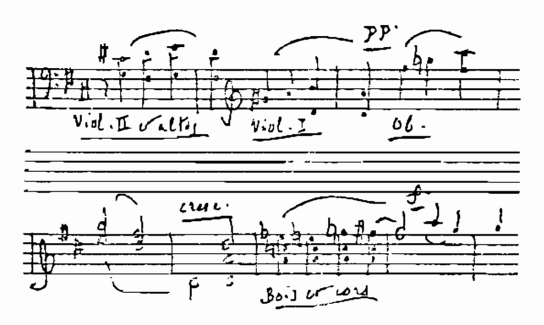
و خدای توانا دوباره به صحنه می آید، آکوردهای پرجلال و شکوه از نو صحنه آرائی می کنند، امّا این آکوردها به درجات بالا تری فرا می روند، و به جای آن که مثل اول به شیب تصاعدی روی آورند،



رو به سوی کسانی که دست به دعا برداشته اند خم می شوند:



که در اینجا چه کسی پاسخ مهربان شفیع و پیامبر را می شنود؟ و این پاسخ گرما و شور نیایشگران را می افزاید و این گرما و شور با تحریر آوا و لرزه های ظریف و دردناک در درجات مختلف به نمایش درمی آید، و کم کم عشق و شور از نفس می افتد و نوعی زمزمهٔ دلتنگی از زبان او بواها و سازهای بادی شنیده می شود:



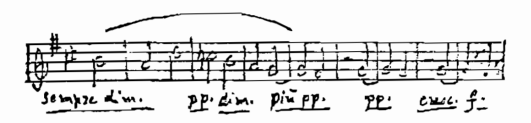
و دعای استرحام با نوعی «آمین» به نشانهٔ قبول و اعتماد پایان می یابد:



و همین موتیف استرحام، کمی آرام تر، ارکستر (فلوتها، اوبواها، باسونها، کرها) را به حرکت درمی آورد.



و باز فراخوان استغاثه، برهمین نت فرو می نشیند و ارگ حرکت را دو اکتاو پائین می آورد و پنداری سازهای زهی به یک زبان می گویند: «باید چنین باشد!»



در این صداها، به استثنای صداهای بم، پس از «ر» مکرر نرم می شوند، پنداری به فروتنی می گوایند، امّا سو پرانو و تنور دوباره پرشی یه بالا می کنند و مسلّط می شوند، امّا با نوعی مکث روی «لا» مانع آنها می شود و در ارکستر صدائی مثل به هم کوفتن بالها به گوش می رسید:



و این آخرین نسیم نیز در هوای ساکن محو می شود... و وهم و خیال ناپیدا شده است.

φ

در سرود اول، خدا را در آرامش مطلق و در روشنائی ساکن خود می بینیم، امّا در سرود دوم، او را مثل خدای سیکتین، در گردباد آفرینش دنیاها نمایش می دهد. و گلوریای او چنین است!

متن مذهبی به جای آن که آهنگاز را به وحدت رهنمائی کندازهمان آغاز باتئلیث آغاز می شود، مطالب متضادی راپیش روی ما می گذارد، در گلوریا، quoniam miserer qui sedes qui tollis agimus gratias Pau hominibus

هریک برای خود سازی می زند، و اگر یوهان سباستین باخ به جای بتهوون بود جداگانه به هر تکه می پرداخت و در آواز گروهی، و آریا، و دونتی، تنها به فضای عمومی توجه داشت و امانت در متن را تا حدودی حفظ می کرد، و اگر موتسارت به جای او بود چندان سختگیری نمی کرد، کاری به وحدت سبک و عواطف گونا گون تکه های جداگانه نداشت، و حتی می بینیم که در مس زیبایش در «ر» مينور گلوريا را به سبك هندل و لائوداموس را به شيوهٔ هاسه پرداخته است، امًا بتهوون بتهوون است و شيوهٔ خودش را به كار مي برد، از ميان ناهمواريها و سنگلاخها عبور می کند و همیشه با گذشتن از صحرای دشواریها چیزهای تازهای كشف مي كند. از همه مهمتر، مي خواهد به وحدت و يكپارچگي در ذات و روح موسیقی دست یابد. نوعی روح قهرمانی و حماسی در اوست که تشویقش می کند تا عناصر مخالف را در یکجا گرد آورد و آنها را باهم وفق دهد و به وحدت برساندا، و در عین حال می خواهد معانی دقیق هر جمله و هر کلمه تغییر پیدا نکند. و این معمای تقریباً محال او در مسسولمنیس بود، معمولاً یوهان سباستین باخ اینگونه سرودها را به صورت کشتزارهای جداگانه درمی آورد و با یک پرچین هرکدام را از دیگری جدا می کرد، امّا بتهوون به این کار قناعت نمی کرد۲. گاهی از میکل آنژ انتقاد می کنند که چرا با طبیعت این همه خشونت می ورزید، و توجه ندارند که خشونتهای او باعث غنای هنر و ذوق بشری شده

۱. و ریزلر معتقد است که سمفونی در مرکز فکر بتهوون جای دارد و همهٔ آفریده های او شکل صفت سمفونی را پیدا می کنند. و این اعتقاد درستی است. بتهوون می خواست همهٔ آفریده های او هم آهنگی و وحدت سمفونی را داشته باشد. حتی مس که از نظر کلی نقطهٔ مقابل سمفونی است و از سرودهای جداگانه درست می شود. در دستهای ورزیدهٔ بتهوون به نوعی سمفونی تبدیل می شد و هم آهنگی و وحدت پیدا می کرد.

حتی در موسیقی صمیمی و والای مذهبی موتسارت، وحدت میان تکه های گوناگون مس دیده نمی شود، امّا بتهوون چنان به وحدت و هم آهنگی موسیقی مذهبی اعتقاد داشت که گاهی خشونت به خرج می داد تا تکه ها را با هم متصل و یکپارچه کند، و همین درگیری با دشواریها و کاربرد خشونت جرقه های نبوغ او را یه درخشش وامی داشت.

است.

بتهوون در این نبرد، و به خصوص در گلوریای مس پیروز می شود، و مانند آهنگری توانا پتک خود را با مهارت به سندان خرده آهنگهای و پرنقش ونگاری از فلز ناب می کوبد و تأثرات و عواطف دلنشین را ساخت و پرداخت می کند و در مجموع به همهٔ ذرات وحدت می بخشد.

موتَیف اصلی در اول و آخر گلوریا، که محور و سردر بنای قطعه را در بر میگیردباطنین ترومپت، هندل را به یاد ما می آورد:



هیچکدام از قطعات مس، مانند «گلوریا» چنین آشکارا تأثیرو حتی می توان گفت، حضور هندل از نشان نمی دهد، و هیچکدام اینقدر در تدارک

۱. در چند دفتر از طرح های ۱۸۱۹ تا ۱۸۲۲، بتهوون آوای «مس» هندل را لابلای آنیوس، و «پاسِم» یادادشت کرده و می رساند که در آن هنگام دفتر نست «مس» را زیر چشم داشته، موتسارت نیز وقت نوشتن مس در دو ماژور، به «مس» نظر داشته، و لحظاتی از «آله لو یای» آن را در آهنگ خود آورده، و ظاهراً این هنرمند به همهٔ آثار هندل دسترسی داشته است، امنا بتهوون جز رونویس چند نوشتهٔ هندل چیزی در اختیار نداشت. در گفت و شنودی با یوهان آندریاس اشتومف، با اخلاص تمام می گوید: «هندل بزرگرین آهنگاز دنیاست و من باید در مقابل نام او زانو به زمین زنم» و از جا برمی خیزد و یک رانویش را به زمین می گذارد! اشتومف می پرسد: «شما همهٔ آثار هندل را خوانده اید؟» و جواب می شنود که: «من؟ چه بگویم؟ جز رونویس «مسی» و «جشن الکساندر» چیزی پیش من نیست. اشتومف در فوریه ۱۸۲۷ از لندن مجموعهٔ آثار هندل را برای او می فرستد و افسوس که این هدیهٔ عزیز در ماههای آخر عمر به دست بتهوون می رسد امنا هنرمند در این فاصله چند اثر دیگر هندل را به دست آورده و مطالعه کرده بود.

تمهای شادی سمفونی نهم مؤثر نبوده است. «روند» پایکوبی ارکستر که در اطراف طنین گلوریا چرخ می زند،

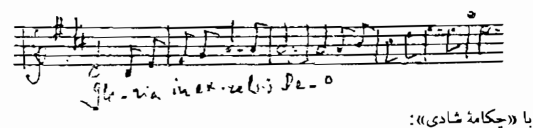


تقریباً موتیف «روند» روستائی تریورا در قطعهٔ دوم سمفونی نهم دارد— (در اینجا جدا، و در آنجا متصل) ا:



 در بقیهٔ «گلوریا» نیز موتیف همین چکامهٔ شادی کم و بیش دیده می شود. طبیعی است که بتهوون هر وقت که شادی را در قلب خود حس کند، پنهان نمی کند و ناگفته اش نمی گذارد.

موتیف اصلی گلوریا را مقایسه کنید،

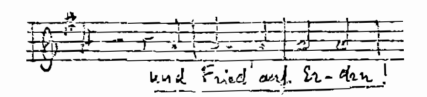




موتیف شور و اشتیاق از صدائی به صدای دیگر انتقال می یابد، صداها به تعقیب یکدیگر می روند، دنبال هم می دوند، و در کلمات «In excelsis Dea» در یک اتحاد پیروزمندانه به هم متصل می شوند، و ناگهان در اعماق ملایمت «Et interra Pax» فرو می افتند،



و موومانی شبیه کار هندل در آواز گروهی «مسیا» در کلمات «Ehre Sei Gott» پیدا میکنند و ناگهان درخشش پرهیاهوی اصوات و سازها فرو می نشیند و صدای ملایم را می پذیرد.



امّا قلب بتهوون این ملایمت را با دعای خیر و برکت به چهار صدای موزون و متصل گرم می کند، و همچون گهواره ای «گریها را در نقطهٔ مکث نگاه می دارد. آهنگمایهٔ گلوریا با گرها و ترمپتها و طبلها در «لائوداموس» دنبال می شود، و «گلوریا»ی پایان، با هنر بتهوون تاج پیروزی بر سر می گذارد. امّا دوباره آوای ملایم نیایش آن را قطع می کند، و این تضاد از نظر ساختمان و عمق روحی به اصول هندل وفادار می ماند و تنها سرعت و پیچ وخم کار از بتهوون است.

و این درنگهای کوتاه و مکرر، روح را برای تمرکز و سجدهٔ روحانی و طولانی آماده می کند و «کانتابیلهٔ» شکرگزاری از همین ماجرا خبر می آورد، که

از نظر هارمونی و نقش ملودی شیوهٔ ناب بتهوون را دارد و ظهور این شکرگزاری صادقانه و پر از رمز و راز شگفتی را برمی انگیزد و حکایت از روح حماسه پرداز هنرمند دارد که بر خواست خود پای می فشارد و در اینجا با ظریفترین آوا ارکستر را به کار میگیرد: کلارینتها و باسونها بر تداوم صداهای ارگ و «کُر»ها و سازهای زهی تکیه میکنند، و سپس سازهای زهی آن را تقویت میکنند و سپازهای زهی آن را تقویت میکنند و هنگامی که صداها وارد کار میشوند، جز «پیستی کاتو» که سیمها با انگشتان به صدا درمی آیند آوای «سازی» به گوش نمی رسد. و همسرایان می خوانند که «در برابر شکوه تو سر می سائیم» و انحنای عاطفی این سپاس روبه فراز دارد و بر کلمه «شکوه» که در هیاهوی گلوریا نقش اصلی دارد فرومی نشیند. و این بار مردم با فریاد «سالم و بی خطر باد» و رود شاه خود را با در ود استقبال میکنند، و برقدرت ترمینها، برای نخستین بار در مس زیر کلمات «صدای توانا» مثل رعد پرقدرت ترمینها، برای نخستین بار در مس زیر کلمات «صدای توانا» مثل رعد می غرد. و این بحران شدید نوعی تمدد اعصاب نیروهاست، که در بازگشت پس از چند خیزش و جنبش، روح دردمندان را در اختیار میگیرد و در قسمت مرکزی گلوریا تسلط خود را برقرار میکند.

شیندلر در خاطراتش می نویسد: «وقتی بتهوون به Qui tollis در این مس رسید، به گریه افتاد و اشکش سرازیر شد.»

و باید Qui tollis می اول و دوم او را باهم مقایسه کرد، که هردو گریه آور است. امّا گریه در می اول او به مویه های اُرفه شباهت دارد که آرام و معتدل در تنالیتهٔ فامینور، تأثیرش را می نمایاند، ولی در می سولمنیس وضع به صورت دیگری است؛ صدا موج می زند، روح به ارتعاش می افتد و تأثیر برهنه و گزنده است و تنالیته اش مدام تغییر می یابد. حتی در این گلایه و مویه، به آوای همسرایان قناعت نمی کند، و ارکستر را به کار می اندازد که با لحنی صمیمانه و پرنوسان از درد سخن می گوید، پرلود کوتاه لارگنوی کلارینتها، باسونها، کُرها صحنه را می گشاید، فلوتها آن نوا را دنبال می کنند، نخستین ملودی گلایه آمیز Qui tollis به نوای سازهای زهی ملحق می شوند، و جمله ای از مرئیه را با هق هق

همراه می کنند و لحظه ای از موج زدن و نوسان نمی ایستندا ... و این ناپایداری تنالیته برای بتهوون که در دوران کمال و یختگی هنری خود به سر می برد، مفهومی بسیار لطیف و دقیق دارد، و بیهوده رنگها و هارمونی را سیّال نمی کند و آنها که ناشنوائی بتهوون را دلیل این کار می دانند خود ناشنوایان واقعی هستند! - این ناپایداری و تغییر تنالیته اضطراب روح را می نمایاند، که خط اصلی این مس به شمار می رود. هنرمند از لحظاتی حرف می زند که ایمان و امید آرامش می بخشد، و قطعاً بسیاری از شنوندگان پارسا و پرهیزکار از نوسان عجیب این الحان در بارگاه الوهیت به هیجان می آیند و درد در جانشان نیش مى زند. حال آن كه Qui tollis يوهان سباستين باخ چنين حالى ندارد. در آن سخن از اندوهی است که به هنگام اعتراف به گناه یا طلب رحم، به آدمی دست می دهد، و قدم پیش می گذارد و محکم و مطمئن بسوی الوهیت قدم برمی دارد و دستی نیرومند زیر بازوی او را می گیرد و نجاتش می دهد. امّا در اینجا حکایت دیگری است. چه کسی می تواند منکر تقدس و روحانیت سرودهای غم انگیز و تشنج آمیز داودی شود؟ مس بتهوون هم اعتراف است و هم سرود داودی. حتی اگر در خدمت محراب پذیرفته شود، در صحن بزرگ کلیما به کار می آید. میکل آنژ و روبنس مگر در این صحن پروسعت جای نگرفتند؟ در آن روزگار که زهد و تقدس مآبی اوج می گیرد، مس از الحان و عواطف آدمی فاصله پیدا می کند، و مس بتهوون لبریز از عواطف و تأثرات طبیعی آدمی است. در «میزرر» اول به آغوش دردها می گریزد، و جهش آوا و خطوط ملودی تقریباً به شیوهٔ

۱. از فامینور، به «رمینور»، اوت مینور، سی بعل ماژور، سل مینور، «رمینور»، «ر» ماژور، سی مینور، لامینور، «ر» ماژور، سل مینور، «ر» مینور، اوت مینور، سی بعل ماژور، فاماژور، فاماژور، سال ماژور، «ر» مینور، سل مینور، فاماژور، فادیزمینور، دومینور در» بعل ماژور، فادیزمینور، سال ماژور، «ر» مینور، سل مینور، فاماژور، فادیزمینور، دومینور دیزماژور تغییر تنالیته گونا گون به کارگرفته می دهد و در لحظاتی بسیار کوتاه بیست و سه تنالیته گونا گون به کارگرفته می شود!

موتسارت هم در دوماژور همه حالی دارد و دست نیرومند، دستهای لغزندهٔ گناهکاران را می گیرد.

## ایتالیائی نزدیکند:



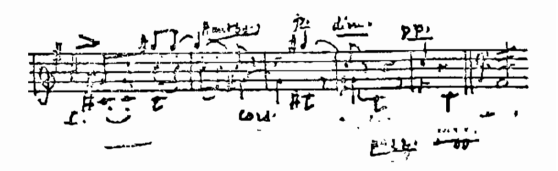
در تکرار کرشندو، آوا گزنده می شود، سازهای زهی به لرزهٔ وحشت می افتند و تنها گاهی لرزه وحشت با کشیدن سیمها با انگشت، آن هم به آهستگی، از شدت و حدت فرومی افتد، و پس از آن دعای دفع نحوست به فریاد سوپرانو در سی بمل فرامی رود، و مسیح را در سمت راست پدر، با طنین قوی ترمین ها و کُرها نشان می دهد. همهٔ ارکستر این نوا را تقویت می کنند، و سازهای زهی دوباره به لرزه درمی آیند و تشنج در ارکان آنها می افتد، حرکت ارکستر و آوای بی هنگام، آشفتگی و نومیدی را می نمایانند و کلمات، دیگر به کار نمی آیند و بتهوون آخرین ندای طلب ترحم را با فریاد « (O) » به طنین درمی آورد، پنداری گلوی کسی را می فشارند و صدای او از نیمه قوی به ملایم می رسد:



اوبواها، کلارینتها، باسونها و فلوتها به ناله می افتد و به آکورد غمگین و مضطرب درجه پنجم ویولونها ملحق می شوند.



و بعد از نوسان سل دیز به لا، آواز و سازهای بادی تسلط پیدا می کنند و فرودپنجم ها وبرهم خوردن صداهای بسیار ملایم، اولین جملهٔ سمفونی نهم را به یاد می آورد، و انتقال سونوریته از سازی به ساز دیگر حالت اسرار آمیزی پیدا می کند:



فضای ساکن به لرزش درمی آید و درخشش تازهای در تغییر نوسانات، ورود «داور نهائی» را تدارک می بیند.

این آوای نیایش لحن محکم و مطمئن، و وزنی رزمی دارد.



و کلمهٔ «چرا» بر قدرت تزلزل ناپذیر قادر متعال تکیه می کند. این تأکید قهرمانانه با «آمین» خاتمه می یابد. و پس از خاتمهٔ این متن مذهبی، به گلوریا می رسیم.

و از اینجا موسیقی از قید آزاد می شود و لبالب از خویش با ساخت و پرداخت محکمی به سبک فوگ در گلوریا قدم می گذارد و کم کم به هیجان می آید و وسعت پیدا می کند و انبوههٔ امواج صوت دیوارهای متحرکی می سازند و جایگزین می شوند، در هر پرش تازه، امواج آواوار ارکستر پرشتاب تر می شوند و نوسانات گوناگون می یابند. و هنگامی که به نقطهٔ اوج بسیار قوی می رسند، جای خود را به امواج دیگری می سپارند که شادتر و جاندارترند، چندین سیلاب آوا از هرسو برمی خیزد و به دیدار یکدیگر می شتابند و به هم می پیوندند. و در این هنگام همرایان زبان به نیایش می گشایند. صداهای تکخوان گاهی آمین می گویند و این صداها کم کم در یک مسیر قرار می گیرند و به گروه آوازه خوانان ملحق می شوند، و ارکستر به سهم خود به این حرکت مهمیز می زند، طبلها به غرش درمی آیند، سازهای بادی و زهی نیز مأموریت خود را انجام می دهند و گردانها راه می افتند و از خود بیرون می آیند و سر در پی هم می گذارند و یکدیگر را به چنگ می آورند، و از بس می دوند نفسشان بند می آید... صدای نفسشان که به شماره افتاده به گوش می رسد. سرانجام، این دوندگی پرهیاهو متوقف می شود، و کُرها و ترمبونها «گلوریا» را باز می گردانند، ریتم موسیقی تند و جاندار می شود، شور و جذبه فضا را دربر می گیرد، اصوات به یکدیگر برخورد می کنند، و با نتهای مؤثر به اوج بیشتری می رسند، و ما در اینجا هندل مست را می بینیم. و فرشتهٔ مقرب سیکستین در نظرمان مجسم می شود که با گونه های متورم در ترومپت میدمد و چشمهایش از حدقه درآمده است! و گردباد این آهنگ، سمفونی نهم را به خاطر ما می آورد. در ارکستر همه چیز به سرعت جابهجا می شود و تنالیته ها به شتاب جای یکدیگر را می گیرند، تا آنجا که وقتی تنالیتهٔ اصلی پیش می آید، صاعقه پدیدار می شود و خشم شادی صداها را به همراه می برد و آکوردهای ارکسر جای خود را محکم می کنند:



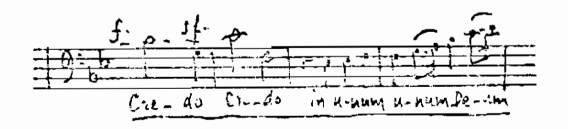
شادی و پارسائی یوهان سباستین باخ در نیایش با انفباط آمیخته است. در حرکت هیچ قسمتی از قسمت دیگر فراتر نمی رود، گویا همه را به صورتی یه هم بسته و مهار کرده اند که با گامهای مرتب و برابر از آغاز تا پایان پیش بروند. اما کار بتهوون به شکل دیگری است. گروهی معتقدند که نظم را به هم ریخته است. و اشتباه می کنند! بتهوون در فینال دو سمفونی پنجم و نهم این گلوریا نبوغ خود را نشان می دهد، در عین حال که مست می شود و به شوق می آید، و موومانها را به شور و جذبه وا می دارد و همه را درهم می ریزد و می شکند و بی نظم می کند، همه بی نظمی ها را به مهارت اداره می کند و به زنجیر می کشد و به سوی پیروزی هدایت می کند. چون او در واقع جنگاور است و در هر سن و مسالی روح جنگاوری راحفظمی کند، واگردردنیای هنریاایمان چیزی بخواهد ازدست اوبگریزدونظم اورانپذیرد کینهٔ اورابرمی انگیزد. واین کینه توزی چیز تازه ای نبود. گوته نیز چنین بود و در «فاوست»، این مطلب را باز می گوید و خین کینه ای را از قواعد نبرد می داند:

Denn ich bin ein Mensch gewesen Und das heisst ein Kämpfer sein.

گلوریای پیروز مس فصلی از نبردی است که پایانش معلوم نیست:

«کردو» میدان کارزار دیگری بود که پیروزی در آن دشوار می نمود. زیرا موضوع از چندچیز گوناگون بود که بعضی مبهم و بعضی برعکس روشن و معلوم بودند و بتهوون می خواست مبهم و معلوم را، از اول تا آخر در موسیقی بیاورد و مجسم کند و میان این عناصر متضاد وحدتی نیرومند و ارادی پدید آورد، و این کار به نظر محال می آمد. یوهان سباستین باخ برای حل این معما راهی یافته بود، به این ترتیب که احساس حاکم بر موضوع را به صورتی شکوهمند و همگانی توصیف می کرد و تضادها را با این تدبیر تخفیف می داد، و از ورود در قسمتهائی از متن، که جزمی بود و با عواطف سازگاری نداشت پرهیز می کرد، و از طرف دیگر کردو را به هشت قسمت جداگانه تقسیم کرده بود و برای پیوستن مطالب به یکدیگر خود را به زحمت نمی انداخت، و بتهوون برعکس، برای پیوستن این یکدیگر خود را درمی آورد و تازه نتیجه هم چندان مطلوب نبود ا.

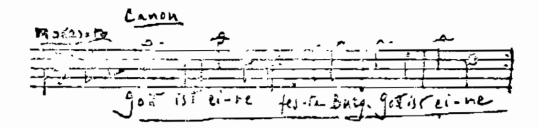
امّا مانع بتهوون را پس نمی زد، برعکس او را برمی انگیخت که مانع را از میان بردارد، و در «کردو» می خواست زنجیرها را بگسلد و نیروی اراده را بیازماید، و از همان اولین آکورد این موضوع را تأکید می کند که به چیزی اعتقاد داردو می خواهد آن را ثابت کند، و البته این طرز تفکر او به مسائل ناپایدار و گذرای فردی ارتباط نداشت، ارادهٔ او در حرکت دادن یک ارتش به کار می رفت، و این ارتش پرچم جهانی را با خود می برد، و بتهوون کلید جملهٔ اصلی کردوی خود را به آن سپرده بود:



و این همان کلید جملهٔ دیگری است که خدا را نیایش می کند:

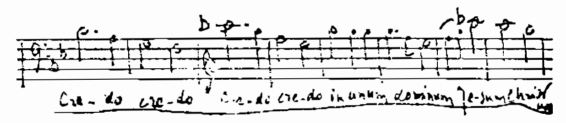
۱۰ در اینجا با والتر ریزلر موافق نیستم که معتقد است پیوستگی مطالب در کردو، از کارهای شگرف بتهوون است. هر چند کاری شگرف باشد، در گرفتن نتیجه زیاد نباید مبالغه کرد.

« Gott ist eine feste Burg1 »



 ۱. بتهوون با خط خود تاریخ ۱۲ ژانویهٔ ۱۸۲۵ را زیر این طرح گذاشته، امّا تم کردو یک باره به صورت نهائی در نیامده، و حتی در میان طرح های «گلوریا» نقشهائی روی کاغذ آورده است:





و بر عکس، تایر Thayer براساس گفت وشنودهای بتهوون در سال ۱۸۲۰، موتیف دیگری را آورده، که روحی قهرمانانه دارد و چند موتیف سمفونی:



که بتهوون چهار میزان در فضای پیروزی را قطع کرده، و این نقش را کشیده، که با feste که با feste که با Burg خویشاوندی دارد.

بتهوون به مفهوم کلمات پی می برد و در شروع مطلب در حاشیه می نویسد که: «آفریدگار برتر از همه است و هرگز مرا رها نخواهد کرد.»

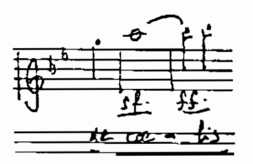
ترُمبنها و فلوتها به این حرکت قهرمانانه ریتم می دهند، و باسها در فضا معلق می مانند تا آن که صدای همسرایان از راه می رسد و برای آنها تکیه گاه درست می کند، و در این میان سازهای مسی (کُرها، ترمپتها و ترمبنها) از همه موزونتر کار می کنند و در فضای تنور، پایانهٔ سمفونی نهم کشتی مقدس نوح را با قومی که در آن نشسته اند بر دوش می کشد و همراه می برد، و آفرید گار در اینجا آنگونه که در «Ke yie» بود، مجرد و بی حرکت نیست؛ در حال حرکت و عمل است، و آهنگاز در عین حال که محکم و مطمئن گام برمی دارد، نگاه نافذش را از متن برنمی دارد، و اسرار کلماتی چون «خدای نادیدنی» و «خدای همیشه و امرام و ماند و به مهارت کنتر پوآنها را می سازد و به شکرگزاری وزن و آهنگ می بخشد و ریتم مطمئن کنتر پوآنها را می سازد و به شکرگزاری وزن و آهنگ می بخشد و ریتم مطمئن حرکت را لحظه ای با الحان گزندهٔ فلوتها و باسونها قطع می کند:



باسها (ویولونسل، کنترباسها، ارگ) دو اکتاو جهش می کنند:



واین حرکت قومی است که با سلاح حرکت می کند و پیش می رود، تا وقتی که آفریدگار قدم به خاک می گذارد، و این حرکت منظم و ارتشی متوقف می شود، و در این لحظه موومان هم قرار و به و هم فروشونده است، هم به بالا و روبه پروردگار است و هم روبه پایین، که قومی از حرکت ایستاده اند. که این حال امتداد به نیم صدا مجسم می شود، و بعد آوای سوپرانو برمی خیزد که: «به خاطر نجات ماست»، و کلمهٔ نجات را دوبار تکرار می کند، و در این صحنه، استرحام جنبهٔ قهرمانی پیدا می کند، و هنگامی که ارکستر خط فرود را در پیش می گیرد، همسرایان خط فراز را درپیش می گیرند و سوپرانو با سی بمل بالا با یک فریاد به این صحنه خاتمه می دهد:



امّا در دومین فرود ارکستر، همه چیز دچار نوسان می شود، و به یک حرکت عصای سحرآمیز به دنیای متفاوتی قدم می گذاریم، که آکوردنمایان دیگر در تونیک سی بمل نیست، بلکه در لامینور جای می گیرد، و هنگامی که آوا، از نو باز می گردد وارد فضای تازه ای می شود و به زبان دیگری سخن می گوید، و تنالیتهٔ قدیمی به شیوهٔ گرگوریان ارا اختیار می کند، که نه تاریک و روشن است و نه آنگونه که گفته اند در میان ماژور و مینور غلت می زند. — بلکه روشن است و

۱. بعد از Bourgault-Ducondray ، اساس را بر همین تکنیک قدیمی می گذارد:



سایه نیز در کنار اوست، و گوئی روح موسیقی قرن پانزدهم ایتالیا در آن حلول کرده، که به صدای تنور آواز می خواندا و فردی مؤمن و متقی ظاهر شدن وهم انگیز حضرت مریم را حکایت می کند، و سازهای زهی به صدای بسیار ضعیف به حرکت درمی آیند، و ارگها نرم نرم از آنها حمایت می کنند، و کم کم بقیهٔ صداها، و تکخوانها، به نیم صدا پیام خود را از سر می گیرند، و قلب کلارینتها و باسونها به تپش می افتد، و یولنها (دو ویولن و دو ویولونسل) وارد معرکه می شوند، و فلوت به نوای ملایم کلمات Spiritu Sanctoرا زمزمه می کند، و پنداری آوای بلبل در تحریر این نوا به گوش می رسد (که عده ای آن را برهم زدن بالهای کبوتر ۲ به هنگام پرواز پنداشته اند و هرچه باشد فرق نمی کند!) و

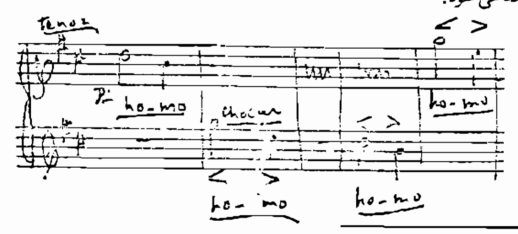
در بعضی از نسخه ها سخن از تنور گروهی است، که در دست نیست و آن گیرندگی را ندارد. آرشیدوک در نسخه ای که به دقت رونویس برداشته، حکایت از تنور با یک صداست، و ظاهراً در این مورد تا مدتی بتهوون تردید داشته است، و تایر در طرحی یادگار از سال ۱۸۱۹، این مطلب را نشان می دهد:



۲. در نوشته ای به خط بتهوون، که نوته بوم Norrebohm آن را نقل کرده، قلوت نوای ساده تری دارد و با متن نهائی فرق می کند، و شاید به همین جهت عده ای پرواز کبوتر را با این نوا به ذهن راه داده اند:



این، دیدار مختصری با پاستورال در عالم وهم است که هندل، الهام بخش آن بوده، و برلیوز روی این مطلب انگشت گذاشته است ، و این ماجرا با شکرگزاری به سبک قدیم، و ذکر نام مریم با کره به پایان می رسد و از تنالیتهٔ قدیمی تهی می شود و به تنالیتهٔ ماژورباز می آید، از رؤیا و افسانه به دنیای واقع باز می گردد. همسرایان روی همین نت سرود می خوانند و از «می» بم «bassi Ostinati» فریادی در مقابل اعجاز فواره می زند، امّا به خاموشی می گراید و حس می کند که از ادامهٔ کار عاجز است. و پس از سکوت « ... ۴۵ » می آید و نزیل نوای پرنده گونهٔ فلوت به فادیز انتقال می یابد و ارکستر با آکوردی درخشان به تنالیته اصلی مس، «ر» ماژور، باز می گردد، و آنگاه «تنور» آوایش را با ریتم تثلیث از سر می گیرد و می خواند: « ... ۴۵ » و گروه خوانندگان سخن او را تکرار می کنند، و خوانندهٔ تنور می خواند که: Homo factus est و گروه سخن او را



۱. در این قسمت مس، آوردن پاستورال به رسم سنت است. و موتسارت در گفتگوی سو پرانو و فلوت در استار در مس دردومیشور) کار بسیار دلکشی دارد، امّا عجیب می نماید که موتسارت آوای بلبل گونه را در گفتگوی سو پرانو و فلوت در Factusest جای می دهد که باید خیلی مردانه و با وقار باشد، و بتهوون در این قسمت از جانبازی شجاعانه انسان خداگونه دم می زند. که تفاوت در تفاوت خلقیات آنهاست؛ موتسارت تنها به زیبائی و ظرافت کار می اندیشد و می خواهد صفای قلب را برانگیزد.

و در لحظاتی که گروه سخن او را به اطمینان می پذیرد، تکخوان تنور رازگوئی می کند:



و روشنائی ناگهان رنگ می بازد، و رنگ شوم غمانگیز همه جا را فرامی گیرد، و تنالیته از «ر» ماژور به «ر» مینور منتقل می شود.



و این فاجعه است. قسمت دیگری از درام است. درام به صلیب کشیدن. این نقش عظیم اصوات با چنان غنائی به عمق تراژدی دست پیدا می کند که شرح آن آسان نیست. در اینجا همهٔ سرچشمه های هنر را در آغوش بتهوون باید



یافت. هنرمند در نهایت مهارت موضوع دراماتیکی را به هزار رنگ نشان می دهد و رآلیسم را با روحانیت درمی آمیزد، و هم صحنه درام را مجسم می کند و هم تأثیر آن را در آدمی به نمایش می گذارد.

یوهان سباستین باخ نیز صحنهٔ به صلیب کشیدن مسیح را ساخته است. در کار او تأثیری بیکران و آرام، به ملایمت، و در قالب باس اوستیناتودوازده بار بی هیچگونه تغییر اتکرارمی شود، و درانتها به سوی «رستاخیز مسیح» می رود و از تأثیرات بیکران، با یادآوری این ماجرا می کاهد.

بتهرون مصلوب کردن مسیح را در مقابل انبوه مردم به صحنه نمی آورد. کار او به شیوهٔ نقاشان بزرگ فلامان شباهت دارد، که با آنها از یک تبار و یک طایفه است، امّا مصلوب کردن را حتی بهتر از آنها نمایش می دهد. موومانهای هنری را خودجوش می سازد و یکی را جانشین دیگری می کند، که هم قابل شنیدن و هم قابل دیدن است. ضربه های چکش روی مچهای صلیب را می توان دید و شنید، و جمعی که از تأثر می لرزند، دردمندانه فریاد می زنند، و دید و شنید، و جمعی که از تأثر می لرزند، دردمندانه فریاد می زنند، و می گویند، به گلایه سخن می گویند، و گلیهٔ زیبای Passus ، از یک صدا به صدای دیگر منتقل می شود و جریان پیدا می کند و با هق هق بریده بریده و سنکو پهای ارکستر، آوای گلایه فراتر می رود و وسعت پیدا می کند، از نو آغاز سنکو پهای ارکستر، آوای گلایه فراتر می رود و وسعت پیدا می کند، از نو آغاز

-1



این bassi Ostinati ریتم یک رقص ملایم را دارد، و از قرن شانزدهم به بعد، در آهنگهای غرب مرسوم بوده است، که نمونه های زیبای آن در اپرای ایتالیائی قرن هفدهم دیده می شود و این سُنت تا دوران موتسارت ادامه داشته که صحنهٔ «مرگ فرمانده»، از نمونه های برجستهٔ آن است.

در این سکوت که سردابه گور را به خاطر می آورد نقطه مکثی بسیار بسیار آرام حکومت می کند، و ناگهان از صدای کوخ سل مینور، فریادها به سوی سل ماژور فرامی جهد و بانگ تنور رستاخیز به گوش می رسد:



۱. این کلمه کوچک در کردوی بتهوون نقش بزرگی دارد، با این کلمه یک صحنه را به دیگری پیوند می دهد و تأثرات روح آدمی را که در مقابل عظمت تراژدی مسیح به خود می لرزد، به نمایش می گذارد.

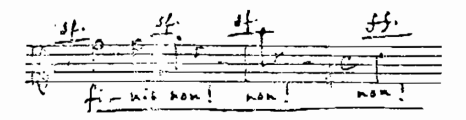




م در صفحه بعد بسنيد

پس از آن، طنین ترومپتها با چهار صدا از میان همسرایان به سبک پالسترینی به دنبال می آید.

و عروج وجد آميز و باهيجان مسيح را ميبينيم كه چون سرچشمه شادیها اوج می گیرد و به آسمان فرامی رود و لحظاتی از «چکامهٔ شادی» سمفونی نهم را برای ما مرّده می آورد، تنورها هنوز فریاد خفه ای دارند و باز فریاد «et---» را سر می دهند. فریادشان جدامانده و مکرر است... و با آرزوی وهم انگیز بازگشت مسیح و عزت و شکوه آن لحظه می آمیزد و شادی را به جان آنها باز می آورد، و آخرین um gloria)را سویرانوها می خوانند که ارکستر را زيرنفوذمي كيردك دواكتاوونيم پايين مي آيدوتا دوبمل به نخستين ترمين اول مي رسد، كه در سكوت مطلق آوازها وسازها خير از داروي نهائي می دهد. دومین ترمبن و گرها بر کلمهٔ Judicare با هم جفت می شوند و باز Judicare را تکرار می کنند و داوری نهائی را می طلبند. سه ترمین، باترومیتها و طبلها و همه اركستر و همهٔ صداها به هياهو مي افتند و چهار ميزان با آكورد بسيار قوی سل بملمینور درهم می آمیزند، و داور نهائی حضورش را چون غرش رعد اعلام می کند. در جایگاه داوری زندهها و مردهها حاضر و ناظرند. سزندهها با خط لرزان و بریده بریده در سلمینور، و مردگان با نتهای خفه و کم صدا در تنالیتهٔ سی مینور خود را نشان می دهند. - و سیس گردباد شادی باز می آید، و با جند نوسان تا «لا»ی سوپرانو فرا می رود تا ثابت کند که قلمرو خداوندی انتها ندارد. - و گروه همسرایان فریاد می زنند: نه! نه!، و آوای گروه به فادیز، شل، و لا بالا مي رود، و به «ر» باز مي آيد، و براي شروع مجدد كردو، ترمبنها



پیابی جمله اصلی را تکرار می کنند:



و به هرحال بتهوون باید «کردو» را به پایان برساند، و دنبالهٔ کار را بیاورد. و او با چه دقت و وسواسی کردو را دنبال می کند. کمترین نوسان کلمات را نادیده نمی گذارد، چیزی را فراموش نمی کند و از قلم نمی اندازد، بی نهایت دقیق و سختگیر است. و عیب و حسن او در همینجاست. - در تمام متنهائی که از این قسمت در کردو دیدهام دو صدا از چهار صدا یا چیزی نمی گویند یا طلب آمرزش را تکرار می کنند و کردو، کردو، می گویند، و دو صدای دیگرزبورمی خوانند، وشیوه ای یکنواخت وشتابزده دارند، و یا نمی خواهندیا نمي توانند كه درجان مانفوذ كنند، وزيراين بارسنگين ترمبنها از حركت باز می مانند، و معلوم نیست آیا عمداً از کار می گریزند یا نمی خواهند مؤثر باشند! و چنین به نظر می آید که این قسمت از کردو با روح و فکر بتهوون سازگاری ندارد. عجیب می نماید که یوهان سباستین باخ پروتستان مذهب، عباراتی جون «کلیسای مقدس کاتولیکها و حواریون» را با عزت و شکوه موسیقی جلوهٔ بیشتری می بخشد، امًا بتهوون کاتولیک مذهب، از اینگونه عبارات به شناب رد می شودا. یک «تِنُور» تنها چنین کلماتی را ادا می کند و دیگر صداها ساکت می مانند و گاهی بعضی کلمات را تکرار می کنند، و بعد آن آوای سویرانو به «لا» می رسد و «آمرزش گناهان» در می بمل مینور، بی درنگ پوست می اندازد و در قالب فاماژورچهره می نماید، و همسرایان از انتظار روز رستاخیز سخن می گویند، وبا گرشندو به وحشت می رسندوهمه ازهفت پلهٔ اکتا وفرامی روند. سو پرانو درصدای

در یادداشتهای شیندلر، به روایت تایر دست نوشته ای از بتهوون پیدا شده است که در یک سوی آن، کلمات لا تین و در سوی دیگرش معانی آنها به زبان آلمانی نقل شده است، و نشان می دهد که هنرمند روی هر کلمه و مفهوم دقیق آن مطالعه می کرد.

روی سی بمل و در طول یک میزان و نیم فریاد می زند و هرچند روی کلمهٔ «مرگ» تکیه می شود، بی درنگ همهٔ ارکستر از «جاودانگی» سخن می گویند و با آرزوی جاودانگی روح، «کردو» به آستانهٔ قسمت بعدی قدم می گذارد.

و تا اینجا همه چیز گفته شده، و از متن حرف ناگفته ای باقی نمانده است، جز آن که باید وعده ها و امیدها را پیش کشید و از آخرین کلمات، دربارهٔ جاودانگی سخن گفت و «آمین» و شکرگزاری را بدرقهٔ چنین سخنانی کرد. — و این، از گوشه های موسیقی ناب بتهوون است که همه چیزی تازه و عالی است، و فینال عارفانه، و «اروئیکا»ی الهی به حساب می آید. آرزوی زندگی جاودانه، با آنهمه گرفتاری و نگرانی که داشت، در عمق جانش نشسته بود، و این آرزو در برد سهمگینش به او اطمینان می بخشید. او به ایمان و اطمینان نیازمند بود، و همه چیز به اندیشهٔ جاودانگی پیوندش می داد، و در تم جاودانگی با «فا» چهاربار « et vitam venturi » را تکرار می کند و ارکستر در پرلودی کوتاه، اوبواها و تُکرها را با «شل» و باسونها را باسی به نیایش وامی دارد:

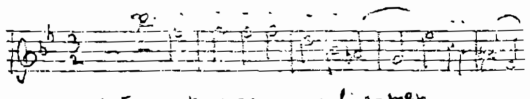


و این نکته ای است که منقدانی چون والتر گروک از فهم آن عاجزند و مفهوم درونی آن را درنمی بابند. این گروه از منقدان، این سه میزان و نیم پیش از فوگ بزرگ، و هفت میزانسازی در میان قسمت اول و دوم را، زاید و بی مصرف می دانند و معتقدند که هنرمند برای رفع نیاز مکانیکی در تضادهای بیرونی این چند میزان را آورده، حال آن که در هنر بتهوون هیچ چیز مکانیکی و بیرونی نیست، و همه چیز از درون او سرچشمه می گیرد، و اگر کسی به مفاهیم درونی و روانشناسی آثار او توجه نکند چیزی از آن نمی فهمد، و یکی از نمونههای

نمایان هنر او، همین سه میزان و نیم و و مقدمهٔ «سازی» اوست که والتر گروک پیشنهاد حذفشان را داده، که هم از زیبائی درونی سرشار است و هم نیاز منطقی بیان مسائل درونی اش را برآورده است، و با این تدبیر آوای و Vitam Venturi و با این تدبیر آوای در Vitam Venturi و کیری بسیار قوی ارکستر، به زنجیر می کشد و مهار می کند، و اگر این سه میزان و نیم را حذف کنیم، ذوق و شادی را در اعماق عشق و ایمان به نابودی کشیده ایم، و این ذوق و شادی حتی در «مس» از مسائل اساسی به شمار می رود.

0

و او پیام آور جاودانگی است! جاودانگی آشکارا می آید، جاودانگی پنهان و پوشیده می آید. در اینجا هم به یاد تم چکامهٔ شادی می افتیم که جاودانگی را به نرمی و ملایمت به کنار می آورد. امّا در اینجا شادی انسانها با صدای باوقار و نرم و یولونسلها و باسها، که به شتاب نزدیک می شوندا، مجسم نمی شود، بلکه شادی الهی، به روشنائی و صفای لبخند، به آوای سو پرانو تجسم می یابد و اوج می گیرد و فرامی رود.



et vi-tam ven-ty-2 512 - - culi agmen

«آمین» آوای تِنُور را برای شکرگزاری دعوت می کند، و چهرهٔ زندگی

۱. بی فایده نیست که این ره پیمائی موزون و شتاب زده را به خاطر آوریم.



جاودانه در آینهٔ آواهای دیگر بازتاب می یابد و در گلهای عطرآگین «آمین» پنهان می شود، و کرشندو به آرامی و شیرینی آهنگ صداها را بالاتر می برد و فوگ بزرگ بر تارک کردو تاج می گذارد. بتهوون در ساخت و پرداخت فوگ همهٔ قوانین را در نظر می گیرد و زیبائی و شکوه بیرونی و درونی اش را حفظ می کند. تم زندگی در بهشتی آرام و جاودانه به مهارت نقش می گیرد، و باز کار عمده به باس، و پس از آن به سو پرانو باز می گردد:

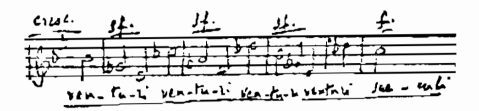


در خط ملودی می بینیم که به جای نگریستن به بالا و شکرگزاری از هبه آسمانی، به وعده و امید بهشت جاودانه اعتماد می کند و محکم و مطمئن پیش می رود، و از این لحظه به بعد در هارمونی نوعی تشویش و پریشانی به چشم می آید، و احساس آرامش با درد و اضطراب درمی آمیزد. و این تشویش و نگرانی در باور و اعتماد او اثر می گذارد و برای آرام کردن او شش بار باس وعده جاودانگی را تکرار می کند و هربار یک درجه بالا می رود، و محتوای سه میزان و نیم غیر از این نیست:



۱. ریـزلـر فوگ بزرگ بتهوون را با کار یوهان سیاستین باخ مقایسه می کند و نشان می دهد
 که اصول و قوانین در هر دو یکی است، اتما فوگ باخ از نظر جوهر متوازن، و فوگ بتهوون پرجوش و خروش است.

سه بار، آلتو به همان ترتیب کلمهٔ Venturi را تکرار می کند:



و این با صلح و آرامشی که در ابتدا سخن از آن بود فرق می کند؛ صلح و آرامشی است پیروزمندانه. و شاید بتهوون از بس پرجوش و پرکار است آرامش را برهم می زند! — و به هرحال، در اینجا تعادل بسیار شکننده و ظریف است، و سل بمل سو پرانو به تأیید مکرر سی بمل زیر لطمه می زند و با آرامش سازگاری ندارد:



سرود آشفته می شود، تنالیتهٔ بهشتی برهم می خورد، و یک رشته ضربه های سریع از سی بمل به «ر» مینون سل ماژور، لاماژون و از همه کوبنده تر «ر» مینور سخت و آمرانه همه چیز را درهم می ریزد.

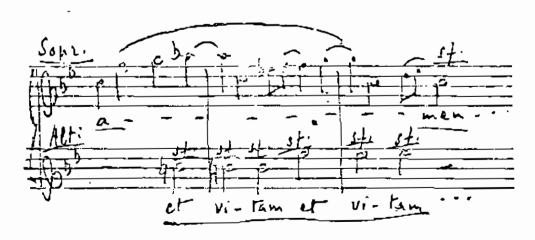
و هفت میزانسازی که در پی می آید قسمت اول فوگ را از قسمت دوم جدا می کند، زیبائی و حتی فایدهٔ این چند میزان از چشمهای نابینای بعضی از منقدان پنهان می ماند، بینائی آنها قادر نیست ماجرای درام را در اندیشهٔ خالق و مخلوقات مؤمن او تمیز بدهد. و امّا بعد از توقف، با آکوردهای خشن خاکریزی درست می شود که نمایشی از درهم شکستن خشونت قلب در مقابل قوانین الهی، و سر به آستان او سودن است، باز آمدن نفس به وقت نیاز دارد. جمع شدن خاطر و



بازگشت به آرامش الهی به وقت نیاز دارد. و در اینجا موسیقی ریتم هموار و محکمی دارد، که هرچند لحنش پوشیده و خویشتندار است، جوشش تب در زیر پوست را دارد، و در هنگامی که به آواVitam Venturil می خوانند و زندگی جاودانه را می طلبتد، تمها دیگر قدم برنمی دارند، بلکه می دوند، و «آمین» چون گردباد از جا برمی خیزد و ارکستر با نوایی پرقدرت با آن رقابت می کند، و موومان با رقص و دویدن پیش می تازد، و کم کم به پرشهای برجسته و مشخص دست می زند. فلوتها و او بواها قدرت و استحکام حرکت را دوچندان می کند؛



امنیت باز آمده است، شادی با اطمینان حرف می زند، حتی یادآوری رنجهای گذشته مستی برمی انگیزد، و الحان پرجوش و دلنشین میان جمع جای خود را باز می کند:



و در پایین این ماجرا با کشش و مکث روی «فا» ترمبنها و طبلها و باسهای ارگ می غرند و ناگهان از این گل آتش، شعلهای بزرگ برمی خیزد، و آکورد بسیار قوی می بمل در تمام ارکتر جرقه می زند، و همین حرکت، به صورتی حادتر در نوای ارگ در نت «فا» صورت می پذیرد و باعث می شود که دو لایهٔ بسیار قوی همه باهم متحد شوند و بانگ کشیدهٔ «آمین» برخیزد و اطمینان و قاطعیت برفضا حکمفرما شود.

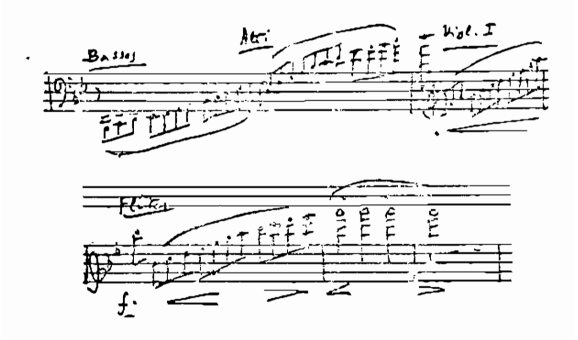
در آخرین موومان، آخرین مرحلهٔ فوگ و کردو، سنگین و باوقار آغاز می شود و در آن حال نبرد به پایان رسیده، آرامش باز آمده، روح آدمی به سعادت دلخواه دست یافته است، بعد از چهار میزان نیایش کردگار، نوبت به سه صدای آلتو و تنور و باس می رسد که به صورت کورال «آمین» را زمزمه کنند، و پس از این زمزمه خاموش می شوند. ارکستر خاموش می شود، و برای نخستین بار در فوگ، آوای تکخوانها را می شنویم. سو پرانو ندای خداوندی را به آواز می خواند، که گوئی این آوا از اعماق جان پاک بتهرون برمی خیزد، و با ندای مشهور لئونور به نام «امید» اخویشاوندی دارد.



امّا در اینجا «امید» شاخهٔ زرّینش را پیش می آورد، و نغمهٔ سوپرانو در همه جا عطر می پاشد، و با چهار صدا پیوند می یابد و نرم و شیرین از خوشبختی



می گویند، و همسرایان با «آمین» ملایم خود به آن آوا پاسخ می دهند. پس از پایان تکخوانی، با آکوردهائی به سبک موسیقی کلیسا، سوپرانو نغمه اش را دوباره پرواز می دهد، و آرام آرام فرا می رود و فرود می آید، و تمام آواها از او تقلید می کنند و در فراز و فرود با او هستند؛ گوئی صدای همسرایان از دور شنیده می شود. سوپرانو آخرین حرکت بالهایش را در سی بمل فرامی برد و «تنور» را روی «فا» جا می اندازد... و مقصود به این ترتیب حاصل شده است... از این لحظه به بعد ارگ، کنتر باسها، و یولونسلها، و سپس آلتوها، و یولنها، فلوتها پرش مستی آمیز سوپرانو را تکرار می کنند و در طول چهار اکتاو به حرکت ادامه می دهند تا در بالا به «فا» می رسند، و نت اصلی و در تاسمان نغمه سرائی می کنند:



و ارکستر با چهار آکورد قوی، با دو «آمین» بی چون و چرا همه چیز را قبول می کند، و با این حساب همه چیز گفته شده است.

به نظر می آید که همه چیز گفته شده است، و در فضا چیزی جز روشنائی و نوسان و پرواز و آوای برهم زدن بالها وجود ندارد، که همه به سوی خاموشی پیش می روند. و در دو موومان معکوس سازهای زهی نیز «آمین» می گویند و قبول و

## اعتماد خود را اعلام مي كنند:



وسازهای بادی چوبی چهار اکتاو بالا می روند و به سل می رسند، و معلق می مانند، و بار دیگر تکخوانان سوپرانو و آلتو، در سل می خوانند و ذره ذره در «فا» فرو می نشینند و سازهای بادی که در پرواز خود حیرت زده اند، و مثل پیکان سرگشته ای به طرف مقصود می شتابند، از سل باز می گردند و در «فا» فرود می آیند،... که همه چیز پاسخ به آلگروی سرخوش آغازین است... و در آستانه جاودانگی، به هم خوردن بالها به خاموشی می گراید و باسها (ارگ، کنتر باسها، ترمینها) از دور به تکرار آوا مشغول می شوند. و سیم سازهای زهی را با انگشت می گیرند و رها می کنند و دوباره به پنج کلمه ابتدای مطلب می رسیم که بهشت جاودانه را وعده می دهند.



و می بینیم که «کردو»ی او از چه محتوای غنی و شاعرانه ای برخوردار است، و نه تنها جامهٔ شعر و ادب دربر دارد، که شعر در جان و در اعماق آن

است. در کارهای بتهوون، نت یا آکوردی پیدا نمی شود که با جوش وخروش اندرونی و عواطف و تأثرات او بیگانه باشد. بدیهی است که او با تلاش مداوم و دشوار به مطلوب خود می رسد و به آسانی موتسارت به فصاحت منظور خود نمی رسد، امّا آثار او برهنه تر و صادقانه تر و دقیقتر است. مواد خام اندیشهٔ او آنقدر زیاد و متراکم است که به آسانی نمی تواند خوب و بد را از یکدیگر جدا کند و مطلوب یاک و پاکیزه اش را به دست آورد. با این وصف از هیچ کوششی دست برنمی دارد و عاشقانه به دنبال منظور خویش می شتابد و «کلمهٔ درست» را پیدا می کند، و در راه نه تنها از موتسارت، از همهٔ آهنگسازان دورتر می رود، هرگز دلش رضا نمی دهد چیزی را که با عواطف و تأثرات آدمی درآمیخته از موسیقی او جدا کنند، چون اگر موسیقی او از عواطف انسانی جدا شود چیزی جز قالب از آن نمی ماند. حتی وقتی در پایانهٔ سمفونیهایش مطلب را ناچار تکرار می کند، این کار را با احساس و عواطف می آمیزد و پیروزی را با هیاهوی شاد و مستانه اعلام می کند، و هرگز نظم سنتی را به صورت جزمی نمی پذیرد، و در همه جا «انسان» با هنرمند است و از او جدا نمی شود. پیش او موسیقی شعر است، و کسی که بخواهد موسیقی را مطالعه کند باید هم شعر و هم موسیقی را در این مجموعه پیدا کند و بخواند.

در صفحات پیش «شعر» کردو را برای شما خوانده ام. — کردو برای او یک دوران یک متن مذهبی نیست، متن زندگی است، متن زندگی یک انسان و یک دوران است، و من حقیقت و زیبائی را در این کردو نشان دادم. اما از کوشش بی نهایت بتهرون چیز زیادی نگفتم، تنها روایت شیندلر را شرح دادم که گفته بود در هنگام ساختن «کردو» به «غول خشمگین» شباهت داشت، و همچون زیگفرید وحشیانه فریاد می کشید، که نباید در ماهیت این کشمکش اشتباه کرد. شیندلر می گوید: «او با ارتش مجهز به کنتر پوآن در جنگ و جدال بود.» و تصور نیاید کرد که بتهرون از ترتیب کنتر پوآن عاجز بود، چنانکه گفتیم اینگونه کارها برای او بازی بود و بازیچه بود، و اگر با کنتر پوآنها می جنگید، نمی خواست فوگ و کنتر پوآن بسازد، منظورش این بود که چگونه آنها را پیچ و تاب بدهد و تغییر شکل

یدهد که با منظور او سازگار شود و در قالب کار او بگنجد. وقتی می خواست اندیشه ای را به زبان موسیقی بازگوید، به هیچ نت و کلمه ای امتیاز نمی بخشید. می خواست اندیشه اش را باز گوید و حرفش را بزند، و حقیقت همیشه برای او از همه چیز بالا تر بود و نقش اول را داشت. اگر می گفتند از زیبائی و حقیقت یکی را انتخاب کند بی تردید زیبائی را کنار می گذاشت و حقیقت را برمی گزید. امّا هرگز چنین اجباری در کارش نبود. در این نبرد می خواست حقیقت را به پیروزی رساند، و حقیقت زیبائی را بیافریند. و به حقیقت چنین حقی را می داد. گاهی این کار راحت و بی خشونت انجام نمی شد، و به همین علت در زیباترین آثار او گاهی اثر انگشت زجر و زحمت را میبینیم، و درمییابیم که زیبائی آثار بتهوون، جنبهٔ تجملی ندارد و هدفش سرگرمی و تفریح نیست. این زیبائی، مثل خود ما برای رسیدن به مقصود راه درازی را پیموده، و ما در طول این سفر بارها زیبائی مطلوب بتهوون را دیده ایم که در چه سنگلاخهائی قدم برمی دارد و پیش می رود و سرانجام جای این همه تلاش و زحمت در کف پای او می ماند. با اینهمه از کمال چیزی کم و کسر ندارد، و بیمزگی و ابتذال در حرکاتش دیده نمی شود، و در زیبائی او آنچه فراوان به چشم می آید صداقت است. زیبائی کار بتهوون در صداقت اوست، و صداقت در عالم هنر از موهبتهای کمیاب است، و آنقدر کمیاب، که کمتر هنرمندی به این حقیقت اعتراف می کند! صداقت بتهوون در مس سولمنیس که شرحش را دادیم و در آخرین کوارتتهای او که بعداً شرح خواهیم داد مانند ندارد. صداقت او در کردو چنانکه دیدیم درد کشیده می نمود و چنین چیزی طبیعی بود.

امّا جای افسوس دارد که بتهوون وظیفهٔ خود می دانست که متن را کلمه به زبان موسیقی بیان کند و قسمتهای ناهمگون این مجموعه را بههم متصّل کند و به همه چیز وحدت بخشد، که اگر این بخشهای متفاوت را همانند یوهان سباستین باخ جداگانه به دنیای موسیقی می برد و غم به هم پیوستنشان را نمی خورد کارش آسانتر بود، امّا او می خواست همه چیز را یک پارچه کند و به هم بیوندد، و در تنظیم کردو، و سراسر مس اصرار داشت که به متن دقیقاً وفادار باشد

و به وحدت کامل دست یابد. نمی خواست چیزی را ناگفته بگذارد و خودش را فریب دهد. در این ایام فروتنی را پذیرفته بود و سرود مذهبی می ساخت، امّا غرورش اجازه نمنی داد جز آنچه احساس می کند کاری انجام بدهد. از صحت کار او حرفی نمی زنیم. نمی گوئیم که او حق داشت یا نداشت، در این مورد قضاوتی نمی کنم. قطعاً از نظر انسانی حق داشت که چنین کاری بکند، امّا آنچه مربوط به ماست این که چگونه می توان در میان هر کلمه از کردو با همهٔ کلمات، و هرتکه از کردو با سراسر آن وحدت به وجود آورد و همه را یک هوا و یکپارچه کرد؟ حق باید گفت که کوشش او در این راه عظیم و باور نکردنی بود، و کم وبیش، و نه در حد کمال، توفیقی هم در این کار به دست آورد. بتهوون می خواست اثری واحد و یک هوا بسازد، که وقتی کسی مثل ما آن را می خواند، وحدت کارش را بفهمد و بستاید. امّا به یقین وقتی این آهنگ در کنسرت اجرا شود توجهی به این وحدت نخواهد داشت، زیرا در کنسرت کسی فرصت آن را ندارد که در ذهن خود انتقال عواطف را از گوشه ای به گوشهٔ دیگر آهنگ دنبال کند و وحدت کلی را دریابد. بنابراین «کردو»ی بتهوون از آثاری است که باید قبل از شنیدن در کنسرت، خوانده و شناخته شود، و هرچند از نظر کلام کردوی او بر Kyric برتری ندارد، ولی این فرق را دارد که در «کردو» قلب به تنهائی همه کاره نیست، هوش و خرد نیز باید باری کنند.

بتهرون به یاری خرد و هوشمندی بخشهای گونا گون و ناهمگون کردو را به یکدیگر پیوند داده و وحدت بخشیده است امّا در «سانکتوس» حتی هوش و خرد نیز شکست خورده اند، و در این سرود، از پنج سرود مس، قطعات چهارگانه Sanctus, Pleni sunt, Osanna, Benedictus ، از هم جدا مانده، و به وحدت نرسیده اند، که با هیچ نبوغی نمی توان آنها را به هم پیوند داد و دست کم خصلتهای قطعهٔ اول را با قطعهٔ آخر یگانگی بخشیداً. و به همین دلیل بتهرون با

۱. یوهان سباستین باخ و موتسارت با عزم جزم این کار را انجام دادهاند و هر یک را از دیگری جدا نگاه داشته اند و نخواسته اند سانکتوس را که حالات دیگری دارد با Pleni sunt و دیگری جدا نگاه داشته اند و نخواسته اند سانکتوس زا که حالات دیگری دارد با O sanna

آنهمه اشیتاقی که به اتحاد قطعات جداگانه و متضاد داشت، در اینجا، تا حدودی از این کار چشم پوشید، و زیباترین و عمیقترین لحظات مس را قربانی اتصال آنها نکرد.

در میان سانکتوس او، و یوهان سباستین باخ تفاوت اصولی در میان نیست، این سرود نیز شش بخش دارد و شادی و شکوه می آفریند، و همه در یک جا گرد آمده اند تا ارگها و ترومپتها آوای شادی و سبکباریها سر دهند.

و بتهوون همین لحظه را برای فرورفتن در خویش، و در عالم تأمل انتخاب می کند، «آداژیوئی» آرام و دلنشین آغاز می شود، و پس از پایان کردو، گروه آوازخوانان در اینجا نقشی ندارند، تنها نتیجهٔ آنها شنیده می شود، و تکخوانها به صدای بلند می خوانند. در ارکستر فلوتها و ابواها و ویولونها به صدا درمی آیند، سازهای زهی و چوبی و بادی ملایم و عمیق و باوقار حرفهائی می زنند. جمله اول در «ر» ماژور، با پیش درآمد « Kyrie » بی شباهت نیست:



بقیهٔ «مس» نزده است. در «مس» در دومیسور اثر موتسارت، سانکتوس شکوه و جلال و یژه ای دارد و با دو دَسته کسر اجسرا می شود، و Sanctus و sanctus در مقابل آن جلوهٔ چندانی ندارند، و بندیکتوس به صورت «سولو— کوارتت» از بقیه جدا می شود، و هر چند کمی سرد و عبوس ، با این وصف صمیمانه است.

از نظر کلی، کاربرد مذهبی بندیکتوس را از سرودهای پیشین خود جدا می کند و به هنگام اوج گرفتن آوا، ارکستر در بندیکتوس خاموش می ماند، و من برعکس والتر ریزلر، معتقدم که بتهوون در مس اول خود در دوماژور، این سنت را حفظ کرده است، «بندیکتوس» و «سانکتوس» در آن «مس» به نام «سرود سوم» در یک جا گردآمدهاند اما بندیکتوس فرم جداگانهای دارد و موومان و تنالیته و خصلتهایش فرق می کند. حال آن که درمس سولمنیس این دو با یکدیگر نزدیک شده در یک پوست رفته اند.

و سهبار کلمات دعای خیر و نیایش تکرار می شود و ارگ، کنترباسها، ویولونسلها کلارینتها و باسونها با آن همراهی می کنند و بعد دو گر و پس از آن ترمبنها آرام و موقر و رمزآلود سخن می گویند، گوئی خدای نادیدنی را به یاری می طلبند، و همین موتیف را ارکستر تکرار می کند. تکسرایان در می مینور و لاماژور با کلمهٔ «Sabaoth» نوعی ترس می آفریند، و آوایشان از ماژور به مینور و وبین دووفادیز عبورمی کند، فضاتب آلودو پراضطراب می شود. صداها خفه و گنگ است. لرزه ای به جان ویولونسلها و ویولنها می افتد، و لرزهٔ صدای طبلها تب اضطراب را دو چندان می کنند و در چهار میزان، این حالت ترس و تعبد ادامه پیدا می کند.

احساس ترس و انتظان آمیخته با تقدس و پارسائی، با یک آلگروی سنگین و فوگاتوی «هوسانا» که در پی می آید شکسته می شود، که سبک دقیق هندل مورد نظر بته وون است، او نمی تواند از تکرارهای اجباری «گلوریا» صرفنظر کند، زیرا با این ترتیب می خواهد ما را برای حالات پر تأمل «سانکتوس» آماده کند، که پس از این نقشها دوباره با «بندیکتوس» عارفانه و عشق آلودی همراهی می شود. شاید تصور شود که بتهوون نیز مثل ما در اینجا از توجه به متن، و مراعات بعضی از نکته ها، رنج می برده است ا. البته می توان چنین تردیدی را داشت ولی نباید به یقین گفت، زیرا بتهوون به چشم دیگری، جز چشم ما به این کار نگاه می کرده است، و به همین دلیل آوای تکسرایان را به کار می گیرد و به گروه آوازخوانان اجازه نمی دهد که آوای آنها را گرم تر کنند و تقویت بخشند؛ حتی عده ای، و از جمله شیندلر این قضیه را با او درمیان گذاشته اند، و او به صراحت گفته است که «در اینجا باید تکرایان بخوانند!» و معلوم می شود که در اینجا برای بیان احساسات فردی، و تأمل و تفکر منظور خاصی داشته است. پس بیایید تا مخالفت خود را پنهان کنیم و حق را به او خاصی داشته است. پس بیایید تا مخالفت خود را پنهان کنیم و حق را به او خاصی داشته است. پس بیایید تا مخالفت خود را پنهان کنیم و حق را به او

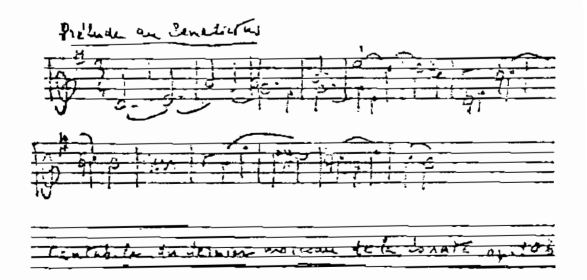
 ۱. شاید چنین بوده است. زیرا نتهای او نشان می دهد که در اینجا مدتی از کاردست کشیده، که احتمال دارد پس از مدتی تأمل و تردید را کنار گذاشته است.

## بدهيم!

بندیکتوس در آثار یوهان سباستین باخ، آوای زیبا و دلنشینی است که با بخشهای دیگر مس چندان تفاوتی ندارد، و در اینجا روح آدمی با یک ساز (و معمولاً آوای تنور با ویولن تنها) سخنان دل انگیز و عابداته ای به سبک «ساکسروکوکو»ردوبدل میکنند، و تا بازگشت هوسانا، آن را با آوازهای شاد و پرجوش گروهی مهار می کنند و مجموعاً «بندیکتوس» در مقایسه با دیگر قسمتهای مس اهمیت خاصی ندارد.

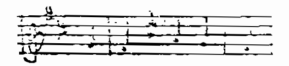
امّا برای بتهوون فرق می کند، و در اینجا قلب خود را تمام و کمال در بندیکتوس جای می دهد، و در سکوت تعبدآمیز مؤمنان و محراب نشینان، خدائی ترین راز خلقت را باز می گوید که چیزی جز انتقال ذات احدیت به پیکر مسیح نیست. و این موضوع را با توهمات و تصورات خویش با قدرتی عجیب توصیف می کند،

سخن در اینجا قرو می ماند. در سایه روشنی و هم انگیز و عارفانه، روح آدمی به عبادت مشغول است، وجودش از ترس و انتظار لبریز است. مشتاق و عاشقانه پیش می رود و به روشنائی نزدیک می شود، همان سازهائی که در ابتدا کار را شروع کرده بودند، جملهٔ ساده ای را تکرار می کنند. موومان آن شباهت زیادی با کانتابیله اونا کوردا، در فوگ بزرگ سونات اپوس ۱۰۹ دارد:





که در حقیقت جز موتیف Kyrie ، و هستهٔ اسرارآمیز سراسر «مس» نیست:



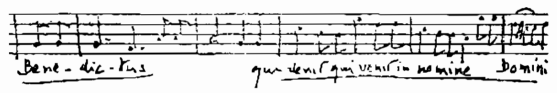
جملهٔ فراخوان و امید درجه به درجه فرود می آید و به اعماق روح می رسد و در آکورد اضطراب آمیز، هفتم بعد از انتظاری طولانی به روشنائی ملایم دست می یابد:



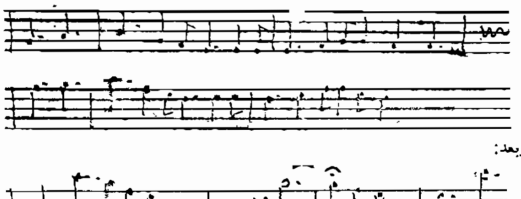
در آن لحظه که همه چیز از خود بیرون شده، در فراز آسمان فروغی به چشم می آید. و یولن تنها و دوفلوت در سکوت مطلق روی «شل» زیرنوائی سر می دهند و آکورد صاف و زلال را مشخص تر می کنند. در چند میزان تعادل برقرار می شود، و درجه به درجه، در موومانهای سنکپ دار به سوی زمین فرود می آیند. در نیمه راه

گرها بر فضا مسلط می شوند، و یک میزان بعد، این تسلط بیشتر می شود، اتما تکسرایان به ملایمت، «ر» مکرر و ژرف را می خوانند و «آن را که به نام خداوند می آید» می پذیرند، و در کمال عبودیت بر او درود می گویند و آن که از آسمان آمده، و آنها که از زمین به طرف او رفته اند به یکدیگر ملحق می شوند، و یولن تنها پاستورال عاشقانه اش را می خواند و کلارینتها کانتابیلهٔ عاشقانه را حکایت می کنندا.

۱. بتهوون ضمن نوشتن «کردو»، ناگهان به فکر «بندیکتوس» می افتد و یادداشت می کند که «ویولن نتها، کُرنتها، باسون نتها و ویولونسل باید به این کار بپردازند، «... اتما در مورد ثنائیته هنوز ذهنش روشن نیست، و به ریتم مطلوبش دست نیافته، و گهگاه کارش چنین شکلی دارد»:



و نخستین آزمونهای تردیدآمیز او در ۱۲/۸:



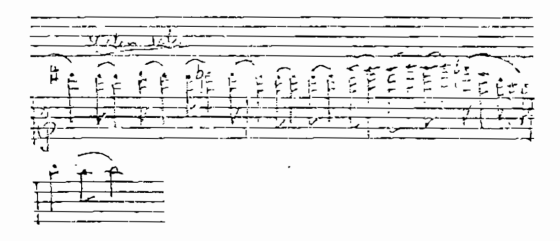




ودراینجامیبینیم که بندیکتوس ریتم و پرش نهائی خود را به دست آورده است.

این صفحات و آنچه به دنبال می آید، یعنی «پارسیفال»، و «لوهنگرین»، کارهای سحرآمیز واگنر را به یاد می آورند، با این تفاوت که در آنجا هنرمند در صحنهٔ نمایش جادو می کند، و در اینجا بتهوون جادو را به مرکز روح خود می برد.

تکسرایان وارد صحنه می شوند، ابتدا آلتوها، و پس از آن باسها به صدا درمی آیند. آلتوها تم بندیکتوس را باز می گویند و باسها در کانن از آن تقلید می کنند و کمی مکث می کنند، ویولن تنها نوایش را از سرمی گیرد، و این بار بر تنالیتهٔ بالا تری سو پرانوها و تنورها به سهم خود «بندیکتوس» را باز می گویند، و پس از آن چهار صدا با هم ابتدا به ویولن پاسخ می گویند و سپس با کلارینت حرف می زنند و در اینجا همسرایان In nomine domini را تکرار می کنند، اتما در هرحال ویولن تنها راهنما و مربی دیگران است، و از اینجا باید فضای عارفانهٔ صحنه را متراکم تر کرد. به همین علت با حرکات حلزونی شکل و سنکپها، آرام آرام همه چیز روبه «سُل» می رود و جریان ابتدای کار از سر گرفته می شود، و از سوی دیگر ملودیهای بندیکتوس به طرف پائین می آید، حرکاتش موزون است، دیز از فا پاک می شود، آوای ویولن در تنالیته دوماژور جاری می شود و در نیجه همه چیز به وحدت کامل می رسد:



و هنگامی که تکسرایان به صحنه باز می گردند و ویولن تنها نغمه هایش را مثل خوشه های اتگور روی داربست سه اکتاو بند می کند. تم اصلی و

بندیکتوس به همان کلمه اول محدود می شود و در هر میزان یک درجه بالا می رود.



و صداهای دیگر آن را باز می گویند و همه یاهم از دوماژوربه سل ماژور، و به «ر» ماژور بالا می روند، که نقطه مکثی آنها را متوقف می کند، و در اینجا امواج عشق از فرارفتن باز می مانند و اندیشه ظاهراً مشغول تماشا و مهار کردن آنهاست. تکسرایان سوپرانو، و پس از آن آلتو، به نیایش می پردازند و نام خداوند را به زبان می آورند.

سوپرانو در نیایش دست به سوی آسمان دارد و آلتو در خویش فرورفته و الطاف خداوندی را شکر می گوید. امّا از این پس آلتوجای سوپرانو را می گیرد و ویولن تنها بازیها و سرمستیهایش را با او پی می گیرد. و باهم به قله های (سی، دو، ر) فرا می روند و شعله ور می شوند. و این پرش عظیم یک بار دیگر با سرودخوانی گروه آوازخوانان، باندای In nomine domini قطع می شود. بعد از خاموشی گروه، ملودی خستگی و رخوت عشق سعادت آمیز را آغاز می کند. نوای ویولن خسته و کوفته می شود، آه می کشد، ویولن دو میزان آخر را با سوپرانو تکرار می کند و با یک تحریر طولانی نوای خویش به کار خاتمه می دهد:



و بدینگونه به «هوسانا» می رسیم.

در آثار یوهان سباستین باخ، هوسانا آواز گروهی را به صحنه باز می آورد که به طول و تفصیل همه باهم می خوانند و به دنبال آنPleni sunt caeliمی آید و در پایان «بندیکتوس» جای خود را پیدا می کند، که در اینجا «بندیکتوس» نقش درجه دومی به عهده دارد و آخرین کلمه به عزت و شکوه اشاره می کند. امّا بتهوون ترتیب کارش فرق می کند. بیش از ده میزان را برای هوسانا نمی گذارد، که آن هم مشخصاً موتیف بندیکتوس را دارد و فضای ظریف پیش از خود را برنمی آشوید، تنها یک فوگاتوی قدرتمند برآن می افزاید، و آن را پر انرژی تر و مردانه تر می کند. و با بندیکتوس پیوندش می زند. و یولن تنها برای آخرین بار نوای عاشقانهٔ لطیفتری دارد. سه صدا (همه جز تنور) به فروتنی «بندیکتوس» را باز می گویند، و پس از چند لحظه تنور نیز با آنها هم آوا می شود و هوسانا می گوید، و این هوسانا لحن آرامی دارد و ریتم ملودی بندیکتوس را حفظ می کند، تا آن که كرشندوئي ملايم آن را بالا مي برد و پائين مي برد، پنداري سنيهٔ آدمي با نفس بالا و پایین می رود و خوشبختی او در نفسش بازتاب می یابد، و هنگامی که نوای ویولن تا «می» بالا می رود، در آکورد سل موجی می زند و معلق می ماند و وارد تنالیتهٔ دومارُور قوی می شود، و سُل مارُور، به ملایمت او را در نفس پرجذبهٔ خود اسير مي كندا.

در پایان این کلمات، باید بگویم از ناچیز بودن مطالبی که در مورد بندیکتوس نوشته ام خبر دارم، امّا به هرحال هرکه بخواهد از اندیشه اش یاری بگیرد و این قطعه را باز شکافی کند، به سرنوشت من دچار خواهد شد، زیرا در بندیکتوس عواطف و تأثرات بر همه چیز چیره شده اند، و از همان میزانهای نخستین موسیقی ناب در رگ هر بند جاری می شود و از چشم خرد جز تماشای

۱. در این قطعه از مس تنالیتهٔ اصلی کمتر به کار می آید، نتها گاهی به صورت گذرا به چشم می خورد، با این وصف چنان آرامش و صفائی در این قطعه هست که کسی دنبال تنالیتهٔ اصلی نمی گردد.

این جویبار عشق و زیبائی کاری برنمی آید ۱.

پنجمین و آخرین سرود مس دنیای متفاوتی دارد. در اینجا روح از ملکوت اعلا به زمین سقوط می کند و خود را تنها می بیند، و چارهای جزاین ندارد که از میان سوکها، شرمساریها، دردها و ترسها بگذرد و راه خود را طی کند، و بتهوون باز اندوه زندگی را در مقابل خود می بیند.

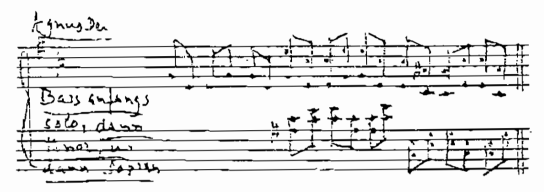
یوهان مباستین باخ در این قسمت از مس چندان خود را معطل نمی کند. 
«آنیوس» دیمی اوچیزی جزحکایت پشیمانی وتوبه ونیایش پروردگار دربرابر 
محراب کلیسا نیست، بعد از این وعظ به آوای آلتو، همسرایان Damanobis را 
به لحن Gratias agimus می خوانند و مس به پایان می رسد. مؤمنی که مس را 
شنیده، احساس صفا و امیدواری می کند، کلام خدا را به گوش شنیده و نیایش 
او به درگاه پروردگار پذیرفته شده است.

امما بتهوون حال و روز دیگری دارد! وقتی از ملکوت اعلا به زمین باز می گردد خود را آشفته می بیند، و چگونه می تواند از آشفتگی برهد؟

این پرسش به ذهن ما می آید که آیا بتهوون از آغاز گمان چنین پایانی را داشت؟ در جای خود، با طرحهای Dona Pacem نشان خواهم داد که در دوران تنظیم این قطعه در مسیر بدبینی بیشتر —یا دست کم خوش بینی کمتر پیش رفته است. امّا طرحهای موجود آنیوس آنقدر زیاد و درخور اهمیت نیستند

۱۰ زیبائی و کمال بندیکتوس جواب دندان شکن به کسانی است که روی ناشنوائی بتهوون انگشت می گذارند و در نتیجه به کمال موسیقی او در دههٔ آخر عمرایراد می گیرند. در این بندیکتوس دیدیم که چگونه هنرمند ارکستر محدودی را به کار می گیرد و با ویولن نتها، کلارینتها، باسونها ابواها و فلوتهای تک تک سترومپتها و ترمینهائی که نرم و ملایم سخن می گویند، قطعهای می آفریند که در زیبائی و رنگ آمیزی هاوهارمونی نه تنها بدیع بلکه بی نقص است، و کوتاهی قطعه دلیل بر ضعف بتهوون نیست، بلکه پسند او چنین بوده است... و باز در کودو دیدیم که صداهای مسافر را در dudicure چگونه با یکدیگر رسم آهنگ می کرد، و کار برد دقیق هر آوا نشان می داد که کمترین اختلاف را خواه در پرده و خواه در هارمونی تشخیص می دهد و ده نت، را درست به جای خود می گذارد.

که ما را در جریان تحولات درونی او بگذارند، اولین طرحها مربوط به زمانی است که کردو پایان یافته، و طبق معمول در طرحهای بتهوون، ابتدا خطوط ملودی و رنگها مشخص می شوند و در اینجا تنالیتهٔ سی مینور، با انتخاب صدای باس، برای رهبری به چشم می آید<sup>۱</sup>:



معماری هارمونی و ریتم این قسمت به سبک هندل است، و نشان می دهد که بتهوون به هنگام نوشتن آن چشم به «مس» هندل داشته است. طرحهای دیگر راه رسیدن به روایت نهائی را به روی ما می گشاید. و این نکته ما را کنجکاو می کند که بتهوون ابتدا موومان سه تائی آنیوس، و موومان دوتائی یا چهارتائی Dana را روی کاغذ می آورد و سپس آنها را با یکدیگر جابه جا می کند:



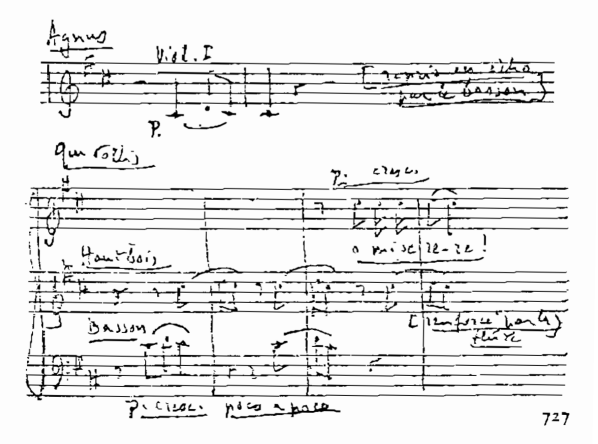
١. كتاب نوته بوم، ج ٢، ص ١٤٨ به بعد.

۲. بعضی از این طرحها در دفتر دوم کارهای او در سال ۱۸۱۹ تا ۱۸۲۲ نقل شده است. از
 مطالعه این طرح ها معلوم می شود که تنظیم آنیوس با نوشتن اپوس ۱۰۹ همزمان بوده است.

و می بینیم که « Dona » پس از این جابه جایی جوشش و ملاحت بیدا کرده، و «آنیوس» به استحکام دست یافته است.

آکوردهای غمگین باسونها و کُرها دروازه های سرزمین درد را به روی ما باز می کنند، ویولنها درد را بازتاب می دهند و با آه از «میزرر» سخن می گویندا. و صدای باس — که برای نخستین بار در مس در پیشاپیش حرکت می کند. — عبارت آنیوس را باز می گوید، و باسونهااین پیش زمینه را برای این مطلب فراهم کرده اند. این مرثیهٔ موقر و ملایم که سه بار روی کلمهٔ مواهم تکیه می کند، کمی سنگین است و آمادگی ایجاد و حدت در این قطعه را ندارد. مرثیه گویا به شرم آلوده است و از فراز با فادیز پایین می آید، و به اعماق نزدیک می شود، و سه بار مویه می کند و کلمه «ترحم» را به فریاد می گوید، که نخستین فریاد به صدای بلند است و در فریاد سوم از جوش

۱. کلمات در اینجا چیزی را نشان نمی دهند. امّا همین نقشهای «میزرر» را در پایان Qui tollis



می افتد، و هربار همسرایان کلمهٔ ترحم را با او درفاصلهٔ ششم و اکتاو بالا به زبان می آورند و نقشی که پدید می آید، با صحنهٔ عظیمی از تراژدیهای قدیم برابری می کند.

در این قطعه، با آهنگی نجیب و متین سروکار داریم که بتهوون می داند چگونه هیجانات و حرکات را در میان درد یا در امواج شادی مهار باید کرد، حتی، از تضادهای خشن Qui tollis و شور و جوش استرحام در اینجا اثری نیست. آنیوس به صورت دستهٔ سوگواران پیش می افتد. آرام و شکوهمند قدم برمی دارد، در آوایش نشانی از هیجانات تند نیست. اولین قسمت ملایم است و در سومین قسمت، صدا حتی ملایمتر و ضعیفتر می شود، گه گاه با کرشندوئی گذرا به شور می افتد، و تنها در لحظاتی کوتاه در قسمت میانی و در گلایه ای گزنده، صدا به اوج و قدرت می رسد. و این صدای آلتوست که بتهوون در اولین طرحهای آنیوس به آن توجهی نداشت و در جریان کار به ظرفیت تأثرانگیز آن بی برد – و این لحظات هم که ویولنها به حرکت و شور می آیند و کلارینتها آه می کشند و آشوب درون را نشان می دهند، بسیار کوتاه و زودگذر است و دوباره نظم برقرار می شود، و همه ریتم موکب عزا را می پذیرند و تنالیتهٔ اصلی که لحظاتی کنار رفته بود دوباره بر همه چیز مسلط می شود. باسونها و آوای سو پرانو در پیشاپیش قرار می گیرند. اوبواها و کلارینتها و فلوتها به نوبت جای یکدیگر را می گیرند و گلایه ها در یک نقطهٔ کشش و مکث، شمرده و محکم، به زبان باسها در فادیز به زبان می آیند. ویولنها با نوای پر اصرار و سنکپدار خود، در آوای تکسرایان آشوب به یا می کنند، اما این آشوب هم بسیار ملایم است، که ناگهان گروه خوانندگان و ارکستر در آستانهٔ آوای سو پرانو که در فادیز و سل موج می زند، آرام می گیرند، و همه شکست خورده و فروافتاده، نوبت سخن را به ویولنها وامی گذارند. و آنها به زمزمه چیزهائی می گویند که کلام جرأت گفتنش را ندارد، و این نقش زیبا را لحظاتی بعد، فلوتها و اوبواها و کلارینتهابا زیبائی بیشتر رسم می کنند و موکب عزا همچنان به حرکت متین و سنگین خود ادامه مي دهد.

آنیوس در فضائی دردآلود به پایان می رسد، و با آرامش قبول و رضا همراه است. و جز این انتظار نمی رود که همه چیز با عفو و آرامش روح خاتمه یابد. سی مینور غمگین گروه آوازکه درآخرین میزان به سی ماژور می رسد و تأثر را به جان آدمی فرو می ریزد. آکوردهای ارکستر از فضای سی مینور به ماژور عبور می کنند، امید در می گشاید و در آخرین میزان، سوپرانو کلمهٔ Dona را باز می گوید، و پرده بر آخرین قطعهٔ مس فرو می افتدا.

0

در چاپ مجموعه ای از آثار بتهوون، در بالای مس سولمنیس از قول آهنگساز این عبارت را روایت کرده اند: «نیایش در آرامش درونی و بیرونی»۲. و ظاهراً این مطلب با منظوری که بتهوون در هنگام نوشتن «مس» داشته تفاوت اصولی دارد.

در بالای صفحه ای از طرحهای مس که در کتاب ژرژ شونمان نقل

\_\_\_\_

۱. تشها من نیستم که با شنیدن «میزرر» در این مس به یاد تراژدیهای قدیم می افتم. پل بکر هم در تجزیه و تحلیل صفحهای که «تک سرایان خاموش می شوند و گروه آواز «میزرر» را می خواند و استرحام می کند: پل بکر می نویسد که «این پرده مرا به یاد اودیپ شهریار می اندازد. پنداری مردم از دست پادشاه به جان آمده!ند و چون سیلابهای به قصر او ریخته اند و پادشاه بر سر پلکانهای قصر آمده و از مردم می پرسد که دردشان چیست و آنها به فریاد Dona nobis Pacem را همه با هم می خوانند.»

۲. ژرژ شونمان در کتاب «دستنوشته های موسیقیدانان» چاپ سال ۱۹۳۷، تصویر چند دستنوشتهٔ بتهوون را کنار هم آورده، که نشان می دهد هنرمند همیشه در جستجوی آرامش درونی بوده، و از آشفتگی روح عذاب می کشیده است. مطالب این دستنوشته ها می رساند که بتهوون از کلمه «Puix» تنها به آرامش درونی نظر داشته، و دلواپسی از حنگ و جدال اقوام و ملل، در درجات بعدی به ذهن او می رسیده است.

۳. بدبختانه در کتاب ارزشمند نوته بوم، طرحهای زیادی از «مس» او دیده نمی شود، و کتاب او همهٔ طرحهایی را که پس از مدتها تلاش به دست آورده و جمع آوری کرده اند، در برنمی گیرد. کتاب ژرژشونمان از این نظر پربارتر است و جمعاً ۱۱۴ ورق از طرحهای

شده، بتهوون منظور خود را چنین می نویسد: «نیرو گرفتن روح برای رسیدن به آرامش درونی و رفتن از فرادست... به سوی پیروزی.»

و در بالای طرحهای بعدی، می نویسد: Dona nobis که ازصلح در ونی و بیرونی حکایت می کند. و از مجموع این نکته ها می توان فهمید که منظور از صلح و آرامش، صلح نمایشی و آشتی پس از جنگ و خونریزی نیست، بلکه چیزی است که باید در اندرون ما پدید آید، و باید با التماس و استفاته به آن رسید! و باتوجه مختصری به مطالب او در بالای طرحهای مس، می توان دریافت که در هنگام نوشتن مس در اندرون اوچه غوغائی بر پا بوده است. با این وصف، این هنرمند صمیمی و صادق آنچه که «باید» می نوشته است و نه آنچه که می خواسته است.

نوته بوم در تحقیقات خود قسمتی از طرحهای پخش و پراکندهٔ مس را به زحمت گرد آورده، و این اوراق به هم ریخته را منظم کرده است، و از این راه می توان طرحها را به ترتیب تاریخ و موضوع مطالعه کرد و پارهای از گره های ناگشوده را باز کرد:

دونا در ابتدا بسیار آرام و تقریباً بی هیجان بوده است:



## و بعد جان گرفته است:

مس او را نقل کرده است.

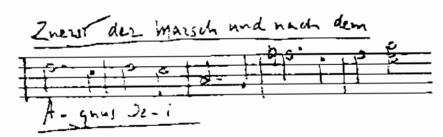
گرفتاری اینجاست که پس از مرگ بتهوون بسیاری از دستنوشته ها و طرحهای خطی او را به فروش گذاشته اند، و حتی صفحات بسیاری از دفترهای او را برگ برگ کنده اندو هر برگ را جداگانه به فروش رسانده اند و به همین علت آن طرحها چنان پخش و پراکنده شده که دسترسی به همه امکان پذیر نیست.



وکلمهٔ «صلح» بی تردید از صلح بعد از جنگ افاصله زیادی داشته، و شاید بعدها و در طی نوشتن مس صلح و آرامش، مفهوم تازه ای را در ارتباط با جنگ پیدا کرده است، و این مفهوم تازه به صورت مارش، آن هم نه چندان مشخص و روشن در طرحی جلوه گری می کند:



و در یادداشتی اشاره می کند که این مارش را برای «آنیوس» در نظر گرفته است:



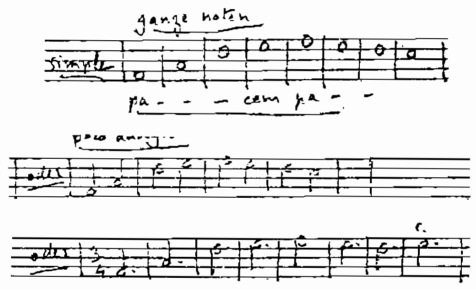
و همه چیز به لرزه درمی آید و طبلها در گوش بتهوون به غرش درمی آیند:

۱. عده ای معتقدند که اولین کسی که جنگ را وارد آنیوس «مس» کرد هایدن بود و نه بتهوون. امّا حقیقت آن است که هایدن در دومین مس خود در دوماژوں با غرش طبل ها و هلها ترومپت هاازیبروزی حکایت می کند و ماجرا از همینجا شروع می شود و سخن از جنگ در میان نیست، زیرا هایدن پاکدل هرگز در آرامش الهی شک نمی کرد و آن را با جنگ نمی آلود!

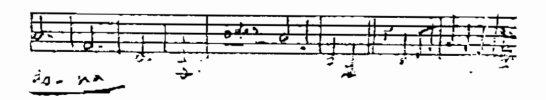


و در کنار این طرح می نویسد: «صدای طبلها از دور شنیده می شود... و بعد از آن آنیوس می آید...»

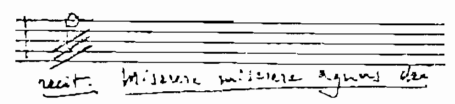
و صلح نیز تهدید جنگ را ناشنیده نمی گذارد و خود را برای مقابله آماده می کند... و آوای صلح، آرام و مغرور برمی خیزد. ریتم روان و خطوط محکم و بی نقصی دارد:



و پس از آن در بازگشت، با موومان فروشونده، به روایت نهائی نزدیک می شود.



و پرش عاطفی دیگری، با لرزهٔ وحشت، بتهرون را تکان می دهد:



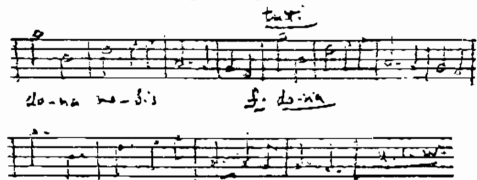
من آوای استرحام را می شنوم، و حس می کنم که چگونه درام شخصی را با «مس» در آمیخته است.

و او بیم آن را دارد که دشمن، که به نیروی خیال وارد میدانش کرده، براو غلبه پیدا کند، و در همین وقت در دفترش می نویسد:

«با آرامش درونی از همه قویتر می شویم و از همه بالاتر... و به پیروزی می رسیم.»

امًا در این هنگام، پیروری در دسترس او نبود.

به صورت نهائی نقش می گیرد:

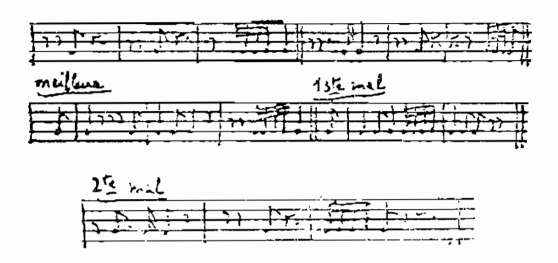


آوای زیبای تسلیم، دیگر در خط فرارونده نیست و نقش غرورانگیز مؤمنی را ندارد که به پیروزی خود ایمان دارد، بلکه به فروافتادن و خود را به دست تسلیم سپردن می گراید:



معلوم نیست تکرار کلمه «لطفاً... لطفاً... روی این خط، به تفسیر جمله ارتباط دارد یا تراوشی از روح او در این زمان است که همه را به نیایش برای آرامش دعوت می کند!

امّا جنگ از تصورات بتهوون بیرون نمی رفت، و به همین دلیل ضربه های طبل را می شمرد و باز می شمرد ا:



دشمن دور مي شود... شايد چنين باشد! امّا تهديد او هميشه باقي است.

5

از طرحها سخن گفته شد، و حالا از خود اثر صحبت كنيم!

«دونا» با آخرین میزان آنیوس آغاز می شود و تنالیتهٔ لا برآن چیره می شود و امید نفسش می گیرد. «می» به حال ندا تافاصلهٔ پنجم بالا می رود و گوئی در پرواز به سوی افق چیزی را جستجو می کند، و پس از آن که به منظور خود می رسد، آلگرتوی چست و چالاک، او را تا فاصلهٔ سوم پائین می آورد و به تُن «ر» بازمی گردد، که تُن الا لا پائین می و تُن صلح و آرامش است، و در سمفونی نهم شادی در همین تُن است، و گفته اند که نغمهٔ صلح با نغمهٔ بندیکتوس از یک تافه است:

۱. نوته بوم می نویسد، بتهوون چنان مداد را برای نوشتن این مطلب محکم روی کاغذ فشرده،
 که آن را سوراخ کرده است!



امّا نگفته اند که با موومان ۹/۶ چکامهٔ شادی نزدیکی و خویشاوندی دارد:



و حركات منحني آكوميانيمان درهردوحال شباهت دارد:



امّا در نغمهٔ صلح و آرامش، نقش کلی در عین حال هم پوشیده تر و هم پرجوشتر از «لذت و خوشی» است، که نقشی فشرده تر دارد، و با این وصف،

آزادانه تر حرکت می کند بی آن که خود را به این و آن سو بزند، و ناچار به قالب خود بازگردد. در اینجا صلح و آرامش از شادی و اطمینان فاصله دارد، و شادی جست وخیز می کند و پاشنه ها را به زمین می کوبد. آرامش امیدش را پچپچه می کند و بالهای ناتوانش را به هم می کوبد، و از اولین میزانهای «دونا» ویولنها این پرواز اضطراب آلود و متشنج را حکایت می کنند:



نه! آرامش و صلح به رؤیای خود امیدوار نیست. کنتر پوآن آوازها و سازها آزمون پاستورال را پایه ریزی می کند و هریک دیگری را از دور در خود بازتاب می دهد. — و وین پر از شادی را پیش از سال ۱۸۰۹ به یاد می آورد — امّا لحظاتی نمی گذرد که این دو به دشمنی با یکدیگر برمی خیزند. (که دشمنی درون و بیرون را می نماید)، و این پاستورال خالی از اضطراب نیست، و به سرعت سازها میدان را خالی می کنند تا گروه آواز، تنها و بی ارکستر، حرفش را بزند و نغمه اش را بخواند، و در چهار میزانه Cappella باز می آید، که مانند ترجیعبند، نیایش برای صلح و آرامش را می خواند (که پیش از این هم سابقه اش را باز نیایش برای صلح و آرامش را می خواند (که پیش از این هم سابقه اش را باز گفته ایم) و این آوا در طلب آرامش نیست، وگرنه هنوز از خود آرامش خبری

۱. و در فرود آمدن همان نقش Kyrie را پیدا می کنند (در ششمین و هفتمین میزان مقدمه)



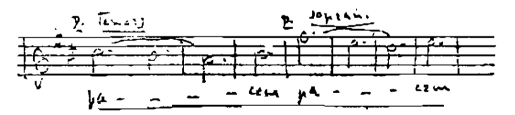
## نیست:



و در دنبال، قسمتی از این جمله بازگو می شود، و این بار همه باهم می گویند و جاندارتر حرفشان را می زنند، گوئی می خواهند پس از آن دعا و نیایش منظورشان را به کف آورند.



امّا این شور و حرارت چندان دوام نمی آورد، و تب وتاب قرو می نشیند، که دوران تمکین را در آثار بتهوون به یاد ما می آورد.



تکسرایان وارد صحنه می شوند. سوپرانو، و پس از آن سه آوای دیگر به «دونا» احساس و قدرت بیشتری می بخشند، و ارکستر مضطرب را به آرامش دعوت می کنند و نقشها را تغییرشکل می دهند، و در این آشفتگی، نقشهای

گوناگون، در آکوردهای قوی و گروه آواز، آوای صلح و آرامش را سر می دهد، که همه آن را می خواهند و از آن نیرو می گیرند.

و این نیرو ناگهان درهم می شکند. آکورد شکافندهٔ لاماژور، با نوسانی دور از انتظار در فاماژور دنبال می شود، و ریتم پرشتاب آلگرو، در میان سکوتی بهت انگیز، طبلها را در فا، از دور به غرش درمی آورد. و پس از آن، در دو میزان همه را به سکوت دعوت می کنند، گویا همه خاموش می شوند تا چیزی را بشنوند، و در اینجا ویولونسلها و ویولنها موومان ترسآلود و اضطراب آوری پیدا می کنند... و خلق فهمیدهاند که زمان جنگ است... ترومیتهابه نوا درمی آیند، غرش طبلها و لرزهٔ سازهای زهی قطع نمی شود. آوای آلتوبه استغاثه برمی خیزد، و دیگر آواز نمی خواند، شعر می خواند؛ فریاد می زند، ترس گلویش را می فشارد. تنور به آوائی قویتر کوشش می کند که بر اوضاع مسلط شود، امّا فلوتها و باسونها برانگیخته می شوند. گروه آواز به بانگ استرحام، که سهبار از «دو» به فا و سی بمل می رود، به خط آوای تنور می پیوندد، و فریاد «کمک! کمک!» همراه با نقطه توقف و کشش شنیده می شود و کسی به کمک نمی رود. ترومیت وطبلها به نوای بسیار قوی، همه چیز را زیر پوشش می گیرند. سو پرانو همراه با آکورددر هفتم نمایان، و لابمل فریاد نومیدی سر می دهد... همه چیز از دست رفته، و در همان حال همه چيز نجات يافته است! زيرا بتهوون براساس غريزهٔ موسيقي، و فطرت عرفانی، بی آن که خود متوجه باشد، وقتی در گرداب فرومی افتد دستی را می بیند که برای نجات او آمده است.

آنچه برای شما کلمه به کلمه شرح دادم در فضائی بسیار محدود و تنها در ۲۹ میزان با یک موومان پرشتاب اتفاق می افتد. و آنها که رئالیسم بتهوون را بی تناسب می پندارند و به او می تازند، بسیار بی انصافند، و راستی که چقدر هنر و نبوغ لازم است که اینهسمه مطلب و مسائل مربوط به تهدید و وحشت و چیزهای دیگر، در چنین تنگنائی و با چنین کلمات متعادل و فشرده بیان شود!. که ما دیگر، در چنین تنها دو فریاد دارد که یکجا به آوای تنور و دیگری به سوپرانو در پایان شنیده می شود.

بتوانیم در چند لحظه هم فریاد شوم جنگ را بشنویم و هم وحشت مردم را به چشم بینیم، و آنچه را که توفان به پا می کند در اندرون خود احساس کنیم، و همه چیز در نهایت ایجاز و کمال مجسم شود.

و در اینجا با اولین قسمت بعد از آنیوس شباهت دارد، و خلاصه آن است که تم اصلی را با تنالیته ای در هالهٔ ابهام باز می گوید، و دو «فا»ی آغازین از نومی آید و از لابمل به فا، ر، سی پایین می رود و دراین تنالیتهٔ آخرین، آوای آلتو به جای سوپرانو موتیف صلح را می آفریند، و در اینجا تکسرایان برای آرامش نیایش می کنند، و این آوا بی درنگ با فوگاتوی نیرومندی زنجیر می شود، که از دو نت نیایش بیرون آمده و می تواند صلح و آرامش را برقرار کند، و امن موتیف تقریباً نُت به نُت از پاساژی از آله لویای «مسیا» از هندل برآمده است.

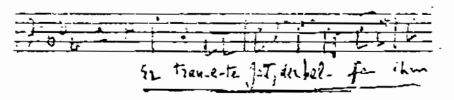


و گمان نمی کنم که بتهوون آگاهانه چنین کاری کرده باشد، که مردی چون او رونوشت آثار دیگران را در کارهایش نمی آورد. جمله ها و موتیف هائی که از دیگران وام گرفته انگشت شمار است و از این نظر کمتر از همهٔ موسیقیدانان از دیگران وام ستانده است، احتمال دارد که در اینجا هم ذهن

او با آثار هندل و بخصوص «مسیا»ی او آغشته شده باشد؛ زیرا در این هنگام آن را مطالعه می کرد<sup>۱</sup>، و به همین علت این «توارد» پیش آمده، و این موتیف و کلمات در ذهن او جای گرفته و بیخودانه روی کاغذ آمده، که به نوعی تداعی معانی شباهت دارد. و این فوگاتو به سبک هندل داربستی برای «دوناپاسِم» اوست، زیرا «دوناپاسم» زیاد دوام نمی آورد و بعد از آن ندای مؤثر تکسرایان را می شنویم که با آشوبگری ویولنها و سازهای چوبین و آکوردهای قوی گروه آواز همراه می شوند و دوبار سخن را تکرار می کنند، و چون دو ستون محکم زیر «دوناپاسم» جای می گیرند و از فروریزش آن جلوگیری می کنند، امّا چیزی با خود نمی آورند، زیرا از نو آرامش با اپیزود آشفته ای، در ۱۶/۱۵ breve فرو می ریزد.

و منظور روشن است؛ صلح و آرامش دو دشمن رودررو دارد: یکی از بیرون و دیگری از درون. و تردیدی نیست که از این دو، آن که در اندرون است، حاضر و ناظر است. از ما خواهند پرسید که از کجا با چنین اطمینانی حرف می زنید؟ و ما خواهیم گفت: مگر سواد خواندن ندارید؟... در اولین اپیزود دقت کنید که هیاهو برمی خیزد و طبلها به غرش درمی آیند که نمادی از جنگ را نشان می دهند، و موتیف ترومپتها، همانند او ورتور «لئونور»، از برون می آید. آپیزود دوم با نیایش پیشین خود مهار می شود و با کنتر پوآنی که ریتم آن کمی تغییر کرده، آوای اصلی را پیش می آورد:

۱. در میان طرح های «دونا» ر ونوشتی از پایان آواز گونه ای از مسبا به چشم می خورد:



۲۰ منظور این نیست که همانند «لئونور» از بیرون صحنه می آید، امّا از بیرون قطعه آمده، و
 جنبهٔ خارجی دارد.



امّا این کنتر پوآن پیوسته، که با امر تکرار می شود تا بر دوام ایمان تأکید بگذارد، به صورت موتیف زنده و جانداری درمی آید و مثل نیزه ای پرتاب می شود تا پیوستگی با جنگ را با غلت دادن و کشش آوا پدید آورد.



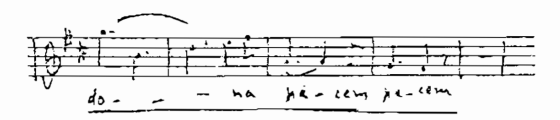
و این ورود تم دوم است، که از جنگ درونی حکایت می کند و این جنگ همیشه گزنده تر و پردوام تر است، و حتی وقتی که موتیف جنگ تن به تن پیش می آید، نیزهٔ پرتاب شده به پهلوی آهنگ مایه معکوس می نشیند، و این نقش مخالف خود را به این سو و آن سومی زند و در دیدار با دشمن، بی رحمانه مه حنگ و ستیز برمی خیزد ۱.

هرج ومرج به صورتی است که پنداری جانوری خشمگین در قفس چرخ می خورد، ترومیتها و طبلها با سه حرکت قوی هجوم می آورند، و گروه آواز از نو آنیوس را به یاری می طلبد، هجوم دوچندان می شود. در اولین اپیزود دیدیم که هجوم آوران با هیچگونه مقاومتی روبه رو نمی شوند، و توده های گریان یا به فرار

۱. این جنگ تن به تن را در اپیزود جنگاوران در سمفونی نهم نیز می بینیم؛ با این تفاوت که در آنجا تا اوج پیروزی پیش می رود و در اینجا، در مس، به اغتشاش و خستگی می انجامد.

می گذاشتند، امّا در اینجا مقاومت می کنند و جنگ می شود و گروه آواز ندای خود را با صدای سوپرانو تکرار می کنند و در چهار میزان با جملهٔ شیوای شکافنده ای بر اوضاع مسلط می شوند و با لابمل ممتدی به طرف بالا می روند.

و برای سومین بار صلح و صفا باز می گردد، آوای جنگ از لابمل به «ر»، سل دیز، به تنالیتهٔ آغازین «دونا»، و با وقار بیشتر باز می گردد، امّا تنها آوازها لحن مطمئن تری پیدا می کنند و ارکستر و سازهای زهی هنوز در اضطرابند. سخن دلنشین صلح و آرامش از سر گرفته می شود و کُرها به نقطهٔ توقف و کشش یرمی خورند، و تکسرایان می خوانند و گروه آواز با آن نغمهٔ صلح سر می دهد. بار دوم، سوپرانو مسلط می شود و در بیش از سه میزان بر بقیهٔ آواها و موومان ارکسر تسلط خود را حفظ می کند و باسهای ارکستر از فریاد گروه آواز پشتیبانی می کنند... و آیا این چیزها نشانهٔ پیروزی است؟ ارکستر، یکی پس از دیگری، باسهای سازهای زهی، کُرها، سازهای چوبی پیش می آیند که پیروزی را تأیید کنند، امّا آوایشان نرم و ملایم است، و در حال تردیدند؛ با اینهمه با گروه آواز یکی می شوند و آوای صلح و آرامش را تکرار می کنند، و در دومین تکرار پیشین دیدیم که ندای صلح، اعتماد و امید پدید آورده بود، امّا در این آخرین لحظات مس، اعماق جان آدمی در سکوت، جنگ را انتظار می کشد. با این وصف، خطر دور شده است، و الحان رفته رفته آرام و آرام تر می شوند، امّا چه کسی قول می دهد که خطر باز نمی آید؟ که می تواند اضطراب را از اعماق جان آدمی محو کند؟... آواها دوبار برگردان نیایش را باز می گویند، و سازهای چوبی و زهی یا گامهای سبک و نرم در جهت معکوس روی لبهٔ تیز به سوی یکدیگر می دوند و یه هم می پیوندند، و همه باهم و به نیرو صلح و آرامش را نیایش می کنند، و ارکـــر نوایشان را بازتاب می دهد، و با تأییدی کوتاه و ناگهانی، ایمان و قدرت را می پذیرند. (و قدرت را بیش از ایمان)، و این تأیید نمایشی از اراده است که از اضطراب درونی فراتر می رود، و آخرین آواز گروه با جمله ای به پایان می رسد که ندای بی پاسخ صلح است:



بتهوون اگر پاسخ ندایش را شنیده بود برای ماهم می گفت. استاد دانشمندی چون او هرگز چیزی را از روی اتفاق و تصادف نمی نویسد، و حالا که می بینیم بعد از چند سال سرگردانی به سوی خداوند می رود، و ندای صلح و خوشبختی را بی پاسخ می گذارد، علتی جز صداقت سرسختانهٔ او ندارد.

می دانیم که مؤمنان مسیحی بی سرانجامی این مس را نمی پذیرند، و او این نکته را خوب می داند، و من مطمئنم که در هنگام نوشتن این فینال مدتها با خود جنگیده است و نمی خواسته که چنین شود. امّا چه کسی جرأت می کرد به بتهوون درس بدهد و بگوید که حالات مس اقتضا می کند که پایانی آرام بخش داشته باشد تا مؤمنان مسیحی پس از شنیدن آن صلح و سعادت را در اعماق جان خود احساس کنند. خود بتهوون هم این کار را تجربه کرده و مس اول را در دومار وربا شکرگزاری فروتنانه پایان داده بود، امّا این بار که مس او به پایان دیگری رسیده بود، بی درنگ طرحهای مس سوم خود را روی کاغذ آورده بود. دیگری رسیده بود، بی درنگ طرحهای مس سوم خود را روی کاغذ آورده بود. احساس می کرد که نیاز دارد بار دیگر راه صلیب را طی کند و آن بار به پیروزی و صلح و روشنائی دست پاید.

ø

به گمان من، بتهوون در طی سالهائی که مسسولمنیس را می نوشت دستخوش تحولاتی شد و پایانی را که در آغاز مس در نظر داشت، کنار گذاشت و به پایان دیگری رسید. و پیمودن این راه طولانی پنج سال به درازا کشیدا. در این

خلاصهٔ مطلب این که در اواسط ۱۸۱۸، یا کمی زودتر مس را نوشت، و در ژانویه ایمان آن را امضا کرد.

و دقیق تر بگوئیم: Kyrie در سال های ۱۹–۱۸۱۸، گلوریا در ۲۰–۱۸۱۹، سانکتوس و

سالها جسم و روح بتهوون در حال بحران بود، و در حدود پنجاه سالگی توانست خود را از گرداب این بحران رها کند. بیماری را هم نباید فراموش کرد که در کار آفرینش او اثر می گذاشت.

و دیدیم که پس از سالهای مرگبار ۱۸۱۹ و ۱۸۱۷ و ۱۸۱۸ فروغی در جان دردمند او درخشید، و از مه ۱۸۱۸ که به مُدلینگ رفت، فروغ جانش بیشتر شد و اولین بخشهای مس در همانجا قدم به جهان گذاشت، که سراسر شیفتگی و شکرگزاری بود. در سه تابستان ۱۸۱۸ و ۱۸۱۹ و ۱۸۲۰ در فاصلهٔ کارهای دیگر به مس می پرداخت. به های وهوها و گرفتاریهای روی زمین اعتنا نمی کرد<sup>۱</sup>، و از شور و اشتیاق و صفای روح قدرت هنری اش یاری گرفت تا توانست Kyrie بنویسد، و میکل آنژوار قدرت و شادی را درهم آمیخت تا گلوریا را آفرید، و در تابستانهای ۱۸۱۹ و ۱۸۲۰ به چنان شور و حرارتی رسیده بود که دوستش شیندلر به وحشت افتاد و گمان می کرد که بتهوون دیوانه شده است٬ و در این ایام بود که می خواست به جاودانگی زندگی برسد. و در دنیای موسیقی به این آرزو دست یافت، امّا این پیکار جانش را به ستوه آورد و سرایایش را لرزاند.

و بهار ۱۸۲۰ برای بتهوون چقدر پربار و زیبا بود. به قول شیندلر «مثل

بندیکتوس در ۲۱–۱۸۲۰، و آنیوس در ۲۲–۱۸۲۱ نوشته شده، و ظاهراً پیش از پایان سال ۱۸۲۳ به پایان رسیده اند، روز ۱۹ مارس ۱۸۲۳، مجموعهٔ مس را نزد آرشیدوک می فرستند. و با این وصف، چندی بعد آن را باز خوانی می کند و در اواسط ۱۸۲۱ مس برای عرضه به دنیای هنر آماده می شود.

۱. شیندار می نویسد: در هنگام نوشتن مس «شبی دیر وقت به خانه برگشت؛ لباسهایش سرتاپا خیس شده بود، کلاه به سر نداشت، موهایش مرطوب شده، به هم چسیده بودند؛ معلوم شد که ساعت ها در باد و باران راه رفته، در دریای فکر غوطه ور بوده است.» تابستان ۱۸۱۸.
 ۲. شیندار می نویسد: «سراپایش غرق عرق بود، و فریاد می زد و پاهایش را به زمین می کوبید و دست هایش را برهم می زد و آهنگی را که به ذهنش رسیده بود اجرا می کرد. همسایه ها از دست او به عذاب آمده بودند و می گفتند سروصدای او خواب و آرامشان را برهم زده است. مالکی که خانه را به او اجاره داده بود تلاش می کرد اجاره را فسخ کند و از دست او آسوده شود. همه او را دیوانه می پنداشتند، و در واقع رفتار او به دیوانگان شباهت داشت.»

زنبورعسل ایده های بسیار گردآورده، روی هم تلنیار کرده بود.» و عسلهای گردآمده، غذای سالهای سخت او بود که در پیش داشت، و در میان ایده های انبار شده، سه سونات برای پیانو، اپوس ۱۰۹ و ۱۱۰ و ۱۱۱، بود که یکی با کردو و دیگری با آنیوس به هم چسبیده بودند.

در ایامی که از سلامت نسبی برخوردار بود، کردو را به پایان رساند و طرح کلی بندیکتوس را ریخت، امّا در سال ۱۸۲۰ که به قسمت پایانی مس رسید بیماری اش بازگشت٬ و بعید نیست که پایان عجیب و شاید نامعقول مس او یادگاری از روزهای بیماری اش باشد.

در زمستان ۱۸۲۰، انواع بیماریهائی که از جان او دور شده بود دوباره به سراغش آمد. التهاب ریه، و نوعی آنفولانزا عذابش می داد. یرقان به جان او افتاده بود، و اولین علامات درد کبد، که شش سال بعد او را از پا درانداخت، در این هنگام ظاهر شد. درمان حمام با آب گرم هم نتیجهٔ معکوس بخشید، بخصوص که آن سال در بادن هوا سرد و بارانی بود.

وقتی بدبختی از راه می رسد، تنها نیست، بدبختیهای دیگر هم از پی آن می آیند. در هنگامهٔ اینهمه درد و بیماری، گرفتاریهای مالی هم چون آوار به سر او فروریخت و گیج و درماندهاش کرد<sup>۲</sup>. در آخرین روزهای دسامبر ۱۸۳۰، اشتاینو، ناشر آثارش به او اخطار کرد که بدهی اش را که در حدود سه تا چهار هزار فلورن بود، تمام و کمال با بهرهٔ شش درصد فوری پس بدهد، و این اخطار ۱. در نامهٔ ۱۸ ژوئیه ۱۸۲۱، به آرشیدوک می نویسد: «مدتهاست که حالم خوب نیست برقان بیش از بیماریهای دیگر عذابم می دهد، و من از این بیماری به شدت بیزارم،»

و در نامهٔ ۱۲ نوامبر ۱۸۲۱، برای سناتور فرانتس برنتانو شرح می دهد که درمان با حمام آب گرم در شهربادن حالش را وخیم تر کرده است، و در همین نامه می نویسد: «اینک که نامه را می نویسم، بعد از دو سال کمی حالم بهتر شده و ظاهراً اغراق می کند: زیرا بیماری او این بار دو سال طول نکشیده است!

۲. احتمال دارد که گرفتاریهای مالی او هم در بدی حال او مؤثر بوده باشد؛ بتهوون در زمستان ۱۸۲۰، به التهاب ریه دچار شده بود، و در آن هنگام مشکلات مالی هم به اوج خود رسید، و بیماری کبد او نیز در سال ۱۸۲۰ آشکار شد.

طبعاً ذهن او را برآشفت و كار مس را متوقف كرد.

بتهرون در هیجدهم ژوئیه ۱۸۲۱ به آرشیدوک می نویسد:

«بیماری بیشتر به اوضاع اقتصادی من ارتباط دارد. تا حال امیدوار بودم که با تلاش بسیار این مشکل را حل کنم و متأسفانه به نتیجه مطلوب نرسیدهام. خداوند از اعماق قلب من خبر دارد و می داند که من در برابر او و انسانیت و طبیعت به وظایف خود عمل می کنم، و باید از او بطلبم که مرا از اینهمه مصیبت نجات بخشد.»

چگونه آنیوس و «دونا»ی او می تواند با این غمها و مصیبتها آلوده نشود؟ در اولین یادداشتهایش دربارهٔ دونا، که با کردو هم زمان است، سخنی از هجوم و جنگ در اندرون و بیرون نیست، و در طرحی که ژرژشونمان در آن هنگام به دست آورده، گروه آواز در مینور آرزوی صلح می کنند و ارکستر در ماژور پاسخ می دهد. شاید به این علت که در آن موقع، در سال ۱۸۲۰، بتهوون صلح را در اندرون و بیرون می دید.

بنابراین، اگر ما مسسولمنیس را در حکم ساختمانی بدانیم که در زمانی کوتاه و طبق نقشهٔ قبلی ساخته شده، از آن چیزی نخواهیم فهمید. چون مسسولمنیس اثری است که با جنب وجوش و تحولات روح آهنگساز سرو کار دارد، و در طی پنج سال با موج عواطف انسانی او درآمیخته است. و باید این نکته را به خاطر بسپاریم: هنر مطلق، هنری که از محدودهٔ زمان فراتر رود و قارغ از مسائل زندگی باشد، وجود ندارد؛ آثار هنری یادگار زندگی هستند، و ما در مس سولمنیس تصویر روشن و واقعی زندگی درونی یک هنرمند را می بینیم. مس وخروش روح بزرگ هنرمندی را می بینیم که از اضطراب مرگ، و آرزوی جوش و خروش روح بزرگ هنرمندی را می بینیم که از اضطراب مرگ، و آرزوی مسرودها را در هنگامهٔ جنگ می سرود و دنیای کهن تکان می خورد و فرو می ریخت و از میان خرابه های آن نظام دنیای نوسر بیرون می آورد، و گروهی در ویرانه ها به جستجوی صلح و شادی می رفتند.

و این هنرمند، صادقانه در جستجوی صلح و شادی بود؛ و همهٔ نیرویش را

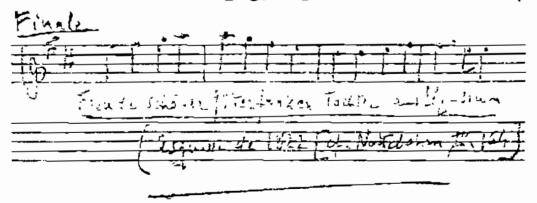
در مس سولمنیس به کار برد تا این حقیقت را بازگوید، امّا شک داشت که حرف آخر خود را در اینجا زده باشد.

و تازه مس سولمنیس را به آخر رسانده بود که به یاد ایده ای افتاد که چهار سال تمام آن را به حال خود رها کرده بود، و در پایان تابستان ۱۸۲۲ دوباره به آن مشغول شد، و سمفونی نهم دوباره در دستور کار او قرار گرفت، و این سمفونی سرود شادی بود و از برادری شادی انگیز انسانها سخن می گفت، ونبوغ بتهوون به زبان دیگری همان میوهٔ طلائی را بر درخت پربار هنر نشاند، و صلح و شادی و فروغ خداوندی و آتش خاموش نشدنی، و جاودانگی نایافتنی، همه را در یک جا گردآوردا.

و ما در فصلی دیگر برای کشف آن، به سفری دور و دراز خواهیم رفت.

امما پیش از آن که سفر دور و درازمان را آغاز کنیم، باید در آثاری که بتهوون همزمان با مس تنظیم کرد و به نوعی ما هواره های این سیاره هستند مختصر مطالعه ای بکنیم. سه سونات اپوس ۱۰۹ و ۱۱۰ و ۱۱۱ از جملهٔ این آثارند ۲.

در پایان تابستان یا آغاز پاییز ۱۸۲۲، طرحهای سمفونی نهم را از سر می گیرد و در همین زمان چکامهٔ شادی شیندلروا واود فینال این سمفونی می کند:



۲. برای تکمیل پرونده چند اثر دیگر را بر این سه سونات باید افزود: «با گاتلهای» اپوس ۱۹۹ که در فصلی مختصر شرحی دربارهٔ آنها خواهم داد و چند کار درجه دوم مانند «لیدهای بومی» با پیانو و فلوت لپوس ۲۰۷، ۲۵ «لیداسکاتلندی» برای دو خوانندهٔ تکسرا و دسته های کوچک آواز به همراهی پیانو و ویولن و ویولونسل اپوس ۲۰۸، و «آبند لید».



## فصل نهم

## آخرين سوناتها

سه سونات آخرین برای پیانو حکم گرماسنجی را دارد که نوسان درجه حرارت بتهوون را در هنگام ساختن می سولمنیس انشان می دهد. این سه سونات از کندوی عسل سال خوب ۱۸۲۰ درآمده اند اما هرکدام طعم و بوئی دارند و جنبهٔ متفاوتی از روح بتهوون را به ما نشان می دهند.

تم قطعهٔ اول اپوس ۱۰۹، در دفتر گفت وشنودهای آوریل ۱۸۲۰ ثبت شده، و طرح قطعات بعدی آن لابلای قسمتهائی از بندیکتوس به چشم می خورد، وبا این حساب اپوس ۱۰۹ تمام و کمال یادگار سال خوش و سعادت آمیز ۱۸۲۰ است و از گل و بار آن سال.

اپوس ۱۱۰ نشانه ای از آزمونهای جسمی و روحی اوست که از زمستان ۱۸۲۰ تا سپتامبر ۱۸۲۱ در همه جای آثارش دیده می شود. طرحهای آن بعد از

۱. به روایت شیندلر، مجلهٔ «موسیقی آلمان» در مقالهٔ گستاخانه ای بتهوون را زنده به گور کرده و نوشته بود که «دیگر نباید از او انتظاری داشت.» و این هنرمند از مدتها پیش مشغول نوشتن مس بود و فرصت پرداختن به کار دیگری نداشت و همه خیال می کردند که دیگر نبوغ او ته کشیده!... این مقالهٔ گستاخانه چنان بر بتهوون گران آمد که مس را چندی کنار گذاشت و این سه سونات را ساخت که بگویند: «این بینوا هنوز زنده است!»

آنیوس, آمده اند، که جنگ را با طلب ترحم درهم می آمیخت. این سونات در هبجدهم دسامبر پایان یافته و اولین بار در اوت ۱۸۲۲ چاپ شده است.

اپوس ۱۱۱ در سایهٔ اپوس ۱۱۰ جوانه می زند (چون طرحهایش در دنبال اپوس ۱۱۰ و در همان دفترچه جای گرفته است) و مدتی می گذرد تا جوانه ها رشد می کند و در گرمای تابستان به هرسو شاخ و برگ می گسترد، و از سیزدهم ژانویهٔ ۱۸۲۲ تا تابستان ۱۸۲۲، ذره ذره تکامل می یابد و به شکل نهائی اش می رسد. و در همین روزها بتهوون در پیچ و خم سمفونی نهم جادهٔ شادی را پیدا می کند، و این سونات در آوریل ۱۸۲۳ منتشر می شود.

ø

و در آغاز گلی را ببوئیم که در سال ۱۸۲۰ شکفته شد.

در کارهای بتهرون هرگز کاری چنین نرم و روان ندیده ایم. گروهی خواسته افد قدر سونات ۱۰۹ را بکاهند و آن را زادهٔ فانتزی، یا نوعی بدیهه سازی، و حتی از محصولات هوس رمانتیک جلوه دهند. امّا در بازشکافی دقیق تر معلوم می شود که هنرمند با دقت آمیخته به وسواس قوانین مرسوم را در ساخت و پرداخت آن مراعات کرده، در دو قطعهٔ اول به بیان تمهای «الف» و «ب» می پردازد، و سپس به نوبت، با ادامه و گسترش آهنگ، تکرار تمهای «الف» و «ب» و کودا را از پی هم می آورد و در هرگوشه نظم دقیق و تغییرناپذیری در نظر می گیرد، درست به همانگونه که در نمایش گاوبازی، دستهٔ قهرمانان را پیش از شروع مسابقه حرکت می دهند و هرکس در جای خود قرار می گیرد!... با آن که بتهوون در ساخت و پرداخت آهنگ بی اندازه سختگیر است، در اینجا سختگیری را به نهایت می رساند و در تقسیم خرده ریزه های هر گوشه چنان دقتی به خرج می دهد که توازن چهار به چهار و هشت به هشت جا می افتد و همه درمقابل هم قرار می گیرند و به هم جواب می دهند و به زیبائی باهم قرینه می شوند.

کار او ستایش انگیز است، از این نظر که سونات اپوس ۱۰۹ هم ساخت و پرداخت دقیقی دارد و از قاعده در هیچ حال دور نمی شود و هم تأثر و احساس در آن جوش می زند و فواره می زند، و بتهوون از هر چیز زیبائی و حسن می آفریند،

و هرچند در قسمتی از این سونات سرعت و جنب و جوش Prestissimo توفان به پا می کند، امّا در مجموع «آندانته مولتو» و حدت می آفریند و فضای رؤیائی را با احساس تنگدلی می آفریند؛ زیرا که در این ایام در ۱۸۲۰، بتهوون اختیار گوشه گوشه هنرش را در دست دارد، در همه جا تعادل و توازن می آفریند، ضعفها و قدرتهایش را مهار می کند و فضا را هم آهنگ می سازد و در این سونات بیش از همهٔ آثارش تعادل طبع او به چشم می خورد. و از جمله صفات این سونات ایجاز آن است در چند صفحه و در چند خط هرچه خواسته گفته، و یک دنیا احساس را در این تنگنا جای داده، و گاهی به اشارات مختصر و زیبائی، بی آن که به طول و تفصیل نیاز باشد، حرفش را زده است، که این ترتیب با روحیهٔ پرشور بتهوون تا حدودی منافات دارد.

با چنین ایجازی، چارهای جزآن نیست که در کوچکترین ریزه کاریهای سونات دقت کنیم، زیرا در اینجا چیزی بازگو نمی شود و طول و تفصیل پیدا نمی کند. ساده ترین نشانه برای خود حساب دارد و درست در جای خویش نشانده شده است، و هر چیز معنی خود را دارد و به همین علت علامات بیشتری برای ریتم و نوسانات آهنگ به کار برده، که هاینریش شنکر، مفسر آثار او که معاصر ماست، این مطلب را در تحقیق ارزشمندش گردآورده، و برای این کار دستنوشته های بتهوون را در کتابش جلو چشم ما گذاشته، و افسوس که این دستخطها در زمان حیات بتهوون با غلطهای بسیار از چاپ درآمده، و این غلطها ناگزیر در اینگونه تحقیقات هم اثر خود را گذاشته است ۲.

۱. هاینریش شنکر قطعهٔ اول سونات را بدینگونه تقسیم بندی می کند: ۱- اولین موتیف (میزان ۱-۸) ۲- دومین موتیف (۱۹–۱۵) ۳- ادامه و بسط آهنگ (۱۶–۱۵) ٤- را کمپوزیسیون ۱۵–۹۹ کودا

۲. اجراکنندگان آخرین سوناتهای بتهوون باید شرح و نقد کارهی او را در مجموعه «هنریش شنگر» بخوانند، که اگر چه در این مجموعه حرفهای بی ربط و تاخت و تاز به رقیان و مطالب نژادپرستانه زیاد داشت، امّا دقیقترین دستخطهای بتهوون را در اینجا پیدا می کنیم، و ضمن تحقیقی عالمانه به شعله ای که در اعماق جان هنرمند زبانه می کثید دست می یابیم.

نکتهٔ اول که باید به خاطر داشت، وحدت کامل در معماری قطعهٔ اول (و همهٔ سونات)، است که از ابتدا تا انتهای آن، بی وقفه بیش می رود، و بتهوون برای نشان دادن این صفت، از گذاشتن خطفاصل مضاعف در میان میزانها پرهیز کرده است. امّا در چایهای گوناگون نه تنها این نکته را مراعات نکرده اند، بلکه خط فاصلهائی به حد افراط برآن افزوده اند، و اجراکنندگان نیز به ذوق خود و برای حدا کردن مطالب از بکدیگر، خط فاصلهای تازه ای یه هر نسخه می افزایند، و در نتیحه سونات را خشک و رسمی اجرا میکنند و به جوهر آن دست پیدا نمیکنند. اولین قسمت سونات یک رؤیاست، که روح تسلیم آن می شود و از همان میزانهای نخستین با موومانی پرشور و آرام به صورتی متعادل و موزون درمی آید و سقوط کوتاه , ( ، مریم ) در دست راست با حرکات متوازن از چپ جواب می گیرد و از میزان پنجم «لا»ی تغییریافته چون عنصری بیگانه پیش می آید و مختصر آشوبی بر پا میکند، و نیمهٔ دوم میزان هشتم که به تنالیتهٔ پنجم مدگردی شده است، از «آداژیو اسپرسیوو» خبر میدهد، و از اینجا لغزیدن (و نه پریدن) از احساسی به احساس دیگر آغاز می شود و در جریان آداژیو موج زدن عواطف ادامه می یابد. امّا آدازیو کمتر در این کار دخالت دارد، زیرا پیداست که روح از اندیشه میگریزد و در منتهای حیرت سه لاچنگها و چهار لاچنگها به شکل دسته های پنج و شش و چهار و سه و دوتایی، گاهی از بالا به پایین و گاهی از فرود به قراز میگریزد، و روشنائی مدام در تغییر است. و در این حال نیمه آگاه روح رؤیا گردنکشی میکند و در جابه جائی روشنائیها و سایه ها از اینجا به آنجا میرود (پدال در اینجا نقش مهمی بازی میکنند و با حرکاتی جاندار به بافت متوازن آهنگ نرمش و حرارت میبخشد)، و روح سرانجام (در پایان میزان ۱۵) از ولگردی بازمیگردد و به بستر رؤیاهای متوان بازمیگردد، و این بار اندیشه است که دست به کار میشود و آمرانه تر روح را زیرنظر میگیرد و در اینجا بی آن که آشوب عظیمی بر پا شود مختصر اوجی را پیش می آورد، و ازنظر تکنیکی به «ادامه و بسط آهنگ» متوسل میشود و در بهترین لحظات هنر کلاسیک، به روح موومان طبیعی میدهد و او را با اطرافش همساز میکند.

هاینریش شنکر در عمق کار مضاعف «ادامه و بسط آهنگ» و جنگ و ستیز، دو موتیف تازه کشف میکند؛ یکی در باس و دیگری در قسمت دست راست، که هردو در فرجام کار نقشی به عهده دارند:



که در میزان ۶۲ به اوج خود می رسد و امواج پیروزی اش در شش میزان ۲۲ تا ۶۷) پخش می شود،



پیش از تکرار آهنگ، تم اصلی به سوی اوج گام برمی دارد و دست به راست به قسمت بالای پیانو می دود و از اعماق دور می شود و دست چپ از بالا پایین می آید و در میان دو دست فضای بزرگی خالی می ماند. در این طرز در کارهای بتهوون در این سن و سال، فراوان به چشم می خورد، و شاید پاسخ به نوعی نیاز روحی اوست، و قصد دارد به صورتی ناهم آهنگی درون خود را بیان کند، و در میان دو بی نهایت نقشی برانگیزد. موتیف لنگ ( FC ) گاه به گاه آشفتگی بیشتر روح او را می نمایاند، امّا این بار آداجیو اسپرسیوو، از میزان به کاه آشفتگی بیشتر روح او را می نمایاند، امّا این بار آداجیو اسپرسیوو، از میزان دو میاژور)، خود را رها می کند، و در تنالیتهٔ روشن دوماژور)، خود را رها می کند، و با این پیروزی فورتیس میسمو در سراسر قطعه (میزان ۲۲) تأیید می کند، و با این پیروزی

روح به تنالیتهٔ «می»ماژور باز می گردد، که کودای آرامی از میزان ۲۵ تا پایان به دنبال آن می آید، و در اینجا حکایت پرسشها و پاسخهاست که در چهار میزان (۲۵ تا ۲۹، ۲۹ تا ۷۳) سومین پرسشی که در نیمهٔ دوم میزان ۷۳ به زبان می آید و نیمه تمام می ماند و بعد از مکث، به موتیفی آرام و روشن پاسخ داده می شود، که بعدها مندلسون جوان این نقش را در «رؤیای یک شب تابستان» به صورت دیگری بیان می کند، و این مطلب در «ادامه و بسط آهنگ» نیز آمده بود و پنداری قصهٔ داننگی است که اثر مداوم آن در فینال رؤیا گاه افزوده و گاه کاسته می شود، و گاهی به نظر می آید که ناپدید شده، امّا دوباره جان می گیرد و بر اضطراب درون می افزاید... و ناگهان بعد از مکث، آهی می کشد و از میان می رود.

امّا روح به آرامش نمی رسد و پس از محوشدن این نشانه، نه تنها یک دیز بلکه علامت سه بکار bécarre در میان قطعه های اول و دوم فاصله می اندازد:



و بدینگونه ارتباط معنوی و روحی دو قطعه را تأیید می کند، امّا ناشران به صورتی این سونات را چاپ کرده اند که هرکه ببیند تصور می کند دو قطعه بکلی از هم جدا هستند.

شاید دل ما چنین میخواهد که رؤیا پس از آن آه طولانی محونشود و دوباره به صورتی دوام بیاورد، امّا بتهوون چنین منظوری ندارد و میخواهد که جنب وجوش موومان دوم رؤیا را درهم بریزد.

و این جنب وجوش تند و پرشتاب است. نقش او توفان می زاید، و دستی پرقدرت توفان را مهار می کند و حرکاتش را به اختیار خود درمی آورد، حمله های باد را نظم قرینه ای چهار به چهار می بخشد. به همانگونه که گوته در اشعارش

رعد و توفان را در قالب نظم می آورد. امّا در اینجا توفانها همچنان پرجوش و خروشند و ناچار آهنگساز لحامشان را بازمی کشد و درمیزانهای ۲۵ تا ۳۲ دوباره به آنها آرامش می دهد؛ آرامشی که از حرکت خالی نیست، و گردباد را با شابی اضطراب آمیز به زیر پوشش روشنائی آرامی می برد، و حتی در «ادامه و بسط آهنگ» (۷۰–۲۰۶) به برش و جهش در همین فضا ادامه می دهد، گلویش می گیرد، آهسته حرف می زند، و با سه آکورد بسیار آرام (۱۰۲–۱۰۶) نقش تازهاش را می پذیرد. در قسمت تکرار (۱۰۵–۱۷۷)، صدای بالا را باس تم اصلی به عهده می گیرد، بیان مطلب کوتاه تر و جزم و جفت تر می شود، دوباره جنب وجوش پدید می آید، نفس تندتر می شود، حرارت بالا می رود، غافل از آن که چه پیش می آید، و باز با کرشندو آرامش به دست می آید و در جست وخیزها و دوندگیهای پیش از فینال، در چهار اکتاو در «سی»، به صدای فراتر می رود و نفسهای تند و تیز با سه آکورد بسیار قوی متوقف می شود (۱۹۱-۱۹۷)... آ کوردها به نتیجه می رسند امّا قلب برتشویش آرام نمی شود. همچنان می تبد و تند می تید، و تپش آن تندتر می شود، و بی آرامی اش ادامه می یابد، و آدمی تمام قدرتش را گرد می آورد تا قلبش را آرام کند و با سه آکورد قوی و جدا از هم ارادهاش را بر او تحميل مي كند.

اراده همهٔ نیروی خود را به کار برده تا به نتیجه رسیده است، و در چنین حالی، همانگونه که در کارهای بتهوون سابقه دارد مزرعهٔ اندیشه از گلهای ظریف احساس پر می شود، رگبار و توفان به پایان رسیده و حالا نوبت آن است که به آوای دلاویز دل گوش بسیاریم.

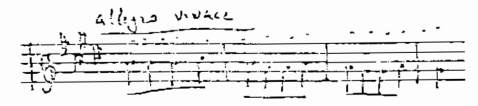
بتهوون به دو زبان ایتالیائی و آلمانی چگونگی این آوای دلاویز را در حاشیهٔ نُتهایش نوشته است، و با آن که بیش از یک قرن در آن روزگار می گذرد هنوز بسیاری از شیفتگان او معنی کلماتش را نمی فهمند. و سادگی و ذیبائی این آوای دلنشین را درک نمی کند.

این مطلب را به دو مرحلهٔ هشت میزانی باید قسمت کرد (که اگر تکرار را هم به حساب بیاوریم دو مرحلهٔ شانزده میزانی باید گفت) مرحلهٔ اول مقدمه

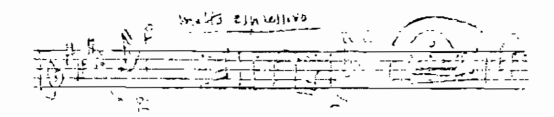
و انتظار است، که با صدای «می» روح مجدوب رؤیا می شود و از حرکت باز می ماند، و بعد متأثر می شود و آه می کشد، و چرا آه می کشد؟ منظورش چیست؟ در این مرحلهٔ دوم (در میزان ۹ تا ۱٦) چه اندیشه ای در پس پرده نهفته است؟



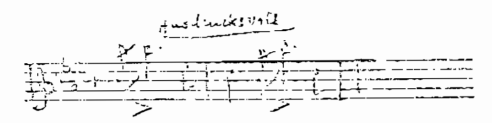
 ۱. واین موتیف ها آلگروی تند و پرشور واریاسیون سوم اپوس ۱۰۹ را برلیوز با تغییراتی، در «سمفونی فانتاسیتک» به کار برده است:



۲. و باز در واریاسیون چهارم «آندانته»، جملهٔ «Ferne gele ibie» در اینجا موتیف اصلی تبدیل شده است:



با طرحی برای ساز که در دنبال آن آوازی دلاویز می آید، تردیدی نیست.



چه می گوید؟ منظورش چیست؟ آیا خاطرهٔ «دلدار دور دست» را باز می گوید؟ از چیزی سخن می گوید که از دسترس او دور است؟ به هرحال وقتی تصویر دلدار را رسم می کند، پیداست که می خواهد از زخم درون خود حرفی بزند که پس از سالها هنوز برجای مانده و آزارش می دهد. در «گفت وشنودهای» دسامبر ۱۸۱۹، به همین مطلب اشاره ای دارد. و هنگامی که «آندانته» را می نویسد، پیداست که دلتنگی عشق از دست رفته قلبش را می فشارد، و در این نغمهٔ پرشور و لطیف به نیم صدا حرف می زند، زیرا هم می خواهد چیزی را بگوید و هم به کسی اعتماد ندارد، و در واریاسیونهایش عشق و شادی و طنز و جنب وجوش و مکاشفات مذهبی و هارمونی را به یکدیگر می بافد.

و اتما در مجموعهٔ شنکر، به این نکته برمیخوریم که بتهوون در دستخطهایش، تنها به چهار واریاسیون نخستین این نام را داده، و هریک را شماره گذاری کرده است، وانگهی واریاسیونهای دوم و چهارم را از یک گروه



می داند و آنها را با یک خطفاصل ساده از هم جدا می کند، و واریاسیونهای پنجم و ششم را واریاسیون نمی نامد، و آنها را نیز از یک گروه می داند که به هم جوش خورده اند. و متأسفانه در چاپهای عادی اینگونه علامتها و اشارات را نیاورده اند، و باید این نکته را گفت که بی توجهی به نقطه گذاری و دسته بندی بخشها و مرحله ها آدمی را به اشتباه می اندازد.

واریاسیون اول بیان پرشور تم است؛ به نظر می آید که عواطف خفته بیدار شده، خود را با هیجان در دل نغمه ها پرتاب می کنند و چنان پرشورند که تاب طول و تفصیل را ندارند، زود درهم می ریزند و فرو می افتندوباسککه ای شرح این ماجرا بریده بریده می شود، و سبک آخرین کوارتهای بتهوون را پیدا می کنند. به نظر من، این بخش بیش از آن که به واریاسیون شبیه باشد، نمایش دوبارهٔ تم است، که همه مفاهیم و معانی خود را به روح می بخشد تا در فروغ او مسائل روشن تر شود.

با واریاسیون دوم (که سردستهٔ گروه دو و سه و چهار است) واریاسیونهای واقعی شروع می شود و ما را وارد قسمتهای اساسی و تکامل بخش مطلب می کند. لذت فهمیدن و چشیدن این احساسات گوناگون را به اجراکنندگان سونات وا می گذارم، و خود ما به عادت همیشگی خط راه را می گیریم و دنبال روح بتهوون راه می سپریم، که از دور می بینیم، راه می رود و فکهایش به هم می خورد، زیرا گیاه عطرآلود خاطره را نشخوار می کند... واریاسیون دوم، نرم و سبک، عواطف و تأثرات را رها می کند و به هرسوپخش و پراکنده شان می سازد، و در این عواطف همهٔ عناصر لطیف یا جانگزا به چشم می خورند، امّا هرچه هستند به لطافت در فضا پخش می شوند.

در واریاسیون سوم، بازی شوخ وشنگ وبازی شادمانه رادر آلگروی تند و پرشور می بینیم، و پیش از این هم گفته ایم که با این ریتم خندان و شوخ، با نتهای چابک و گزنده، عشاق به جست وخیز می آیند و از معشوق سخن می گویند، و برلیوزنیز بعدها همین کار را کرد.

واریامیون چهارم را اگر جرأت کنم، باید بگویم که حکایت پشیمانی

است، که زیبائی تم، آن را دربر می گیرد و بی آن که مرحله ای تغییر یابد، باز می آید، و باز آمدنش توازن ملایمی پدید می آورد و جاذبه اش در روح اثر می گذارد، و به اوج می رود و به آهنگ نیمه قوی و بسیار قوی به بالا می شتابد، امّا دوباره فرود می آید و در آغوش زیبای ملودی می نشیند و در پایان یک نت جانگزا و ناگهانی از او جدا می شود.

و اتما آخرین گروه واریاسیون (که خود بتهرون واریاسیونهای پنجم و ششم را به این نام شماره گذاری نمی کند)، با آلگرو از موومان پیشین جدا می شود، و اراده در اینجا به پیروزی می رسد و برتری اش را نشان می دهد. و دیگر به تم عثق توجهی نمی شود، و براین اساس لازم می آید که روح آرام شده به دست اراده به قله برود و به آوای بسیار قوی برسد، اتما چنین قدرتی ندارد. و هرچند در چهار پنجم واریاسیون پنجم آوای قوی تسلط دارد، اتما در هشت میزان آخر به صدای آرام فرود می آید، و بتهرون برای رفع این مشکل در واریاسیون ششم از «کانتابیله» یاری می گیرد و معماری این قسمت را درست و راست می کند.

امّا واریاسیون بزرگ ششم حکم یک فینال را دارد که دو مرحلهٔ تم در اینجا به نهایت خود و به تعالی می رسد... و معیارها و نوسانات آن متعالی می شود... تم که آهنگ آرامی دارد با کرشندوئی طولانی به بانگ قوی می رسد و به یاری چنگ و دولاچنگ و سهلاچنگ و تریل، به شکوه مذهبی آغازین دست می یابد و کم کم آن جوشش از اعماق روح جاری می شود و به حرکت درمی آید و خود را فرامی کشد تا به بانگ قوی برسد. جویباری از این میان برمی آید و فرامی رود و با یک پدال در «سی» مکث می کند و فرومی ریزد، و آرای باس در بارانی از سهلاچنگ که از بالا به پائین فرومی افتد، و پروازی آرام در سراشیبی از پی آن می آید و پرندهٔ روح دوباره پرواز می کند و در چند میزان به کانتابیلهٔ آغاز باز می گردد، آرامش خود را باز می یابد و به خواب می رود.

و بدینگونه روح آدمی خاطره را دست نخورده نگاه می دارد و خود او دیگر درد نمی کشد، چیزی آزارش نمی دهد، وسعت اقیانوس را پیدا می کند، چون توده های ابر از اقیانوس برمی خیزد. و فرو می ریزد و چشمه سار می شود و

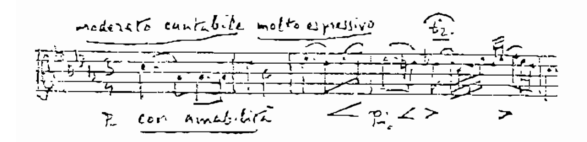
نغمه های رنگین را به هرسوپخش و پراکنده می کند، در سرانگشتانش همه چیز را می ساید و پر پر کرده و برباد داده است.

و این، نمونه ای از هنر بزرگ واریاسیون و هنرنمائی بتهوون در این کار است. بتهوون در این سن و سال، به خود تکیه می زند و به پیروزی دست می یابد؛ دیگر در بند فینالهای تند و آتشین نیست، که مست و وحشی به سوی مقصود بشتابد. و با سر به گرداب فروافتد یا برعکس به قله برسد!... رنج ایام او را فرسوده و در عین حال روحش را صیقل داده است. می داند که از دنیا چه می خواهد و راز پیروزی و شکست را می داند. در این سالها که شب و روزش را وقف مس کرده بود، هرچند به آرامش نهائی نرسید، اتما عادت کرد که با خود و با خدای خود گفتگو کند، از خویشتن بیرون رود و به رؤیا پناه برد... رؤیا و رؤیا و رؤیا... گاهی بی آن که از جای خود بجنبد پرواز می کرد، و به آغوش رؤیا فرو می رفت. بادی پائیزی برگهای فروریخته و بوی گذشته را برای او می آورد. خاطرات تندی و تیزی خود را از دست داده بودند و روح کندوی خود را از موم و عسل آنها پر می کرد و از فروغ حزن آلودشان نور و حرارت می ستاند، و از موم و عسل آنها پر می کرد و از فروغ حزن آلودشان نور و حرارت می ستاند، و مدام در اندیشهٔ چیزهائی بود که او را مجذوب کرده یا آزرده بودندودرمرکز آنهمه اندوه و شادی می نشست و به اطراف می نگریست.

گشودن و بستن طومار دراز واریاسیونها به جنب وجوش مداوم نابه خود روح پاسخ می دهد، و ما نمونه های زیبای دیگر را در آداژیوی سونات اپوس ۱۹۱ و در مجموعهٔ ۲۳ واریاسیون اپوس ۱۲۰ خواهیم دید، که همه نمونه های خوبی از سادگی و زیبائی و تعادلند، که خالقشان دنیا را با آنها پر از گل کرده است. اپوس ۱۰۹ شاید کمتر اندیشمندانه، و بیشتر ساده و برهنه باشد، امّا جذابیّتش از بقیه کمتر نیست. این سونات بازی عشق و رؤیاست.

سنوات اپوس ۱۰۹ با خواهرش اپوس ۱۱۰ کاملاً متفاوت است. اپوس ۱۱۰ آغازش شاهد روزهای خوب و آرام تابستان ۱۸۲۰ بود، امّا تنظیم بقیهاش به تأخیر افتاد و با ایام تلغ و رنج آور او از نظر جسمی و روحی مصادف شد، و پایان آن تا زمستان و سهماههٔ اول ۱۸۲۱ به درازا کشید، که در این ماهها بتهوون دچار افسردگی شده بود، و ماجراهای این ماههای دشوار با وسعت و واقعیت چنان در این سونات تأثیر گذاشته است که می توان اپوس ۱۱۰ را نوعی اعترافات بتهوون به زبان موسیقی دانست.

یقین دارم وقتی بتهوون جمله های اول این سونات را می نوشت حدس نمی زد که به کجا کشیده خواهد شد. این آهنگساز بزرگ هرگز براساس یک نقشهٔ جامد و ثابت چیز نمی نوشت، و در آن هنگام که طرح روشن و آرام این سونات را روی کاغذ می آورد پیش بینی نمی کرد که چه درد و رنجی در کمین او و سونات اوست. امّا همین که بلا و مصیبت به سراغش آمد و بی رحمانه بر او تاخت، روح دردمندش را در قالب این سونات فروریخت و معیار آن را بالا برد. از همان جملهٔ «دوست داشتنی» آغاز:



تا وقتی که سونات به کمک آزمونها آزموده می شود و تعالی می یابد، موضوع فوگ را پدید می آورد، که روح را به سوی آرامش می برد:



و در میان این دو خط، گودالی از پریشانی باز می شود، و با این وصف، در مجموع از نظر هارمونی بی مانند است. که هنر این نابغهٔ وحشی آن بود که می دانست چگونه باید از درامهای درونی اش منظومه هائی بسازد که لطف و عمق آنها با تراژدیهای یونان پهلو بزند.

می توان گفت که قسمت اول اپوس ۱۹۰ صافی و آرامی اپوس ۱۰۹ را دارد، و کمتر سوناتی با چنین آرامش ولطافتی شروع شده است. اولین جمله آرامش را در جان آدمی می نشاند، و در اولین طرحهای سونات این احساس بیشتر به چشم می خورد:



در این پردهٔ نقاشی حتی یک سایه نمی بینید، آسمانی است بی ابر، سخن چنان جاندار و پرنشاط است که آدمی را به یاد ایام جوانی بتهوون در سال ۱۸۰۷ می اندازد، که چه روزهای شاد و خوشی بود و حتی هنوز «مهتاب» را نساخته بود، سمفونی دوم را می نوشت و در عالم رؤیا سیر می کرد، و سه سونات برای امپراتور الکساندر می نوشت، که در سومین آنها با «منوئتو» رقص و آواز به راه انداخته بود:



و آن ملودی مثل یک خاطرهٔ خوش از سال ۱۸۰۷ در ذهن او جای گرفته بود، و به همین علت آن را در ابتدای این سونات ۱۸۲۰ خود جای داد، امّا آن را نابتر و ساده تر کرد و از زیب و زیور جدا ساخت، و در این سونات پس از ۔

چهار میزان اول که حکایت از طرز فکر بتهوون در زمان حال می کند، جملهٔ دوم از سونات ایام جوانی او نقل می شود، که یادی از گذشته های اوست، و اینک مشت به در می کوید و جملهٔ اول، یعنی بتهوون سال ۱۸۲۰ در به روی رؤیای شاعرانهٔ خود می گشاید، که از نظر پیچیدگیهای روان انسان، این ماجرا عمق و ظرافت خاصی دارد ... و موومان بعدی در طرح آزادانه تر از تصویب نهائی است:





و اواخر جمله ها با تریل و «گروپت تو»ی آنها، از اعتماد و لبخند حکایت میکند،



و کمی بعد:



و حالا آنها را در متن نهائی با اعضای جمله مقایسه کنید:



۱. و همین ماجرا کم وبیش، در سونات اپوس ۱۰۹ هم دیده می شود، که جمله اول معرفی جملهٔ دوم، «ملودی خاطره»، را به عهده می گیرد.

## و کمی بعد:



که جمله با تردید همراه است و آشفتگی و اندوه در آن راه یافته ... و پیداست که درا ین طرح ملاحت آهنگ را که از پی می آید به حساب نیاورده و برای تکامل آن باید در انتظار طرح نهایی بود...

در هر دو متن، از میزان نهم آوا به فاصلهٔ اکتاو بالا می رود و از میزان دوازدهم، زمزمهٔ زنبوران عسل به گوش می خورد که با «آر په ژیو»، اجرای پیابی صداهای آکورد به شکل سه لاچنگ، به هوا بلند شده اند، و زمزمه شان در سه لاچنگ سبک و آرام است، و بیان رؤیا و خاطره درد آلود نیست. و در کارهای بتهوون تقریباً همیشه رسم براین است که به هنگام گریز ملودی به دوردستها، و برخاستن زمزمهٔ آر په ژیو، شاعر چنگش را برداشته و گهوارهٔ رؤیاهایش را تکان می دهدا. و در این سالها بتهوون پیش از همیشه به دنیای رؤیاها پناه می برد، و در این سن وسال طبعاً آدمی در رؤیاهای گذشته گشت و گذار می کند.

در ابتدا حکایت بی خیالی است، امّا از میزان ششم آر په ژیو، دلواپسی را به دنبال می آورد، و کم کم دلواپسی بیشتر می شود، و اندیشهٔ دیگر که با تردید درآمیخته بر همه چیز چیره می شود و موومانهای متضاد درهم می افتد، که مراحل پیاپی آن را می توان از یکدیگر تشخیص داد، و این قضیه تفرقه برمی انگیزد، و آوای بلند به هرسو می رود تا از آواهای دیگر جدا شود، و آن آواها به اصرار به او چسبیده اند و حاضر به جدائی تیستند، و این کشمکش تا پایان، بی سروصدا ادامه می یابد و همه چیز به صورت راز باقی می ماند، و آوای آرام و روان که چندبار به

۱. در بیشتر قطعات میبینیم که نُت اول یا پنجم هر یک از گروههای سه لاچنگ علامت ناپیوسته () را دارد که گواهی می دهد، تمایلات اوحاضر نیست از ملکه رؤیا دست بردارد.

نیمه قوی و قوی می رسد باعث رنجوری نتها می شود.



وبعد از اصطکاک، و کشمکش تن به تن:

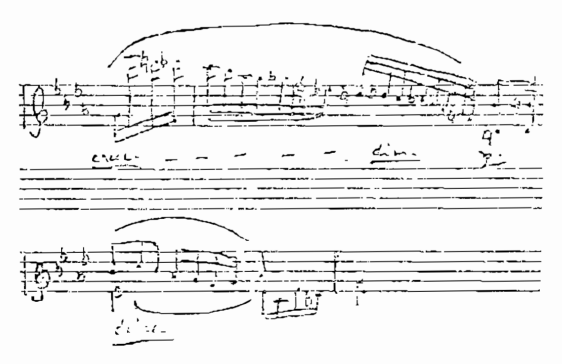


آوای بالائی با یک آر په ژیوی از نفس افتاده از جا کنده می شود و میخواهدازنوتهای استاکاتوبگریزدوبه جای بالا تری برود، امّاصدای پائینی برعکس، سنگین است و به پایین می لغزد و به بلندپروازی او لطمه می زند:





و پس از این ضربهٔ ناگهانی پرش بسوی بالا بی فرجام می ماند، و در میزانهای بعدی آههای پیاپی روح شکستخورده را می شنویم، که می خواهد به هر جان کندنی دوباره به سوی بالا برود، امّا دستهایش به زنجیر بسته است و هربار سنگینی زنجیرها را احساس می کند، و کم کم به ناتوانی خود بی می برد، و درهم می شکند و می گرید و در خط کروماتیک به شکل سه لاچنگ، در جمله ای تمکین می کند:



قصد دارم این کشمکش را با یک بحث روانی روشن کنم، امّا از ابتدا می گویم که نظر من فرضیه ای بیش نیست. به هرحال آنچه به نظر من می رسد این کشمکش در بیان خاطرات و رؤیاهای شیرین و تابناک او با واقعیات تلخ و اندوهبار درمی گیرد، که آن یک در روشنایی آفتاب است و این یک در سایه و ابهام. و رؤیا در این جدال دچار دلواپسی می شود، واپس می رود و چاره ای جز تسلیم ندارد. — و این کشمکش مبهم در چهار چوب منظم سونات ، به «ادامه و بسط آهنگ» می انجامد که چندان طولانی نیست:



و این چهرهٔ غمزدهٔ واقعیت است که جایگزین خوشبختی ابتدائی می شود— واقعیتی که در واقع همان است، ولی خیلی فرق می کند!



و روح آن را بی مقاومت می پذیرد، اتما عذاب می کشد، و رنج و عذابش را با موومان دلواپیها نشان می دهد، و هنوز دلش به سوی سعادت ایام گذشته کشیده می شود، که آن خاطره ها برایش بسیار عزیز است. و این تمایلات با تکرار تم اول دنبال می شود، و اینبار تم اول در روشنائی گسترده تری خود را می نمایاندوها رمونیهایش و سعت بیشتری را فرامی گیردو آکومپانیمان به صورت

۱. والتر ریزلر در مورد صفات و خصلت های این سونات تحقیق بسیار خوبی دارد که دوستداران بتهوون باید آن را بخوانند.

آر په جیو، او را پوشش می دهد، و از دست چپ نوازنده به دست راست او می دود و فضا را از نوسانات خود پر می کند. امّا در این وسعت روح آرامش خود را از دست می دهد، و لابعل در پنج گروه هشت سهلاچنگ، نوسانات را افزایش می دهد، و از تنالیتهٔ «دوست داشتنی» ابتدای سونات دیگر خبری نیست، و رنگ جاندارتر «ربعل» جای لابعل را می گیرد: خاطره، تم دوم، در اینجا تند و تیزتر می شود و آر په ژبوها در تُنِ می ماژور بازمی آیند، امّا روح به سبکباری دلخواه خود نمی رسد که رؤیاها را در گهواره تاب بدهد، و ناچار به تلاش تردید آمیزی دست می زند، و تنالیتهٔ لابعل باز می گردد و کشمکش از نو میان حقیقت و رؤیا آغاز می شود و به جنگ تن به تن سخت و سنگین می انجامد.

امّا پیش از تمکین، روح به جای آن که به زمین فرو افتد، نفسی تازه می کند و با آن که رشته های محکم واقعیات را دور خود می بیند باز به کشمکش می پردازد و در سه میزان، و سه بار به این تلاش بیهوده ادامه می دهد، و کوشش می کند با گرشندر به سوی بالا رود، امّا کوششهای او به جائی نمی رسد. امّا در این شکست خشونتی نیست و به آن می ماند که روح خسته شده، با آکورد هفتم از پا افتاده است.



و پس از سنکیهای ملایم احساس می کند که نیرویش را از دست داده، و در اینجاست که آربه ژیوهای آغازین او را نوازش می دهند... که «کودا» همین است.

رؤیا در چند میزان سبکبار و ملایم موج برمی دارد و بخار می شود، و روح را به حال خود می گذارد تا آه طولانی اش را به پایان برساند.



و بعد به صدای بالا -آنگونه که شنکر در عناصر اصلی این سونات نشان داده - تنگدلی اش را نشان می دهد:



و به این معنی:



و بدینگونه جملهٔ شادمانهٔ امید، که در آغاز سونات بود، به گلایه و شوق دیداری سرکوفته تبدیل می شود:



و با این جمله، آخرین نفس قطعهٔ اول را می شنویم. زیرا سقوط احتضارآمیز بر آکورد لابمل به نتیجه نمی رسد، و از این کار چشم می پوشد.

Þ

«آلگرو مولتو» که از پی می آید تحکم آمیز و هیجان انگیز است، و به مورتی آمرانه به قطعهٔ اول نمی چسبد، بلکه چیزی جز اسکرتسو نیست، که من آن را مانند ونسان دندی نشانه ای از «تلخکامی»نمی بینم، بلکه معتقدم، نمونه ای

از بازیهای هوسناک و خشن بتهوون است که از عادتهای او به حساب می آید، و عده ای حتی آن را با آوازی از کوچه های سیلزی همانند می بینند. و این شباهت دلیل آن نیست که بتهوون دانسته چنین کاری را کرده، امّا به هرحال این دو به هم شباهت دارند و این کار برای بتهوون نوعی تمدّد اعصاب است، و تریو در «ربمل» که از پس آن می آید نشان می دهد، هنرمند حتی در شوخی و طنز، همهٔ قوانین کار را در نظر می گیرد و چیزی را بی لطف و ظرافت عرضه نمی کند. و این اسکرتسو چیزی جز لطیفه گوئی نیست!



طرحها حکایت از آن دارند که بتهوون سرتاسر این موومان را از آغاز تا کودای آن، به یک قلم و یک ضرب آفریده، و از همان ابتدا به خصلت زودگذر آن توجه داشته است، امّا برای نوشتن تریو کمی به زحمت افتاده، و ناچار طرحهایش را مانند یک استاد کار ماهر تراش داده و این گوهر خوش تراش را

۱. در اولین روایست از این فرجام مؤثر اثری نبوده است، و در آن هنگام بنهوون قصد داشته که فرجام سونات مانند آغاز آن «دوست داشتنی» باشد؛ با این ترتیب طرح آغاز، به همان گونه که در بالا گفتیم، پیش از آن که بنهوون دوباره با گرفتاری و بیماری دست و پنجه نرم کند روی کاغذ آمده است.



درست کرده، که رؤیا در یک شب تابستان را بهخاطر می آورد. سراسر این موومان، قهرمان بی باک داستانهای مصور ویژهٔ کودکان را مجسم می کند که گاهی با هواپیما به اوج آسمان می رود و همه را به وحشت می اندازد و گاهی پائین می آید و با شوخی و مسخرگی بچه ها را می خنداند، و در اینجا بتهوون در جلد چنین قهرمانی رفته است، و یکی از چند چهرهٔ بتهوون این است. آن مرد پراحساس و پرشور، گاهی در این جلد می رود، و «(من» متفاوت خود را نشان براحساس و پرشور، گاهی در این جلد می رود، و «من» متفاوت خود را نشان می دهد؛ هم خوشمزگی می کند و هم ما را می ترساند. گوئی از آن همه کارهای جدی، خسته شده است و می خواهد خستگی درکند و تعطیلات آخر هفته اش را بگذراند.

امّا این استراحت و سبکباری چندان دوام ندارد. در آخرین میزانهای اسکرتسوپیشانی اش دوباره چین می خورد، و با آکوردهای ثقیل، که با مکنها بریده بریده می شود، دریک گذار هوس انگیز فامینور به لابمل می رسد، که در این تنالیته با فاماژور نزدیکند، امّا قاطعیت و استحکام آن را ندارند؛ زیرا مکث و کشش پیش می آید و در چهار میزان با نوعی پافشاری ظاهری به سوی قا حرکث می کند، و در اینجا با نوعی ابهام روبه رو می شویم، و نمی دانیم که آنچه در پی می آید باید دردآلود باشد یا شادی انگیز؟

Ø

و امّا از بی این ابهام، درد می آید، وقتی عشق و رنج و شادی هنرمند از تاب و توان او فراتر می رود، وقتی امواج درون هنرمند چنان طغیان می کند که در بستر سونات جا نمی گیرد و از قالبهای آن بیرون می زند، آیا باید در مقابل زیانهای چنین طغیانی تسلیم شد؟ وقتی عواطف و تأثیرات چنان متراکم باشند که نه در سخن بگنجند و نه در موسیقی بی سخن جای گیرند و از هرسو لبریز شوند و بیرون بریزند چه باید کرد؟ ظاهراً چارهای جز تسلیم در برابر چنین قدرت شگرفی نیست، امّا استادان بزرگ در مقابل این مشکلات به زانو درنمی آیند و با ظرافت، عناصریی انضباط را به خدمت می گیرند، و بته وون دراین قطعه که به چهار قسمت می شود چنان هنری به خرج می دهد که تاجی بر تارک اپوس به چهار قسمت می شود چنان هنری به خرج می دهد که تاجی بر تارک اپوس

۱۱۰ می گذارد: و این قطعه از بهترین نمونه های قدرت هنری اوست که در آن به آزادترین شکل، به بیان شور و عشق خود پرداخته است.

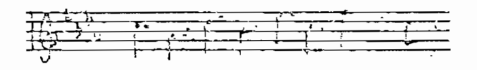
اهمیت کار او تنها آن نیست که عواطف و تأثرات لبریز را در خط اساسی قرار داده، به آنها انضباط بخشیده، و همه را به گریه درآورده، بلکه از آن مهمتر تازگی و عظمت کار اوست. زیرا این انفجار درد را به صورت زیبائی در قالب ریخته، و نوع تازه ای از موسیقی پدید آورده است هاینریش شنکر در بررسی و بازشکافی این سونات، قواعد درونی و جوهر آن را به گونه ای کشف کرده که کمتر موسیقیدانی به این اسرار بی برده است.

نخست این نکته را باید گفت که تقسیمات چهارگانه آن به دو آداژیوو دو فوگ جنبهٔ ظاهری دارد، و در حقیقت این منظومه دو قسمت بیشتر ندارد، که یکی به صورت آداژیوو دیگری فینال در قالب فوگ است. وانگهی مسئلهٔ قطعه این است که چگونه باید از این دوگونگی گذشت و به وحدت رسید. و اهمیت نظر هاینریش شنکر در همینجاست که مرکز جاذبهٔ قطعه در فوگ آن است که ادامه و بسط آهنگ را هدایت می کند، و نه در قسمتهای «آریوزو» که شنوندهٔ سطحی را بیشتر جذب می کند، و آنها هم به نوعی به جاذبهٔ پنهان فوگ بستگی دارندا.

۱. تنالیتهٔ لابمل ماژور از اول تا آخر دوبل فوگ، حکم پایهٔ تغییر ناپذیر را دارد. آریوزوها تنالیتهٔ پایدار ندارند، و گردا گرد فوگ می چرخند و خود را با آن سازش می دهند. آریوزوی دوم با اولی ارتباط ندارد امّا با مدولاسیون فوگ که با شل ماژور آغاز می شود همساز است. شنکر به این نکته اشاره می کند که در آریوزوی اول، در لابمل ماژور، بتهوون به جای هفت بمل سر کلید، شش بمل درنظر گرفته است و پنج میزان نخستین تکهٔ رسیتاتیف و مقدمه، پنج بمل دارد، و در حقیقت لابمل مینور از میزان سوم مقدمه حالت رسیتاتیف پیدا می کند، پنج بمل در پنج میزان نخستین با چهار بمل اسکرتسو به بسط و پیشرفت آهنگ یاری می دهند، و در مجموعه بتهوون با این شیوه می خواهد مقدمه و آداژیو و اسکرتسو و تکهٔ رسیتاتیف را با زنجیر به هم بندد و میان آنها و حدت برقرار کند.

١. ميزان چهارم هفت نوت سياه دارد و ميزان پنجم هشت سياه منهاي چنگ.

موضوع فوگ همان تم قطعهٔ اول است و موتیف کلی سونات را دارد، و به این ترتیب فوگ در برنامه ریزی قطعهٔ آخر و برنامه ریزی سراسری سونات نقش برجسته ای بازی می کند، و کلمه سحرآمیز،



و ورد مقدسی است که از همه سوبا فوگ آخر همنفس و هم آواز شده اند، و اگر ما بخواهیم این کلمهٔ سحرآمیز را در آریوزو پیدا کنیم، زیاد به زحمت نخواهیم افتاد و این کلمه را به صورت زخم خورده و بلا کشیده اش که دردآلود است و با افتادگی و فروتنی همراه، به خوبی می بینیم:



و این دردها به اعماق جان بتهوون آغشته است، و برای بیان این مطلب جز این چاره نیست که راهی طولانی بپیمائیم و از آغاز تا پایان این اثر را نُت به نُت، با سایه روشنها، انتظارها، امیدها، آشفتگیها و پرده دریهایش بشناسیم، پس گام به گام پیش برویم و به بررسی و بازشکافی بپردازیم. رسیتاتیف سونات با میزانهای نابرابرا، ناگهانی در مسیر منظم مونات

جاری نمی شود بلکه پیش از آن در چند میزان آداجیوگذاری می کند و اسکرتسو و رسیتاتیف رابه یکدیگر پیوند می دهد، و آنگونه که در کارهای بتهوون سابقه دارد آخرین نُت قطعهٔ پیشین –یک فا – انعکاسی پیدا می کند و نوسانات متفاوتی به همراه می آورد، که جواب مسئله را در مورد آخرین میزان اسکرتسو در آن پیدا می کنیم.

در سه میزان، هارمونی سهبار مُدگردی می شود (از سی بمل مینور به دوب مل مینور به دوب مل مینورو لابحل مینور)، و فضا آشفته می شود و لحظه به لحظه تغییر می یابد و آشوب روح او رسیتاتیف را در دربر می گیرد. در میزان چهارم به همت اراده کمی جمع وجور می شود، امّا از آن پس او را به حال خود می گذارد و در میزان پنجم به بحران نومیدی دچار می شود، و من در هنر کلاسیک، هنوز جمله ای در موسیقی سراغ ندارم که چنین صاف و روشن پیچ و خم درد را بیان کند و پنداری هق هق گریه را می شنویم که پانزده بار روی یک نت الاست تکرار می شود و تند و تندتر و با سنکوبها بریده بریده می شود، و گروههای نابرابری در این ماجرای دردانگیز شرکت دارند مویه و زاری او نوای آرامی دارد و با کرشندوئی طولانی تأثیر بیشتری می یابد، و بعد فرود می آید و صحنه را به کانتابیله وا می گذارد.

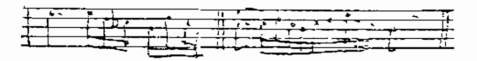
و چنین رسیتاتیف بایدبسیار دقیق و روشن نت نویسی شود، و می توان گفت که بتهوون کمتر پاساژی را به این دقت نت نویسی کرده، و حتی کوچکترین حرکت را از قلم نیداخته است.

بتهون در طرحهای ابتدائی، این نقائی رئالیستی را پیش بینی نمی کرد، و در ضمن کار این فکر به مغز او رسید. و گرنه درابتدا فقط چنین بوشته بود:



ومن شیفتگان بتهون را به مطالعه تألیفات شنکر دعوت می کنم که نادرستی سنگوپها را در نسخه های چاپی و اجراهای بد نشان می دهد.

و امّا آریوزوی دردآلود، که با سه میزان آغازین رسیتاتیف و همراه آداژیو پیوند می یابد، بازگشت آگاهی و روشنائی است که امواج دردهای ناگفته برآن شنا می کند. و این آریوزوی دردآلود مانند بیشتر کارهای بتهوون، با رنج و زحمت بسیار و طراحیهای مکرر به این صورت درآمده، و نخستین طرحها با ضعفها و زواید بسیار همراه بوده است، مانند این:



ضربه یکنواخت و پرابهام فضای آشفته ای می آفریند، انبوهه های کدر و از لابمل مینور تا دوب مل مینور از همه سو موج می زند، و به آغاز برمی گردد و روح آدمی گلایه هایش از متانت و اعتدال دور نمی شوند، و حتی در سنکیها و پرشها زیاد از متانت فاصله نمی گیرند، آوای او وسعتی بیکران دارد، و با آنکه غم و آشفتگی سیلابه می شود و روح را در بر می گیرد، او هنوز نیرویش را از دست نداده است، و پس از آن که هرچه در دل دارد می گوید سکوت می کند. و این سکوت چنان با شایستگی و متانت درآمیخته است که نشان می دهد روح آدمی بی آن که سستی کنه مستی می شود سرتسلیم فرود آورده است:



و این سکوت در آستانهٔ لابمل با یک نقطهٔ مکث و کشش به جای خود می نشیند و انعکاس آوا ادامه می یابد و به نیم صدای تشویق آمیز نخستین نُتهای فوگ فرا می رود، و حکم دستی را دارد که دست نجات دهنده اش را می گیرد.

— و بتهوون بارها به چنین روزی افتاده است، که در منتهای یأس و افسردگی و

تصور این که همه چیز از دست رفته، دست نجات دهنده به رهائی او آمده است. و رود نجات دهنده را کسی نمی بیند، امّا او در اینجاست، در خانه است و مثل مسیح بر پیروانش ظاهر شده است و می بینیم در نخستین کلماتی که از این پس بر زبان می راند، از تمکین با لحن مهرآمیزی سخن می گوید:



امّا کلمات را در همین سطح نمی گذارد، فراترشان می برد و به انسان افتاده می گوید: «باهم برویم!...» و این جمله آرام و امیدوان گامها را موزون و برابر می کند و به آرامش ابتدای سونات می رسد، امّا دیگر از آن رؤیا و امیدهای پرابهام خبری نیست.



زمین زیر پای ما محکم است... و جا دارد که آلگرو کار خود را شروع کند... حرکت سازماندهی می شود، و فوگ آرامی با سه آوا پیش می آید. در حقیقت، این فوگ به تمام و کمال نیست. بتهوون می خواست هجوم درد را در دو نوبت با دو آریوزوبیان کند و با دو فوگ پاسخشان دهد؛ برای او آسان بود که آریوزو را دوبرابر کند امّا دو قسمت کردن فوگ مشکلاتی دربر داشت. شنکر در باز شکافی این بخش ثابت می کند که بتهوون در اینجا نیز دنبالهٔ فوگ اول را آورده، و همان را در لابمل باز گفته است. — و برای رسیدن به این مرحله سعی بسیار کرده که طرحهای ابتدائی شاهد آن هستند. فشردگی تم و حفظ دو تنالیتهٔ لابمل و می بمل در مرامر قطعه، این عیب را داشت که یکنواخت بود و فوگ را از میدان به در می کرد؛ به همین علت نوعی آزادی لازم بود تا آمادگی مطلوب را

به وجود آورد، و فرمهای فوگ و سونات را هارمونی ببخشد و این کار در نهایت صحت و اعتدال انجام شده، و احساسی گرم و آرام در فضای آن به یادگار مانده که روبه تعالی می رود، و این کوشش موانع بسیار ایجاد می کند. در آن سوی خط، لحظاتی به آهنگ قوی به اوج می رسد، امّا سنکههای مکرر از خستگی حکایت دارد، و این اوج گرفتن که به یاری کرشندو انجام می شود چندان دوام نمی آورد و همراه آر په ریوبه پایین کشیده می شود و دوباره فرا می رود. و تنالیتهٔ لابمل ما رور در فضا معلق می ماند و آکورد ثابت می ماند، و بی آن که درگیری ادامه یابد و کشمکشی بشود تنالیتهٔ سل مینور در را به روی بازگشت درد می گشاید.

آریوزوی دوم برای مفسران هیچ ابهامی باقی نمی گذارد زیرا خود بتهوون مفهوم آن و فوگی را که به دنبال می آید روشن کرده و می نویسد:

## Ermattet Klagen

Perdento Le forze, dolente.

به این معنی که روح دردمند چنان به اعماق می رود و پناه می جوید که حتی در آریوزوی اول چنین حال و روزی نداشت. در اینجا حتی درد و رنج

۱. دوام آکورد هر چند به ظاهربی حرکت می نماید، امّا در حقیقت تحول مرموز و موزونی پدید
 می آورد که بتهوون در طرحی آن را چنین یادداشت کرده است:



و این یادداشت از تجربه های خودبه خودی یک احساس در اندرون خود و تبدیل احساس متفاوت آموده دلی به اضطراب حکایت می کند، و این کار در ضمیر نابخود و در اعماق ابهام و تاریکی صورت می پذیرد و کلمات بی فاصله در موومان موسیقی جذب می شوند و پیش می روند که شرحش با کلام دشوار نمی نماید.

جسمی نیز با بیان درد می آمیزد و با ذره ذرهٔ ملودی آغشته می شود. اگر در آریوزوی اول نفس گشاده بود و نومیدی اش را باز می گفت، در اینجا نفس کوتاه است و پیاپی بریده می شود و آوا آن توان را ندارد که جمله ها را تا آخر بگوید، به سکسکه می افتد، و ناگزیر نفسی تازه می کشد تا بتواند بقیهٔ حرفش را، آن هم کوتاه و شتابزده بگوید و سنکیها و مکثها مدام جایگزین هم می شوند:



و نفس به سختی برمی آید و دوباره می گیرد:



روح متشنج نومیدانه کوششی می کند و به فریاد تا «سُل» فرامی رود و دوباره سقوط می کند و بیشتر به اعماق می رود و باس نوای یکنواخت و محزونش را برمی آورد.



روح متشنج دوباره خود را به راه می کشاند، و اندک زمانی دوام ، می آورد امّا چنان قوایش تحلیل رفته که نه می تواند فریادی بکشد و نه پچپچهای بکند؛ و بتهوون از آن پس با نتهای مکرر و به هم پیوسته لحظات دیگری را مجسم می کند که روح با گامهای خسته بر هر پله یا می گذارد، امّا به جای آن که بالا رود، پائین ترمی آید.



در حال خستگی و درد و فروافتادن گلایه می کند، مرثیه می خواند که مرا به یاد خیالپردازی دولاکروا در تابلوی «خرابه های آتن» می اندازد که در گوشه ای از آن یک زن یونانی از فرط نومیدی پشتش خمیده است.

امّا وقتی از پا می افتد و به سجود درمی آید، به جای آن که مانند آریوزوی اول با سُل مینور به قبول و تسلیم تن دردهد، سُل ماژور را پیش می آورد، که نشان می دهد هنوز دردش تسکین نیافته، و در اندرون او انقلابی بر پاست. و بی آن که آهنگ از جای بجنبد با کرشندو و به تقویتش می شتابد و با تعبیر مختصری در آکورد، شعاعی از دل تاریکی برمی آورد که لحظه به لحظه روشنائی اش بیشتر می شود. جرقه می زند و شعله اش را به هرسو می پراکند... و با آن که نابیدا می شود امّا روز فرا می رسد، و در سپیده دم پریده رنگ، روح بر پلکان امید گام می گذارد:



امّا هنوز ضعیف و کم خون است، و فوگی که باز می آید یادگار دوران نقاهت اوست:

> « poi a poi di nuovo vivente nach und nach wieder auslebend. »

بتهوون با نبوغ خاص خود در اینجا فرم فوگ را انتخاب می کند تا همه چیز را بیان دارد، و هر قسمت را به جای خود بازگرداند، نیروی از دست رفته را باز آورد و رگها را دوباره پرخون کند. و در اینجا مثل بار اول، جمله ها آرام و مطمئن به زبان می آید و فوگ واژگونه می شود و از جلو دستی برای پذیرش دراز می کند:



آوا ملایم و آرام است، که در دوران نقاهت باید معتاط بود. امّا واژگونگی فوگ چندان نمی پاید و در پانزده میزان به پایان می رسد و سلامتی در این مدت باز می گردد. در میزان شانزدهم، باس موومان پایین رونده را آغاز می کند.



و نقش این نغمه با یک پرش دولاچنگ از قالب بیرون می زند، مثل امواج زندگی که از محدودهٔ خود فراتر می رود و جوشش بیشتر می شود و به شتاب می افتد و در حال ارتعاش با کرشندوئی آرام و مداوم به بالا می رود و تنالیتهٔ شلماژور، راه خود در پیش می گیرد و از مسیر سلمینور و دومینور به لا بمل می رسد که زیرپایهٔ سونات به حساب می آید. و جوششی رستاخیزگونه روح آدمی را فرا می گیرد، با دولاچنگها از جا می کند، امواج خُرد از هرسوفرا می جهند و از یک آوا به آوای دیگر فوگ راه می یابند و آبها در مقابل آب بند روی هم انبوه می شوند؛ لحظه ای به نظر می آید که از این سد نخواهد گذشت، امّا جریان قوی تر می شود. از مانع می گذرد و به رهسپاری منظم خود ادامه می دهد و از آن پس در جاثی از حرکت باز نمی ایستد و با اسفور زاندوهای مکرر و کنتر پوآنهای نیرومند جاثی از حرکت باز نمی ایستد و با اسفور زاندوهای مکرر و کنتر پوآنهای نیرومند قدرت بیشتری می یابد، و انگیزهٔ فوگ، طبقه به طبقه و به فرمی دقیق بالا می رود، قدرت بیشتری می یابد، و انگیزهٔ فوگ، طبقه به طبقه و به فرمی دقیق بالا می رود، و بتهوون در این قالب چنان درام روانی را بیان می کند که با هنر بزرگ خود آن را

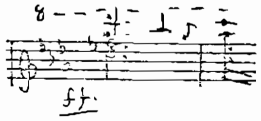
به فرم نتیجهٔ نهائی سونات درمی آورد، و این کار را به گونه ای انجام می دهد که فرمها ناهمگون نمی شوند و شط پرشور احساسات راه خود را پیدا می کند و پیش می رود. و این انبوههٔ سیل آسای نقطهٔ توقف در هشت میزان ونیم، بر سدهای گوناگون روی لابمل فرومی ریزد و در مقابل این جوشش، تم اصلی فوگ و سونات یا آکوردهای نیرومند دست از فعالیت برنمی دارند.



امًا به جای آن که این انبوه سیل آسا در این گیرودار فروافتد در میزان چهارم بالا تر می رود و همچنان در میزانهای بعدی بالا می رود و چیزی مانع آن نمی شود.



تا:



و امواج شور و عشق در قلهٔ بلند کوهستان فرو می نشیند و در تنالیتهٔ مادر، لابمل، فرو می تپد؛ که پاسخ پیروزمندانه ای به مسئلهٔ فوگ و سراسر سونات است، و به این معنی درد و عذاب به پیروزی می انجامد.

چهار سال بعد، در ۱۸۲۵ که بتهوون می خواهد آوای جدیدی بسازد و از دوران نقاهت و شمول لطف خداوندی گفتگو کند، کوارتت ایوس ۱۳۲ را می سازد ۱، و همین طرح را دنبال می کند؛ با این تفاوت که در آن هنگام، دیگر زندگی دوباره و جانتازه از بستر خشک سیلابه ها برنمی خیزد و جسم بیمار او در بستر فرو می ماند و احساس می کند که مرگ چندان دور نیست، و این دوران نقاهت به سلامتی راه ندارد. امّا در این ایام که اپوس ۱۱۰ را می سازد هنوز امیدهائی دارد، آخرین نبردهای مسسولمنیس و پائیز بیکران سمفونی نهم هنوز فکرش را مشغول می کند. در سونات اپوس ۱۱۰ نباید از خویشتنداری او غافل بود، حتی نومیدی را در اختیار می گیرد و برای او حدود معین می کند، و همه چیز در فروغی کمرنگ و موزون می گذرد، که تنها بعضی از الحان اسکرتسو و پایان گذاری فوگ اول وضع دیگری دارد، و او روشنائی روز و اوج قدرت را برای فوگ دوم ذخیره می کند، و در آنجا به پیروزی می رسد. با این وصف، این روشنائی نیز فروغی خیره کننده نیست و با نور تند ده سال پیش او فرق دارد! که آن زمان گذشته است و حالا درد و خشم خود را مهار می کند، اینک در پس پیشانی پرچین او پختگی خرد آرام نشسته است، و ما میوهٔ کشتزار پختگی و خرد او را در Arietta «آریتا» ی اپوس ۱۱۱ خواهیم دید.

٥

۱. یتهوون لابه لای طرحهای اپوس ۱۱۰، نُتهای آداژیوئی را یادداشت می کند، که به گمان خود او در آینده موتیف سونات دیگری خواهد بود، و این نتها در سال ۱۸۲۵ موتیف کوارتت اپوس ۱۳۲ را طرح ریزی خواهد کود:



سونات اپوس ۱۱۱ محصول نیروی بازیافتهٔ اوست، و به کوهی بلند از سنگ سیاه می ماند که دو دامنه دارد؛ یک دامنه اش قدرتمندی آن را نشان می دهد و دامنهٔ دیگرش صافی و روشنائی را، هیچکدام از آثار بتهوون چنین هیبت و شکوهی ندارد و این چنین به وحدت مغز و جوهر اندیشه نرسیده است.

و با همه وسعت چنان حدودی دارد که حتی شیندلر، دوست وفادار بتهوون، به شکوه و شکایت می گفت که این سونات، قطعهٔ سوم را کم دارد<sup>۱</sup>.

امّا در حقیقت جائی برای قطعهٔ سوم نبود؛ قطعهٔ اول و دوم سؤال و جواب یکدیگر بودند، باهم گفتگو می کردند؛ یکی گفته بود و دیگری جوابش را داده

۱. نامهٔ شیندلر به لنتر و کتاب او به نام «شرح حال بنهوون» حکایت از آن دارد که این دوست صعیعی و وفادار معتقد بود، سونات اپوس ۱۱۱ قطعهٔ سوم ندارد، و حتی این موضوع را با خود بنهوون در میان نهاده هنرمند در جواب او گفت: «وقت ساختن قطعهٔ سوم را ندارم». اتا برای او شرح می دهد که «اگر قطعهٔ سومی به آن افزوده شود واریاسیونهای آن باید عوض شود و ساخت دیگری پیدا کند «و با این شرح جواب درست را به شیندلر داده بود، اتا این دوست وفادار مفهوم سخن او را در نمی یافت و باز پافشاری می کرد که اپوس ۱۹۱ به قطعهٔ موسیقی» مومی نیاز دارد، و حتی جسارت را به جائی رساند که در سال ۱۸۲۶ در «مجله موسیقی» شهر لایپزیک، در مقاله ای نوشت: «این اثر شایستهٔ نابغه ای چون بنهوون نیست، و به آن می ماند که نقاش هنرمندی دیوار محراب کلیسا را رنگ لعابی بزند»... حال آن که برعکس، این اثر به اثر نقاش بزرگی شباهت دارد که به سبک مینیاتور روی یک پردهٔ عظیم دیواری نقش بیمانندی بیافریند. و با این حساب، نباید بنهوون را سرزنش کرد که چرا از میاری دیواری نقش بیمانندی بیافریند. و با این حساب، نباید بنهوون را سرزنش کرد که چرا از میدوری در عین حال می خواهد پاسدار آثار را به روی شیندلریسته بود؛ احتمالاً صبرش به پایان را به روی شینه و در عین حال می خواهد پاسدار آثار و افکار او باشد!

مارکس، منقد مشهور، در مقاله ای در «مجلهٔ موسیقی» آلمانی در سال ۱۸۲۶ نوشت: «به بتهوون توصیه کردم به جای آن که آثارش تا این اندازه عجیب و برتر از وهم و تصور باشد، چیزهائی بنویسد که روشن باشد و آسان تر فهمیده شود، امّا بتهوون رنجید و گفت: «اگر همه حرف ما را بفهمند پس شمامنتقدان به چه درد می خورید؟» پس باید به بتهوون حق داد که در به روی چنین مشاورانی بندد!

بود، پس دیگر جائی برای قطعهٔ سوم نبود، و شخص سوم حرفی نداشت که بزند و لزومی نداشت که بنشیند و میان آن دو قضاوت کند! سراسر قطعهٔ اول روی این موتیف درست شده بود:



که مختصرش چنین است:

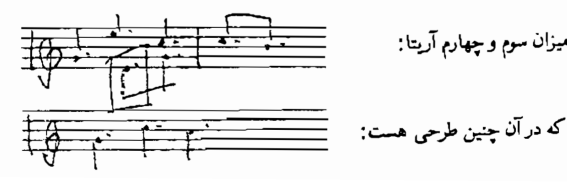


حتى مى توان گفت كه جوهر موتيف در چهار م فرارونده است:



و قطعهٔ دوم، سراسر درجواب همین چهار، و واژگونهٔ آنهاست:





میزان سوم و چهارم آریتا:



و چنین طرحی:

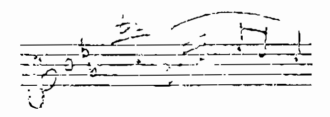
که در تنائیتهٔ دوماژور، موتیف را در دوبسل مینور قطعهٔ اول به یاد می آورد:



و سرانجام قطعهٔ دوم، بعد از آه کشیدنی به پایان می رسد:



که آه کشیدنی را در قطعهٔ اول در خاطر زنده می کند:



در بازگشت چهارم فراروندهٔ قطعهٔ اول که سه بار در باس تکرار می شود:



و همهٔ سونات براساس موتیف اصلی به انجام می رسدا.

١. از نظر تحلیل روانی، این نکته جالب است که همین نتها و همین فعاصله، که از آغاز تا

پیوستگی و همگونی بافت سونات چنان است که آدمی تصور می کند سراسر آن را با یک خمیره درست کردهاند.

و شگفت انگیزتر که ایوس ۱۹۱ محصول یک دورهٔ درهم برهم و مبهم و طولانی است. باور کردنش مشکل است، امّا حقیقت دارد که تم اول آلگرو آپاسیوناتا را در طرحهای بیست سال پیش او لابلای کارهای سال ۱۸۰۱ و ۱۸۰۲، آن هم به صورت آندانتهٔ خشن و متکلفی یافته اند، یعنی پس از مطالبی که برای «سمفونی دوم» نوشته است.



پایان یکسانند، در پایان معنی تازه ای پیدا می کنند.

در آغاز معلقند و همچنان فرامی روند; و فروافتادن از دومینور به سی تهدیدشان می کند:



و با این وصف، در حرکت و در پیکارند، امّا در پایان با همین ابزار و در همین فضا مفهوم تازه ای می یابند و آرامش را در خود بیدا می کنند، و به یاری آریتا، به آهنگ ماژور هدایت می شوند.

 در همین دفترچه طرحهای سونات پیانو و ویولون اپوس ۳۰ به نام امپراتور الکساندر را می بینیم. که در این میان، اپوس ۳۰ شماره ۳ با دومین ملودی قطعهٔ اول اپوس ۱۱۰ خویشاوندی دارد:



و در همین دفتر ابتدای با گاتل پنجم دردومیخور اپوس ۱۱۹ را پیدا می کنیم و این فکر به ذهن ما می رسد که احتمال دارد بتهوون در سالهای ۱۸۲۱ و ۱۸۲۲، دفتر طرحهای ۱۸۰۱ و ۱۸۰۲ را ورق زده، از کارهای گذشته اش مایه گرفته است.

## وازآن هم روشنتر:



و این تمام مطالب نیست. بتهوون در لابلای طرحهای اپوس ۱۱۰ و ۱۱۰ تم قطعهٔ سوم سوناتی را یادداشت می کند که بعدها آن را به جای تم اولین آلگروی قطعهٔ اول کوراتت اپوس ۱۳۰ در سی بمل به کار می گیرد.

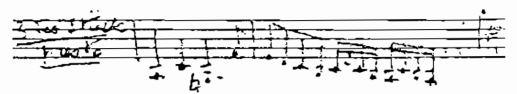


که قطعهٔ دوم آن به صورت آداجیوئی در لابمل و هنوز در پرده بود.



۱. كوارتت اپوس ۱۳۰: →

و در ابتدائی ترین طرحها موتیف معروف اپوس ۱۱۱ را برای قطعهٔ سوم در نظر گرفته بود:



و در نظر داشت که این سونات را با چنین فرجامی پیوند دهد:

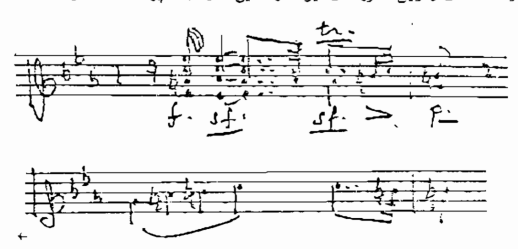


و با این حساب، در طرحهای ابتدائی، هنوز قطعهٔ دوم، آریتای اپوس ۱۹۱ جائی نداشت و فرم نرم این فکر در ذهن او جاگرفت، و در آن هنگام که برای فینال مس طرح ریزی می کرد، مفهوم درست و عمیق قطعهٔ اول اپوس ۱۹۱ در ذهن او نشسته بود، که این قضیه نمونهٔ دیگری از کار پنهان ضمیر نابخود او به حساب می آید که صدها مانند دارد! به دریای پهناوری شباهت داشت که موجها و جریانهای سهمگین در اعماقش در حرکت بودند، که خود خرد در سطح دریا ظاهر می شدند، اتما این امواج زیردریائی در سطح تا مدتی ناشناخته می ماندند و حتی خود بتهوون آنها را در ابتدا خوب نمی شناخت، و از طبیعتشان درست آگاه نبود، و پس از غوطه ور شدن و غواصی در اعماق، کم کم به کیفیتشان پی می برد و به کارشان می گرفت و دیگر از آنها دست برنمی داشت.

در همان وقت که قطعهٔ اول اپوس ۱۱۱ را می نویسد، و طرحهایش یکی پس از دیگری می آیند و کنار هم می نشینند و باهم جفت وجود می شوند، در این دفتر پس از پایان قطعهٔ اول زیر عنوان «او ورتور»، مقدمه ای را می بینیم که بتهوون در مجموع از نظر موضوعی به این قطعه وحدت می بخشد ، و این همان موتیفی است که در جریان مقدمه ۲ به کار رفته و تم مولد آلگرو را می سازد.

۱. وحدت موضوعی قطعه را شنکر، و رینزلر باز شکافی کرده اند؛ رینزلر می نویسد: «در این آخرین سونات، بتهوون برای نخستین بار به قواعد مرسوم نخستین سوناتهایش باز می گردد و سراسر قطعهٔ اول را با تم واحد ترتیب می دهد.

۲. ونسان دندی از اولین آکوردهای میزان اول، این قضیه را در پرده کشف کرده است:



و برای عبور از مانع از پرش هفتم به عقب ابهره می گیرد، که جهش اکتاو به دنبال آن می آید و ما را از همان اول وارد فضائی توفانی می کند که رعد و برقهای سمفونی را به خاطر می آورد.

و با این پرش، و این تنها آکورد، انبوههٔ سونات به حرکت درمی آید، و

شکراین قضیه را در میزانهای دو و چهار و کاملتر از آن، در میزان ۱۲ نشان داده است.



ویس از آن در میزان ۱۶ در باس

۱. شنکر که بیشتر به قواعد و جسم یک اثر توجه دارد و به لحظات استثنائی و صاعقهٔ درامهای درون هنرمند اعتنا نمی کند، به این پرش هفتم کاسته از نظر درامی اهمیت نمی دهد؛ حال آن که بتهوون از نتیجهٔ این کار مطلع بود و مانند دیگر موسیقیدانان زمان خود، درجهٔ هفتم کاسته را دربیان قویترین تأثرات و هیجانات به کار می برد. حکایت می شد که روزی این هنرمند به کارل هیرش نوازندهٔ جوان گفته بود: «علمای نبوغ فطری را در ساختن آهنگ مؤثر می دانند ولی به نظر من آهنگسازی نبوغ خداداد دارد که آکورد هفتم کاسته را درست به کار ببرد و نتیجهٔ دلخواه را بگیرد.»

توضیح: نظر شنکر در مورد هفتم کامته درست نیست؛ زیرا در لحظات حاسی که موتیف اصلی به مانعی بزرگ برمی خورد و گذر از آن پرشهای مکرر امکانپذیر نیست، پرش هفتم کامته مانع را از سرراه برمی دارد و امواج سیلاب را به حرکت می اندازد، و در این قطعه می بینیم که با هفتم کامته که در میزان اول فروشونده است، در میزان سوم فرار ونده و آماده به کار می افتد:



موتیفی که بیست سال پیش مانند گیاهی در دفترچهٔ طرحهای او منتظر نشسته بود، خاک و آب و هوای مناسب خود را پیدا می کند و در آن ریشه می دواند و مفهوم واقعی اش را پس از سالها انتظار به دست می آورد، و این موجود آرام و خاموش، پس از بیست سال به صورت مشعلی از شور وعشق درمی آید و قدم به میدان کارزار می گذارد.

در ذهن او دوچیز در هم آمیخته است: یکی حمله ور شدن و جنگیدن، و دوم درد کشیدن و تسلیم تردیدها شدن؛ امّا شور فرارفتن در او بیشتر است؛ با «سسی» درمی آمیزد و فرامی رود و با موانع برخورد می کند، امّا به حالت آلگرو پیش می رود و هربار که از پا درمی افتد، مثل غول افسانه ای جانی تازه می گیرد و به پیش می رود و رویه امواج دارد.

در شانزده میبزان مقدمهٔ شکوهمند، ذهن برای جنگ آماده می شود و قوای خود را متمرکز می کند، اندوهی عظیم و خشمی تند و پرهیبت در خود احساس می کند، و می داند که باید جنگید و از جنگیدن بیزار است! موجی پیش می رود و باز به سوی او باز می گردد. نوا بسیار سیار آرام است. امّا نیروثی بزرگ و پرشکوه روح را برمی انگیزد و با پنج آکورد ناپیوسته به حرکت درمی آورد:



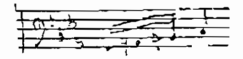
و سوتیف بزرگ نظم را برقرار می کند و بی آن که آوائی را برآورد، همهٔ طبقات شستی های پیانو را به کار میگیرد.



و تا ژرفای هستی فرو می نشیند و همه جا را با زمزمهٔ شکایت آمیزی پر می کند، و ذره ذره با خشم به سوی بالا می رود، و در آلگروی کرشندو، غرش آن شنیده می شود. و سه بار صاعقه می زند و امواج نیرومند روی هم می غلتد و انبوه می شود<sup>۱</sup>، و پس از لحظه ای تردید همهٔ نیرویش را جمع می کند و با پرش به هفتم (همان پرش آغازین، امّا این بار برعکس) در دامنه به سوی بالا حمله می آورد و چشم بسته چرخ می زند و سرانجام راه را پیدا می کند و به شتاب پیش می رود، و نفس زنان به اوج موتیف می رسد و باز فراتر می رود، و مسیر گوانس را در میزانهای ۳۲ و ۳۳ رسم می کند<sup>۲</sup>.

و به دنبال آن، موومانی از تندپوئی و پیکاری سخت می آید، که هارمونی در برخورد با هر مانع از دومینور به می بمل ماژور، و لابمل ماژور موج می زند و

١. شنكرتم عمل را به بحث مي گذارد:



آیا این کار در میزان نوزده یا بیست، یا بیست و یکم صورت می گیرد؟ او به میزان بیست و یکم رأی می دهد؛ امّا به نظر من آهنگ بسیار قوی در میزانهای ۱۹ و ۲۰ باید باعث برش دوم شده باشد و در اینجامی بمل موتیف اصلی ، به می بملی که به پیش می رود فایق آمده است.



۲. دستور ضرب آن در طرح «آریتاتو» است. شنکر— که من در این کتاب گاهی نظر او را تأیید می کنم و گاهی در تکذیب او مطلبی می نویسم — اعتقاد دارد که باید میزانهای ۱۹ و ۲۰ و ۲۳ را حذف کرد تا سراسر این قطعه به موسیقی ناب تبدیل شود. و در چند طرح ابتدائی هم از این سه میزان اثری نبود، امّا زود آمد و جای خود را گرفت. و من با نظر شنکر مخالفم؛ او می گوید بهتر بود که سومین ضرب میزان ۲۲ با چهارمین حرکت میزان ۲۲ به هم می چسید. و به نظر من این مکث ها و مکث شکستنها، نشانهٔ تردید است و به تابلوی ما بیشتر روح می دهد، که نمی توان درام را از این قطعه جدا کرد، زیرا سراسر درام است.

به جهش آمیخته به فریاد می انجامد؛ جهشی از بالا به پایین در بیش از سه اکتاو، و سپس خشن تر و ناموزونتر و از پایین به بالا که نفس از این تلاش بیش از طاقت انسان بریده می شود ۱.



بتهوون کمتر تسلیم اولین الهامات می شود. براین اساس، طرحهای زیادی روی کاغذ می آورد. تم گلایه را (که دومین ایدهٔ سونات است) پس از چندین بار تغییر و تکامل، در یک طرح کلی به دست آورده،



و در ابتدا مطلب را برهنه و بی زر و زیور می نویسد و هنوز از آن گریه های دلآویز اثری نیست:

۱. ونسان دندی این جملهٔ دردآلود را با دومین ایدهٔ فینال سونات اپوس ۲۷ شماره ۲ (مهتاب) خویشاوند می داند که نظر او درست است، امّا در اینجا احساس درد با حرکت و پیکار همراه است و نقش فقالی دارد.

ودرحفیقت، گریزگاه نم اصلی است.



امًا هق هقهای گریه، کم کماز پس یکدیگر می آیند و در ابتدا کوتاهند،



و بعد طولانی تر می شوند و آوا ضعیف تر می شود:



و این جوشش قلب حساب شده و آگاهانه نیست؛ خودجوش است و بسیارزیبا.

شتاب حرکتی که در نخستین طرحها می بینیم ملایستر از طرح نهائی است، و این شتاب در بیان احساسات واقعی گویاتر می نماید. امّا آهنگساز ما معماری چیره دست است و مجموع اثر را در نظر می گیرد و نمی خواهد از زمینهٔ آلگرو زیاد دور شود، و به این علت ابتدا منوآلگرو را انتخاب می کند و آدار یورا فقط در جائی به کار می برد که سه آکورد به این اپیزود پایان می دهند و نفس تازه می شود تا پس از آن همه چیز درهم بریزد. و در اینجا آلگرو با خشونتی بیشتر باز می آید و پتک را فرو می کوبد و موتیف اول قدرت مطلق را به دست می گیرد و با شخصیت مقتدر خود فضا را پر می کند. بتهوون برای شبکه بندی این سیلاب با شخصیت مقتدر خود فضا را پر می کند. بتهوون برای شبکه بندی این سیلاب کف آلود و پرهیاهو در پایان اولین قسمت قطعه، مدتی تلاش می کند و طرحهای گوناگون می ریزد، امّا آخرین میزانهای کار او در این منظور، در کنار اولین

طرحهای تم دوم روی کاغذ می ماند، تا آن که آلگرو را می آفریند و آن را در آغاز این پایان جای می دهد، و با این تدبیر همه چیز را در مشت خود می گیرد.

پیکار ادامه می یابد. ادامه و بسط آهنگ در سل مینور این وظیفه را به عهده می گیرد. موتیف اصلی خستگی ناپذیر است، راهش را مانند ارتشی بزرگ، گاهی با گامهای سنگین و گاهی نیرومندتر و خشن تر طی می کند، و به هرحال در جائی نمی ایستد. این نبرد ردپایش را در طرحهای بتهوون به جا می گذارد. برای ادامهٔ نبرد گاهی امکانات لازم را به دست می آورد و گاهی متوجه کمبود امکانات می شود.

ودرادامهٔ نبرددرهابه روی را کسپوزیسیون پرقدرت آهنگ باز می شودو موتیف اصلی در اکتاوها، چهار طبقهٔ شتیهای پیانو را در اختیار می گیرد و همهٔ نیرویش را یکپارچه به کار می گیرد. و پیکار ادامه می یابد. نوشته های بتهوون از این پس با کنتر پوآنهای پرشور غنی تر می شود. آوای گلایه در دوماژور، به جای مینور، که بیشتر انتظارش می رود، باز می آید. د کلاماسیون بیشتر می شود، جنگ با لجاجت بیشتر ادامه می یابد، و موجی از فامینور، جریان را به دومینور، و موتیف شکوهمند و دلخواه آن هدایت می کند.

امّا در قلهٔ این اوج (میزان ۱۶٦) در کودا امواج باز می ایستند، و موتیف در زیر ضربات شلاق چهار آکورد اسفورزاندو، استاکاتو، از کار می افتد.



و موومان خشمگین در آکوردهای بعدی، خفه و سرکوفته، کمی تخفیف

می یابد و ادامه بیدا می کند. در اینجا گاهی خط ناگزیر تقدیر با سوم فرارونده و چهارم کاسته فروشونده، بریده می شود، امّا همین تلاش و حرکت سراسر قطعه را فرامی گیرد:



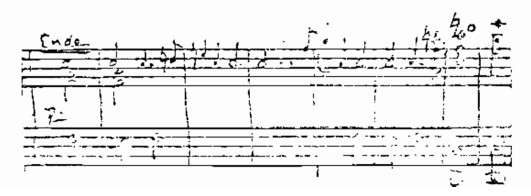
امّا مسئله ای که در میزانهای سوم و چهارم آلگرو مطرح شده بود، در نبرد خشم پاسخ خود را پیدا نمی کندا، و در آشوب حزن انگیز و شوم باسها،



آوا، سهبار فرامی رود و هربار از دوم به چهارم و سرانجام به هفتم می رسد و ندا درمی دهد:



۱. بتهوون تا آخرین لحظه و حتی پس از پایان طرحها در کاربرد موتیف جنگ تردید دارد،
 و در آخرین میزانهای آلگرو آن را ترد می کند و خسته و خواب آلود به نتیجهٔ کار می اندیشد.
 ۲. فرم ساده ترش در اولین طرحهای پایانی به این صورت یادداشت شده بود:



و روی این هفتم کامته، قطعهٔ اول گشایش یافته بود، و حالا بر همین اساس در فرومی بندد و به پایان می رسد، بی آن که جواب مسئله اش را دریافته باشد، آکورد پایانی در دومینورخاتمهٔ کار نیست، استراحت هم به حساب نمی آید، بلکه خستگی و انتظار است. جنگ با صلح پایان نیافته، و پیروزی به جنگ نیامده است. سلاحش را به زمین گذاشته است و گمان نمی برد که حتی در نومیدترین لحظات، امید به سراغ آدمی می آید. و این آکورد عالی دوماژور، نرم و آرام بر شکست مهر تأیید می گذارد و آداژیو از پی آن می آید و لطافت وصفناپذیر صلح را بازمی گوید.

٥

و در حقیقت با دوماژور و با حرکت چهارم فروشونده، آریتا گشایش می یابد:



و این موومان، چنانکه پیش از این گفته ام، طرف مقابل و پاسخ قطعهٔ اول جان اول است که با نتهای فروشونده آغاز می شود و به حساسهٔ قطعهٔ اول جان می بخشد، و چنان در بافت قطعهٔ دوم وجودش مغتنم است که هم آلفا و هم امگای آن، و هم آغاز و هم فرجام آن است، و پنداری سراسر قطعه از آن سرچشمه می گیرد.

و امّا بتهوون این یاختهٔ اصلی قطعه را به آمانی به دست نیاورد، بلکه پس از کاری طولانی، وقتی به نیمه راه رسیده بود، این موهبت را کشف کرد، و برای جا افتادن همین آداریوی به ظاهر ساده، از صفحهٔ ۲۲ تا ۲۶ یکی از دفترچه های طرحهای او را می پوشاند. موتیف کلی را در صفحهٔ ۳۵ شروع کرد تا در صفحهٔ طرحهای او را می پوشاند.

همهٔ طرحهای ابتدائی با سُل نمایان آغاز می شوند.

## و بتهوون این تسلّط را برای فرجام قطعه ذخیره نگاه می دارد:



و به همین علت می بینیم که در ذهن بتهوون شل نمایان تکرار می شود، و جنبهٔ اصلی و فرجامی پیدا می کند، و نقش سرنوشت ساز را به عهده می گیرد، و در حقیقت، بدانگونه که شنکر شرح داده، حتی در متن نهائی به صورت قطب جاذبه باقی می ماند که همه در مقابل او سر فرود می آورند و از پا در می آیند،



و حتى در مواقعي كه نه پايه و نه قلهٔ پرش به حساب مي آيد:



و پس از تضاد موزونی در لامینور در نیمهٔ دوم آریتا، آوا از اکتاوی به اکتاو دیگر می رود و «سُل» را پیدا می کند، و به پایان خود می رسد و اگر به بازی کلمات تعبیر نشود باید بگوئیم که خورشید پنهان سراسر قطعه همین است.



ملودی، یکباره و آرام، در تنالیتهٔ ملایم دوماژور جای می گیرد و آسوده خاطر و امیدوار از زمین بلند می شود و به پرواز درمی آید. همه چیز معیارهای محکم و مطمئن دارد و با چندین چنگ،به یکدیگر قلاب شده و آداژیو، نرم و شیرین آوایش را سرمی دهد، بی آن که صدایش را بلند کند.

این سادگی بی نهایت — که دوستان بتهوون را گمراه می کرد — مطلوب او بود؛ روح او به این کار نیاز داشت، او بیست سال پیش، در سال ۱۸۰۶، که سونات آواگونهٔ اپوس ۳۱ شماره ۲ را نوشت، این نیاز در جان او لانه کرده بود، و مرور ایام به نیاز روح او عمق بخشیده، و با خرد و منطق جفتش ساخته بود، و حالا دیگر به جنبه های اساسی این نیاز توجه داشت. آریتا که نامش لذت و سرگرمی را به خاطر می آورد، یکی از والا ترین سخنان بتهوون است، در هیچ کجا، و حتی در چکامهٔ شادی کلامی چنین صاف و زلال را نمی شنوید، به لبخند سادهٔ بودا می ماند که دنیائی قدرت را در پس خود پنهان کرده است. در این برکه حتی یک چین در سطح آب نمی بینید. با این وصف، سینهٔ لبریز از سخن، منظم و ملایم برمی آید و فرومی رود، و این حال را بیشتر در قسمت آداژیو می توان دید، وگرنه قسمت دوم جاندارتر می شود، و از سایهٔ لامینور به روشنائی می توان دید، وگرنه قسمت دوم جاندارتر می شود، و از سایهٔ لامینور به روشنائی

و حالا باید از نقش سفیدی بر سفیدی و دریاچهای آرام و بی حرکت، هرنوع جوش و خروشی را بیرون کشید. سکوت بودا هم چنین بود؛ تنها با سکوت و لبخندش موعظه می کرد. بتهوون نیز خطابهٔ مفصل خود را در قالب واریاسیونها باز می گوید و جوهر اندیشه اش به بیرون می تراود، و این واریاسیونها آزادی معمول و فانتزی را ندارند که مانند واریاسیونهای اپوس ۱۲۰ هرچه می خواهند بگویند و عواطف انسانی را شکل بدهند. پنج واریاسیون در اینجا و کنار هم می نشینند و حتی لحظه ای از خط موضوعی سونات دور نمی شوند، و به قول شنکر «ساده ترین شکل را دارند و با تکنیکی بسیار قدیمی و مهجور بیان می شوند.» به این ترتیب که از واریاسیونی به واریاسیون دیگر می پردازد و ریتم موومان مرتبا افزوده می شود، و بتهوون این طرز را به علت سادگی می پذیرد؛ حال آن که خطر

یکنواختی هر لحظه آهنگ را تهدید می کند. در دفترچهٔ او واریاسیونهای دیگری هم به این منظور طرح شده، که همه را حذف کرده، و تنها این پنج واریاسیون را با ریتم افزایشی نگاه داشته است.

در نظر اول ما تم را برهنه در مقابل خود می بینیم، که با چنگهای نقطه دار در هر میزان معرفی شده است:

وارياسيون اول: ٣×٣=٩ دولاچنگ،

واریاسیون دوم: ۲×٤=۲۲ دولاچنگ،

وارياسيون سوم: ٣×٨=٤٤ سهلاچنگ،

واریاسیون چهارم و پنجم: ۳×۹=۲۷ سهلاچنگ که خواهیم دید چگونه در ادامه و بسط آهنگ باهم تفاوت پیدا می کنند.

در این مجموعه، رؤیای بیکرانه را می بینیم که در آن، روح آدمی سوار بر قایقی محکم و ساده با ریتمی مطمئن پارو می زند، و این نقش را ذوق و نبوغ موسیقی تکامل می بخشد و همه چیز به صورت ابزاری در دست اندیشه درمی آید و بر دریاچهٔ رؤیا شیار می اندازد. و همین ضرب و حرکت، از ابتدا تا انتها پایدار می مانند و بتهوون برخلاف عادت همیشگی، روی نتها به اجرای تند یا کند اشاره نمی کند، و چنین احساس می شود که هر پنج واریاسیون و تمهایشان از یک گوشت و خونند، و در حقیقت آنها باهم متولد شده اندوبه صورت ستارهٔ پنج پر در یک آسمان پرتوافشانی می کنند، و دور یک خورشید چرخ می زنند. شنکر در برک آسمان پرتوافشانی می کنند، و دور یک خورشید چرخ می زنند. شنکر در بررصی و بازشکافی ممتاز خود نشان می دهد که واریاسیونها در دو مرحله به بررصی و بازشکافی ممتاز خود نشان می دهد که واریاسیونها در دو مرحله به تکامل رسیده اند؛ در مرحلهٔ اول تم و واریاسیونها در طرحهای مکرر، و در کنار یکدیگر به وجود آمده و تغییر و تحول یافته اند، بی آن که فرم نهائی آنها معلوم شده باشد، و در مرحلهٔ دوم که تم معلوم و مشخص است ، واریاسیونها سازماندهی باشد، و در مرحلهٔ دوم که تم معلوم و مشخص است ، واریاسیونها سازماندهی می شوند و نظم نهائی پیدا می کنند و آغاز و پایان هریک معین می شود ، و همه می شوند و نظم نهائی پیدا می کنند و آغاز و پایان هریک معین می شود ، و همه

١. تنها وارياسيون سوم كمي ديرتر مي آيد.

۲. در صفحهٔ ۴۲ که مرحلهٔ دوم کار آغاز می شود، همه چیز روبه پایان به نظر می رسد، امّا

به صورت دنیای کوچک و بسته ای درمی آیند.

در این واریاسیونها، گوئی گهواره رؤیاها را نرم نرم می جنبانند. و آدمی را افسون می کنند و به جای دیگری می برند، سنکیهای باس از پی هم می آیند و همه چیز به سوی جاذبه به «سُل» هدایت می شود. در این حرکات مغناطیسی یکنواخت و پایدار، روشتائی و سایه کنار هم قرار می گیرند؛ سایه ها در گذار مینور، در ابتدای نیمهٔ دوم تم پیدا می شوند و تم معروف و رمانتیکی از برلیوز ارا به

این احساس کم کم فرا می رود و در خفا گم می شود. از دو نت اصلی، یکی «سُل»، مانند پرنده ای نرم نرم پرواز می کند و بالاتر می رود و دیگری «دو» در ژرفای باس زمزمه به راه می اندازد، تا آن که پروازی تند و ناگهانی او را برمی گیرد و فرا می برد و به سُل ملحق می کند و در ارتفاع از آن هم بالا ترش می برد.



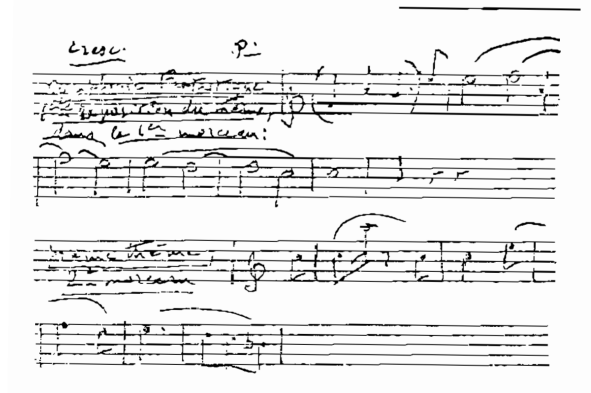
در روایت نهائی، نظم وارونه ای پیدا می کند، و از ارتفاع دوباره باز می گردد و به آرامش می رمد.



یاد می آورد، که به تأثیر بتهرون ساخته است. پس از آن که مینور آشوب به راه می اندازد، دوباره از این گذار به ماژور باز می گردیم، امّا إین بار از آرامش اطمینان بخش پیشین دیگر خبری نیست.

و آشوب در واریامیون دوم به راه می افتد، زیرا برای نخستین بار واحدهای ضرب موسیقی با ضرب بعدی با «لگاتو» به یکدیگر متصل نمی شوند. امّا به جای تریوله های باوقار، موومان با گروه دولا چنگها جریان خود راادامه می دهد، و گروه دولا چنگ و سه لا چنگ و سه لا چنگها به شکل عجیبی روی هم قرار می گیرند!. (شش سه لا چنگ، روی چهاردربخش باس): و آنچه نظم را برهم می زند، شتابزدگی در گذار مینور است که از اضطرابی عجولانه و در عین حال خویشتندار حکایت می کند.

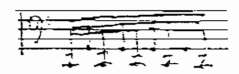
و این احساس در واریاسیون سوم بیشتر می شود. و با تریوله های چهارلاچنگ ۳ سرعت زیادی پیدا می کند و پریشان می شود؛ گوئی چهار اسب



و این نقش بیستی آی که کمی انگ می زند، در حقیقت سه لا چنگی در زیر نقاب است.

گردونه ای را می کشند و به سرعت پیش می تازند، در این واریاسیون از آهنگ قوی و گاهی اسفورزاندو استفاده می شود، و با این حساب واریاسیون سوم قویترین و بلندترین آهنگ را دارد.

و این تاختوتاز همچنان ادامه می یابد تا سرانجام در اعماق اقیانوس واریاسیون چهارم فرو می رود. تضادهای شدیدی در این لحظات می بینیم، و در اعماق به آوای بسیار ملایم و نرم می رسیم، گوئی ملودی در زیر دریا و پایین تر از اکتاو تم زندگی می کند، و بجز سه میزان آخر، در اینجا به عمیقترین جای آن می رسیم، و در اعماق، گاهی با مکنت و کشتن، آوا تأکید بیشتری پیدا می کند و انتروال اسرارآمیز و روح سونات را در اینجا حس می کنیم:



بازگوئی گنگ آکوردها، همراه با سنکوپ، به صدای زمزمه ای در ظرفی سربسته شباهت پیدا می کند، و بتهوون در بسیاری از آثارش وقتی به تأمل و



به میزانهای ۲ و۳ و ۶ توجه شود:

خواه ده در مقابل دوازده (یا برعکس) جریان پیدا کند. سواری و تاخت و تاز تجم می یابد.

مكاشفه مي پردازد به اين آوا متوسل مي شود، و اين احساس دوام مي آورد و دوباره اصوات در سایه فرو می روند، و در میان دیوارهای سینه بازتاب می یابند، و تنها با گوش درونی شنیده می شوند، و نت واقعی و نوعی هارمونی تازه از زوایای روح به بیرون می تراود، و رؤیای بزرگ و خلاق واریاسیونهای پنجگانه در اینجا گشوده می شود. واریاسیون چهارم در این میان، با یستیها و بلندیها و گردایها و قله هایش مرکز جزیره را می سازد. قالب آن ابعادی استثنائی دارد. در میان واریاسیونهای پنجگانه، تنها چهارمین دوتائی است، و تکرار هریک از دو قسمتش واریاسیون جدیدی است. و در اعماق اقیانوس، با سه لا چنگهایش در هوا نیز چنگ می زند و خود با گروه نه گانهاش، در گرداب ته دریا چرخ می زند و با استاکاتوهای جاندار، اعماق را می کاود. دومین قسمت تم، در مینور، همین تضاد را تکرار می کند و آن را شدت می بخشد، و سایه ای بر زمزمهٔ موجها فرومی افتد، و پرندگان در آن بالا چرخ زدن و جیک جیک مستانه را شروع می کنند و به جای آن که تم را به پایان برسانند، همچنان چرخ می زنند، و در آخرین نوتها از بس دور خود می چرخند به سرگیجه دجار می شوند و باران سهلاچنگها فرو می بارد و درجه به درجه سقوط می کنند و در یک وقفهٔ دلیذیر آکوردهای زیبای یاک و لبريز، مانند فينال تم تكرار مي شوند: فينال؟... نه! در لحظاتي كه سُل آوا

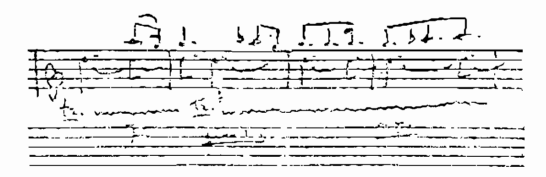


سرمی دهد تا بر این تارک تاج بگذارد، شور و وجد قالب سرود را درهم می شکند و امواج شتابزده و لغزندهٔ تریوله های سه لاچنگ همه جا را فرا می گیرد و دوبار از اعماق باسها به پرش برمی خیزد و به «می» می رسد، امّا نمی تواند از آن فراتر برود، ناچار به «می» و پنج بار به «فا» باز می گردد، تا آن که «سُل» پیروزمند او را می گریزاند.

و آنچه در بی می آید دور از انتظاراست. «تریل» طولانی دوازده میزان باعث قطع جریان می شود و نوعی فضای خالی و پرنوسان به وجود می آید که اندیشه در آن معلق می ماند. . . و از این گرداب هوائی چه چیز برون خواهد آمد؟ ما در انتظار اکتاو عمیق و آرامش آغازین هستیم، امّا تریل روی «ر» سایهٔ آشفتگی را به همراه می آورد:



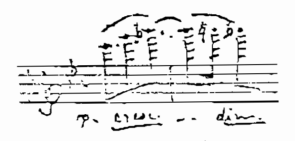
و آشفتگی میزان به میزان را فرا می گیرد. شل موعود، در بخش باس، در بخش بالائی تکرار می شود و سؤال اضطراب انگیزی را پیش می کشد که تنالیته اش با تشویش میان ماژورو مینور در نوسان است:



و یک بار دیگر در پله ای از پلکان وعده ووعید به صدائی نرم، با تنالیتهٔ می بمل بازگومی شود:



امّا فضا آشفته تر و شلوغتر می شود، و دو نیروی نامرئی و مرموز با یکدیگر به بحث و جدال می پردازند، و تریل مضاعف روی «ر» ولا بمل بیهوده می کوشد که آنها را با هم آشتی دهد، و لا بمل که به لحنی گلایه آمیز جای سُل را گرفته، نمی تواند فضا را در اختیار بگیرد و آوا دوباره با فواصل کروماتیک روبه بالا می رود و در هر دو قدم متوقف می شود و باز بالا تر می رود، و با یک پرش بزرگ خود را به اوج امید «آریتا» می رساند:



امّا امید در اینجا متثنج و ناراحت است، تا نتهای حادتر از راه برسند، و باس تا ژرفترین نقطه ها پائین برود... و در این حال، فاصلهٔ دو قسمت از همیشه بیشتر می شود. دو گرداب پدید آمده است... و در میان این دو گرداب روح آشفته است. بحران در روشنائی ملایم و پوشیده ای اتفاق می افتد. امّا یک لحظه اسفورزاند و باتریل حاد و تنالیتهٔ ر—می بمل (میزان ۳۲) به او پرش می دهد... و دو قسمت با یکدیگر بحث می کنند و با هم یکی می شوند و هارمونی خودشان را بازسازی می کنند و تمدد اعصاب و آرامش پدید می آید، و آوائی که فرو افتاده در مسیر «آریتا» قرار می گیرد. امّا در هیچ کجا زور به کار نمی رود. آهی از سینه برمی آید و از پی آن تسلیم است با مُدگردیهایی از می بمل به دومینور، و لامبل ماژور:



4



و هنوز روح مشوش و مردد به زمان نیاز دارد تا موتیف بزرگ و اطمینان بخش را در آسمان بی ابر دوماز و ربه دست آورد.

و باید این مسئله جوابش را در پنجمین و آخرین واریاسیون پیدا کند.

و حالا در آمتانهٔ پنجمین، و در آخرین لحظات چهارمین هستیم، که روح سرکوفته و مردد است، و آزردگی اش را باز می گوید، امّا پیش از ورود در پنجمین واریاسیون،



همهٔ آشفتگیها از دربیرون رفته اند، و اینجا سرزمین صلح و آرامش است. همه چیز در شکوه و عظمت اتفاق می افتد. تم این بار کلمه به کلمه بازگو می شود، امّا پادشاهی با اوست. امواج او را بر قایقی نشانده، با جلال و نظم فرامی برند و فراتر می برند، حرکاتشان فشرده و منظم و در مسیری صاف و مستقیم است؛ گوئی در جشن المپ، موکب خدایان در حرکت است. وقتی موکب خدایان به انتهای راه می رسد تم به پایان خود رسیده است، و در آخرین نتها، مجلل و با وقار، از فاصله های سوم رهسیار می شوند.



و نت آخرین سوم آن (نت فا) سه بار تکرار می شود، تا قاطعیت مسئله تداوم پیدا کند، و بر این مبنا محکم و اطمینان بخش جملهٔ تم از نو فرامی رود:



امّا یکپارچه آتش است و گرمای تازهای دارد که به جوشش باسها دامن می زند:



و آخرین فاصله دو درجه با اصرار، به نوبت خود، تکرار می شود:



که با موتیف به فاصلهٔ سوم (وعده)، که حالا با باس ها درآمیخته، ترکیب می شود،



وپس از آن دوباره به بالا فوران می کند:



و «فا» ی مکرر باعث وسعت آهنگ می شود. کرشندوئی آرام و مقتدر آوا را میزان به میزان به فادی یز، سل، و لا بالا می برد و با کشش و توقف در سُل (میزانهای ۲۷ تا ۲۹) ایدهٔ اصلی بر تختشاهی می نشیند، و باز مانند پایانهٔ واریاسیون چهارم در تریل طولانی، از دام رؤیا می گریزد. امّا در واریاسیون چهارم، بر نت «ر) پایداری می شدو به آشفتگی می انجامید، در اینجا از همان آغاز از «ر) به سُل، نت پروزی جست می زند و در مقام پیروزی باقی می ماند، و سُل راتاپایان نگاه می دارد و در دوازده میزان پرواز می کند و از اکتاوی به اکتاو دیگر می رود و شور و غوغا فضا را پر می کند، و در همین حال در زیر، تریوله ها، در گروههای سه تائی، «سپیده دم» رابه خاطر می آورند. در غبار را باز با خود می آورد، و این بار قسمتی از تم را بازمی گوید و قسمت دیگری را از خود جدا می کند. و آنچه برجای می ماند تنها تم روشنائی است، و این روشنائی در چند میزان با نت افونگرانهٔ سُل باقی می ماند، و پس از آن ذوب می شود، و صدائی بسیار آرام و پر پیچ وخم، آن را در مه لطیف خود می پوشاند. پرده گشوده می شود، و چهره پیام رسان را می بینیم که سخن آغاز را بر زبان دارد:



که خود را دوبار، در دو اکتاو متفاوت نشان می دهد، و روح حق شناس و

گرمنه به او درود می فرستدا و همین سخن، بازمی گردد و کلمه پایان را، با آرامش و اطمینان بازمی گوید و صلح فضا را لیریز می کند.



و بدینگونه حکایت سه سونات آخر بتهوون برای پیانو به پایان می رسد. هر

۱. شنکر هوشمندانه از شباهت فاصله پنجم این واریاسیون که دوبار تکرار می شود، با دومین
 پنجم رؤیای آشفته، در میان تریلهای واریاسیون چهارم سخن می گوید:



مئله اضطراب انگیز در واریاسیون چهارم که بی جواب گذاشته شده بود، در اینجا حل می شود... طرحهای واریاسیون پنجم نیز جالب است. بخصوص درگذر از آخرین قسمت و کودا، که خطوط اصلی آن به اختصار نوشته شده است. و طرح آخرین میزانها چنین است:



سه سونات را در تابستان شاد ۱۸۲۰ طرح ریزی کرد، و در آن ایام شادی آخرین جرقه هایش را در جان او پراکنده می ساخت و در منتهای پختگی و نیرومندی بود، و برای خدای خود «کردو» را به آواز می خواند. — او این سه سونات را در طبی سه سال تنظیم کرد و به همین علت جلوه هاثی از تحولات روحی او هستند. در سونات اول (اپوس ۱۰۹) هنوز به «دلدار» می اندیشد، امّا شور و حرارت گذشته را ندارد. در دومین سونات (اپوس ۱۱۰)، هرچند با هجوم بیماری روبرو می شود، دردرا با روشنائی پیوند می زند. و در آخرین (اپوس ۱۱۱) همهٔ نیرویش را جمع می کند و مثل یک شیر برای پیکار آماده می شود؛ امّا بی آن که به پیکار رو آورد، به لطف پرهیزگاری و حق شناسی، خیمهٔ صلح را در سرزمین موعود بر پا

این سوناتها منظومهٔ بزرگ مسسولمنیس را بدرقه می کنند و به نوعی تکامل می بخشند. بتهوون در آنیوس، بیهوده در آرزوی صلح و آرامش بود، و در آریتای اپوس ۱۱۱ این آرزو بازمی آید و فضا را پر می کند.

سادگی شکوهمند آریتای اپوس ۱۱۱ از هنر بتهوون لبریز بود، و این هنرمندنه پیش ازآن چنین چیزی نوشته بود، و نه ازآن پس چیزی چنین ساده و شگرف به یادگار خواهدگذاشت. من این لحظه از هنر او را با گوته همطراز می بینم که از نظر نظم کلاسیک و اقتدار توأم با آرامش به مدل بزرگ خود نزدیک می شود، و این آرامش و روشنائی در اپوس ۱۱۱، به قیمت صلح دردمند و صلح بلا کشیدهٔ این آرامش و روشنائی در اپوس ۱۱۱، به قیمت صلح دردمند و صلح بلا کشیدهٔ درمس سولمنیس به دست آمده است. هنرمندان بزرگ بار محنتها و زحمتها را در آثار خود خالی می کنند، و برخلاف آنچه مردم گمان می کنند، هنرمند پس از بیان غمهایش غمگین تر نمی شود، بلکه تسلی می یابد، و پس از خالی کردن بار اندوه، دوباره بار می گیرد و در آثار بعدی در را به روی رؤیاهای تازه می گشاید. بدینگونه سه سونات آخر بتهوون و می سولمنیس کنار می روند و صحنه را

۱. اپوس۱۱۱در آوریل ۱۸۲۳ منتشر شد، و در پایان این ماه بیماری او چنان شدت گرفت که پزشکان او را از خواندن و نوشتن منع کردند.

به سمفونی نهم وامی گذارند، و به همین علت آکوردهای مقدمه اپوس ۱۱۱ مژده می دادند که سمفونی نهم در راه است.

و این دوره از آفرینش هنری متهوون را در اینجا فرو می بندیم و به فصل بعد می پردازیم.

### يادداشتها

١

#### خانوادة برنتانو

آخرین سوناتهای بتهوون برای پیانو نام و نشان خانوادهٔ برنتانوا را به همراه دارد؛ زیرا هر سه سونات را به نام این خانوادهٔ دوستدار موسیقی پیوند داده بود و آنها را «تنها دوستان سراسر عمر» خود می نامید.

اپوس ۱۰۹ را همراه نامهای مهرآمیز و پراحساس به ماکسیمیلیانا برنتانو تقدیم کرده بود، حال آن که بتهرون در این تقدیمنامه ها، بیشتر تعبیراتی متین و معتدل به کار می برد.

در ابتدا قصدش این بود که اپوس ۱۱۰ و ۱۱۱ را به آنتونیا برنتانو مادر ماکسیمیلیانا تقدیم کند، امّا تنها اپوس ۱۱۱ را به نام او کرد، و در نامه ای به شیندلر و در نامهٔ دیگری به شلزینگر این مطلب را بازگفته است. و هرچند از این کار قصد بدی نداشت آرشیدوک رودلف از او رنجید و در نامه ای به تاریخ اول ژوئن ۱۸۲۳ از حسادت خود پرده برداشت، و بتهوون در پاسخ از گناه خود عذر خواست!

امّا معلوم نیست که چرا اپوس ۱۱۰ را با آن که در ابتدا می خواست، به آنتونیا تقدیم نکرده بود، و از علت تغییر رأی بتهوون

كسى خبردار نشد. آيا نظرش نسبت به آنتونيا برگشته بود؟

بتهوون در ژوئن ۱۸۲۳، واریاسیونهای اپوس ۱۲۰ براساس یک تم از دیابلی را که از آثار شگرف و استثنائی او بود به آرشیدوک رودلف تقدیم کرد. ونسان دندی می نویسد: «بتهوون نمی توانست این آهنگ را که بیان عواطف او بود جز به آرشیدوک به دیگری تقدیم کند. «امّا این هنرمند گاهی هم می توانست!!» و در همان ایّام کوارتت اپوس ۱۳۲ را که شیرهٔ جان او بود و اعترافات ستایش انگیز او را در اپوس ۱۲۷ و اپوس ۱۳۰ به نام شاهزاده نیکولاس گالیتزین، «افسر گارد امپراتوری روسیه» کرد که از خصوصی ترین و درونی ترین آهنگهای او به حساب می آیند. امّا باز این مسئله به جای خود می ماند که چرا اپوس ۱۱۰ را به نام کسی نکرد؟

به خانوادهٔ برنتانو بازگردیم. — پدر آنتونیا، هوفرات یوهان ملشیورفن بیرکنشتوک ا، از بزرگان وین بود. دوستدار هنر و پشتیبان هنرمندان بود، و بتهوون در ایام جوانی با او و خانوادهاش آشنا شد. به روایت شیندلر، این جوان وحشی تازه از بن آمده بود که در خانوادهٔ شاهزاده لیشنفسکی رفت و آمد پیدا کرد و در آنجا تراش خورد و کمی از خشونت و بی بندوباری اش کاسته شد. پس از آن به خانهٔ بیرکنشتوک راه یافت. در آن موقع، سالهای ۱۷۹۲ و ۱۷۹۳ آنتونیا دختر بیرکنشتوک دوازده سیزده ساله بود، و چهار پنج سال بعد این دختر زن فرانتس برنتانو سرمایه دار بزرگی از اهالی فرانکفورت شد. آنتونیا رنجور بود، و چنانکه خود او در هشتاد سالگی به لودویک نوهل اعتراف کرده، بتهوون در آن هنگام گاهی نزد آنها می آمد و ساعتها برای او پیانو می زد تا دردش را تسلی بخشد، و سپس بی آن که حرفی برای او پیانو می زد تا دردش را تسلی بخشد، و سپس بی آن که حرفی برند از خانه بیرون می رفت ... چندین سال بعد در ۱۸۱۰ در همین خانه، بتهوون با خویشاوند او، بتین آشنا شد، و در سال ۱۸۱۲ در همین

تربوئی را با یک قطعه در سی بمل ما رور به نام ما کسیمیلیانا دختر کوچک آنتونیا و فرانتس کردا. و نه سال بعد اپوس ۱۰۹ را به همین دختر هدیه داد. در میان سالهای ۱۸۱۲ و ۱۸۱۴ خانوادهٔ برنتانواز وین به فرانکفورت رفتند و در آنجا اقامت گزیدند، و در آنجا نیز خانه فرانتس برنتانو سناتور و بانکدار هنردوست از مراکز رفت و آمد هنرمندان و روشنفکران بود. گوته از دوستان نزدیک این خانواده بود و چندین بار به تماشای مجموعهٔ تابلوهای نقاشی و کنده کاریهای فرانتس برنتانو رفته بود و به همسرش «تونی» بسیار احترام می گذاشت و نسخه ای از چاپ کلیات آثارش را به او هدیه کرد.

خانوادهٔ برنتانو با دیگر دوستان بتهوون این تفاوت را داشتند که حتی پس از رفتن از وین از افق زندگی او بیرون نرفتند و دوستی با او را همچنان حفظ کردند. دفتر خاطرات بتهوون حکایت از آن دارد که چندین بار به او وام دادند. بتهوون تصویر خود و آثارش را برای آنها می فرستاد، و به آنها می نوشت که هرگز آن «ساعات فراموش نشدنی» را که باهم بودند از یاد نخواهند برد و حتی می نوشت:

«... در وین کسی مثل شما را پیدا نمی کنم، و در هیچ کجای دنیا مثل شما را نخواهم یافت. و نمی خواهم با کسانی رفت و آمد داشته باشم که نتوانم با آنها ارتباط روحی برقرار کنم.» ا

بیهوده نبود که در تقدیمنامهٔ اپوس ۱۰۹ به ماکسیمیلیانا چنان تعبیرات پراحساس به کار برده، و نوشته بود: «... این تقدیمنامه به مفهوم مبتذل و مرسوم آن نیست؛ جوهر روح، نجیب ترین و بهترین

۱. ما کمیمیلیانادر سال ۱۸۱۲ دوازده سال داشت، و سالها بعد که مادر دختر به فرانکفورت رفت و در آنجا مقیم شد، خاطره سادر را در چهرهٔ دختر او می دید.

١. نامهٔ ١٥ فوريهٔ ١٨١٧

انسانهای روی زمین را به رغم فتنه های زمانه باهم متحد می کند. من از اعماق جانم با شما حرف می زنم و شما را در سالهای کودکی و در کنار مادر خوش ذوق و پدر واقعاً شریفتان به خاطر می آورم، و خاطرهٔ خانوادهٔ محترمتان را هرگز از یاد نخواهم برد...»

سپس از پدر ما کسیمیلیانا عذر می خواهد که چنین نامه ای به دختر او نوشته است، و ظاهراً بتهوون با عزت نفسی که داشت، می ترسید که مبادا پدر ما کسیمیلیانا گمان کند در این نامه شائبهٔ توقعات مادی نهفته است، و خانوادهٔ برنتانو با مسائل مادی بتهوون در ارتباط نبودند، امّا برای نخستین بار در سالهای ۱۸۲۰ تا ۱۸۲۳، هنرمند به فرانتس وکالت داد تا اختلافاتش را با ناشران، و بخصوص با زیمروک، در مورد مس سولمنیس سروسامان دهد و پرداخت بدهیهایش را ضمانت کند. با اینهمه نمی خواست از سخاوت این بدهیهایش را ضمانت کند. با اینهمه نمی خواست از سخاوت این بده وستان یگانه» بهره برداری کند، یا همچو تصوری پیش آید.

با این حساب، تقدیم آخرین سوناتهایش به خانواده برنتانو نوعی حقشناسی بود، و بجاست که ما خاطرهٔ این خانواده را گرامی بشماریم، که از یاران خوب بتهوون بودند.

## یازده «باگاتل»

در اینجا باید از اثری یاد کنم که بتهوون تاریخ نوامبر ۱۸۲۲ را به خط خود در زیر آن گذاشته است. نمی توانم صبر کنم و در فصلهای بعدی آن را در کنار خواهر کوچکترش – شش باگاتل برای پیانو فورت، ایوس ۱۲۶ – بگذارم و همه را باهم زیر ذره بین قرار دهم؛ زیرا می خواهم در اینجا از یازده باگاتل، اپوس ۱۱۹، که بی انصافانه برآن تا خته اند دفاع کنم.

بتهوون این اثر را که در پایان سال ۱۸۲۳ در پاریس به همت شلزینگر چاپ شدا، ابتدا برای پیترز، ناشری درلایپزیک فرستاد، پیترز آن را برای بتهوون پس فرستاد و گفت که چنین اثری به «ده دوکا»ی درخواستی نمی ارزد و گستاخانه نوشت: «بتهوون نباید وقتش را برای نوشتن چنین چیزهای بیمعنی که از عهدهٔ هرکس ساخته است، تلف کند.»

۱. این باگاتلها در پاریس با عنوان «با گاتلهای آمان و دلپند برای پیانو فورت از آثار لوئی
 وان بتهرون» چاپ شد.

وازآن تلختراین که شیندلر، دوست وفادار بته وون نیزبرای ناشر کف زد و تحییش کرد و چنین گفت: «این برای بتهوون درس خوبی بود، زیرا از این نوع باگاتلها زیاد نوشته بود.»

شیندلر جدی و سختگیر بود، و شاید نمی خواست چیزی از دایرهٔ عرف و عادت و قانون قدم بیرون بگذارد، و چنانکه دیدیم با اپوس ۱۱۱ هم مخالف بود و سروصدا راه می انداخت و می گفت براین سونات قطعهٔ سومی باید افزود و با شکل فعلی قابل قبول نیست!

و ما از سختگیری این دوست و گستاخی آن ناشر بسیار زیان دیده ایم؛ زیرا هنرمندان بزرگ کلاسیک را تنها از آثار دقیق و منظم و حساب شده نمی توان شناخت. زندگی هنرمند در یک تراژدی چند پرده ای خلاصه نمی شود، وقت گذرانیها، الهامات، عواطف، تأثرات و افکار و رؤیاها و هوسبازیهای او را باید شناخت. شوبرت و موسیقیدانان رمانتیک توانستند جای رؤیا و هوس را در باغ هنر پیدا کنند، امّا مردی چون بتهوون که زندانی زندگی درونی خویش بود و مدام در گفتگوبا خویش، از اینگونه آثار بی قید و آزاد بسیار کم دارد.

به همین علت، باید قدرهمین چند با گاتل را دانست، هر چند در ارزش و اعتبار با یکدیگر برابر نیستند. با گاتلهای به یادگار مانده از بهوون در سه مجموعه گرد آمده اند! اول، اپوس ۲۳، با هفت با گاتل که از ۱۸۷۲ تا ۱۸۰۲ تصنیف شده و در سال ۱۸۰۳ به چاپ رسیده اند؛ دوم، اپوس ۱۲۹ که از شش دوم، اپوس ۱۲۹ که از شش با گاتل؛ و سوم اپوس ۱۲۹ که از شش با گاتل ترکیب شده است. و جز این چند مجموعه دو با گاتل در ۱۷۹۷ و یک کلاویراشتوک در سی بسل ماژور در سال ۱۸۸۸، و چند قطعهٔ کوتاه و یک کوتاه دیگر باقی مانده است که بر روی هم از سی قطعهٔ کوتاه و حداگانه بیشتر نیستند.

منقدان تنها باگاتلهای اپوس ۱۲۲ را درخور اعتنا می دانند، و

یک و دو وسه و نه و ده را نادیده می گیرند، شماره های چهار و یازده، هر چندزیبائی قدیمی به سبک گلوک دارند، ناب و یا کیزه اند، و شماره های شش و هفت و هشت، در مرکز این مجموعه، از نظر هنری همانند کم دارند. در این سه باگاتل، هنرمند با خود حرف می زند، و واریاسیونهای اپوس ۱۲۰ براساس تم دیابلی، و یاره ای از آخرین کوارنتها را به یاد می آورند.

باگاتل شماره هشت، از همه کوتاهتر و در عین حال مشروح تر است، بیانی باوقار دارد و به اشعهٔ پریده رنگی می ماند که به دنیای درونی هنرمند می تابد و اندوه او به بیرون می تراود، و از نظر تاریخ تولد با مس سولمنیس نزدیک است، و بازگشت به خویشتن هنرمند به حساب می آید.

باگاتلهای شماره شش و هفت حالات تند و تیز و متضاد بتهوون را منعکس می کند، و چون هنرمند ناچار به رعایت قالبهای مرسوم موسیقی نیست، آزادانه تر و راحت تر آنچه در اندرون داشته بیان کرده است. آندانتهٔ مقدمه شماره شش مسئله ای را که در آخرین کوارتها نیز طرح شده، پیش روی ما می گذارد.



بتهوون در اینجا مانند هانس زاکس شاعر،مجذوب مسئله خود می شود. به عالم رؤیا می رود و بند از پای روح باز می کند، و مانند بچههای شیطان به پرواز درمی آید تا مسئله را در نتهای لا— سی — دو — به چنگ آورد.

۱. در شمارهٔ یازده دورنمائی از «ایفی ژنی» اثر گلوک را در اعماق خود دارد. بتهوون در سراسر زندگی با گلوک ندیم و همنفس می ماند.



و مسئله به صورت بازی و شیطنت درمی آید:



و روح به تردستی و شعبده بازی مسئله را به صورتهای مختلف درمی آورد و در هر میزان و هر نوسان و هر موومان شکل تازهای به آن می دهد.



خرده پاره های مسئله خنده کنان می گریزند، بچه های شیطان آنها را دنبال می کنند. قایم باشک شروع می شود. بچه ها روی پاشنهٔ

## پا چرخ می زنند،



و بعد ناپدید می شوند و کیفیت موسیقی این با گاتل در تحرک مدام ریتمهای آن است.

شمارهٔ هفت، وسعت و اعتلای حیرت انگیزی دارد، در شمارهٔ شش نقطهٔ حرکت از جائی است که یک مسئلهٔ درونی را طرح می کند، گوئی در تاریکی کورکورانه راه می رود.



امّا در زمزمهٔ تریل پوشیده می شود و بی آن که تسکین یابد به سوی بالا حرکت می کند:



در میزان پنجم این حرکت، با هوس نامنتظر گرفتن و رها کردن تارهای آلات زهی با انگشت متوقف می شود، و شوخی و ملاحت، موتیف فرارفتن را به بازی می گیرد.



امّا این اندیشه خودسری می کند و به تلاش خود می افزاید.



و ازجا در می رود و در این هرج و مرج، به سوی بالا می رود. آوا فراتر می رود، شتاب می گیرد؛ و به گردبادی لرزه آور می انجامد که معلوم نیست در اثر خشم است یا کج خلقی. پنداری تصورات آدمی با هرج و مرج روح او همراه شده، و با فانتزی و رنج درآمیخته است.

این با گاتلها گفتگو با خویش است که از پس روزنه ای به گوش ما می رسد و با اندیشهٔ او بیشتر آشنایسان می کند، و در مورد اپوس ۱۹۱۹، نیز کم وبیش با شیندار هم عقیده ام. امّا چگونه می توانزیبائی وظرافت خرده گوهرهائی چون شماره های یک و دواو رانادیده گرفت واگر «کلاویراشتوک» یادگارسال ۱۸۱۸ اورابه این مجموعه بیفزائیم رشته ای ازاعترافات اوراگرد آورده ایم. این اثر کوتاه با هارمونی خاص خود دلیرانه ترین اعترافات اورادر بردارد، وعمده اینجاست که بیشتر دوستداران بتهوون بیا «کلاویراشتوک» کمترآشنائی دارند، حتی امکان داردنام آن رانشنیده باشند: زیراایی اثر در مجموعه های عادی کمتر چاپ شده است، و من به خاطر دوستدارانش صفحه ای از آن را در مقابل شما می گذارم. تا در این صفحه، دفتری از خاطرات و عواطف با یادداشتهای محرمانهٔ او را ببینید. در این اثر احساسات و عواطف با یادداشتهای محرمانهٔ او را ببینید. در این اثر احساسات و عواطف با همه تند و تیزی و لطافت و آشفتگی موج می زند، و ما را در میان شک و مقین نگاه می دارد، و ما از در هر لحظه با هم عوض می کنند و در یک جمله چندین بار جای عواطف گوناگون باهم عوض می کنند و در یک جمله چندین بار جای عواطف گوناگون باهم عوض می شود.

این منظومهٔ کوتاه در بعدازظهر چهاردهم اوت ۱۸۱۸ نوشته شده ، و ما را با جمله ای از دفتر خاطرات او پیوندی دهد:

۱. این اثر با آلگروتوئی شباهت دارد که در هیجدهم فوریه ۱۸۲۱ نوشته شده، و تئودورفن فریمل در کتابش به نام «بتهوون» آن را نقل کرده است، که جملهٔ اصل آن با کلاویر اشتوک فرق دارد، و از نظر هارمونی و ساختمان بیشتر با آخرین کوارتت ها نزدیک است؛





:



«... روز ۲۷ ژوئیه ۱۸۱۸، او با کالسکهاش از کنارم گذشت و پنداری نگاهش را به من دوخته بود.»

و در هرحال، این شاخه های گل ظریف، با مس سولمنیس، سمفونی نهم، و اپوس ۱۰۱ همه در تابستان زلال و شفاف ۱۸۱۸ در دوران نقاهت بتهوون، در روح او جوانه زدند.

ما در فصلهای بعد باگاتلهای اپوس ۱۲۲، و سی وسه واریاسیون اپوس ۱۰۲ را بررسی خواهیم کرد تا به اعماق روح او و حرفهای محرمانه اش بیشتر آشنا شویم. آشنائی با آخرین کوارتتها نیز این مطالعه را تکامل خواهد بخشید.

# پیوست ها بتهوون و دوستانش

پیش از این گفتیم که در میان اسناد و مدارک بازمانده دربارهٔ بتهوون، دفتر چه های گفت و شنود او اهمیت خاصی دارند. البته دستنوشته های فیشهوف را باید براین اسناد افزود ۱.

۱. بتهوون چون ناشنوا بود هر که با او سخنی داشت، مطلب را در دفترچهٔ گفت و شنود او می نوشت، و خود بتهوون نیز گاهی جواب را در دفتر می نوشت و گاهی به صدای بلند و رعد آسا جواب او را می داد. از بتهوون پس از مرگش چهارصد دفتر گفت و شنود باقی ماند که بیش از نیمی از میان رفت، و قسمت عمدهٔ باقیمانده ها به کتابخانهٔ ملی برلن تعلق دارد، که سهم هر سال از اینقرار است:

| ۲۳دفتر | 1445 | ٤دفتر          | 1414 |
|--------|------|----------------|------|
| ۲۳دفتر |      | _              |      |
| 3      | ۱۸۲۵ | ۱۱دفتر         | 114  |
| ۲۹دفتر | ١٨٢٦ | — <del>-</del> | ١٨٢١ |
| ۱۰دفتر | 1444 | ۳دفتر          | 1444 |
|        |      | ۲ ۲ دفتر       | ١٨٢٣ |

که این دفترچه ها جمعاً ۵۵۲۳ برگ و ۱۱۰۶۴ صفحه می شود، مجموعهٔ والترنوهل، چاپ

بسیاری از حکایت نویسان تکه هائی از این گفت و شنودها و دستنوشته ها را در تألیفات خود نقل کرده اندا، امّا برای بررسی دقیقتر باید منتظر بود که کار والتر نوهل ادامه یابد و خود او یا دیگران دفتر چه های گفت و شنود هرسال را تمام و کمال برای چاپ آماده کنند. هر چند معلوم نیست در دوران حکومت فعلی رایش سوم به ادامهٔ چنین کارهائی علاقه مند باشند و گفتگو دربارهٔ اشعار «ضاله» مانند «اگمونت» و «چکامهٔ شادی» را مجاز بشناسند که مردم جهان را به برابری و برادری می خوانند. امّا در حال حاضر ما می توانیم از دفتر چهٔ کامل گفت و شنودهای ۱۸۱۹ تا ۱۸۲۰ پرده برداریم تا بتهوون و دوستان او را در هنگام نوشتن مس سولمنیس بشناسیم.

0

جای این گفت وشنودها گاهی در خانهٔ بتهوون بود که بیشتر

آ۱۹۲۳) که همهٔ نامه های موجود را از مارس ۱۸۱۹ تا مارس ۱۸۲۰ دربردارد از کتابهای مثابه کاملتر است. دست نوشته های فیشهوف نیز که رونویس شتاب زده و گاهی پرغلط شخص ناشناسی از مجموع گفت و شنودهاست، در جلد دوم کتاب آلبرت لایتس مان، به سال ۱۹۲۱ به چاپ رسیده، و ترجمهٔ ناقص و کم وبیش نادرستی از این دست نوشته ها به زبان فرانسه در سال ۱۹۳۱ به همت انتشارات منتشر شده است.

 در میان اینگونه تألیفات به نظر من کتاب آرسن الکساندر، با نام افسانه گون «سالهای اسارت بشهوون» از همه خواندنی تر است. در آلمان نیز کتابهائی مانند این، با مطالبی شیرین و جذاب منتشر می شود که هیچکدام از نظر تاریخی معتبر نیست.

گاهی در مجلات مقالاتی با عنوان «خاطرات منتشر نشدهٔ بتهوون» چاپ می شود که چندان اعتبار ندارد. مطبوعات پاریس نیز گاهی مطالبی دربارهٔ بتهوون می نویسند و نامه ها و دستنوشته های وحشیانهٔ هایلیگنشتادت و چیزهای دیگر را به هم می آمیزند و آش درهم جوشی درست می کنند که باید همه را با لذت خواند و زیاد باور نکرد! زیرا اینگونه مقالات با توجه به بی اطلاعی خواندگان نوشته می شود و هدف سرگرم کردن آنهاست.

اوقات کلیدش روی در بود<sup>۱</sup>، و گاهی در میخانه و رستوران بود، امّا گفتگو با او در جای عمومی دور از احتیاط بود. زیرا هنرمند به صدای بلند حرف می زد و گوشهای مراقب در کمین بودند. خود او گاهی متوجه این قضیه نمی شد و زمام اموراز کفش درمی رفت و فراموش می کردند که گوشهای مراقب در کمین نشتسته اند<sup>۲</sup>، به صدای قوی و خشم آلود آ هرچه به زبانش می آمد می گفت و در این لحظات، دوستان به او هشدار می دادند:

- «اینقدر بلند حرف نزنید. ما با اشاره های شما آشنا هستید، با یک اشاره همه چیز را می فهمیم. مراقب ما هستند. حرفهای شما را گوش می کنند و گزارش می دهند.»

و بتهوون که با هشدار دوستان به خود می آید، می گوید:

— «بقیه حرفها بماند برای بعد. هنزل خبرچین در آن گوشه
مراقب ماست!»

امّا بتهوون از چیزی بیم نداشت. وقتی می خواست حرفی بزند هیچکس جلودارش نبود. کمتر امکان داشت که حرفش را نیمه تمام بگذارد. فردریش روشلیتس که روزی در سال ۱۸۲۲ شاهد یکی از همین صحنه ها بود از مشاهداتش تابلوی جالبی نقاشی می کند:

۱. بیشتر اوقات کلید خانه روی در بود. روزی کسی به دیدار بتهوون رفت و چون کلید روی در بود وارد شد و هنرمند را در خوابی عمیق دید. روی کاغذی نوشت: «به خواب عمیقی فرورفته بودید حیفم آمد که بیدارتان کنم. فردا دوباره می آیم.»

۲. در گفت وشنودهای نوامبر ۱۸۱۹ به این چند جمله برمی خوریم:

این آقایان به حرفهای ما گوش می دهند.

مانعی ندارد. شما آهته حرف بزنید.

۲. روزی دوستش برتران به او هشدار داد که مراقب حرفها و حرکاتش باشد، زیرا همه به او
 چشم دوخته اند و همه چیز را زیر نظر دارند. و او از این هشدار او به خشم آمد.

«... در رستوران حای خالی پیدا نمی شد، صندلیها پر بود، بتهوون با چندنفر از آشنایانش دور میزی نشت بود که من هیچکدام از آنها را نمی شناختم. در گوشه ای نشسته بودم که می توانستم بتهوون و اطرافیانش را خوب ببینم و حرفهایشان را بشنوم، بخصوص که همه بلند حرف مي زدند و اصلاً گفتگو در كار نبود. تنها بتهوون حرف می زد و بقیه گوش می دادند و گاهی با حرکت دادن سر تأیید و تحسینش می کردند، و او به سبک مخصوص خود از فلسفه و سیاست حرف می زد. دربارهٔ انگلستان و انگلیسیها چه چیزهائی که نمی گفت، از عظمت و شکوه آنها می گفت و با دیگران قابل مقایسه شان نمی دانست. و سپس چند حکایت از فرانسویها در روزهای اشغال وین روایت کرد، که پیدا بود از آنها جندان دل خوشی ندارد. بی ملاحظه و بی یروا و یک ریز سخن می گفت و با كلمات بديع و شوخ به سخنش چاشني مي زد، خوش ذوق و فهميده و صادق به نظر می آمد. فکر و خیال او کرانه نداشت. به کودک پیری مي ماند كه او را با همهٔ دانشها و تجربه هايش در جزيرهٔ نامسكوني رها کرده باشند، و او که با خیال و آوای خود زندگی می کردوهمهٔ دنیا را با خیال و آوا به چنگ آورده بود، دلش می خواست جار بزند و همه چیز را برای جهانیان شرح بدهدا...»

40

در این زمان، در فاصلهٔ ۱۸۱۹ تا ۱۸۲۲، در حلقه دوستان او چه کسانی جای داشتند؟ از جملهٔ این افراد باید از چندنفر نام برد که

 ۱. ماجرا به همینجا خاتمه نمی یابد. بعد از خوردن غذا، بتهوون متوجه روشلیتس می شود و او را همراه با یک بطر شراب به اتاق کوچکی می برد، تا با خیال آموده با یکدیگر گفتگو کنند. در کار آموزش یا علم حقوق خبره بودند و در جریان دادرسی برادر زاده اش کارل یا در تعلیم و تربیت او از مشاورانش بودند: یوهان باپتیست فن باخ ۱، دکتر در حقوق و وکیل داد گستری از ۱۸۱۲ به بعد یکی از همنشینان و مشاوران او بود، کارل پیشترز، که در دستگاه شاهزاده لوبکویتس کاری به عهده داشت، و در آوریل ۱۸۲۰ از طرف دادگاه مأمور شد در سر پرستی کارل با بتهوون همکاری کند، از دیگر دوستان این ایام او بود. ژزف بلوش لینگر، مربی اطفال، که بنیاد آموزشی معتبری را در وین اداره میکرد، و کارل را از ژوئن بلوش ایند آموزشی معتبری با در وین اداره میکرد، و کارل را از ژوئن داشت، و در این ردیف باید از ژوزف کارل برنارد ۱۸۲۹ مدیر نشریه داشت، و در این ردیف باید از ژوزف کارل برنارد ۲، مدیر نشریه (۱۸۱۹ تا اوت ۱۸۱۴ س) نام برد که بتهوون را از سال ۱۸۱۹ می شناخت زندگی خصوصی آن دو با یکدیگر درآمیخته بود، و گاهی برای دوست هنرمندش منظومه و متن هنری می نوشت و به او هدیه می کرد، ولی کارش چندان درخشان نبود.

در این حلقه موسیقیدانان هم جائی داشتند، از جمله ژوزف چرنی و کارل چرنی که همنام بودند و باهم هیچ نسبتی نداشتند، و همنام بودن باعث می شد که آنها را به جای یکدیگر بگیرند؛ بخصوص که هردو از نوازندگان استاد سازهای شستی دار بودند. با این وصف، کارل نوازندهٔ برجستهٔ پیانو و استاد تکنیک بتهوونی در نواختن پیانو

۱-بتهوون، در سوم ژانویه ۱۸۲۷، در بستر مرگ وصیتنامه اش را به او سپرد.

۷-متن اوراتوریوی «پیروزی صلیب» از نوشته های اوست، و همین متن در گفت و شنودهای ۱۸۱۹ و ۱۸۲۰ بارها موضوع بحث بود، متن کانتات «پیروزی شکوهمند» برای کنگرهٔ وین نیز از کارهای اوست. و کمتر کسی مانند او از اسرار زندگی خصوصی بتهوون خبردار بود، و به همین علت پس از مرگ هنرمند به فکر افتاد خاطراتش را بنویسد، امّا از ترس رسوائی، چشم از آن پوشید.

برجسته تر بود. شیندلر، که از سال ۱۸۱۵ با بتهوون دوستی داشت، تا سال ۱۸۲۲ چندان در حلقهٔ همنشینان جائی نداشت، و از این سال به بعد همراه و منشی هنری او شد. با این که ابتدا حقوقدان بود و در علوم دینی مطالعه می کرد، از ۱۸۲۰ راهش را تغییر داد و زندگی را وقف موسیقی کرد و نوازندهٔ اول ویولن در تماشاخانهٔ ژوزف اشتات شد و در حلقهٔ همراهان و همنشینان بتهوون درآمد، امّا همسفره اش نمی شد، زیرا معدهٔ ضعیفی داشت و ناچار مراقب خورد و خوراک خود بود! در میان دوستان نزدیک و همسفره های بتهوون نباید نام فرانتس اولیوا را فراموش کرد که جوانی هوشمند و نازک اندیش بود، و در تابستان فراموش کرد که جوانی هوشمند و نازک اندیش بود، و در تابستان کارمند تجارتخانه بود و از صبح تا عصر در آنجا کار می کرد، امّا از کارمند تجارتخانه بود و از صبح تا عصر در آنجا کار می کرد، امّا از موسیقی و ادبیات و فلسفه می کرد. در سال ۱۸۲۰، از حلقهٔ موسیقی و ادبیات و فلسفه می کرد. در سال ۱۸۲۰، از حلقهٔ موسیقی و ادبیات و فلسفه می کرد. در سال ۱۸۲۰، از حلقهٔ موسیقی و ادبیات و فلسفه می کرد. در سال ۱۸۲۰، از حلقهٔ او در آنجا زن گرفت و ماندگار شد.

و در میان همنشینان از همه جذاب تر اگوست فریدریش کانه ا بود که در زمینه های گوناگون اطلاعات وسیعی داشت و

۱. فریدریش کانه «کاپل مایستر» اپرای آلمانی دریرس بورگ بود، چندین متن برای اپرا نوشت، منظومه و موسیقی چند اپرا را نوشت و تنظیم کرد که از همه معروفتر «ارفئوس» در سال منظومه و موسیقی کانتاتی را در سالهای ۱۸۰۹ — ۱۸۱۰، به مناسبت ازدواج ناپلئون و ماری لوئیز آماده کرد، که ملکه ماری لوئیز مفتون این اثر شد. عده ای او را نابغه می دانستند، و اغراق هم نمی گفتند، امّا اوضاع و احوال او به صورتی بود که نمی توانست نبوغ خود را به کارگیرد و آثار عمده ای بیافریند. ذوق و ظرافت روح، او و بتهوون را به یکدیگر نزدیک کرده بود. داستان دوستی آن دو همه جا بر سر زبانها بود، در کنار هم قدم زدن و همصحبتی آن دو در وین موضوع حکایتهای بسیار بود.

چندین بار شغلش را تغییر داده بود. مدتی با علوم دینی مشغول بود، چندی به پزشکی پرداخت، سپس آهنگساز و شاعر و نوازنده و منقد هنری شد. او نیز مانند دیدرو، بیشتر اوقاتش را در کافه ها و رستورانها به بحث و گفتگو می گذراند و در این مباحثه ها بسیار مسلط و زبان آور بود. با بتهوون در هر زمینه ای بحث می کرد و هرکدام استقلال فکری خود را حفظ می کردند. او تا هنگام مرگ از دوستان و دوستداران بتهوون بود، و در سال ۱۸۲۶ دوست هنرمندش را «بزرگترین تجلی قرن» لقب داد.

بیشتر همسفره های بتهوون در خوردن و نوشیدن اشتهای خوبی داشتند، بجز اولیوا، و کارل چرنی که مشروبی جز آب نمی نوشیدند و مسخرهٔ دیگران بودند! بخصوص وقتی مهمان پیترز بودند، سفره بسیار رنگین و باشکوه بود با شامپانی ولیکور مجارستان و شراب بردو و چای آمیخته به رُم، و صدف و چندین نوع ماهی و خرگوش، از حاضران خوش اشتها پذیرائی می شد. برنارد و پیترز شوخ و گستاخ بودند و از نقل داستانهای رکیک لذت می بردند، حتی این دو برای زنهای یکدیگر مضمون کوک می کردند و سربه سرهم می گذاشتند، و بتهوون یکدیگر مضمون کوک می کردند و سربه سرهم می گذاشتند، و بتهوون او می گفت که حاضر است زنش را برای یک سفر به او قرض بدهد! و در چندین جا سخن از زنی به نام مادام پوتیفار که ازطبقه اشراف یا شروتمندان است و در کش رفتن و خالی کردن جیب مردان مهارت دارد به میان می آورد، و این حکایت بتهوون را آزرده می کرد خوبه

۱۰ روزی مخن از یک دختر روستائی بود. پیترز به خنده می گفت که نکهٔ بدی نیست و می تواند او را برای بتهوون بیزد و آماده اش کند. و هنرمند به خشم آمد گفت: «شما مردم را دست کم می گیرید».

۲. پیترز شرح می دهد که این زن جیب او را هم زده، و اصرار داشت که بتهوون باید با او

هرحال بتهوون در انجمن دوستان از همهٔ داستانهای پرجنجال و رسوای طبقات ممتاز وین باخبر می شدا.

امّا در جمع همسفره ها صحبتهای جدی تری هم ردوبدل می شد. فردریش کانه فیلسوف این گروه بود. کتابهای گوته را به بتهوون امانت می داد. وعده می داد که رسالهٔ شلایرماخر را برایش بفرستد، کتاب شلینگ را دربارهٔ هنر و فرهنگ به او هدیه کرد، و از او قول گرفت که آثار افلاطون را بخواند:

- «افلاطون را با ترجمهٔ آلمانی شلایرماخر مطالعه کنید. کتاب را برایتان می آورم. او و شلینگ از بزرگترینها هستند.»

و ظاهراً بتهوون بهانه می آورد که چندان با فلسفه آشنائی ندارد، و کانه این بهانه را نمی پذیرفت:

«شما فلسفهٔ زندگی را می دانید و همین برای مطالعات فلسفی کافی است.»

و او در جستجوی «فلسفهٔ زندگی» بود، به همین علت در مباحثات سقراط مطلوب خود را می یافت، و دوست خود کانه را نمونهٔ فرزانگی می دانست.

از مطالعهٔ دفترهای گفت وشنود بتهوون این نکته ها را درمی یابیم که او در این سالها آثار هومر، گزنفون، هانس زاکس، هردر، لسینگ، یوهان ف. مولر، شکسپیر، بایرن، گریلپاتزر، هوفمان، و تحقیقات شلادنی در مورد آواشناسی را می خواند. دوستان

**<sup>→</sup>** 

همبستر شود. و ناراحتی بتهوون بیشتر به این علت بود که این زن با ترز مالفاتی، از محبوبه های او دوستی داشت.

۱. ماجراهای فصاحت آمیز بزرگان و اشراف وین در این جمع مطرح می شد و بخصوص پیترز، این داستانها را با آب و تاب و تمام جزئیات شرح می داد.

او از گوته انتقاد می کردند و بتهوون از او دفاع می کرد<sup>۱</sup>، و با دوستانش دربارهٔ مرگ ویلاند به بحث می پرداخت ۲.

و در صفحات دیگر دفترچه ها گفتگو از دیدار مجموعه ای از کارهای عتیقهٔ مصریان است، و تماشای تابلوی زیبائی از رامبراند، و تابلوی مسیح که صلیبش را بردوش می کشد از آثار لئوناردو داوینچی، که دست به دست گشته، و به یک خانوادهٔ اتریشی رسیده، و صاحب فعلی آن، به نام زلیگ بتهوون را به دیدن آن دعوت می کند.

و طبعاً موسیقی در این گفتگوها جای وسیعی دارد. در این گفت و شنودها از روسینی به مهر و محبت یاد نمی شد، معتقد بودند که کارهای او شلوغ و شتاب زده است، با این وصف در «تانکرد» و بعضی از آثار او جرقه هائی از نبوغ را می دیدند<sup>6</sup>. و نظرشان نسبت به مهیربر از او هم بدتر بود، و اپرای معروفش را که آن روزها شهرت یافته بود تقلیدی از روسینی می شمردند<sup>8</sup>. این اندیشهٔ هندل در ذهن بتهوون نشسته بود که براساس سروده های قدیم موسیقی واریاسیونهائی بسازد. و پسیترزبه او توصیه می کسرد که در زمینهٔ دود کا کوردون اثر زارلینو واریاسیونهایی تنظیم کند<sup>۷</sup>، و در این ایام، مردی از ترکیه از راه رسیده و نغمه ها و رقصهای ترکیه و یونان و والاشی را برای بتهوون به سوغات آورده بود که هنرمند به اینگونه کارها علاقه مند بود و همچنین آوازهای عبری را دوست داشت<sup>۸</sup>.

امّا بتهوون بیش از همه دوست داشت دربارهٔ آهنگهای خودش به گفت و شنود بپردازد. و اوراق دفترها نشان می دهد که «تریو»درسی بمل»وت أثیرآن درروح خانمها ۹ ، «سونات پاته تیک»،

۱. صفحه ۲۰۶ دفترها ۲. صفحه ۲۳۵ ۳. صفحهٔ ۲۵۸ تا ژانویه ۱۸۲۰

٤. صفحهٔ ۲۱۶ و ۲۱۹ مارس ۱۸۲۰ ۵. صفحهٔ ۲۲۱ . صفحهٔ ۳۳۰ فوریه ۱۸۲۰

٧. صفحهٔ ۲۹٤ مارس ۱۸۲۰ ۸. صفحهٔ ۲۹۷ ژانویه ۱۸۲۰ ۹. ژرَف

دشواریهای فروش «سونات اپوس ۱۰٦»، تصحیح غلطهای آن در نسخه های گوناگون، اجرای تازهٔ سمفونی «اروئیکا»، از موضوعهای بحث بوده، و با این حساب، در آن سالها بتهوون برای گفتن حرفهای زیادی دارد.

مسسولمنیس در این ایام از مسائل عمده مورد بحث بود. یادداشت بتهوون درباره مقدمهٔ Kyrie طرح اوبرای کردو، ایده های او در زمینهٔ تنظیم گلوریا گفتگوی بسیار به همراه داشت. حلمهٔ او به موسیقی مسخ شدهٔ کلیسا شروع خوبی برای بحث بود، و دوستان او که به سرنوشت مسسولمنیس علاقه مند بودند، پی درپی با کنجکاوی می پرسیدند که چه وقت این مس به پایان خواهد رسید، و پس از آن چه کاری را دست خواهد گرفت؟ آیا به تنظیم اوراتوریو مشغول نخواهد شد؟ و دوستان چنان شتاب زده بودند که می پرسیدند: «پس چه وقت اوراتوریوی او منتشر خواهد شد؟» برنارد پیشنهاد می کرد که به «پیروزی صلیب» و «بنیاد پنسیلوانیا» مشغول شود، امّا خود بتهوون به یک منظومهٔ تراژدی اثر کالدرون می اندیشید، و گاهی در فکر چند باگاتل بود، و کلمه ای از سونات بزرگی که سرانجام به آن در فکر چند باگاتل بود، و کلمه ای از سونات بزرگی که سرانجام به آن در فکر چند باگاتل بود، و کلمه ای از سونات بزرگی که سرانجام به آن در داخت در میان نبود.

و از همه عجیب تر حکایت ساختن آهنگ و همدردی و همکاری با ناپلئون بناپارت بود که در این هنگام در سنت هلن زندانی بود، و خیال داشت در آنجا گروه موسیقی تشکیل دهد و برای رهبری آن کسی را استخدام کند. کانه از افراد مورد نظر بود که سالانه شش هزارتالرمطالبه می کرد. پیترزهم از بته وون می خواست که سرودی برای امپراتور زندانی بسازد که بته وون زیربار نرفت.

دربارهٔ سیاست است وظاهراً باموسیقی فاصله بسیاردارد، امّابتهوون سیاست و موسیقی را با یکدیگر نزدیک می دانست و آن دو را با یکدیگر در پیوند می دید. در گفت وشنودهای او هیچ چیز اهمیت و جذبهٔ سیاست را ندارد. گفت وشنودهای تهورآمیز بتهوون و گروه کوچک دوستانش آدمی را به تعجب می اندازد. این موسیقیدان، که ناشنوائی دور تا دورش را دیوار کشیده و در زندان هنر محصورش کرده بود، با نگاهی تیز و گاهی پیغمبرگونه دنیا و مسائل اجتماعی را می نگریست، تحولات اروپا از چشم او پوشیده نبود، تکان خوردن جامعه را حس می کرد، و دریافته بود که اروپا آبستن انقلابات بزرگی است.

سالهای ۱۸۱۹ و ۱۸۲۰ برای آزادیخواهان آلمان بسیار حساس بود در سال ۱۸۱۹ دانشجوئی به نام کارل زاند، کوتزه بُوه، نویسنده و مأمور دستگاه تزاری را به قتل رساند، و به زودی روشن شد که این دانشجو به دستوریک سازمان مخفی این کار را کرده است.

مترنیخ به این بهانه، هرگونه آزادی قلم و گفتار و اندیشه را از میان بردا. وقتی خبر این قتل را به او دادند گفت: «همچنانکه فاتح دنیا را به زانو درآوردم، به یاری خدا انقلاب آلمان را نیز درهم خواهم شکست.» در اوت ۱۸۱۹، در کارلسباد گروهی از دولتمردان آلمان جمع شدند و زیرنظر مترنیخ اعلامیهای نوشتند و انتشار دادند که روی تمام قول و قرارهای آزادیخواهانه قلم سرخ می کشید و اعلام می کرد که دیگر از آزادی اندیشه خبری نیست و با این ترتیب آلمان را به صورت زندانی بزرگ درمی آورد. براساس این تصمیمات، سانسور

۱. ترایچکه می نویسد: به عقیدهٔ مترنیخ، تنها، پنج چیز با خطر انقلاب برابری می کرد، و آن
 پنج چیز آتشفشان و طاعون و سرطان و سیل و حریق بود.

شدیدی برای مهار کردن روزنامه ها و نشریات برقرار می شد، در دانشگاهها افرادی به نام «سر پرست» هر نوع فکری را که برای دولت خطرناک تشخیص می دادند، سرکوب می کردند و هیأتی برای جلوگیری از افکار انقلابی رسماً شروع به کار می کرد. مترنیخ این نسخه را برای دوای دردهای مملکت پیچیده بود و این تصمیمات را برای استحکام قدرت و موجودیت خود لازم می دانست، و گنتس، فرد مورد اطمینان او به صراحت می گفت: «این اقدامات حتی از نبرد لایپزیک برای نجات آلمان مؤثرتر است.»

سراسر آلمان این ضربهٔ کوبنده را حس کرد. در آن روزگار آلمان از چند دولت متحد به سرکردگی پروس تشکیل شده بود. این دولتها موظف شدند استادان مشكوك را به خاطر مصالح مملكت و حفظ نظم عمومی از دانشگاه اخراج کنند. در ماینس یک مرکز اطلاعاتي به وجود آمد و خبرچينها و جاسوساني به اطراف كشور فرستاد تا مردم را زیرنظر بگیرند. استادی به نام ارنست موریتس آرنت را بی درنگ از تدریس محروم کردند. شلایرماخر وزیر فرهنگ و سر پرست دانشگاه از این کارها رنجید و استعفا داد. در وورتنبرگ، ویلهلم هوف شاعر را که در بستر مرگ بود به جرم انتشار اشعار انقلابی به دو سال و نیم و یکی از استادان دانشگاه ویسبادن را به نوزده سال زندان محکوم کردند. دادستان طی یک دادرسی، برای هفده دانشجوی آزادیخواه، جمعاً ۲٤١ سال زندان با كار درخواست کرد. سانسور مطبوعات هرنوع نوشته ای را دربر گرفت، حتی نامه های عادی را به دستور گنتس باز می کردند و می خواندند، و این کار چنان بالا گرفت که نی پور تاریخ نویس جرأت نمی کرد برای دوستانش از رم به پروس نامه بنویسد. خانه های مردم نیز زیرنظر قرار گرفت. در هانوور حتى دعوتنامه هاى عروسى و سخنرانيهاى مجالس عزا در ادارة

سانسور بررسی می شد.

مخالفان آزاده و دموکرات از پا ننشستند و در این روزهای دشوار فعالانه به مبارزه برخاستند. در ایالت هِیه، وایدیگ، دوست فولن، که رئیس سازمان مخفی بود و اسلحه به دست قاتل «کوتزه بوه» داده بود، به یاری گئورگ بوخنر نشریه ای منتشر کرد و به زندان افتاد و چنان براو سخت گرفتند که خود کشی کرد. بوخنر را به زوریخ تبعید کردند، که در ۲۶ سالگی در همانجا درگذشت. اولاند درام مهاجران را نوشت و آن را به همهٔ تبعیدیها هدیه کرد. هنری هاینه نیز با انتشار کتابی وارد میدان شد، و منتظر سالهای بعد نماند که کارل مارکس در حدود سال ۱۸۵۰ غرش رعدآسایش را در جهان سر دهد.

گئورگ فورستر در نوشتهٔ تحقیقی خود نشان می دهد که فشار و اختناق در آن سالها چقدر با اوضاع آلمان در دوران هیتلر شباهت دارد، و اینهمه شباهت آدمی را متعجب می کند<sup>۳</sup>.

بتهوون و دوستانش در برابر این ارتجاع سیاه خاموش نماندند و در حلقهٔ آنان بارها دربارهٔ اعلامیهٔ کارلسباد گفتگو می کردند و از آن نفرت داشتند<sup>۴</sup>.

۱. فولن توانست به آمریکا بگریزد و در سال ۱۸٤۰ در آنجا درگذشت

۲. سویس چنان از کثرت مهاجران به وحشت افتاد که در مقابل تهدیدهای آلمان تسلیم شد
 و بعضی از پناهندگان را تحویل داد.

۳. برای شباهت اوضاع آن سالها و وقایع امروزی در دههٔ چهارم قرن بیستم، از این ماجرا نیز یاد باید کرد که در سال ۱۸۲۳ دولتهای مرتجع اروپا متحد شدند و انقلابیون اسپانیا را به یاری سلاطین بوربن در فرانسه سرکوب کردند، و شاتوبریان به همین مناسبت پادشاهان بوربن را ستود!

در بعضی از گفتوشنودهای فوریه و مارس ۱۸۲۰، چندین جملهٔ ناخوانا و مبهم نوشته شده، که برای احتیاط چنین کرده اند، و چندین بار دوستان دربارهٔ قتل کوتزه بوه سخن گفته اند.

همهٔ دوستان بتهوون از مخالفان رژیم موجود بودند، و همه خشمگین بودند و از حکومت خرده می گرفتند همه با ارتجاع و سالوس دشمنی داشتند، و کموبیش در این ایام بایهودیها دشمنی پیدا کرده بودند، زیرا پولهای بی حساب بانکداران یهودی در اختیار ارتجاع سیاه گذاشته شده بود و روچیلد و مترنیخ باهم در یک صف بودند. و چنان کینهای از بوربنها، پادشاهان مرتجع فرانسه در دلشان جا گرفته بود، که آرزو می کردند ناپلئون بناپارت از کمینگاه تبعیدش بگریزد و دوباره بیش بتازد و اشراف و شاهزادگان ستمکار را جارو کند، امّا بعضی از دوستان چندان طرفدار انقلاب و خشونت نبودند و آرزو بعضی از دوستان چندان طرفدار انقلاب و خشونت نبودند و آرزو مشود. و منتظر بودند که از درون اوضاع بحرانی اروپا جمهوریهای مطلوب آنها بیرون آید.

د کتر باخ حقوقدان معتبر، به صراحت از پوچ بودن اشرافیت و فاسد شدن حکومت اتریش و مسئولیتهای امپراتور سخن می گفت و معتقد بود که حتی اگر امپراتور بتواند سلامت اقتصاد را به مملکت باز آورد، نمی تواند فساد اخلاقی را که خود مروج آن بوده است، بهبود مخشد.

در این روزها پیترز کتابهای «ضاله»ای رابه بتهوون امانت می داد که هرکدام از آنها می توانست دوست هنرمندش را به زندان بیندازد. برنارد مدیر بزرگترین روزنامهٔ وین عقاید جمهوریخواهان را در مقالاتش تبلیغ می کرد، و از همه تند و تیزتر بلوشلینگر بود که تعلیم و تربیت برادر زادهٔ بتهوون را به عهده داشت. این استاد برجستهٔ علوم تربیتی از ستایندگان پستالوتزی و از آشنایان او بود، و با جمهوریخواهان ارتباط داشت، و سخنان تندی برضد اشراف و جمهوریخواهان ارتباط داشت، و سخنان تندی برضد اشراف و

ستمگران و ریاکاران، و بوربنها و هر نوع فشار و اختناقی بر زبان می راند، و تا آنجا تند می راند که آرزو می کرد روسیه، اتریش و سرزمینهای آلمان را ببلعد، تا شاید در این پیچوخم از قصر الکساندر تزار روسیه نور امید ساطع شود.

و بیهوده نیست که با گوشه هائی از عقاید تند او آشنا شویم: پیش از همه باید گفت که با اشرافیت ضدیت مطلق داشت، و زندگی بیهوده و سفاهت آمیز اشراف را بهباد انتقاد می گرفت، و معتقد بود که به زودی حکومت اشراف سقوط خواهد کرد:

«... چگونه می توان امتیازات آنان را پذیرفت؟ چرا باید این امتیازات موروثی باشد؟ همین مدعیان اشرافیت و افراد ممتاز اولین کسانی بودند که قراردادهای اجتماعی را زیرپا گذاشتند و هنوز از حقوق مردم حرف می زنند. اشراف تنها کسانی هستند که نمی دانند، در حال حاضر مردم چه می گویند و به چه جنب وجوشی افتاده اند. اشراف از سالها حکومت خود درس نگرفته اند و همه چیز را فراموش کرده اند. اگر اشراف پولشان ته کشیده باشد کارشان تمام است...»

بلوشلینگر با کلیسا هم همینقدر دشمنی داشت، زیرا کارگزاران سیاه اندیش کلیسا حکم مأمورین مخفی استبداد را داشتند و هرنوع آزاد فکری را در نطفه خفه می کردند. بلوشلینگر می گفت: «... سیاه فکران دست بالا را گرفته اند، و در همه جا تخم وحشت می کارند...» در این ایام، مأموران پلیس به کتابفروشیها ریختند و حتی کتابهائی را که با اجازهٔ قبلی دولت چاپ شده بود پاره می کردند و دور می ریختند. گریلیاتزر شاعر بزرگ و دوست بتهوون را به باز پرسی کشیدند و در ادارهٔ پلیس او را به علت نوشته های معصومانه اش توبیخ کردند. شاعرانی مانند گورس، از ترس به فرانسه معصومانه اش توبیخ کردند. شاعرانی مانند گورس، از ترس به فرانسه

گریختند. خواندن کتابهای پستالوتزی ممنوع شد. اندیشه های قلندرمآبانه را در میان مردم رواج می دادند تا به فکر شورش نیفتند، و تنها با خدا و قدیسان خود مشغول باشند. امّا مذهب نیز بازیچهٔ دست حکومت شده بود.

در حلقهٔ دوستان بتهوون، مردان کلیسا و آنچه مربوط به کلیسا بود چندان احترامی نداشتند. از کشیشها و معجزات به شوخی و طنز سخن می گفتند، و با اشیا و مجسمه های مقدس با طنزی به طرز رابله برخورد می کردند. یکی از اعضای گروه این کلمات بسیار گستاخانه را به زبان فرانسه برای او ستایش می گفت:

– «خدا عروسکی بیش نیست، که آن را برای سرگرمی ما
 به زمین آورده اند. »

دوستان بتهوون کارهای تنذ و تیز نوکران مترنیخ را برای دربند کشیدن افکار به باد نیشخند می گرفتند. بلوشلینگر حکایت می کرد:

«می گویند در گنگره پیش نویس قانونی را آماده کرده اند که مشخص می کنند پرندگان تا چه ارتفاعی حق پرواز دارند و خرگوشها با چه سرعتی باید بدوند.»

و بلوشلینگر پس از بیان این مطلب مسخره، جدی می شود و می گوید:

«همه چیز مورد تهدید است. دوران بسیار حساسی است. باید منتظر ماند و دید که این وضع بحرانی به کجا خواهد کشید و وظیفهٔ دوستان ما چیست؟

آنها خوب می دیدند، و دوردست را می دیدند، و حتی پیش از سال ۱۸۲۰ این گروه کوچک در شهر وین، پادشاه تازهٔ اروپا را شناخته بودند، که نام او «پول» بود.

بتهوون و دوستانش، در روزهائی که روچیلد بانکدار مشهور

فرانکفورت با شاهزاده مترنیخ ملاقات کرد به حقایق پی بردند و در جمع آنها سخن از همین ماجرا بود<sup>۱</sup>:

- «همهٔ وزیران کشورهای اروپائی در اختیار بانکداران هستند. بانکداران می توانند برای هر حکومتی که مطابق میلشان نباشد گرفتاری درست کنند، و در هر مسئله سیاسی نظر آنها شرط اصلی است. بانکداران می توانند باهم بسازند و پولهای خود را از جائی به جای دیگر منتقل کنند و حکومتهای اروپائی را فلج سازند؛ زیرا این حکومتها در مسیری افتادهاند که بی پول و بی کمک بانکداران قادر به هیچ کاری نیستند. حکومتهای اروپائی اندیشه و بانکداران قادر به هیچ کاری نیستند. حکومتهای اروپائی اندیشه و منظور خاصی را دنبال نمی کنند و پس از سقوط پاریس همه چیز از دست رفته است...»

بدینگونه در حلقهٔ دوستان بتهوون انحطاط اروپا را، پس از شکست فرانسه به دست ارتشهای پادشاهان و امپراتوران پیش بینی می کردند، و برای سقوط ناپلئون افسوس می خوردند:

- «چه حکومت قابل ترحمی داریم؛ پیش از ۱۸۱۳ حکومت بهتری داشتیم، اشراف دوباره در اتریش تکیه گاه پیدا کرده اند و روح جمهوری خواهی مانند چوب نیم سوخته ای زیر خاکستر پنهان شده است. اگر ناپلئون دوباره بازگردد اروپا او را به گرمی خواهد پذیرفت، او روح زمان را دریافته بود و زمام کار را در دست داشت. نوادگان ما قطعاً خاطرهٔ او را گرامی خواهند شمرد. من آلمانی هستم و طبعاً با او مخالف بودم، ولی وقایعی که در این ایام گذشته، مرا با او آشتی داده است. امروز وعده ها و امیدها و وفاداریها

 ۱. نام روچیلد بارها در گفت وشنودها می آید، و موضوع تجارتخانه های او در شهرهای اروپا و قدرت بی مانند او به بحث گذاشته می شود. و اعتقادها، همه برباد رفته است. کلام او از امروزیها بالاتر بود. معنی هنر و دانش را می دانست و از تاریکیها نفرت داشت. بهتر بود به حقوق آلمانیها بیشتر احترام می گذاشت. امّا در آخرین سالها خائنان دورش را گرفته بودند و نبوغش کاری از پیش نمی برد. فرزندان انقلاب و روح زمانه به چنین مرد آهنینی نیازداشتند. او باشیوهٔ فئودالی مخالف بود و از حقوق و قوانین پشتیبانی می کرد...»

در این گروه، کسی که کمتر از دیگران ناپلئون دوست بود، بتهوون سراینده اروئیکا بود که روزگاری می خواست این سمفونی را به او هدیه کند، و حتی وقتی دوستان از او خواستند که سرودی برای ناپلئون در تبعید بسازد زیر بار نرفت و دوست او برنارد گفت:

- «برای ناپلئون تأسف باید خورد. او بچهٔ خوبی بود.
 می خواست انگلیسیها را از سر راه بردارد و قارهٔ اروپا را از شرشان خلاص کند.»

## و پیترز گفت:

- «ناپلئون پشتيبان دانش و هنر بود.»

امّا در مجموع، منظور آنها ستایش جمهوری بود، و دوستان مژده می دادند که جمهوری بزودی به اروپا خواهد رسید:

-- «تا پنجاه سال بعد، جمهوریها در اروپا جای خود را باز خواهند کرد.»

همه آنها مانند بتهوون به شيوهٔ پارلماني علاقهٔ بي آلايشي

۱. بیشتر کسانی که در این روزها به دیدن بتهوون رفته اند، از علاقهٔ پرشور او به شیوهٔ پارلمانی انگلستان سخن می گویند. بعد از ملاقات با سیپریانی پوتر (۱۸۱۷–۱۸۱۸) این آر زو و در دل او جا گرفته بود که به انگلستان برود و مجلس عوام را ببیند. شیندلر در یادداشتهایش می نویسد که او گزارش مذاکرات مجلس انگلستان را با علاقه می خواند.

داشتند:

«با نمایندگان ملت نمی شود شوخی کرد، آنها از ملت نیرو می گیرند.»

هرچند آنها از انقلابی که در راه بود وحشت نداشتند، اما دلواپس بودند که مبادا خشونت و خودخواهیهای بیرحمانه و نابخردانهٔ انقلابیهای تازه عواقب بدی به دنبال داشته باشد؛ زیرا به چشم خود می دیدند که قتل کوتزه بوه بهانه به دست مترنیخ داده بود که آزادیهای اجتماعی را محو کند و روح مردم آلمان را در زنجیرهایش گرفتار سازد. و به عقیدهٔ آنها این قتل منفعتی به هیچکس نرسانده بود، و این عمل پائین بودن شعور سیاسی نسل جدید را به نمایش می گذاشت. و در نظر این گروه کوچک، انحطاط فرهنگ روشنفکری از هرچیز تأسف آورتر بود:

«به نظر می آید که ما اروپاییها روبه عقب می رویم و آمریکائیها به فرهنگ بالا تری دست پیدا می کنند.»

آیندهٔ کشورهای ژرمن تبار به نظرشان تاریک می آمد. زیرا این گروه که از هوشمندان اتریش و آلمان بودند، آرزوی وحدت اقوام و دولتهای این قوم را داشتند؛ حال آن که در زیر یوغ «اتحاد مقدس» این وحدت از دست رفته، و اقوام ژرمن بیشتر از هم جدا شده بودند. و هر چند مختصر موفقیتهائی به دست آمده بود، امّا بهای گزافی در برابر یرداخته بودند:

«اگر روسها به هوس بیفتند و کشورهای ما را ببلعند چه پیش خواهد آمد؟...»

در این مورد همه باهم یک زبان نبودند. نیمی از این گروه ژنرالهای امپراتور الکساندر را می ستودند و دیگران می گفتند هرچه باشد اتریش خودمختار بهتر از اتریش در زیر تسلط روسیه است. انقلاب اسپانیا این گروه کوچک را بهشور و شوق انداخته بود، و جنگ با انقلابیها در اطراف مادرید و بیلبائو مردم اروپا را به دو اردو تقسیم کرده بود. از گفت و شنودهای دوستان بتهوون معلوم می شود که چقدر شورش آندالوزی مترنیخ را غمگین و نگران کرده و جوانان را به شوق آورده است. دانشجویان جام خود را به سلامتی شورشیان بلند می کردند. «اتحاد مقدس» کمر به نابودی شورشیها بسته بود. دوستان بتهوون از نقشی که اتریش برضد انقلاب اسپانیا بازی می کرد نگران بودند، و می گفتند که «انگلستان از کمک بازی می کرد نگران بودند، و می گفتند که «انگلستان از کمک بیروی کند.» امّا فرانه در سرکوب شورشیها دخالت کرده بود، و در این جمع از پادشاهان بوربن با نفرت یاد می کردند.

هرنوع جنب و جوش و شورشی که در هر گوشهٔ از قارهٔ اروپا یه راه می افتاد، در خانه بتهوون با شور و علاقه موضوع بحث قرار می گرفت ۱، برعکس گوته که به انقلاب ۱۸۳۰ بی اعتنا می نگریست، این گروه از انقلابها و شورشها بی اعتنا نمی گذشتند ۲.

دنیای امروز را که هرکس روزنامه می خواند و دربارهٔ سیاست حرف می زند، نباید ساده لوحانه، با اوضاع آن روزگار قیاس کرد. در آن ایام حتی کنجکاوی در مورد مسائل سیاسی و قضاوت و اظهارنظر در این زمینه کاری قهرمانانه بود. در دستگاه کنت سلنیتسکی وزیر پلیس اتریش، مانند زندانهای ناپل، که زیر نظر

۱. گاهی دومتان به او می گفتند: «شما یک سیاستمدارید، وازتالیران دست کم ندارید!»و
 او فریب این حرفها را نمی خورد و می خندید. امّا چندان هم بدش نمی آمد!

کوته در سال ۱۸۱۹ «دیوان غربی» اش را منتشر کرد و در سال ۱۸۲۱ اولین قسمت «ویلهلم مایستر» را به چاپ رساند.

بارون اسکار پیا اداره می شد، شکنجه از هرکاری بیشتر رواج داشت. فرانسوای اول، امپراتور فرانسه، و به ظاهر مردی مهربان و نیکوکار، بزرگترین تفریحش این بود که گزارشهای پلیس را برای اعضای خانواده اش به صدای بلند می خواند و از شرح شکنجه ها لذت می برد و در زیر نامه های وزیر پلیس چند کلمه می نوشت و دستور می داد که بیشتر سخت بگیرند، بیشتر مراقب اوضاع باشند و در آزار و اذیت زندانیان از هیچ کاری فروگذار نکنند. و به این ترتیب جای جمهوریخواهان در زندان بود و شکنجه و آزار انتظارشان را می کشیدا. درباریها بعد از سال ۱۸۰۹، بتهوون را جمهوریخواه می شناختند، از ۱۸۱۹ تا ۱۸۲۰، بارها مأموران مخفی پلیس در مورد او گزارشهائی تهیه کردند و به کنگرهٔ وین فرستادند. یک بار گفته بود: «حضرت مسیح به هرحال یک یهودی بود که به صلیب کشیده شد.»

در گفت و شنودها، برنارد از قول کارل چرنی نقل می کند که کشیشی به نام «آبه گلینک» یاوه های خطرناکی به هم بافته بود:

— آن کشیش از همه جا این مطالب را پخش می کند که شما از امپراتور و آرشیدوک و وزیران بدگوئی می کنید و پشت سر همه

۱- بارون دوترمون می نویسد: «در دربار وین، بتهوون را به نام جمهویخواه می شناختند»... و عجب است که بتهوون کمتر دربارهٔ انقلاب بزرگ فرانسه حرف می زند. با آن که داستان اپرای لئونور (فیدلیو) او را به انقلاب فرانسه نزدیک کرده بود، امّا از آن پس دیگر از آن چیری نمی گفت. حتی یک بار به سرود مارسییز اشاره می کند. پنداری از بازگشت امپراتوری پس از آن انقلاب بزرگ در فرانسه مأیوس شده بود. در سال ۱۸۰۹ بارون دو ترمون از او پرسید که آیا دوست ندارد فرانسه را بیشنر و از نزدیک بشناسد؟ در جواب گفت: «پیش از آن که امپراتوری به فرانسه بازگردد علاقهٔ زیادی به این کشور داشتم، امّا حالا عقیدهٔ دیگری دارم!»

فحش می دهید، و یک زاند<sup>۱</sup> ثانی هستید و باید شما را به دار بیاویزند.»

و با این حساب تعجب آور است که بتهوون را به زندان نینداخته اند؛ زیرا در سال ۱۸۲۰ کنت سلیت کی وزیر پلیس شخصاً در مورد او به امپراتور گزارش داده بود. و اگر سراغ او نیامده بودند به علت شهرت و عظمت هنری اش بوده است، چنانکه یک قرن بعد تولستوی همین وضع را داشت. بازداشت چنین افرادی بیش از اندازه سروصدا به پا می کرد. با این وصف، بتهوون افزون بر شهرت و افتخار، از حمایت شاگردش آرشیدوک رودلف برخوردار بود، و آرشیدوک فرزند لئو پلد اول امپراتور فقید و برادر زادهٔ ماری آنتوانت بود. و بتهوون در همین ایام مشغول مس بود تا آن را به رسم هدیه برای آرشیدوک بفرستد، و چقدر عجیب می نماید که مس سولمنیس در چنین فضا و چنین اوضاعی چشم به جهان بگشاید! و آیا همین ماجرا استقلال پروحی بتهوون، خالق «کردو» را، به اثبات نمی رساند؟

و او هرگز از این استقلال چشم پوشی نکرد، تا دم مرگ همین آزادی و استقلال را حفظ کرد و هرگز تابع حکومت، پلیس، اشرافیت و حتی جامعه نشد. به مأموران پلیس دستور داده بودند که او را زیرنظر بگیرند و هرچه می گوید، کلمه به کلمه گزارش بدهند، و او از این موضوع باخبر بود و خبرچینان را کم وبیش می شناخت و بی پروا حرفش را می زد.

Ó

در حقیقت شهرت و افتخار کم نظیرش نوعی مصونیت برای او فراهم کرده بود، که با آنهمه گرفتاریهای روحی و مادی، باز به

مصونیتش لطمه نمی خورد، و در ایامی که سمفونی نهم را عرضه می کرد شهرت و افتخارش به اوج رسیده بود، و هنگامی که درگذشت، مردم به گونه ای خودجوش در مراسم تشییع و به خاک سپاری او شرکت کردند که عظمت و شکوهش، در سرزمینهای آلمانی نشین سابقه نداشت. امّا بعد از سال ۱۸۲۰، عطر جاودانگی در اطراف او به مشام می رسیدا. گروهی او را «بزرگترین مرد اروپا» می شناختند. دیگر کسی برای او افسوس نمی خورد که عنوان دوک یا شاهزاده نداد، زیرا او برتر از این عنوانها بودا. در دوران حیات او در کتابی نوشته بودند که او فرزند نامشروع فردریک کبیر پادشاه نام آور پروس است. و این دروغ کمی او را غلغلک می داد، زیرا او از پروس است. و این دروغ کمی او را غلغلک می داد، زیرا او از ستایندگان فردریک بود. امّا در جمع دوستان چیز دیگری می گفتند:

«هر چند فردریک شهرت و افتخارات زیادی به دست آورده، امّا بتهوون به پادشاهان بزرگ نیازی ندارد، حتی می تواند مقداری از شهرت و افتخار خود را به آنها قرض بدهد!»

 ۱. از همان موقع او را شکمپیر عالم موسیقی لقب داده بودقد، و همانگونه که میکل آنژ را در نقاشی و شکمپیر را در هنرهای دراماتیک نمونهٔ کمال می شمردند، در دنیای موسیقی او را به این مقام برگزیده بودند.

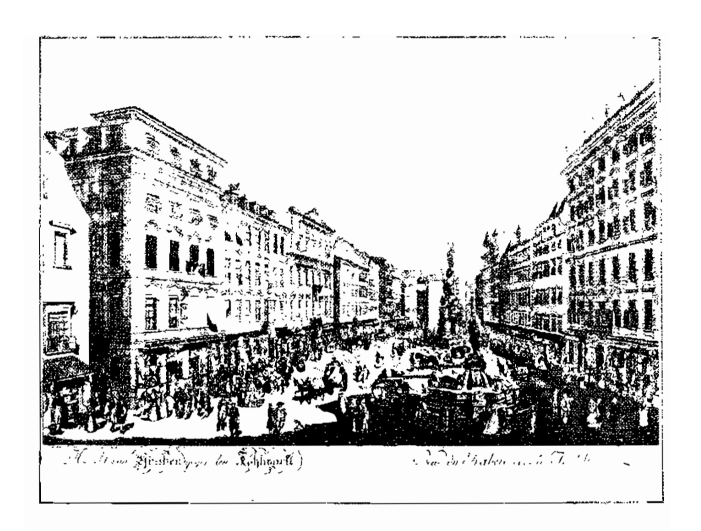
۲. روزی یکی از دوستان به او گفت: شما افتخارات زیادی کـب کرده اید. و او مانند
 کورنی، در جواب گفت: «من سر مست افتخارم و گرسنهٔ پول.»



## تصاويركتاب دوم



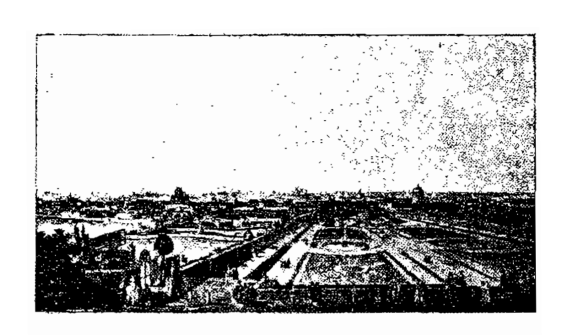
تصوير بتهوون



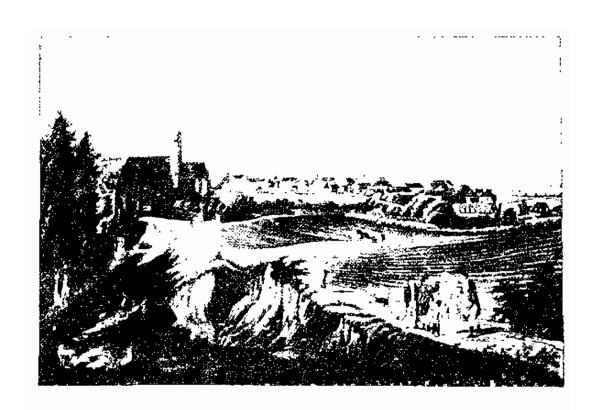
نمائی ازوین



نمائی ازوین



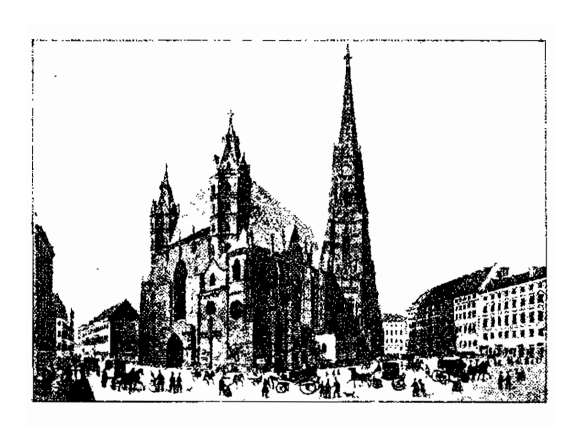
چشم اندازی از وین و اطراف آن



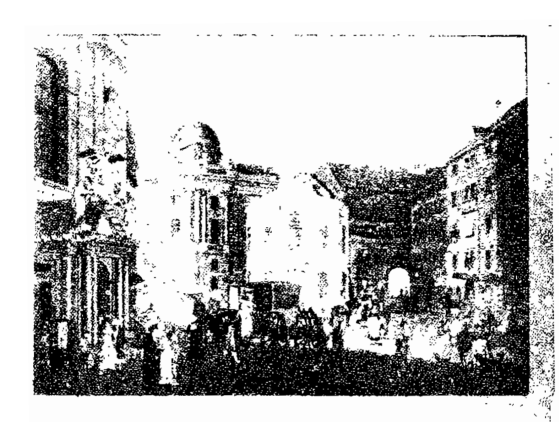
منظرهای از هیلیگنئتادت



كلساى قديمي هيليگشتادت



کلیسای سن اتی یِن ــ در وین



ميدان سن ميشل - دروين





