

# بیدار دلان در آینه

معرفی و نقد آثار

## احمد محمود

به کوشش

احمد آقائي



انتشارات به نگار

آفایی ، احمد ، ۱۳۱۵ -

بیدار دلان در آینه ، یا نقد آثار احمد محمود /به کوشش احمد آقایی . ~ تهران : به نگار ، ۱۳۸۲

۶۸۷ ص. ۸ ص، تصویر، مصور، عکس،

ISBN 964-6332-43-9

**فهرسننویسی بر اساس اطلاعات فیها . کتابنامه به صورت زیرنویس .** 

١. محمود ، احمد ، ١٣١٠ - 💎 ، نقد و تفسير .

٢. محمود، احمد، ١٣١٠ - ، مقاله ها و خطابه ها .

۳ داستانهای فارسی --قرن ۱۲ -- تاریخ و نقد.

۲ داستان نویسان ابرانی -- نقد و تفسیر،

الف. عنوان . ب. عنوان: نقد آثار احمد محمود.

<sub>ሶ</sub> ለፕ–<mark>ፕ</mark>ዖ۶ፕፕ

كتابخانه ملي ايران



بیدار دلان در آینه معرفی و نقد آثار احمد محمود

به کوشش احمد آقائی

چاپ اول، بهار ۱۳۸۳، حروفنگار سروشه آقائی، نمونه خوان پریا آقائی-طرح جلد پردیس آقائی

لىتوگرافى فسام ، چاپ غزال

تعداد ۳۰۰۰ حلد

کلیه حقوق چاپ و نشر این کتاب برای ناشر محفوظ است

ISBN: 964-6332-43-9

شابک ۹-24-177۲-27-

تهران- یوسف آباد خیابان ۲۲ پلاک ۸ تلفن ۱۷۷۷ ۸۷

پیشکشبه: روان پاک دیرینه دوست نازنینم احمد محمود و همهٔ بیداردلان ا . آ



|             | فهرست مطالب                                                                                                     |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| صفحه        | عنوان                                                                                                           |
| ٧           | احمد آقائي -مقدمه                                                                                               |
| 44          | احمد آقائی- سنگ صبور من- شعر                                                                                    |
| 40          | احمد محمود - برای مجلّه پایاب                                                                                   |
| 77          | غ ــر ــفرزانه پور ــ مول                                                                                       |
| 44          | حسن میرعابذینی-غریبه ها- پسرک بومی و                                                                            |
| 40          | فرهنگ فرهنی - زائری زیر باران                                                                                   |
| 44          | بزرگِ علوی – زائری زیر باران                                                                                    |
| ٤١          | هُوشنگ گُلتْمیری - همسایه ها - داستان یک شهر، زمین سوخته                                                        |
| 1.1         | محمد على سپآنلو - داستان يک شهر                                                                                 |
| 1.0         | فرزانه کرم پور – داستان یک شهر                                                                                  |
| 111         | جُواد امید ٔ - داستان یک شهر                                                                                    |
| 124         | رضًا براهنی – زمین سوخته                                                                                        |
| 140         | جواد جزینی – زمین سوخته                                                                                         |
| 194         | پرویز حسینی کرمین سوخته                                                                                         |
| 7.4         | فرج سرکوهی- دیدار                                                                                               |
| 414         | محمد رضا مدیحی- کجا میری ننه امرو؟                                                                              |
| 440         | مجتبی حبیبی دیدار ب                                                                                             |
| 444         | مسعود بیزار گیتی - قصهٔ آشنا                                                                                    |
| 724         | عبدالعلى دست غيب- مدار صفر درجه                                                                                 |
| 774         | على اشرف درويشيان- رضا خندان- مدار صفر درجه                                                                     |
| 440         | محمد رضا سرشار(رضا رهگذر) مدار صفر درجه                                                                         |
| <b>77</b> V | بلقیس سلیمانی نگاهی تطبیقی و مقایسه ای به پنج رمان                                                              |
| <b>404</b>  | مهدی قریب- تأملی در منش زیبانی شناختی بر محور                                                                   |
| ሦላዮ<br>ሦለዕ  | محمد بهارلو- احمد محمود نویسندهٔ زمانه و طبقهٔ خود                                                              |
| 77.9        | انوش صالحی - حافظهٔ جمعی مردمان ما                                                                              |
| 494         | عبدآلعلی دست غیب- نمایش تقابل سنت و مدرنیسم                                                                     |
| 2.4         | جواد مجابی - اثری مردم شناختی .<br>مردم او خود در در از از این در از        |
| ٤٠٧         | حسن اصغری- شیوهٔ روایت سینمائی<br>بلقیس سلیمانی- درخت انجیر معابد                                               |
| 210         | بهیش نسیمانی – درخت انجیر شعابد<br>زنوزی، گودرزی، میر عابدینی و در نشستی با حضور احمد                           |
| 2 10        | محمود<br>محمود                                                                                                  |
| 133         | بهرام آرامی-کارکرد داستانی مؤلفه های سیاسی                                                                      |
| 220         | بهرام ارائی شار طرف داشتی کوتاه دربارهٔ نویسنده ای بزرگ حسن میرهابدینی - یادداشتی کوتاه دربارهٔ نویسنده ای بزرگ |
| 229         | مهدی قریب-بیدادی گران که بر منش زیبایی شناختی                                                                   |
| 200         | مهدی قریب- عنصر عشق در ساختار آثار احمد محمود                                                                   |
| ٤٨٣         | مهدی قریب- همسایه ها در اغماء                                                                                   |

| £AV          | احمد محمود- درد فراموش شدن درد جاودانه                                              |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 294          | حسن اصغری - نبش قبر زمان                                                            |
| १९९          | همایون نور علی پور (احتجاب) نبش قبر محترمانه                                        |
| ٥٠٣          | محمد جعفري (قنواتي) ايرانيان عرب در داستان هاي                                      |
| 011          | قاسمعیلی فرآست - زلال به زلالی باران                                                |
| 019          | احمد آقائي - يك يادداشت                                                             |
| 041          | محمد محمد على - سايه به ساية همسايه ها                                              |
| 040          |                                                                                     |
| ٥٣٣          | مهدی قریب – هر مجالی مفتنم نیست<br>خسرو باقری – گفتگوئی با احمد محمود               |
| 000          | مهدی فریب، جمال مبر صادقی و گفتگوی دوستانه ای                                       |
| 091          | عبدالحسين حاج سردار - گزارش بزرگ داشت                                               |
| 09V          | نشربه هفتگی فجر –قبل از به اغماء رفتن                                               |
| 4.1          | حبیب باوی ساجد- برآنعلی عکاس                                                        |
| 7.0          | نگار اسکندرفر -بر آستانه                                                            |
| 111          | سبروس علینژاد- وداع روایتگر جنوب                                                    |
| 717          | محمود معتقدی- احمد محمود بازماندهٔ روزگار جنوب                                      |
| <b>ጎ</b> የሞ  | على أعطا- جاتبي يشت افق هاي اين سرزمين                                              |
| 747          | روزنامه اطلاعات - گزارش ها و خبرها                                                  |
| 741          | دُكْتُر سيد عطاء الله مهاجراني - نقد حال                                            |
| 740          | ماهنامه كارنامه - گزارش ها، خبر ها، پيام ها                                         |
|              | محمود دولت آبادي - عطّاء الله مهاجراني - فريبرز رئيس دانا - ليلي                    |
|              | گلستان- کانون نویسندگان- امیرحسن چهلتن- بابک اعطا، جمال                             |
|              | میرصادقی                                                                            |
| 757          | ماهنامه كلُّک- سخني با خوانندگان ِ                                                  |
| 105          | روزنامه همسایه ها- ِچاپ اهواز- گزارش ها و خبرها                                     |
| 700          | نَشْرَبِه كتاب هُفته - گزارنش هَا و خبرها، بيام ها                                  |
|              | جواد مجابى - پوران فرحزاد - احمد عطاء اللهى - منوچهر آتشى -                         |
|              | مُحَمِدُ قَاسُمُ زَاذُهُ _ حَافِظٌ مُوسُوي _ هُوشَنگُ مُرادَى كُرْمَانِي _ فَرِيدُه |
|              | خردمند– رسول آبادیان– مریم طاهری                                                    |
| 771          | محمود دولت آبادی-بایاد و اخترام آحمد محمود                                          |
| 770          | محمد علی دائمی - در سوگ دوست                                                        |
| 7//          | دونامه از احمد محمود                                                                |
| <b>7.7.7</b> | تصاوير                                                                              |
|              |                                                                                     |

#### احمد أقائي

## احمد محمود بیدار دلی بود در آینهٔ زمان

حضور مداوم و پرتلاش احمد محمود در عرصهٔ ادبیات داستانی به مدت نیم قرن، برای ادبیات معاصر غنیمتی است ارزشمند و اثرگذار که نظیرش در این دوره، اگرچه نه بینظیر، ولی کمنظیر بوده است. اگر بپذیریم که هر داستانی فی حد ذاته جهانی است مستقل و یگانه، پس بی تردید احمد محمود ده ها جهان رنگارنگ آفریده است که هر کدامش آینه ایست برای بازتاب واقعیات تلخ زندگی مردم این سرزمین، که در طول تاریخ، هیچگاه در رفاه و آسایش نبوده اند.

احمد محمود در آثارش، نه شعار آزادی می داد و نه داعیه هل من مبارزی داشت. او تصویرگر هرآنچه که هست بود، درست عین آینه.

یکی از مشخصههای بارز آثار احمد محمود این است که او هیچگاه در دام فرمالیسم نیفتاد، و هیچگاه مضمون را فدای فرم نکرد. گسیختگی و پیچیدگی نشر و ساختار بعضی از آثار همقلمانش که ناشی از تأثیر تئوریهای جدید است، هیچگاه در کارهای او دیده نمی شود. شاید اقبال او و تیراژ بالای آثار و کثرت خوانندگانش از همین نشأت می گیرد، چرا که او به زبان مردم و برای مردم می نوشت.

من در اینجا بنا ندارم که به نقد آثارش بپردازم، چرا که دیگران این کار را کردهاند و خواهند کرد. نمونهاش همین مجموعه مقالات است که هماکنون در دست شماست.

نقدهایسی که در این مجموعه فراهم آمده است، تاریخ چاپ آنها در نشریات مختلف ادبی از سال ۱۳۸۸ شروع شده و تا سال ۱۳۸۲ ادامه یافته است.

من به دلیل سابقهٔ طولانی رفاقت و دوستی تنگاتنگی که از پنجاه سال پیش با او داشتهام، میخواهم شمهای از زندگی پر فراز و نشیب، و تلاشهای بی وقفهاش را در کار نوشتن و فراگرفتن، برای شما دوستداران او شرح دهم و امیدوارم که بتوانم از پس این مهم برآیم. خودش که اهل این کار نبود، نه تین به مصاحبه می داد و نه زیاد از خودش چیزی می گفت او بسیار فروتن بود. اهل جنجال نبود. سر در لاک خود داشت و آرام و بی هیاهو کار خودش را می کرد. و در تمام دؤران زندگی اش بیشتر از دوبار با کسی مصاحبه نکرده یک بار با خانم لیلی گلستان که شمره اش کتاب حکایت حال بود، و یکی هم با آقای خسرو باقری برای ماهنامه چیستا که دومی در این مجموعه آمده است.

اولیسن بار که دیدمش، اگر اشتباه نکنم، تابستان ۱۳۲۹ بود. پسین گاه دیری بود، اما همچنان هرم گرما از کف خیابان برمیخاست. من در آن زمان که نوجوانی چهارده ساله بودم، همراه دوست صمیمی و همکلاسم زنده یاد حسن ناجی که پسر خالهٔ احمد بود برای انجام کاری به خانهٔ خالهاش رفته بودیسم. در آنجا بود که من احمد را در دکان نانوائی که نزدیک منزلشان در خیابان گشتاسب بود سرگرم کار دیدم. فرز و چابک نان به تنورمی زد و کتاب میخواند. کتاب را گذاشته بود بالای تنور و هراز چندگاهی نگاهی به آن می انداخت و یا ورق می زد. سالها بعد روزی به من گفت: اولین کتابی که بالای تنور خواندم رباعیات خیام بود. اکنون که ۳۵ سال از آن روز می گذرد، هنوز نقش آن خاطره در گوشهای از هنم جای گرفته است.

احمد اعطا در چهارم دی ماه ۱۳۱۰ - روز تولد مسیح - در یک خانوادهٔ متوسط و زحمت کش در اهواز چشم به جهان گشود و در همانجا بزرگ شد و به مدرسه رفت و کارکرد و مثل یک درخت پر ثمر به بار نشست. و به قول خودش اگر بخواهم مشاغل او را تعداد کنم، از بیست هم بیشتر خواهد شد.

احمد محمود علاوه بس نانوائی، در دوران نوجوانی و جوانی به کارهای بنائی، آجرتراشی، شاگرد بزازی، منشی تجارت خانه و چند کار دیگر هم دست زده بود و تجربه آموخته بود. پدرش می گفت روزی ندیدم که پسرم احمد از دشواری و صعوبت کار تن زند و یا گلهای داشته باشد. ایس نویسنده سترگ انگار می دانست که همهٔ آن تجارب، روزی در کار نوشتن و خلق کردن، به کارش خواهد آمد!

او در سال ۱۳۲۳ دوره ابتدائی را در دبستان خیام اهواز به پایان رساند و سه سالی نیز در دبیرستان شاهپور اهواز که با منزلشان فاصله چندائی نداشت درس خواند و بعد تحصیل روزانه را رها کرد و مشغول کار شد. از آن کارهای سخت و توان فرسا که قبلا" به آنها اشاره شد. اما هرگز از تحصیل غافل نماند و در ظرف یکسال توانست در دوره شبانه دبیلم متوسطه خود را اخذ کند. و پس از آن بود که در سال ۱۳۲۷ با دختر عمهاش ازدواج کرد.

احمد از همان ابتدای نوجوانی، انسانی بود پر شور و شر و بی قرار، و تما حدی هم ماجراجو.که باز به قول خودش، اگر حزب او را جذب نمی کرد و کتاب به دستش نمی داد، چه بسا در همان حالات پرشور و شری و ماجراجوئی باقی می ماند و به اینجا نمی رسید.اما به گمان من این طور نبود، انگار او خلق شده بود که نویسنده بشود، از خواندن یک کتاب خوب و یا یک فیلم خوب به شوق و ذوق می آمد و تا مدتها درباره آن بحث می کرد. یادم می آید سال ۱۳۳۸ باشگاه شرکت نفت اهواز فیلم سرنوشت یک انسان را آورده بود و نمایش می داد. و احمد این فیلم را سه بار دید و هربار برداشت تازهای از آن می کرد و برای ما دوستان دوروبرش که همگی شیفتهاش بودیسم، از برداشت تازهاش سخنها و نکتهها می گفت. آن زمان ما پنج نفر بودیم که به دور او جمع می شدیم.

در اواخــر پائــیز ۱۳۳۵ او از تبعــید به اهواز برگشت. آن دوره همه ما محصــل بودیــم. در آن دوران در اهــواز قهوهخانهای بود به نام شکوفه که حیاط کوچکی داشت با چند اتاق نقلی که توی آنها نیمکت گذاشته بودند و رویشان را با زیلو و نمد و یا احیانا" قالیچهای مفروش کرده بودند. یکی از آن اتاقها پاتوق همیشگی ما بود. و در آن قهوه خانه بود که ما آرام آرام به بزرگی و دانش او در زمینه ادبیات و سیاست روز پی بردیم و توانستیم بفهمیم که آینده در خشانی در انتظار اوست.

احمد از این قهوه خانه در اکثر نوشته هایش نام برده است.

عصر که می شد، ما همگی به آن اتاق می رفتیم و می نشستیم تا احمد می آمد و محفل ما را روشن می کرد. یادم می آید آن روزها کتابی در آمده بسود به نام نبیه سبز پوش از راز که نام مستعاری بود و در آن مجموعه، داستانی بود به نام « طلسم شهر تاریکی» که در واقع افسانه ای بود نمادین. روزی که در همان اتاق قهوه خانه بحث این کتاب به میان آمد، احمد آنچنان درباره قصه «طلسم شهر تاریکی» سخن گفت، و نشانه ها و نمادهای آن را برای ما روشن کرد که واقعا" نه تنها لذت بردیم، بلکه از شناخت عمیق او در مورد داستان و داستان نویسی به حیرت بلکه از شناخت عمیق او در مورد داستان و داستان نویسی به حیرت نوشتن درآورده بودیم، احمد تنها کسی در اهواز بود که چنین قصه شناس بود، چندان اغراق نگفتهام.

در اوائل سال ۱۳۳۸ که واقعا" از بیکاری به ستوه آمده بود (بعد از بازگشت از تبعید به او اجازه کار نمی دادند) مجبور شد که به اصطلاح جلای وطن کند و از زادگاهش که فوق العاده دوستش می داشت بیرون بزند و به قول خودش در مقعد ممالک محروسه آواره شود. رفته بود جیرفت و در یک شرکت خارجی تازه تأسیس به نام « ایتال کنسولت» که یک شرکت کشاورزی ایتالیائی بود، استخدام شده بود. اما ارتباطش با ما قطع نشد و مرتب با هم مکاتبه داشتیم.

مدتی در بندر معشور – ماهشهر فعلی – در کنار پدرش که معمار قابلی بود به کار ساختمانسازی مشغول بود، البته اشتغال به این کار قبل از سال

۱۳۳۰ بسود و مثل کار نانوائی دوره بسیار کوتاهی داشت. بعد از تبعید هم حمدود یک سالی در کلاس های آموزشی شرکت های تعاونی دوره دید ولی طبق معمول دوام نیاورد و رها کرد و چسبید به کار دیگر.

از اوائـل سـال ۱۳٤۱ كـه از جيرفـت به اهواز برگشت تا اواسط سال ۱۳٤۳ بيكار بود. و در پانيز ٤٣ در استانداري خوزستان در اهواز به سمت مسئول اداره تبلیغات و انتشارات با ماهی هزار تومان مشغول به کار شد. ولی نه از این کار راضی بود و نه تحمل چنان فضایی را داشت. آن موقع من در آلمان بودم، در یکی از نامههایش برایم نوشته بود: از اینکه کارم كار مطبوعاتي است چندان دلخور نيستم. ولي از اينكه با دنانتها و پستی های فراوان روبهرو شدهام، رنج میبرم. برای نمونه: «زنی هست بسیسواد، اما پر مدعا و تا اندازهای خوشگل و از طریق اسم شوهرش اسم و رسمی دارد. ایس زن برای ارضای هوس جاه طلبی و شهرت پرستی خود دست به دامان یکی از دوستان مخلص شده که برایش مطلب بنویسد تا توی روزنامهای که در اختیار مخلص است و مربوط به بانوان خوزستان است، چاپ شود. چندین هفته است که این کار را میکند. یکی دو هفته قبل که دوست مخلص مریض بود از من خواهش کرد چیزی بنویسم. نوشتم، دوستم با خط خودش رو نویسی کرد و برای آن زن فرستاد. آن زن با خط خودش رونویسی کرد و با یک دنیا ادعا داد به من که در نشریه چاپ کنم. و آنچنان قمپز در می کرد که مطلب این هفته چنیسن و چینان است. باور کن آنقدر زحمت کشیدهام که نگو و نیرس! از این همه تظاهر و خودخواهی، آنقدر شکار شدم که نزدیک بود گندش را درآورم. و نمونه های فراوان دیگر که هرکدامش داستانی است از ادعاهای توخالمی و پرروئمی همای کشمنده... ، تاریخ این نامه ۲۳/۱۱/۱ است. و در نامىهای دیگر نوشته بود: «نفسم دارد در این محیط سراپا رذالت میگیرد اما به خاطر تامین زندگی زن و بچهام مجبورم تحمل کنم.» میدانستم که احمله بنا آن روحيهٔ حساس و انساني، تناب نخواهد أورد و احتمالا"

استعفا خواهمد داد. اما چنیئ نشد. چرا که دو سال و نیم بیکاری و مشکلات عدیدهای که از نظر معیشتی دست به گریبانش بود، وادارش كرده بود كه آن همه زشتيها را تحمل كند و در درون خود بسوزد اما با آن بسازد و صدایش هم در نیاید. اگر بخواهم از آن نامههائی که در زمان دو سال و نیم بیکاریش برایم نوشته و وضعیت روحیش را دقیقا" ترسیم كرده است، تكههايمي بياورم، أن وقت دوستداران و خوانندگان آثارش خواهند دید که این مرد بزرگ و استوار، چه رنجهایی که نکشیده و چه دردهائی که تحمل نکرده است؟ اما چه فایده از بیان این گونه مطالب. همین قدر بدانیم کنه احمد محمود مردی بود رنج کشیده اما محکم و استوار، و آنچنان بردبار که گوئی ایوب زمان است. و زمانه هیچگاه با او سر سازگاری نداشت، حتی در اوج شهرت و قدرت قلم، او را رنجاندند و قدرش را ندانستند، دوستدارانش روز اهدای جایزه ۲۰سال رمان نویسی در تالار وحدت را هرگز از یاد نخواهند برد که چگونه با او رفتار کردند و دشمنانش را شادمان؟ اما چرا می گویم دشمنان؟ احمد کسی نبود كه دشمن داشته باشد! حاسدان او را، كه تاب تحمل توجه مردم به او، و بسی اعتنائے ہے خود را نداشتند. و این بی اعتنائی به آثار آنان آنقدر عمیق ہود کے خود اذعان داشتند تا بدانجا کہ مجبور شدند آشکارا بنویسند که «سکهٔ قلب آنان را کسی نمی خرد»

در سالهای ۳۱ و ۳۷ مجلهای در می آمد به نام «نقش جهان» که مجلهٔ ادبی و اجتماعی وزینی بود که تقریبا" تمام داستانهای مجموعه «مول» که اولیسن کتاب احمد محمود است در ۵ شماره آن به چاپ رسیده بود و خود کتاب به طور مستقل در سال ۳۸ در تهران به چاپ رسید. چه روزگاری بود آن دوران!؟ تابستان سال ۳۸ بود که احمد تصمیم گرفت کمه مجموعه داستان مول را به چاپ برساند. روزی به من گفت فلانی قصد دارم کمه نوشته هایم را در یک مجموعه چاپ کنم، گفتم چه خوب حتما" ایس کار را بکن مطمئنا" فروش خواهد رفت، گفت پول ندارم،

ناشرین هم که بدنبال آدمهای اسم و رسم دارند. گفتم خب از دوستان قرض كن بعدا" كه كتاب فروش رفت بولشان را پس بده. گفت بد فكرى نيست، تو حاضري با من بيائي تهران أن جا چاپش كئيم؟ گفتم چـرا کـه نـه! یکـی دو هفته بعد، از یکی از دوستان پولی قرض گرفت و هردو با هم راهی تهران شدیم. فروتنی و حجب و حیای ذاتی او هنگام چاپ این کتاب بیشتر از پیش بر من نمایان شد. عصر اولین روزی که به تهران رسیدیم، دست نوشته های کتاب را گذاشت توی یک پوشه و داد دست من و گفت برویم! گفتم جای به خصوصی سراغ داری؟ با خنده گفت: نه، من توی این شهر غریب، کی را میشناسم؟ میرویم و بالاخره یک چاپخانهای پیدا می کنیم. رفتیم به طرف لالهزار و توی یکی از کوچـهـای فرعی آن چشممان به یک تابلوی چاپخانه افتاد که اگر اشتباه نکستم چاپخانه تابان بود. دم در چاپخانه که رسیدیم،دیدم احمد ایستاد و دست کرد توی جیب پیراهناش و سیگاری درآورد و گیراند، و با آن حجب و حیای ذاتی اش قدری درنگ کرد و عاقبت گفت: می دانی احمد، راستش را اگـر بخواهی من رویم نمیشود، تو برو تو، حالا اگر لازم شد بعدا" من هم مرآيم! گفتم عزيز جان از تو بعيد است كه بگوئي رويم نمیشود، مگر بچهای؟ گفت: نمیدانم چرا؟ اما یکمرتبه چنین احساسی به ام دست داد. بالاخره من رفتم تو و دست نوشتهها را گذاشتم روی میز یک آقائی که متصدی آنجا بود. گفتم این یک مجموعه داستان یک جوان شهرستانی است که آوردهایم تهران و به چاپ برسانیم. پوشه را برداشت و نوشته هما را درآورد و ورق زد و گفت: احمد محمود شما هستيد؟ گفتم نه، من نيستم، احمد محمود كس ديگري است. گفت خودش کجاست؟ گفتم دم در است رویش نمی شود بیاید تو. قدری نگاهم كرد و بعد خنديد و رو كرد به طرف يكي از همكارانش كه حروف چین بود و گفت: میبینی آقای زنده دل؟ چقدر این جوانهای شهرستانی با جوانان ما فرق دارند؟ بعدها این آقای زندهدل با احمد

دوست شد. خدا اورا به سلامت داراد، هنوز هم دارد کار فرهنگی می کند و دارای یک مؤسسه حروفچینی است. این حجب و فروتنی که با ذات او عجین بود، تا پایان عمر با او بود و آنان که او را از نزدیک می شناختند، این خصلت نیک او را بارها دیده و تجربه کرده بودند. مجموعه داستان «درییا هنوز آرام است» در سال ۱۳۳۹ توسط بنگاه مطبوعاتی گوتمبرگ منتشر شد که چندین سال روی دست ناشر ماند و خریدار نداشت. در نامهای به تاریخ ۲۳ بهمن ۳۹ برایم نوشته بود «...از دریا هنوز آرام است پرسیده بودی، از چاپ درآمد. بنگاه گوتمبرگ آن را چاپ کرده، ولی در حدود ۸۰ غلط چاپی دارد، و معلوم نیست که کدام خداخوب نکرده دست تویش برده و حتی بعضی کلمات آن را که به نظرش از نظر املائی غلط بوده، درست کرده. ولی در واقع دست به آب رسانده. مثلاً علی عربی است و به معنی چیز مایعی را در دهان گردانیدن است نه چشیدن.» عربی است و به معنی چیز مایعی را در دهان گردانیدن است نه چشیدن.» احمد در آن تاریخ در جیرفت کار می کرد و کتابش در تهران به چاپ رسیده بود، بی آنکه خودش بر چاپ آن نظارتی داشته باشد.

بیهودگی را در جیرفت نوشت و در اهواز به خرج خودش به چاپ رسانید. در نامهای که از جیرفت برایم فرستاده بود، نوشته بود: « از بیهودگی پرسیده بودی، اتفاقا امروز ظهر داشتم فکر می کردم که کمکم دارد شگل می گیرد. با کندی عجیبی پیش می رود، گرفتار یک نوع وسواس شدهام، راستش را بخواهی دارد اذیتم می کند ولی می توانم بگویم که تقریبا نفس را گرفتهام و دیگر چه بخواهد چه نخواهد در اختیارم است، شاید دو ماه دیگر بیهودگی را به اتفاق خرمن و یک داستان کوتاه دیگر که هنوز برایش اسمی انتخاب نکردهام به اهواز بفرستم. زن داستان بیهودگی به یک نوع لجن متعفن کشیده شده است، هرچیز برایش در بیهودگی به یک نوع لجن متعفن کشیده شده است، هرچیز برایش در افسان نفس گرم مرد، در عرق تلاش تن مرد (البته مردها) خلاصه شده است. امیدوارم از کار درش بیاورم و برایت بفرستم، داستان خرمن هم داستان

غمانگیزی دارد که بین راه اهواز تهران در اداره پست مفقود شد و از بین رفت. غمانگیز از این جهت که تنها نسخهای بود که احمد داشت.

تابستان ۱۳٤۲ با خانوادهاش آمده بود تهران و در جلسهای با شخصی به نام آقای شباویز که دستاندرکار تهیه فیلم و کارهای سینمائی بود، آشنا شده بود و آن آقا اظهار علاقه کرده بود که اگر احمد داستان بلندی دارد کمه به درد سناریو بخورد به او بدهد تا از آن فیلمی تهیه کند، و احمد بهش گفته بود که اتفاقا" داستان بلندی دارد به نام خرمن که جدال بین مالک و رعیت است، و سرانجام قرار شده بود که آقای شباویز آن را بخواند و اگر پسندید به کمک خود احمد آن را به صورت سناریو درآوردو فیلمی از آن بسازد، و این بود که برای من طی نامهای نوشت حاریخ نامه ۱۲/۵/۱۱ است که بروم منزلشان و دفترچه دست نویس داستان بلند خرمن را کمه تقریبا" ۲۰۰ صفحهای بود از لای کتابهای داستان بلند خرمن را کمه تقریبا" ۲۰۰ صفحهای بود از لای کتابهای تنوی طاقچمه پیدا کنم و برایش بفرستم، اما افسوس که بین راه گم شد و معلوم نشد که چه بلائی بر سرش آمد؟

به هر حال بیش از سه سال نتوانست در جیرفت دوام بیاورد، دوری از خانواده و شهر و دیارش عذابش میداد، انسان فوق العاده حساس و خانواده دوستی بود. به پدر و مادرش، به زن و بچهاش، به خواهر و برادرهایش، و حتی به دوستان و رفقایش در اهواز، رابطه ای عمیق و عاطفی داشت. دوری از آنها برایش مشکل بود. این شد که سرانجام از شرکت ایتال کنسولت در جیرفت استعفا داد و در اواخر فروردین ماه سال ۱۱ به اهواز برگشت. کار و زندگی در جیرفت را هم یک نوع تبعید می دانست، اما متأسفانه در اهواز باز هم نتوانست کاری پیدا کند، تا اوائل می بائیز سال ۲۲ بیکار بود.

آن موقع ما رفقای دور و برش همه مشغول به کاری بودیم، اما او مهر زندانی سیاسی را به پیشانی داشت و این بود که به او کار نمی دادند. از این بابت فوق العاده ناراحت و در عذاب بود، اما با وجود این از کار

نوشتن حتی یک روز هم غافل نمی ماند و در این زمینه پیگیر و مجدانه و با عزمی استوار کار می کرد. بیهودگی را به زیر چاپ برد، و چند داستان کوتاه نوشت و رمان همسایه ها را پی ریخت.

بد نیست بدانید که وقتی رمان همسایه ها را شروع کرده بود. اسمش را گذاشته بود عقده.

در نامه مورخ ۲۶ شهریور ۲۳ برایم چنین نوشت: ۱۰..برخلاف آنچه که تصور کردهای، حرف تازهای ندارم. حقیقت این است که حرفها فراوان است و دردها گران، اما جایشان در این یک وجب کاغذ نیست. کاغذ نمی تواند دردی دوا کند و گرهای از عقده فشرده باز نماید. گفتم عقده! بد نیست بدانی قریب یک ماه و نیم است که دست به کار نوشتن رمانی زدهام به نام عقده که تا امروز ۲۵۰ صفحه آن را نوشتهام. قریب شصت قهرمان داستان دارد که همه زندگی آنها به هم مربوطاند و محور ایسن قهبرمان ها پستری است ۱۷ ساله که الآن شده است ۱۸ ساله و در أستانه ۱۹ سالگی است و استمش خالد است. این طور که مایهاش را گرفتهام شاید ۸۰۰ صفحه از کار درآید. چیز خوبی از کار درآمده. هر صفحهاش یا غمی است تازه، و یا غمی تازه می کند. این هم از این... سازمان آب و برق خوزستان هم مرتب استخدام میکند و پرونده مخلص هسنوز بایگانسی است... ایس است که هنوز خیابان گز میکنم. یکی دو سسر مقاله اخبار خوزستان را كمي تند نوشتم كه شايد بيايند بگويند «مردک مگر مرض داری؟» تا به آنها بگویم: «آره بابا مرض دارم» تا شاید چیزی از توش درآید، ولی تا حالا خبری نشده... ملاحظه می فرمائید؟ گاهی از بیکاری کارد به استخوانش می رسید اما فوق العاده بردبار بود و هیچ وقت ندیدم از کوره در برود.

آن زمان در روزنامهٔ محلی اخبار خوزستان برای چندرغاز حقالتحریر قلم میزد. اما بدون امضاء و گاهی به نام مدیر روزنامه چاپ می شد.

احمد آدمی بود فوق العاده واقع بین و حقیقت جو و انتقاد پذیر، نه دیگران را کوتوله میخواند، و نه خود را ابر نویسنده و غول داستان نویسی، اگر چه به زعم من فاصلهٔ چندانی با ابر نویسنده بودن نداشت، اما هیچگاه مدعی چنین چیزی نبود.

در نشستی که در خانه کتاب به همت گردانندگان کتاب ماه «ادبیات و فلسفه ادر مورد نقد «درخت انجیر معابد» با حضور عدهای منتقد و اساتید دانشگاه برگزار شده بود خود نیز شخصا" حضور داشت، در پایان جلسه گفت: سپاسگزارم که مرا متوجه نقص کارم کردید. اگر عمری باشد و کار تازهای داشته باشم، اینها را آویزه گوش می کنم.

بزرگواری و فروتنیاش، صعه صدرش، اغماضش، و گذشتش نسبت به کسانی که حتی به او کین می ورزیدند به حدی بود که اطرافیانش را به حيرت واميداشت. موضوعي كه به آن اشاره ميكنم گواه اين مدعاست: در کتاب «حکایت حال» که مصاحبه مفصل او با خانم لیلی گلستان است، چنیسن آمده است: «من خبر دارم کسی بر یکی از آثارم نقد نوشته و داده است جائى چاپ شود. قول و قرار هم بر چاپ آن بوده كه نقد گم مسی شود. به عبارت دیگر معلوم می شود که کسی نقد را در دفتر مجله ديده است، أن را خوانده است و لابد ديده است كه صلاح نيست چاپ شود، و به همین جهت آن را تا کرده و گذاشته جیبش و رفته بیرون، خب با این روحیهها، من گمان نمی کنم بشود با چند جلسه معضل نقد را سامان بخشید.» اما او هیچ واکنشی در قبال این عمل زشت از خود نشان نداد. با وجود آنکه هم آن کس ربایندهٔ نقد را میشناخت، و هم مى دانسىت كه آن كدام مجله است، اما هيچگاه و در هيچ جائي نه نام آن كس را بيان كرد و نه نام مجله را، و حال آنكه مي دانيم اگر ديگران بودند، برای رسوا کردن خاطی، چه جنجالی که به راه نمی انداختند؟ و من تردیدی ندارم آنان که هم سن و سال من هستند و در طول عمرشان با مطبوعات و ادبیات سر و کار داشتهاند، نمونههای فراوانی از این گونه اعمال دیده و تجربه کردهاند. او در زمستان سال ٤٥ از اهواز به تهران منتقل و در سازمان زنان مشغول به کار شد. مدت بسیار کوتاهی بین سالهای ۷۷ و ۲۸ با رادیو ایران کار کرد و برای یکی از برنامههای فرهنگی و اجتماعی آن رادیو که زیر نظر آقای فرهنگ فرهی بود، مطلب نوشت. اکترا هم به دون ذکر نام و بعضا" به نام احمد اعطا، آن هم به ندرت نه همیشه.

از سال ٤٧ تما٥، مجموعه داستانهای زائری زیر باران، پسرک بهومی و غریبه هما را چاپ و منتشر کرد، و سرانجام در سال ۱۳۵۳ انتشارات امیرکبیر «همایه ها» را به زیر چاپ برد که با استقبال فراوانی مواجه شد.

ماجرای سانسور این کتاب هم قابل ذکر است که من آن را از کتاب اسانسور در آینه تدوین دکتر فریبرز خسروی از انتشارات کتابخانه ملی ایران که در سال ۸۱ منتشر شده است، برای شما خوانندگان گرامی نقل می کنم. «نظرات ممیزان» مشروط: مطالب کتاب، به خصوص دربارهٔ برخورد فرد با پلیس اغواگرانه است. بعضی مطالب قابل انتشار نیست و بعضی هم باید اصلاح شود،

- مشروط: در ایس کتاب مسائل خلاف عفت عمومی نوشته شده که در خوانسنده تحریک مسائل جنسی مینماید. همچنین در رابطه با اوضاع سیاسسی زمان و وضع بد زندانها مسائلی نوشته که از تخصص اینجانب برای بررسی خارج است.

- مشروط: مؤلف باید از زهر مطالب درباره مطالب خلاف عفت عمومی کاسته و مطالب مربوط به اوضاع بد زندانها را حذف تماید تا بتوان با انتشارش موافقت کرد.

- مشروط: کتاب هنوز به طور کامل اصلاح نشده و باید اصلاح شود. نتیجه بررسی: پس از اصلاح مجوز داده شده. تاریخ ورود کتاب به اداره نگارش، ۵۳/۳/٤ از سال ۵۳ تـا سال ۵۷ در یک کارخانه تولیدی لباس – کار جامه – به سمت قـائم مقام مدیر عامل کار کرد اما همین که انقلاب شد، استعفا داد و خانه نشین شد و ثمام وقت به کار نوشتن پرداخت. اولین کتابی که در این دوره نوشت داستان یک شهر بود که طرح آن را از سال ها قبل در ذهن پرورانده بود.

احمد در تمام کارهایش، خصوصا" در کار نوشتن، آدم منضبطی بود، صبح زود از خواب بیدار می شد و از ساعت ۷/۵ شروع بکار می کرد و تا ساعت ۱/۵ بعد از ظهر ادامه می داد، بعد ناهاری می خورد و تقریبا" یک ساعتی می خوابید و اگر عصر ها با کسی قرار ملاقات نداشت، تا اوائل شب مطالعه می کرد. در خانهاش به روی همه باز بود، خصوصا" جوانان اهل قلم که او را استاد خود می دانستند و نوشته هایشان را می بردند و به او می دادند و ازش نظر می خواستند. و او با گشاده روئی و حوصله ایی بسیط و کم نظیر آنان را می پذیرفت و داستان هایشان را په بسا در حضور خود آنان – می خواند و نظرش را می داد و راهنمائی شان می کرد. این خصیصه نیکو از همان جوانی با او بود و تا آخر عمر دمی از آن غافل نبود.

در جوانی، آن موقع که در اهواز زندگی میکرد، دلش میخواست یک نشریه ادبی ماهانه رو به راه کند و از آن طریق استعدادهای نهفته جوانان شهرستانی را پرورش دهد و آنان را به جامعهٔ فرهنگی بشناساند. او واقعا" عاشق و دلباختهٔ کار هنری و فرهنگی بود، کار مطبوعاتی را دوست داشت، شدیدا" به تأتر و سینما دلسته بود و آرزویش این بود که کارگردان سینما بشود: امن میخواستم سینماگر بشوم، سینما را خیلی دوست داشتم. اگر وضع به سامانی بود و یا مین وضع به سامانی بود و یا مین وضع به سامانی بود و کار سینما در من بسیار زیاد بود.» در سفری که برای گذراندن مرخصی کار سینما در من بسیار زیاد بود.» در سفری که برای گذراندن مرخصی

از مصاحبه با أقاي خسرر باقري در مجله چيستا.

از جیرفت به اهواز آمده بود، روزی در همان قهوه خانه شکوفه که دوباره دور هم جمع شده بودیم به ما گفت اگر بنوایم امتیاز یک مجله ماهانه ادبی به دست بیاوریم ، من از کارم استعفا می دهم و می آیم اهواز و به هر ترتیبی هست سرمایه ای تهیه می کنیم و حتا اگر با چنگ و دندان هم که شده راهش می اندازیم و در سطح کشور منتشرش می کنیم، و طی چند جلسه متوالی مقدمات اولیه آن هم فراهم شد و حتا اسمی هم برای آن انتخاب کردیم به نام «زنبق سرخ» که بعدا" کلمه سرخ را به علت گریز از بسر چسب زدن های احتمالی برداشتیم و شروع کردیم به فعالیت و تهیه مطالب و در وهله اول کسب امتیاز.

مىدانسىتىم كــه به ما امتياز نخواهند داد پس من مأمور شدم كه بروم سراغ دبیر ادبیات سابقمان جناب آقای دکتر محمد علی شیخ که اگر چه در جمع ما شرکت نمی کرد ولی نسبت به ما نظر لطف و مرحمت داشت. او در آن زمان رئیس آموزش و پرورش شوشتر بود و اکنون استاد دانشگاه شهید بهشتی و نماینده شوشتر در مجلس شورای اسلامی است. خدا ایشان را به سالامت داراد خیلی کوشش کرد، اما نتوانست. تمام دوندگیها و مکاتبات در فرمانداری و استانداری خوزستان با من بود ولى افسوس كه كارى پيش نبرديم و به آرزويمان نرسيديم. هنوز بعضى از مطالب و طرح روی جلد مجله در نزد من است و یاد گاری است از آن دوره پسر شسور جوانی که برای خدمت به فرهنگ هزاران آرزو در سر داشتیم اما موفق نشدیم. با این همه احمد در سال ۱۳٤٥ خودش یک تنه دو شماره نشریه «جُنگ جنوب» را به ضمیمه روزنامه «نموای ملت» در اهـواز منتشر كرد كه أن هم به دلايلي نتوانست به أن كار ادامه دهد؛ اما او در كــار نوشــتن و خلاقيت- همان طور كه مىدانيم- خستگى ناپذير بود. با آن که از بیماری ریوی رنج میبرد اما تا روزهای آخر عمرش قلم را بر زمین نگذاشت و بها شور و اشتیاق فراوان دل و جان فرسود و به حجم أثارش افزود. ایس بیماری ریبوی از سال های میانی عمرش با او بود «...سرفه می کنم، آن طوری که سینهام می خواهد از جا کنده شود. پدرم دیشب می گفت از این سرفه ها می ترسم، نکند مسلول شده باشی...ه با این همه هیچ وقت سیگار را ترک نکرد. اگر چه این اواخر کم می کشید، ولی مطلقا" آن را رها نکرد. می گفت در جوانی با این سیگار لعنتی ریهام را به تبوب بستم و حالا دیگر این ریه با ترک ترمیم نمی شود. و با خنده اضافه می کرد که: «عیب می جمله بگفتی هنرش نیز بگوی، این سیگار لعنتی دارد و لعنتی با تمام مضرات مخربش لااقل برای شخص من یک حسن دارد و آن ایس است که به من تمرکز حواس می دهد، موقع نوشتن پکی که به سیگار می زنم کلی کلمات مترادف به ذهنم می آید و خیلی راحت تر می توانم بنویسم. به به هر حال نسبت به سیگار چنین ذهنیتی داشت و سیخت به آن وابسته بود و خود کاملا" می دانست که همین بیماری ریوی سرانجام او را از پای خواهد انداخت.

روز اول یا دوم مهر ماه ۸۱ بود که همین بیماری ریوی او را به زانو درآورد و ناگزیر به بیمارستان مهراد تهران منتقل شد و سرانجام در روز دوازهم مهر ماه ۱۳۸۱ در حالی که هشت روز بود که در حالت اغما بود چشم از جهان فرو پوشید و همهٔ دوستانش را داغدار کرد و رفت. یادش همیشه زنده و روانش شاد باد.

۸۲/۱۰/٤ تهران

<sup>&</sup>lt;sup>۱</sup> نقل از نامه مورخ ۱۲٤٣/۱۱/۱

سنگ صبور من

آی آئینه آئینه آئینه - ای صافی صادق ا-صدیق دیرینم

ای یار غمگینم تصویر درد است این که سنگین

سنگين

سنگين

بر سطح تو میلغزد

و اشکهای شیشهای من، بی تو

جکه

چکه

چکه

چونان بلور شکسته

بر خاک تو می افتد

بی تو من چگونه بنشینم

آئینهای بودی

قديس راستينم

روشن تر از خورشید

شفاف تر از مهشید

آی آئینه آئینه آئینه

- ای صافی صادق!-

۲۶ 🔲 بیدار دلان در آینه سنگ صبورم کو؟ باغ بلورم کو؟ چشمهٔ نورم کو؟ کجا گم شد آن دردمند دردانه آن مرد فرزانه آن دوست راستینم آن جان شيرينم درد آشنا بود آن دردمند دانا و أن كلك توانا- كه قصه آشنا نوشت و در مدار صفر پرپر شد دیدیم و دیدند که همسایه ها گریستند و گریستند اما با لبخند چرا که دانستند- خالق خالد مخلد شد

۱۳۸۱/۷/۱۵ احمد آقائی

#### احمد محمود

### برای مجله پایاب

این بادداشت کوتاه را احمد محمود برای مجله پایاب نوشته است.

بارها و بارها از من پرسیدهاند که چه شد «احمد محمود» را به عنوان نام مستعار برگزیدید. حقیقت اینست که موضوع خیلی ساده و اتفاقی پیش آمد.

سال ۲۳- اولین سیاه مشقم را دادم به سردبیر یکی از مجلات هفتگی تهران که چاپ کند و البته ناامید هم بودم. هفتهٔ بعد که مجله پخش شد دیدم سیاه مشقم چاپ شده است. خوشحال شدم. نوشتهٔ دوم را بردم. سردبیر امیدوارم کرد. گفت نوشتن، بخصوص قصهنویسی کاری است پرزحمت. راحت طلبی نمی پسندد. گفتم فعلا" که ایس راه را انتخاب کردهام و نهایت تلاشم را هم میکنم.

گفت خوب است ولی چرا اسم مستعار

گفتم از ترس بچه ها که متلک بارانم نکنند

گفت باید جرأت داشته باشی. ترس و داستان نویسی سازگار هم نیستند و بعد هم اگر عیبی ندارد «احمد احمد» را تغییر بده – سیاه مشق اول زیر نام «احمد احمد» چاپ شده بود. گفتم چرا؟ گفت دوست متوفای ما «احمد موسوی» با نام «احمد احمد» مینوشت که دیدن این نام موجب یادآوری او و دلتنگی ما میشود.

گفتم به نظر شما چه بگذارم؟

گفت اسم خودت و پدرت

نام پدر محمدعلی بود. آنطور که باید نام روانی درست نمی شد. گفتم نه، گفت برادران؟ یکهو به ذهنم رسید و گفتم «احمد محمود» و شد احمد محمود. گمان نمی کنم از این ساده تر بشود نام مستعار انتخاب کرد.

یا حق شهریور ۸۱ تهران

مول غ-ر-فرزانه پور راهنمای کتاب شمارهٔ چهارم دیماه ۱۳۳۸

مول مجموعه داستانهای کوتاهی است که رنگی از ظلمت مرگ و طعمی از گسی و نامرادی دارد. در شش داستان سرنوشت قهرمان ها با مرگ تمام میشود. در دو داستان دیگر نیز ناکامی اساس داستان است.

در نخستین داستان ایس مجموعه بنام «مسافر» خیالات تلخ و شوم مردی تصویر می شود.

داستان دیگر «انتر تریاکی» است که ظاهرا" موضوع آن از کتاب صادق چوبک الهام گرفته است.

در داستان «مول» که این کتاب بدان نامیده شده است با «لندهور» مواجه می شوید، اما مول او نیست. وی مردی است که همه دیوآن هاش می خوانند، ولی نه به کسی آزار می رساند و نه قبول ترحم از کسی می کند. شرافتمندانه از کار و از دسترنج خود گذران می کند، اگرچه کمتر از ارزش کارش بدو مزد می دهند.

اما پیدا شدن یک مول، موقتا" زندگی آرامش را دچار هیجان میکند و تمام احساسات خفتهاش را بیدار میکند. گاه از پشت آن قیافهای که «مانند گاو آرام و کاملا" ابلهانه» است انسانی قد برمی افرازد. اما چه دردانگیز است که با فرا رسیدن شبانگاه و مرگ مول، لندهور در دنیای تیرهٔ خود فرو می غلطد. «کابوس» داستان مردی است بنام ارباب شریف

## پروم 📗 بیدار دلان درد

ی که در چنگال انتها جوی خاطره ها و کابوس ها رئج می کشد و جان هیهازد. در نوول آمامور اجرا زندگی فلاکت آمیز و نکبت بار مردمی بطور نمونه تصویر شیده است که حسرت همه چیز حتی یک وعده غذای متوسط بیه دلشگان مانده و خیال آن به صورت آرزو برایشان متبلور شده است.

موضوع اسه ساعت دیگر ادربارهٔ انتظار است. «حسرت که تأثیر الاله» صادق هدایت در آن هویداست قصهٔ عشق کولی پیر است به دخترخواندهاش. «کهیار» تقریبا" تراژدی است. داستان عشق یک خانزاده و یک دهقانزاده است به گلی دختر زیبای ده، و کشاکش آن دو بر سر او. سرانجام به مرگ هر دو پایان می یابد.

زبان این داستانها ساده و آمیخته به اصطلاحات عامیانه است. غالب حوادث داستانها در نقاط جنوبی ایران رخ می دهد.

محیط و زندگی مردم آن سامان را به روشنی مجسم میسازد.

غریبه ها - پسرک بومی زائری زبر باران حسن میرعابدینی صد سال داستان نویسی جلد دوم - چاپ اول ۱۳۲۸

احمد محمود (متولد ۱۳۱۰)، منساهده کر پر قدرت زندگی جنوب، روستاییان از زمین کنده شده ای را تصویر کرد که در شهرها قربانی صنعتی وابسته می شوند. او کارش را تحت تأثیر هدایت و چوبک آغاز کرد و چیند مجموعه داستان با درونمایهٔ نومیدی و بیگانگی نوشت. زائری زیر باران (۱۳٤۷) چون حد فاصلی، مرحلهٔ جدید کار او را از مرحلهٔ نخست آن مشخص می کند. البته اغلب داستانهای این مجموعه نیز متأثر از آثار بیزرگان داستان نویسی ایران نوشته شده اند که این داستانها در فضایی رخوتناک می گذرند و آدم های از خودبیگانه و بلاتکلیف آن ها از هر فرصتی برای فلسفه به رهایی نمی بابند، مثل «انتر تریاکی» آسایش را در مرگ می جویند. قهرمان داستان خسته کنندهٔ « بود و نبود» می گوید: «تنها مرگ می جویند. قهرمان داستان خسته کنندهٔ « بود و نبود» می گوید: «تنها مرگ است که می تواند آدم را متقاعد کند». همهٔ آنها قربانی نادانی و مرگ است که می تواند آدم را متقاعد کند». همهٔ آنها قربانی نادانی و تعصب خود می شوند.

توجه به آییسنها و رسوم مردم جنوب، به فضا و آدمهای بخشی از داستان های این مجموعه، نوعی هویت و رنگ بومی بخشیده است. این داستان ها عمدتا" به زندگی محرومان و مطرودان جامعه می پردازند. بربندر ا طرحی جامع از جلوه های گوناگون فقر، بیکاری و بی فرهنگی

#### ۳. پیدار دلان در آینه

باربران و کارگران بندر است، بندری که درونی تیره دارد و ظاهری رئیگ گرفته از سیل اتومبیلهای وارداتی وصف نفتکشهایی که ثروت ملی را به یغما می برند عناصر رنگینی چون دریا، آفتاب و نخلستان، سازندهٔ فضای داستان و تعیین کنندهٔ آکسیون آن می باشند و مثل بسیاری از داستانهای بومی، عاملی تزیینی نیستند.

کپرنشینها، کارگران نفت و کشاورزانی که به انبوه بیکاران شهرها می پیوندند و حلبی آبادها را برپا می کنند، جای ویژهای در آثار محمود می یابند. آس و پاسهای داستان «زیر باران» خون خود را می فروشند و پول آن را در قمار می بازند. گذران ظلمتناک وازدگان جامعه در محله های پست، شیره کشخانه ها، عرق فروشی ها و قهوه خانه ها مضمون داستان «آسمان کور» را نیز تشکیل می دهد.

در مجموعهٔ غریبه ها (۱۳۵۰) زندگی مردم تنگدست جنوب را چون نویسندهٔ موفقی از مکتب گورکسی توصیف می کند. از پرگویسی آثار اولیه اش فاصله می گیرد و کارهای منسجم و هنرمندآن های ارائه می دهد که از تلفیق روایت های عینی با گفتگوهای مختصر و مفید، و یادهای درونی تشکیل شده اند. دخالت نویسنده در سیسر ماجراها کمثر به چشم می خورد و جای بیان صریح و گزارشی را حادته های داستانی گرفته اند.

شخصیتهای هر سه داستان کتاب «غریبهها» از بد حادثه گرد هم آمدهاند. در «غریبهها» با زندگی مردانی آشنا می شویم که ناگزیر از روستاها مهاجرت کردهاند و در شهر به عملگی در ساختمآن های پادگان پرداختهاند. یاد «نعمت» یاغی جوانمردی که از نیرو می رباید و به تهی دستان می دهد، دلگرمی آفرین است. بخش نخست داستان را که به توصیف فضای کار اختصاص دارد، کودکی با گنگی خاص لحن کودکانه روایت می کند. ادامهٔ ماجرا از دید «رشید» از یاران سابق نعمت، شکل می گیرد که به شرح دستبردهاشان به قطارهای نظامی می پردازد.

البته توصیفهای رشید، پس از دستگیری او، از درون ذهنیات کودک سربرمی کشند. آخرین بخش داستان، صحنهٔ گچ گرفتن جسد نعمت توسط ماموران، را باز راوی نقل میکند. «غریبهها» از شخصیت پردازی و فضاسازی درستی بهرهمند است و محمود موفق شده با دادن حالتی واحد به داستان چند صداییاش، هماهنگی و یکدستی آن را حفظ کند.

«آسمان آبی دن» که گویی ادامهٔ «غریبهها»ست، اتری موفق در توصیف ازدحام بیکارهها و بیخانمآنهاست - در ابن زمینه رمان «کبودان» حسین دولت آبادی نیز قابل ذکر است. این داسنان با آن که غنای داستان پیشین را ندارد، تابلویی نومایه از رنگها و طرحهای زندگی پایین ترین لایههای اجتماعی است. محمود نشان می دهد که چگونه گرد مراکز کار، حلبی آبادهای کارگران برپا می شوند و تضادهای زندگی بدوی با زندگی پیشرفتهٔ امروزی ناشی از صنعت نفت را به نمایس می گذارند.

آخرین داستان کتاب، «باهم» تفکرات پدری است که برای گریز از اندوه دستگیری دخترش توسط نیروهای امنیتی، به میگساری روی آورده. بهترین داستان های مجموعهٔ پسرک بومی (۱۳۵۰) با زبانی گریا و نخیلی خواننده را در فضای بدیع و مطبوع جنوب قرار می دهند. احمد محمود با استفاده از امکانهای ادبی نهفته در بیان کودکانه، گذشتهٔ نه چندان دور جنوب را زنده میکند. داستان «شهر کوچک ما» ریتمی تند دارد، همچون ریتم صنعت بی ریشهای که همهٔ مظاهر زندگی آدمیان را درهم می ریزد بی آن که جاگزین مناسبی برای آن بیابد. با کشف نفت، ماموران شرکت به شهر کوچک هجوم می آورند، نخلها را قطع میکنند و خانه ها را با بولدوزر ویران می سازند و مردم را می رانند. نخلهایی که می افتند قربانی شدن طبیعت شکوهمند جنوب را بسرای شکل گیری که می افتند قربانی شدن طبیعت شکوهمند جنوب را بسرای شکل گیری به سره کشی نوین از مردم، به نمایش می گذارند. کودک، شاهد ماجراها، با حسرت به دگرگونی هایی می نگرد که چون زخمی به مرور همهٔ شهر را

فرا می گیرند. وقتی لانهٔ کبوترهایش ویران می شود، یادها و آرزوهای عزیز اوست که از دست می روند. و آنگاه که مقابلهٔ مأیوسانه مردم نامتحد در برابر شرکت و صاحب کارهای فرنگی به نتیجه ای نمی رسد، پرکشیدن کبوتر، سرگشتگی و آرزوی آنان را برای یافتین راه رهایی می نمایاند. اشهر کوچک ما ه، بهترین داستان احمد محمود، طرحی دقیق و فضایی صیمیمی دارد. استحکام ساختار آن ناشی از هماهنگی تمام عناصر داستان برای رسیدن به مقصود نویسنده است.

ماجرای داستان «پسرک بومی» در سالهای دههٔ بیست می گذرد و تقابل زندگی کارگران ایرانی شرکت نفت را با زندگی کارفرماهای خارجی، از دید پسرکی پاپتی که دلباختهٔ دخترکی اروپایی شده، مینمایاند. داستان به اقتضای موقعیت سنی و نحوهٔ نگرش پسرک، جنبهای پوشیده و غیرمستقیم می یابد: در طی هیجآنهای سیاسی برای ملی کردن صنعت نفت، میتینگی به خون کشیده می شود که دخترک در یکی از آن هاست، و پسرک در تلاشی ناموفق برای نجات او جان می بازد. «پسرک بومی» داستان رودررویی احساسات پاک کودکانه با جبر محیط و شرایط اجتماعی است.

داستان «پسرک بومی» نیز از نخل و دریا و نفت، رنگی محلی یافته است. با این داستانها می توان احمد محمود را از تواناترین توصیف گران زندگی تب آلود منطقهٔ جنوب دابست. داستانهای او از بدعت و غربتی مطبوع بسرخوردارند. این داستانها ادامهٔ یکدیگرند و در فضایی همشکل با آدمهایی همانند می گذرند. با مطالعهٔ آنها می توان به چگونگی تکوین رمان «همسایه هما» در ذهن نویسنده پسی برد، زیرا به مرور و از ورای داستان های کوتاه، که تکامل تدریجی نویسنده را نشان می دهند، طرح کلی رمان پرآوازهاش شکل می گیرد، رمانی که دوره ای پرتحرک از زندگی مردم فرودست جنوب ایران را به شکلی گسترده و در متن زندگی مردم فرودست جنوب ایران را به شکلی گسترده و در متن دگرگونی های تاریخی مجسم می سازد.

محمود در چند داستان از مجموعهٔ «پسرک بومی» به مضمونهای تمثیلی پرداخته اما توفیقی نیافته است. از آنجا که استدلال نویسنده بر ساختی منطقی و محتمل متکی نیست، داستانها در القای مفاهیم تمثیلی توفیقی نمییابند. در این آثار، خفقان نفس گیر سالهای دههٔ پنجاه و آرزوی دگرگونی وضعیت اجتماعی به شیوهٔ افسانههای علمی - تخیلی و داستانهای پوچی بیان میشود.

زائری زیر باران فرهنگ فرهی از مقدمهٔ کتاب چاپ اول ۱۳٤۷

قلمرو پهناور قصه های او دنیای معماهاست، لبریز از خوف و هراس است، مهجور سرزمینی است عقیم و ویران و سراسر این دنیای متروک را آدم هایی گرفتهاند شکستخورده و غارتشده که مدام با سرگ کلنجار مسیروند و بسه هسر روال برابر چشسمهای پررعب و اضطراب این از مرگرانده ها، تابوتشان را میسازند.

اردوی آدم های او تشنه های خسته ای هستند که در کویری عطشان و هولناک، به دنبال آب آواره اند و نویسنده آن ها را (که هریک طبق شرایط خاص خود به وجود آمده اند) در مقابل یکدیگر قرار می دهد و با رشته خوادث بهم گره می زند و به راه سرنوشت و سرانجامشان می کشاند و در این تقدیرسازی، فقط از «شهامت و صداقت» که ابزار «قهرمان سازی» ساختگی روزگار ماست، سخن نمی گوید و زندگی مخلوقات خود را هم «ردیفی از چراغهای رنگین نمی بیند که بطور منظم کنار هم چیده شده باشد».

در قصههای او فاتحی در بین نیست و اصلا" فتحی در کار نیست. آدمهای او از مرزهای زندگی روزمره انسانی آنسوتر نمی روند و به

سیاه چال «وراجی های فلسفی» نمی افتند که وعظ کنند و تعلیم بدهند و قصه بگویند تا «دردهای باب روز روشنفکرانه» خالقشان را تسکین دهند. او آدم هایش را مثل وجود خود حس میکند. او پارهای از وجود خود را،

منش و شخصیتش را به آنها می دهد و در وسط معرکهٔ دنیا رهایشان می سازد و به این همسفرهای حرمان زدهٔ خود اعتقاد دارد و خصائصشان را باور می کند و از این روست که آنها، از حمایت خالقشان این همه برخوردارند و نویسنده سنگینی فاجعه و شکستها، تنهاییها و ناکامی هاشان را در سرتاسر ماجراهاشان بر دوش می کشد.

آدمهای او قبل از آنکه در قصهها و روایساتش راه یابند، وجود داشتهاند. او در سالهای کودکی پرخاطره و مشقت بارش با آنها در جنوب پرآفتاب و التهاب «نان آرزوهاشان» را تقسیم کرده و هنگامی که خطوط کف دست «هم زنجیران» امتداد می یافت، چون زائری مؤمن و سالکی دلگرم، فردایی روشن می ساخته و چون پیکارجویی امیدوار، سختی و خشونت زندان را تحقیر می کرده است و زمانی گم گشته، گیج و سرخورده، خشمگین و مأیوس، چون آوارهای دردمند و بی پناه، فرسوده از رنجهای کارزار، به سوی خویش و به اعماق خویش رجعت کرده است و از این روست که نویسنده همه چیز را دربارهٔ آنها می داند و همان آدمها و وقایع مغناطیس وار، که او را جذب کرده، خوانده را هم مجذوب می سازد.

قصههای او روایت گویایی است از واقعیاتی که ما را احاطه نموده و از دنیای خاموش و مهجور و از اضطرابات و تردیدهایی که شخصیتی شکنجه شده و بغرنج، با صراحت و دقیت و سختگیری خاصی بازمی گوید و بدیس طریق، خود را از طغیان عواطف و احاسهای سرکش درونی رهایی می بخشد، و خصیصه و مشخصهٔ او در تجسم این اضطراب مدام انسان است و دنیای واقع، و این زندگی روزمره آدمیان که خسته جان به جستجوی پناه و سقفی حیرانند و بی پناهی، ملازم جدانشدنی این مسافران خسته است (که من آنها را زائران زیر باران نامیده ام) از راه پیمایی در ظلام بیگانگی، سنگلاخها و پرتگاههای بیگانه و مهجور.

در بعضی قصه های او مضمون (شکست و فاجعه) گرچه زیر پردهٔ ابهام نهان گردیده، باز این فریاد هراس آمیز آشکار است و پنداری شاخه های بریده از نهالی تناور است که از ریشهٔ سرزمینی مهجور و عقیم آب می خورد و هردم رشد می یابد و همه جا نویسنده در دل قهرمانهای خود پنهان است. گاه این قصه ها گفتنی بیشتری نهفته دارد تا آثار علانیه آن.

محمود، موجودیت نسل ما را تصویر میکند بی آنکه به جستجوی پاسخی برخیزد و هیچ خصیصه و دقیقهای در دنیای ناامید، درهم ریخته و رو بیزوال او، آنقدر کوچک و بی جان نبوده که از دیدهاش مخفی بماند و همواره بیمناک آن است که ابرهای تیره واقعیاتی را که در این آسمان ظلام جسته است و به نسیمی درهم می پیچند به چنگ کلمات بگیرد و بدان هیأتی و قالبی استوار بخشد.

توانایس محسود، در احضار این احساسهای غایب است، قلمزنی او از بی نیازی نیست و او خود با وحشتی مدام دست به گریبانست، و خوف او از این لولوی درونی است که به قصه پناهش داده.

اینک به گفتهٔ ریلکه «میوه زندگی» او در دست ماست و « این انسانی است که بر آن دست می زنی» گرامیش دار!

همدان ۱۵ مرداد ماه ۱۳٤۷

زائری زیر باران بزرگ علوی ماهنامه کاوه - مونیخ شماره ۲۹ خردادماه ۱۳٤۹

# بخشی از نامهٔ زنده یاد بزرگ علوی به محمد عاصمی مدیر ماهنامهٔ کاوه چاپ مونیخ

از زانسری زیسر باران از احمله محمود هم خوشم آمد. برخورد او را دیده بودم: گمان می کنم که در این مجموعه جالب ترین داستان همین «برخورد» است ف.ن. به دور و بر خود بصیرت دارد و کمابیش زندگی مردم همطراز خودش را ترسیم می کند. احمله محمود بیشتر به عمق اجتماع می رود و تابسامانی آنها را در مید نظیر دارد. دلیش بسرای شکست خورده ها و وازده ها می تید. تشریح زندگی در بیندر خوف و هسراس قاچاقچیی، زندانیان تبه کار، اضطراب آنان که برای امراز معاش خون خود در امی فروشند و مزد آن را سر قمار می بازند؛ نبرد انسان با طبیعت، بسرخورد موتور و تراکتور با بیل و کلنگ دهقانانی که دشوار می توانند از زیر بار فشار قرون وسطائی شانه خالی کنند. طرح و تجسم می توانند از زیر بار فشار قرون وسطائی شانه خالی کنند. طرح و تجسم این قبیل مسائل و شخصیت ها گواه بر آن است که نفوذ رئالیسم در ادبیات ایران روز به روز رو به فزونیست و این امید بخش است. مقلدین بکت و یونسکو، هر چه هم بخواهند باد در آستینشان بدمند، درجا می زنند. زیرا بکت و یونسکو خودشان گذرا هستند. قرار نبود که مخلص زننند. زیرا بکت و یونسکو خودشان گذرا هستند. قرار نبود که مخلص

#### .ع 🔲 بیدار دلان در آبنه

وارد معقولات بشوم. مقدمه نویس خوب فهمیده که گاه این قصهها گفتنی بیشتری نهفته دارد تا آثار علاقه آن مثلا" در برخورد و در سایه سپیدارها. مقصود و منظور احمد محمود بیش از آن است که در وهله اول به چشم میخورد. آن طوری که من فهمیدهام، در این دو داستان به اساس موانعی که راه موفقیت در روستاها را سد کرده است اشاره شده است. صحیح است که در خود عواملی هستند که میکوشند از درهم پاشیدن موانع چندصدساله با تمام قوا جلوگیری کنند، اما ریشهٔ هرج و مرج در شهر است و از آنجا دستی نامرئی میخواهند عقربه را بعقب برگرداند.

حاشیه ای بر رمانهای احمد محمود همسایه ها - داستان یک شهر - زمین سوخته هوشنگ گلشیری نقد آگاه - پائیز ۱۳۱۱

احمد محمود در سه رمان خود به سه مقطع مهم در تاریخ سیاسی اجتماعی معاصر نظر داشته است؛ همسایه ها در اهواز می گذرد و مقطع ۱۳۱۰ تما ۱۳۳۰ و بخصوص وقایع دوران ملی شدن صنعت نفت و حکومت مصدق را تا پیش از کودتا در برمی گیری داستان یک شهر بیشتر در بهندر لنگه می گذرد و به سالهای پس از ۲۸ مرداد ۱۳۳۲ و بخصوص وقایع پس از ۲۸ مرداد ۱۳۳۳ و بخصوص وقایع پس از ۲۸ مرداد ۱۳۳۳ و بخصوص نظامی و پی آمد آن کودتا و این شکست نظر دارد. زمین سوخته در همان شهر اهواز می گذرد و از شهریور تا اواخر ۱۳۵۹ یعنی مقطع شروع جنگ ایران و عراق و پیامدهای چند ماهه آن را در برمی گیرد.

اهمیت این سالها (به یاد داشته باشیم که در سلسله رمانهای احمد محمود اواخر دهه ۳۰ تا ۶۰ ونیز تمامی ۶۰ تا ۵۰ و تا ۵۰ غائب است.) ونیز شیوه بسرخورد احمد محمود با وقبایع و اشخاص تاریخی ما را وامی دارد تا به این سه رمان به عنوان رمانهای سیاسی و اجتماعی بنگریم. اما توفیق یا شکست هر رمان را نه با معیار تطابق آینهوار با واقعیتها که با میزان هماهنگی و تشکل آن واقعیتهای منتخب در رمان می سنجیم و در عین حال می خواهیم ببینیم که آن پیشینهٔ تاریخی و یا این واقعیت موجود که در همسایهها و داستان یک شهر و حتی زمین سوخته عرضه شده است با توجه به بینش و نیز چهارچوب تحلیل یک حزب در

کجاها با امکانات رهایی و آزادی ما به معاوضه برمیخیزد و نیز کجاست که واقعیت رمانی احمد محمود آن چهارچوبها را میشکند و مددکار آزادی ما میشود.

با همان نظر اول می تبوان گفت که همسایه ها، داستان یک شهر و زمین سوخته سه رمان پیوسته اند: هم از نظر یکی بودن نظرگاه در هر سه رمان وهم همسانی در تکنیک نقل. قطع نظر از تکرار بعضی از آدم ها در رمان های بعدی و شرح ادامهٔ زندگیشان رفتار نویسنده با تیپهای ساده و تیپهای تاریخی سیاسی در هر سه رمان همگون است. اما ساخت سه رمان ظاهرا" متفاوت است. حال با توجه به این جنبه ها به بررسی هر سه رمان می بردازیم.

#### ا - نظرگاه

ناقل هر سه رمان اول شخص مفرد است: در همسایه ها خالد است که از کودکی به نوجوانی و بالاخره به هجده سالگی می رسد و از زندان به سربازی برده می شود؛ در داستان یک شهر همان خالد است که فاقد هر نوع گذشته ای جز خاطرات سیاسی و بخصوص وقایع لشگر دو زرهی است که اکنون دورهٔ تبعیدش را در بندر لنگه می گذراند، ظاهرا" هم باید گذشتهٔ شخصی اش را در همسایه ها جست، گرچه خالد همسایه ها از تحصیلات کلاسیک برخوردار نبود و از زندان یکراست به سربازی برده شد و خالد داستان یک شهر افسر وظیفه ای است که سرباز صفر شده است و به بندر لنگه تبعید شده است. در زمین سوخته خالدی صفر شده است و به بندر لنگه تبعید شده است. در زمین سوخته خالدی فاقد هم گذرانی دارد و تنها یک بار آن هم با یادداشت برادرش می فهمیم که چیزی به اسم گذشته داشته است و ما تا گذشتهای برای او بسازیم باید به یاد داشته باشیم که او را در همسایه ها و داستان یک شهر – گرچه به اسم به اسم گذشته داشته است و ما تا گذشتهای برای او بسازیم باید به یاد

خمالد دیدهایم، یا اصلا" همو است که نه ناقل همسایه ها و داستان یک شمهر که نویسندهٔ آنهاست. پس می بینیم گرچه سه رمان از یک نظرگاه نقل مسی شمود – اول شمخص مفرد – اما نماقل در طی سه رمان «متحول» می شود.

همسایهها: خالد با شروع رمان «چهارم را تمام کرده است و دیگر مدرسه نگذاشته اندش. (ص ۱۵) پدرش، استاد حداد، آهنگری است مذهبی که دیگر کارش رونقی ندارد و دارد «اسرار قاسمی» می خواند تا بلکه با چله نشینی هم شده گره از کارش گشوده شود، بالاخره هم راهی کویست می شود. خالد مادری هم دارد و خواهری کوچکتر و اینها در خانههای اجارهای با همسایههای دیگری زندگی می کنند که هرکدام سرگذشتی دارند: بلور خانم و امان آقای قهوه چی؛ محمد میکانیک و زن و بچهاش؛ رحیم خرکچی با دو پسرش ابراهیم و حسنی و زنی که می میرد و رحیم خرکچی با دو پسرش ابراهیم و حسنی و زنش می میرد و رحیم خرکچی رضوان را می گیرد؛ خواج توفیق تریاکی و زنش افاق که قاچاقچی است و دختر ترشیده شان بانو؛ صنم و پسرش کرمعلی؛ هاجر و بچه ریقونه اش و شوهرش ناصر دوانی که کویت رفته و بعد برمی گردد؛ عمو بندر؛ و سرانجام ملااحمد و زن و پنج بچهاش از جمله برمی گردد؛ عمو بندر؛ و سرانجام ملااحمد و زن و پنج بچهاش از جمله دختری به اسم لیلا که پس از کشته شدن رضوان و زندانی شدن رحیم خرکچی و مسرگردان یا دزد شدن حسنی و ابراهیم جمای آنها را می گیرند.

در ایس میان جز پسران ساکن ایس خانه همبازی های دیگری هم هستند و خالد از ایس مجموعه است که گزارش می دهد: از چله نشینی پدر و کفتربازی خود و بازی های آنچنانی با بانو در آب حوض و بعد وسوسه های بلیور خانم تا جای شلاق های امان آقا را نشانش بدهد و بالاخره اولیس تجربهٔ همبستر شدن. از تریاک کشیدن مدام خواج توفیق نیز می گویبد و صبر و بردباری عمو بندر و بالاخره از کرمعلی که مدام شرط می بندد تا نعلبکی را درسته توی دهانش بچپاند و یکبار بالاخره

نعلبکسی در دهانش می شکند و نیز از محمد میکانیک که از جنم دیگری است و اسرار قاسمی خواندن پدر را نمی پسندد و رک و صریح در برابر پدر و نیز افاضات خواج توفیق می ایستد. از ابراهیم نیز می گوید که کمکم پایش به کوچه باز می شود و حسابی ولگرد و بالاخره دزد از کار درمی آید. رحیم خرکچی هم که رضوان را می گیرد تا سامانی بگیرد، رضوان آن کاره از کار درمی آید و در مراسم عروسی کرمعلی و بانو بالاخره با ضربهٔ چپق رحیم کشته می شود و رحیم خرکچی به زندان می افتد.

بیرون از خانه دیگرانی هم هستند: خاله رعنا و دختر و پسرش، با رفتین پیدر بیه کویست پای خالد به بیرون دایرهٔ محدود خانه باز می شود. شیشهای شکسته می شود و پای خالد به شهربانی می رسد و اینجا آغاز گره خوردن خالد است با دنیای دیگر، با آدمهای سیاسی که از همان جنم محمد میکانیک اند، اما همه نامهای مستعار دارند: پندار، شفق، پیمان و بيدار. خالد كه شاگرد قهوه خانهٔ امان آقا شده است رابطه هم ييدا ميكند، اعلامیه پخش می کند و به شعارنویسی می افتد. شانزده ساله است و نخست وزیسری رزم آرا است. در میتینگ هم شرکت میکند، پایش درمیرود و در گریز از دست پلیس به خانه «سیه چشمی» پناه میبرد و عاشق مى شود. خالد حالا ديگر كتابهايى خوانده است: «فولاد چگونه...» یا مثلا" جامعه شناسی احمد قاسمی یا اصول فلسفهٔ ژرژ پولیتسر یا حتی وظیفهٔ ادبیات گورگی. شکها قدم به قدم رفع میشود، مثلا" این شک که چرا همیشه باید یک عکس با آن سبیل مشخص بر جبیس روزنامه های حزبی باشد و با آن دل نگرانی که چرا آدمهایی از جنم پندار و بیدار و شفق و پیمان فقط نفت جنوب را ملی می خواهند یا آنکه این «بالا» که همه چیز را می داند کیست. پس دیگر حسابی توجیه می شود و خود رابط کارخانهٔ ریسندگی با حزب می شود. اما آن دیگران (اهالی خانه، به غیر از محمد میکانیک، همچنان خفت و خیز خودشان را دارند) همه و همه پشت سر رئیس تازهٔ دولتند و ملی شدن نفت را در همه جای ایران میخواهند و زدن نوار «صنعت نفت باید ملی شود» بر سینه کمکم دارد همهگیر می شود. می ماند خودی ها، همان آدم های نام مستعاری که به قول ناقل تا مبادا شناخته شوند نواری بر سینه ندارند و در تدارک اعتصاب کارخانهٔ ریسندگی اند. بالاخره خالد هنگام حمل چمدان اعلامیه و کتاب دستگیر می شود، اما از شهربانی فرار می کند. ولی علی شیطان پلیسی که سلف ساواکی های بعدی است وقتی می بیند خالد خیال همکاری با او را ندارد، دستگیرش می کند و دورهٔ انفرادی و شکنجه و زندان شروع می شود.

خالد در عمومی با زندانیان عادی روبرو می شود، آدمهایی همچون رحیم خرکچی، ناصر ابدی، غلام قاتل، ناپلئون ابدی؛ اسی سرخو و رضی جیب بر و... اما او که حسابی مقاومت کرده است رابط جدیدی پیدا می کند، کتاب می خواند، پس در ادامهٔ فعالیتهای حزبی به فکر تدارک اعتصاب غذا می افتد. با ورود پندار به رئیس زندان اتمام حجتی داده می شود، درست روز بیست و پنجم خرداد ماه یکهزار و سیصد و سی و یک. خالد هجده ساله است. همه به استثنای یازده نفر به اعتصاب غذا دست می زندند و در شورشی که درمی گیرد ناصر ابدی کثبته می شود و خالد به انفرادی می افتد و بعد از سه ماه و نیم سرکردن در انفرادی از زندان آزاد می شود تا مأمورین نظام وظیفه او را به سربازی ببرند.

در این خلاصه البته بسیاری از وقایع فرعی آن خانه از قلم افتاده است، یا از زندانیان عادی، از شکنجه گران، بازپرسها، از پلیسها و یا نمونههای دیگری از آن آدمهای نام مستعاری حرفی زده نشده، با این همه از همین خلاصه می توان دریافت که خالد از یک تیپ ساده به یک تیپ سیاسی آرمانی تبدیل می شود.

داسستان یک شهر: توالی نقل حوادث این رمان مطابق با توالی حوادث واقعی نیست اما خلاصهٔ حوادث با توجه به تسلسل زمانی آنها

اینست که با لو رفتن سازمان نظامی خالد که اینجا افسر وظیفه است همراه با دوازده نفر از دوستانش دستگیر می شود. البته نصرت رابط او با حرب فرار کرده است. این سیزده نفر ابتدا به فرمانداری نظامی و بعد به زندان لشکر دو زرهنی منتقل می شوند و اینجاست که شاهد شکنجه و مقاومت دیگران می شوند، از آدمهای غیر مشهور گرفته تا سرهنگ سیامک و مبشر و سرگرد وکیلی (در کتاب سرگرد وکیل)، ستوان واله و محقق و دیگران (در کتاب گاه نامها تغییری اندک یافته است و گاه زمان و ترتیب اعدامها مغایر با واقعیت تاریخی است). اما گروه سیزده نفری به اینجا و آنجا تبعید می شوند. ناقل با سه نفر از دوستانش به بندر لنگه می آیند که پس از مدتی تنها خالد در بندر لنگه می ماند.

گذران خالد که سرباز صفر شده است در بندر لنگه تنه اصلی رمان است و منا بیشتر از او می شنویم: از رابطه اش با سربازی به اسم علی و آشنایی هایش با گروهبان ها مثلا" مرادی و راضی، سربازان و افسران و مهمتر از همه مردم محل، تیپهای سادهای چون قدم خیر، انور مشهدی، ممدو، طلا، محمد نور و دیگران. به شهادت ناقل کار خالد فقط اینست که صبح سری به پادگان بزند، حاضری بدهد و بعد به بازار برود یا به قهسوه خانهٔ انور مشهدی و بعد برگردد تا با علی فکری برای ناهار بکنند و بعدازظهر بخوابند و عصر هم بروند پشته عرق بخورند و گاهی هم همراه على به باغ عدنانى بروند و ترياكى بكشند. اين دايرهٔ تكرار را تنها سه چیز می شکند: یکی آشنایی با شریفه است که تازه به بندر لنگه آمده است و خالد را فتنهٔ خود کرده و علی را دل نگران تا جایی که بی محابا عرق می خبورد و تبریاک می کشد و از کودکیش می گوید. دوم بازداشتهای گاه گاهی خالد آن هم بخاطر شک و تردیدهای سرهنگ و دیگران که به غلط فكر مى كنند فعاليت هايى دارد. سوم خاطرات گذشته است، همان شرح و تفصيل وقايع لشگر دو زرهيي. بالاخره هم جنازهٔ شريفه پيدا میشود و علی را هم قاچاقچیها میکشند و خالد در خرت و پرتهای

على قابى راكه به گردن شريفه بوده مىبيند و در عكسى خانوادگى تصوير على راكنار شريفه تشخيص مىدهد و مىفهمد كه على و شريفه برادر و خواهر بودهاند.

در ایس خلاصه نیز بسیاری از بهترین و جالب ترین وقایع زندگی تیپهای ساده فراموش شده است: آدمهایی چون گروهبان راضی که از بسس از خود راضی است سه رادیو دارد و همه را با هم بر سه موج مختلف و حیما" سه زبان روشن می گذارد، آنهم شب هنگام و خودش هم می خواند و بر شکمش ضرب می گیرد؛ یا وقایع ریز و درشت زندگی گروهبان مرادی که از قدم خیر بریده است تا با ممدوی مخنث سرکند و یا تیپی چون محمد نور که هم رئیس پستخانه و هم کارمند و هم فراش است و عینک و ساعت تعمیر می کند و همیشه پس از تعمیر هر ساعت تعدادی پیچ و مهره و چرخ و دنده زیاد می آورد که راست و حسینی همه نورش بیچ و مهره و چرخ و دنده زیاد می آورد که راست و حسینی همه خورشیدکلاه و خود خورشیدکلاه و ماجرای رابطهٔ او با ناقل پس از مرگ شریفه نیز نگفتیم و بسیاری وقایع زندگی مردم عادی. مجموعهای رنگین شریفه نیز نگفتیم و بسیاری وقایع زندگی مردم عادی. مجموعهای رنگین و زنده که با وجود تنوع تیپها سخت با ساخت بندر لنگه آنهم از چشم یک تبعیدی و یا بازماندهٔ آن تجربه تاریخی میخواند.

زمیس سوخته: ناقل در اینجا خالد نیست، اما هر کس هست سنی از او گذشته است و ساکن اهواز است، مادری دارد و برادرانی از جمله خالد و شاهد و صابر و محسن و نیز کس و کارهای دیگری. زمان شروع رمان اواخیر شهریور ماه ۱۳۵۹ است، آغاز حمله عراق بهایران. جنگ شروع میشود و پس از بمبارانها و حملهٔ تانکها به اهواز و خبرهایی از دیگر جبههها و مثلا" مقاومت مردم خرمشهر و بالاخره سقوط آن، اهواز کسی کمکم خلوت میشود و در خانه نیز جز ناقل و خالد و شاهد کسی نمانده است، خالد کشته میشود و شاهد هم که کارش دارد به جنون میکشد از اهواز میرود، اما ناقل میماند تا به نزدیکیهای همان

قهوهخانهای برود که هر روز به آنجا سری می زد، به میان تیپهای سادهای که ناقل همسایه ها و داستان یک شهر در ارائه آن ها قدرت داشت: ننه باران، پسر ننه باران، عادل و بخصوص کل شعبان و زن و دو دخترش و رستم افندی و امیرسلیمان و گلابتون و حوری و دیگران. در این فاصله با پسر ننه باران هم آشنا می شویم و رشادت هایش و بابالسمال که گاوهای بی صاحب را جمع کرده است، علفی از صحرا آورده، شیرشان را خیرات می کند. بالاخره هم وقتی شهر دیگر حسابی خلوت است ناقل بیه خانه بر می گردد و با دیدن لباسهای برادر شهیدش دلشوره می گیرد و با انفجار عظیمی بی حس می شود. وقتی به حوالی قهوه خانه می رسد می فهمیم که اغلب آن آدم ها با یک موشک نیروهای عراقی نابود شده اند و زمان اواخر بائیز ۵۹ است.

خلاصه کنیم: در همسایه ها ناقل متحول می شود، کودکی ساده با روابطی حسی و عاطفی، تیپی ساده، به آدمی سیاسی تبدیل می شود و در آخر رمان درست یکی دو ماه پیش و پس ۳۰ تیر ۱۳۳۱ یک آدم تمام عیار حزبی است، تیپی سیاسی آرمانی. در داستان یک شهر ناقل در عین و حتی در نقبل واقعیت موجود آدمی است معروض حوادث زندگی آدم های عادی و گرفتار چنبرهٔ مناسبات و روایط حاکم بر بندر لنگه و حتی به دور از عوالم سیاست؛ اما در ذهن گزارشگر حماسه های مقاومت است و یکی دو خیانت و بریدن ولو دادن، با این همه فاقد هر نوع گذشتهٔ شخصی. در زمین سوخته ناقل با وجود تعلق به خانواده ای همچنان فاقد هر گونه گذشته شخصی است، در ضمن گذشتهٔ سیاسی نیز ندارد، پس تنها گزارشگر اکنون است اما آن وقایعی که تیپ سیاسی حزبی شدهٔ مسایه ها و دوپاره شدهٔ داستان یک شهر می خواهد ببیند؛ یا متعهد به گزارش آن بخش هایی از واقعیت موجود است که آدم هایی از جنم اوگفاقد گذشته و دارای یک بینش سیاسی حاص – باید ببینند.

#### ۲- تکنیک نقل رمان

تکنیک نقل در همر سه رمان یا ثبت روزمرهٔ وقایع عینی است و یا ثبت خاطرات سیاسی- شخصی است.

۱- شیوه نقل عینی: سیر وقایع به یک روز یا چند روز یا حتی یک ماه تقسیم می شود و ناقل مستقیما" آنها را نقل می کند، یا ناقل همچون خاطره نویسان که شب به شب یا هفته به هفته وقایع زندگی شان را یادداشت می کنند به ثبت وقایع زندگی خود و دیگران می پردازد.

«باز فریاد بلور خانم تو حیاط دنگال می پیچد. امان آقا، کمربند پهن چرمی را کشیده است به جانش. هنوز آفتاب نزده است. با شتاب از تو رختخواب می پرم و از اتاق می زنم بیرون.»

(همسایه ها ص ۱۱)

«کبوترهای دم سفید سر به نیست شدهاند. وقت تخم کردنشان بود گمان کنم که کبار، کار ابراهیم است. بد جوری سرتق شده است. این روزها، اصلا" زیر بار حرف رحیم خرکچی نمی رود.» (همسایه ها ص۱۱۰)

«باد فرمان را از دهان گروهبان غانم می قاید - دسته... بجای... خود !...

صدای دسته جمعی جاشوها، همراه با، رو سطح دریا کشیده می شود.» (داستان یک شهر ص۱۱)

«روزهای آخر تابستان است. خواب بعدازظهر سنگینم کرده است.» (زمین سوخته ص ۱۱)

از نمونه همای عالمی این نحوه روایت عینی و مستقیم وقتی است که رحیم خرکچی در عروسی کرمعلی پسر صنم با بانو دختر خواج توفیق با سر چپق میزند توی سر رضوان:

۱... صنم رو پا بند نمی شود، می رقصد و دور می گردد. ضربه های سنگین دهل، پردهٔ گوش را آزار می دهد. دست رحیم خرکچی می رود

پر شال، هنوز رضوان به مثبت به سینه استخوانی مش رحیم می کوبد. زبانه های آتش از دهانه دیگ بالا زده است. مش رحیم چپق را از زیر شال بیرون می کشد. حالا رضوان به سر و سینهٔ خود می زند. موی سرش پریشان شده است. صئم، سر تا پا خیس عرق شده است. صورتش گل انداخته است، با صدای سرنا و ضربه های طبل، فرز و چابک می رقصد. رحیم خرکچی چپق را تکان می دهد. رضوان صورت خود را چنگ می اندازد آب دیگ بالا می آید و سرمی رود. رحیم با سر چپق می کوبد به گیجگاه رضوان، رضوان نقش زمین می شود. آب دیگ شعله ها را خاموش می کند و رضوان، انگار که سال هاست مرده است».

(همسايهها ص٢٤٦)

از همین نمونه می توان دریافت که ناقل ماجرا را در لحظهٔ وقوع شرح می دهد. شبیه آنچه در نمایشنامه یا فیلمنامه در شرح صحنه ها می آید. اما به لحاظ آنکه نمی توان همهٔ وقایع و یا ارتباط آنها را اینگونه مستقیم نقل کرد، گاه در همین محدودهٔ برش از زمان به یکی چند روز عقب باز می گردد و زمینه حادثه ای را در گذشته شرح می دهد.

قىدرت احمد محمود در اين نوع نقل است و با همين شيوه است كه توانسته است زندگي مردم بندر لنگه و نيز گذران زندگي را در محلهٔ ننه باران نشان دهد.

۳- روابت ذهنی: ناقل گاه به تمهید خوابی یا خلسهٔ پس از تریاک؟ شباهت دو عنصر از دو حادثه، یکی در حال و یکی در گذشته، مئلا" صدای کامیونی، یا کلمهای خاطرات گذشته را تداعی می کند. اشکالی اگر هست در توجیه یا احتمال وقوع این گونه تداعی هاست و یا در منطق قطع و وصلهای آن خاطرات، مئلا" وقتی ناقل می فهمد که حکم اعدام به رحیم خرکچی ابلاغ شده است به یاد گذشته می افتد:

هوا می روم. سرم گیج می خورد. صدای چینووق را می شنوم. از فرسنگها دور. از بن دره.

- هی خالد، نمیرویم میدون زندون تماشا ؟
  - مگه آنجا چه خبره؟

تمام صورت چينووق، دهان است

(همسایه ها، ص ٤١٤)

- سه تا آدمو دار کشیدن»

و بعبد تمام مراسم اعبدام را شبرح ميدهيد كه هر خواننده ساده می فهمد که این مراسم به تمهید اسرم گیج می خورد، و تداعی خاطرهای در گذشته الصاقی و نامحتمل است. وقتی خالد در گزارش احوال خود و همایه ها هر چیزی را شرح می داد چگونه چنین حادثهٔ مهمی را از قلم انداخسته بود که حالا باید ناگهان به یادش بیاید؟ از این دست نمونهها در همسایه ها بسیار کم است. اما داستان یک شهر پر است از این تمهیدات، بخصوص اگر بخاطر داشته باشیم که تنهٔ اصلی قصهٔ رمان گذران دورهٔ تبعید در بندر لنگه است و بر این پایه است که باید وقایع زندان لشگر دو زرهس تکه نکه به یاد آورده شود. ابتدا چند نمونه بیاوریم از تداعی هایی که در مود بایه رمان با پیش و پس رفتن اتفاق می افتاد:

المنبع اسماعيل بر جنازه على نماز ميت مي خواند، ناقل ضمن كلمات او می شمنود: «و زادهٔ کنیز تو است و به تو نازل شده است. اگر بد رفتار است رحم کن بر او ... یا ارحم الراحمین... (ص ۱۶)

با شنیدن کلمه «رحم» جملهای دیگر و واقعهٔ آن تداعی می شود و ناقل تا خواننده بفهمد كه از همين رحم بود كه أن جمله و واقعه تداعي شد، انگار که مکانیسم ذهن شک پاولوف است، کلمه را تکرار میکند

«-رحم؟...»

و بعد: «صدای به غم نشستهٔ قدم خیر بود که از گلو برمی خاست «رحم؟... بى رحمتر از ئى مرادى تو دنيا پيدا نمى شه! على لبخند زده بود.

- غصه شو نخور قدم... زندگی همینه!» (ص ١٤)

برای چسباندن ایس تداعی به تداعیهای بعدی این بار «زندگی همینه» زنگ پساولوف است، پس ژنگ را برای خود و حتما" خواننده میزند:

«- زندگی همینه!»

و در ادامه می آورد:

« تازه از بالای کامیون پریده بودیم پایین و هنوز هاج و واج بودیم.

- زندگی همینه بچهها، افت و خیز داره!

على بود كه تو گاراژ عدنانى، پشت نردهٔ تخته ئى ايوانايستاده بود و حرف مى زد.۱ (ص١٤)

ناقل در ادامهٔ شرح آشنایی با علی وقتی علی میپرسد: «لابد شام نخوردیسن؟» و می گویند: «شام؟» و بالاخره علی از «پشته» می گوید باز زنگ را می زند: «پشته؟» و به حال باز می گردد به مراسم احترام نظامی به جنازهٔ علی. و از دیدن دریا به یاد جنازهٔ شریفه می افتد؛ «موجها متلاطمند. عینهو موجهای روزی که دریا، جسد شریفه را پس داد.» (ص۱۷)

با این تداعیها است که طرح مثلث ناقل و علی و شریفه ریخته می شود و گرچه می توان گفت احمد محمود در استفاده از شیوهٔ جریان سیال ذهنی، حتی با توجه به تجربههای پیش از او در ادب معاصر، سخت مبتدی است، اما به هر صورت این رفت و بازگشتها با ساخت کلی می خواند، چرا که بر یک زمینه دور می زند. کار وقتی دشوار می شود که ناقل می خواهد وقایع مربوط به سازمان نظامی را گزارش کند.

در ابتدا هنگام بازداشت در پادگان بندر لنگه و با دیدن ستوان سومی به یاد دورهٔ دانشکده می افتد و بی هیچ تمهید قبلی از دستگیری سرهنگ افشار و ستوان واله خبر می دهد و بعد از بازداشت سیزده نفر خودشان:

«جلو چادر ستاد، یک کامیون زیتونی رنگ ایستاده بود و ده سرباز مسلح به تفنگ برنو و یک استوار که میانه قامت بود و میانه سال و «کلت» بسته بود.

حاشیه ای بر رمان های احمد محمود 🔲 ۳۵

سیزده نفر بودیم. کمال هم بود که زیرچشمی به همدیگر نگاه کردیم و لبهامان را گزیدیم. تحویلمان دادند به استوار.»
(ص

و بعد «چیزی از ظهر نگذشته است که کامیون به طرف شهر می راند» و: «همه سکوت کرده بودیه، تنها به همدیگر نگاه می کردیم و گاه لبخندی هر چند بی رنگ- به لبانمان می نشست که تلخ بود.» (ص ٤٣) آنگاه ناقل بازمی گردد به زمان حال و وقایع بازداشت اولش در بندر لنگه. پس از تریاک کشی با علی و در باغ عدنانی همراه شباهت دود سیگار که «به کلاف خاکستری بزرگی می ماند که از دهانهٔ دودکش بخاری بیرون بوند» (ص ۱۳۱) به یاد دودکش بزرگ آشپزخانه پادگان عباس آباد می افتد و خاطرهٔ ارتباط گرفتن با تشکیلات را از طریق نصرت به یاد می آورد و اینکه قرار کنار آبشار بود و «آبشار، پشت پادگان بود» (ص ۱۳۲) و «نگاهم به نصرت است که یکهو از جا می پرم. سیگارم دود شده است و به ته رسیده است و انگشتانم را سوزانده است.» (ص ۱۳۲) نمی کشد. «چشمانم را رو هم می گذارم. انگار که شرشر آبشار به گوشم نمی نشیند.» (ص ۱۳۲ و ۱۳۸ و ۱۳۸

اتفاق چندانی نیفتاده است، نوار ذهن آماده است، کلیدش را با همین شرشر میزند و بقیه به ذهن میآید یا اصلا" از ذهن پخش میشود: «به غروب چیزی نمانده است. رنگ آفتاب پریده است. نصرت از زیر ردیف درختان تبریزی به طرفم میآید.» (ص۱۳۳)

می ماند بقیهٔ ماجرای دستگیری و انتقال به شهر. در طی بازداشت دوم در بندر لنگه آن هم به خاطر نامهٔ احمد سرباز به برازجان و فرستادن درودهای آتشین از طرف این تبعیدی سیاسی ناقل موقع خواب می گوید: «دلم می خواهد فکر کنم.» و «همه چیز قاطی به ذهنم هجوم می آورد.» (ص۱٤۳) اما هیچ چیز قاطی به ذهنش هجوم نمی آورد، چرا که صدای

کامیونی که اباید از لار آمده باشد یا جهرم او را مستقیما" به یاد کامیونی می اندازد که آنها را از اردو به شهر آورده بود و آن ده سرباز و استوار کلت بسته که این بار «نگهبانان یازده نفر بودند و همه مسلح بودند. یک استوار میانه سال هم بود که کلت بسته بود.» (ص ۱۶٤) گذشته از تبدیل ده سرباز به یازده نگهبان همه چیز به همان ترتیب قبلی است. مگر نمی شد اول کلت پادش می آمد و بعد میانه قامت بودن استوار، یا اصلا" چیز دیگری از استوار، دستش یا کلاهش؟ بعدها بازداشتی ها به فرمانداری نظامی می رسند و به یک اتاق دنگال هلشان می دهند. غروب هنگام باز آنها را سوار کامیونی می کنند: «توی کامیون تاریک بود. صدائی خشن، خرخر پر غیظ خوکی که تیر خورده باشد، تاریکی زیر چادر کامیون را زخم زد.

#### - ته کامیون!

چادر برزنتی رو دلم نشست. کامیون پت پت کرد و راه افتاد. عین صدای کامیونی که از لار آمده است و یا از جهرم و گویا راند به طرف گاراژ عدنانی. ۵ (ص ۱٤۵)

این نمه ثبت ذهنیات است و نه بازآفرینی یک خاطره، بلکه رونویسی از خاطرات روزمرهٔ گذشته است، هرجا هم این رونویسی و به هر دلیلی قطع شود فرصتی دیگر هست، مثلا" پس از وقایعی چند در همان اتاق بازداشتگاه در بندر لنگه «هوا تیره می شود. دست هایم را دور قلمهای پام حلقه می کنم. پیشانی ام را می گذارم رو زانوهام. یاد گذشته ها هجوم می آورد.» (ص ۱۳۱)

اما خاطرات هجومی نخواهند کرد، بلکه معقول و درست از همانجا که قطع شده بودند پیداشان می شود: «انگار که باد فریاد می کشد. انگار که صدای کسی را می شنوم. صدا خشن است. مثل خرخر خوکی که تیر به گلویش خورده باشد. ۵۵ 🗆

۷- ته کامیونا

سنگینی هوا بسه سنگینی چادر برزنت کامیون رو دلم مینشیند.» (ص ۱۲۱)

سیزده زندانی را از فرمانداری نظامی به زندان لشگر دو زرهی میبرند و هرکدام با گلمشتی به رفقا به اتاقی پرت میشوند که بعد معلوم میشود حمام است. این قسمت هم با باز شدن در بازداشتگاه بندر لنگه قطع میشود و بقیه ماجرا میماند برای وقتی که تریاک حسابی کرخش میکند: «از صدای یکنواخت نفس خودم که به خرنش آرام گربه نی خواب آلوده میماند، خوشم می آید. انگار که صدای چرخ چاه برایم آشناست. به صدای خشک در آهنی حمام پادگان لشگر دو زرهی میماند…» (ص ۲۱۱ و ۲۱۲) و تا مبادا خواننده گم کند، اضافه می شود:

انسیمه های شهرپور بود که سرشب هلمان داده بودند تو حمام و در را بسته بودند و جلو در مسلسل کاشته بودند و رو بام نگهبان گذاشته بودند. بیشتر شبها، وقتی که شب از نیمه می گذشت، در حمام باز می شد. صدای دلخراش لولاهای زنگ زده در تکانمان می داد...»

(ص۲۱۲)

از اینجاست که ناقل بر شکنجههای توی رختکن حمام آنهم از درز بین جهارچوب و کتیبهٔ شهادت می دهد و با صدای «غمغم طیارهٔ ملخی» (ص۲۲۱) در زمان حاضر به حال باز می گردد. اما باید به یاد داشت که قطع نظر از توضیحات پیش و پس، نوار خاطره درست وقتی زندانی ها به هواخوری برده می شوند و نگهبان می گوید: «همینجا، فقط ده دقیقه، (ص ۲۲۵) قطع می شود تا در صفحهٔ (۲۹۱) همراه گفتهٔ رانندهٔ جهرمی، صفا، که: «تموم شد... تموم شد... تموم شد» به قاعدهٔ همان انعکاس شرطی پاولوف درست از محل قطع شده به یاد بیاید:

هو ناگهان، انگار که از رو ابرها رها شده باشم و تو چاه سقوط کرده باشم و به زمین خورده باشم، تکان می خورم

- تموم شدا
- يالا، تموم شد!

کمرم را از دیوار داغ حمام جدا میکنم و به گروهبان نگهبان حمام نگاه می کنم که دارد ساعتش را کوک میکند

- ده دقیقه تموم شد!۱۱

بدین طریق خاطرات گذشته، مثل «فلاش بکههای سینمایی دست دوم این ملک به یاد میآیند و اگر راوی آنها را در خواب به یاد بیاورد یا به بیداری به یک شیوه نقل میشوند، انگار که ناقل آدمی است ماشینی؛ کافی است دگمهاش زده شود تا مقداری از خاطرات را بیرون دهد و بقیهاش بماند برای یک انعکاس شرطی دیگر. اما خود این خاطرات صرف نظر از شیوهٔ بد عرضه آنها نه از دید یک راوی که به شکل مقالات زندگینامه نویسان نوشته شده است و تمهیداتی چون از پنجره سرک کشیدن یا از شکافی دید زدن و هرچه از این دست نمی تواند این روایت را از آن حماسههای واقعی محتمل جلوه دهد:

ارو به پخره زانو میزنم و آرنجهایم را میگذارم کف پنجره و چشمم را می پنجره و چشمم را می پنجره و سانم به درز نیمدر و بیرون را نگاه می کنم...»

هیکهو، یک دسته سرباز، از تنو بازداشتگاه بیرون میرینزند و دور آمبولانیها، نیمدایره میزنند و تفنگها را رو دست میگیرند.

جراغهای محوطه دارد رنگ میبازد. هوا، از سپیدهٔ سحر رنگ گرفته است. سرهنگ افشار و مهسندس مرتضی، دوش به دوش هم، از بازداشتگاه بیرون می آیند. دستهایشان با دستبند به هم بسته شده است. سرهنگ افشار، مقابل آمبولانس، یک لحظه از رفتن باز می ماند، گردن می افرازد و آسمان را نگاه می کند. هوا دارد روشن می شود. رنگ ستاره ها

حاشیه ای بر زمان های احمد محمود 🔝 ۵۷

پریده است. ستارهٔ دنباله داری، بالای ساختمان باشگاه، آسمان را خط میکشد و خاموش میشود...» (ص ۵۱۹)

چنین روایتی اگر از صد دوربین مخفی امکان پذیر میبود دیگر دیدن «لبخند کمرنگ مهندس مرتضی» و «برق گریزان چشمان سیاه کلالی» و «طرح حالت خنده زیر گونه های سروان محقق» کار دانای کلی است. عدول از نظرگاه اول شخص مفرد به دانای کل گاه، و نه لزوما" همیشه به رمانتیسم می انجامد. به کلی بافی هایی که اگر هم در واقعیت یک رویداد محملی داشته باشند، در رمان سخت غلط انداز می نمایند:

لاآفتاب که سر بزند، زندگی سرهنگ مبشر با آنهمه دلاوری و استفامت به پایان رسیده است. زندگی سروان محقق، مردی که همه ایمان است و شجاعت مثل چراغی که در گذرگاه طوفان باشد، خاموش می شود. گلوله سینه سروان کلالی را خواهد درید...»

( ص ۵۱۰)

ایسن همه تازه از چشم ذهن ناقلی است که پیش از این در توصیف مردم بندر لنگه آن همه بی طرف بود، اما اینجا دارد از شجاعت و ایمان و دلاوری هایی می گوید که هیچکدام درونی خواننده نشده است.

حقیقت اینست که واقعهٔ عظیمی در یک دوره از تاریخ ما اتفاق افتاده است که زیر و بم و علل و عواملش هنوز در تاریخ رسمی و غیررسمی مبهم مانده است. کار ناقد هم این نیست. اما نمی توان ناگفته گذاشت که همین واقعهٔ بزرگ مستمسک یک گروه سیاسی است که خودش را از ۳۳ به ۵۲ پرتاب می کند یا حداقل بینش حاکم بر زمین سوخته می شود تا جز خبودی ها را «دیگری» ببیند. بگذریم که بحث اینجا مسلما" بر سر نحوهٔ عرضهٔ آن رویداد است. از واقعهٔ بزرگ جنگ واترلو ناپلئون دو روایت عرضهٔ آن رویداد است. از واقعهٔ بزرگ جنگ واترلو ناپلئون دو روایت نظرگاه دانای کل که همچون خدایی، انگار که میدان جنگ صفحهٔ شطرگاه دانای کل که همچون خدایی، انگار که میدان جنگ صفحهٔ شطرنج باشد، همه چیز را در کلیت حرکات شرح می دهد. با آن همه طول

و تفصیل جنگ واترلو بیرون دایرهٔ درونیات خواننده اتفاق می افتد، مگر یس از خاتمه جنگ که تناردیه، یکی از قهرمانان کتاب بینوایان، بر سر جنازه ها ديده ميشود، آن هم به قصد غارت البيه و ابزار اجساد. استاندال در صومعهٔ پارم از نظرگاه دانای کل اما محدود به امکانات قهرمانش، فابریس، بر این صحنهٔ عظیم گذری دارد. خواننده همراه با فابریس بر جمنازهٔ سربازی و اسبی میگذرد، سرخیوستهای به خون غلتیده را می بیند حتی زمانی چند از هر چیز بی جبر می مانیم چرا که فابریس مست در گاری فروشنده دوره گرد به خواب می رود. در فصل بعد نیز کار از همین قرار است. اتفاق را فابریس به ژنرال لی و همراهانش برمی خورد، این سو و آن سو میرود. می شنود که ناپلئون بود که گذشت. بعد هم تیری میاندازد و حتی کسی را میکشد و با مأموریت از جانب سرهنگی راه بر فراریان می گیرد و زخمی می شود... می بینیم که خواننده از طریق حضور محدود فابریس در جنگ واترلو تنها گوشهای از آنىرا درونىي مىيكىند و بىا ھىمين گوشە اسىت كە مى توانىيم ھىمە جنگ را بازسازی کنیم. شرح و تفصیل کلیت وقایع به عهدهٔ تاریخ نویسان می ماند. احمد محمود در داستان بك شهر تنها به سائقهٔ تعهد سياسي اش عمل كرده است كه شايد در نظر اول نه نيك باشد نه بد، اما اين ديگر مسلما" باخت ماست که تعهدش را در برابر رمان نویسی، مثلا" درونی کردن واقعه فراموش كرده است.

خلاصه کنیم: در داستان یک شهر دو عالم وجود دارد، یکی عالم محسوسات یا عالم عینی که در بندر لنگه میگذرد و یکی در ذهن که بر نوار ذهن ثبت و ضبط است. احمد محمود در ثبت یا گزارش عینیات به شکل گزارش وقایع روزمره استاد است. در مقولهٔ ذهنیات به همان دلیل موازی دیدن خاطرات و گزارش ساده دلانهٔ وقایع و در نتیجه تبدیل رمان به زندگینامههای حزبی، ارزش کار در حد همین زندگینامهها یا سوگنامههای متعارف میماند. تداخل این دو نیز درست شبیه درهم کردن

دو دسته ورق مرتب چیده شده است و یا بهتر، یکی کردن دو داستان آنهم با تمهیدات بسیار کودکانه و اینهمه بخاطر انجام «تعهد» رماننویس به چهارچوب مشخص سیاسی است.

زمیس سوخته: در زمیس سوخته تکنیک همچنان نقل عینی و مستقیم حوادث است، چه رویدادهای شخصی باشند و چه عمومی. اما شخص ناقل نه گذشتهای شخصی دارد و نه سیاسی اجتماعی. برادرهایی دارد و مادر و خواهری و خویشاوندانی دیگر. اما وقتی با احمد و حوری روبرو می شود:

احوری لبخند به لب می گوید

- اینجا چه میکنی؟

- هیچی، بیکارم دارم قدم میزنم

- نکنه داری دید میزنی؟

- ای بابا!» (ص ۲۰ و ۲۱)

نقل حوادث به روایت ناقل نشان می دهد که واقعا" دارد دید می زند، گرچه شیوهٔ نقل نشان می دهد که به این کار نمی خواهد اذعان کند. بیکار همم هست. گرچه ناقل بودن و یا نویسندهٔ یک رمان بودن و اذعان به آن در رمان خود کاری است. اما این اذعان دیگر از قلمرو نویسندگانی چون احمد محمود بیرون است و ما فعلا" از این بحث درمی گذریم. پس فقط می دانیم بیکار است، اغلب هم وقتی خواب بعدازظهر منگش می کند، یا از ناهار سنگین است با شنیدن خبری بیرون می زند. این بیرون در ابتدا همه جا هست. اگر حال و حوصله باشگاه را ندارد (ص۱۳) قدم زنان در شهر گشتی می زند و به حرفهای دو رهگذر که از جنم همان نام مستعاری ها هستند، گوش می ایستد (ص۱۹) روز دیگر هم که باز رخوت بعد از ناهار سنگینش می کند و صابر خبر می آورد که بچه ها تلفن کرده اند

#### .ع 📋 بيدار دلان در آينه

که فرودگاه اهواز را زدهاند: «بلند می شوم. لباس می پوشم و از خانه میزنم بیرون.» (ص۲۳)

بسه میدان نسنه باران می رود، به بهانهٔ گیراندن سیگار درنگی می کند تا حرفهای جوانان را بشنود. پس او یک شاهد است. وقتی هم شاهد، بسرادرش، می پرسد: «تو می خواهی چه کنی برادر» می گوید: «من؟ حالا چند روزی هستم! » (ص۹۸)

ایس «مـن» واقعـا" کیسـت؟ گفتیم که در رمان مستقیما" حتی به ناقل حوادث بودن اذعان نمى كند. از نويسنده بودن هم حرفى زده نمى شود. اما نشانه همای دیگری هست. شاهد که سی و هشت سال دارد و کارگر فنی است و روزی «عضو شورای رهبری انقلاب» (ص ۱۱۰) بوده است، البته نه رهبری انقلاب اسلامی بلکه رهبری در ادارهٔ خودشان، برای توجیه اینکه چرا با برادرش خالد به بهبهان نمی رود می گوید: «می مونم برای داداش غلا درست کنم.» (ص ۱۱۱) یا «یه کسی میخواد که براش یه پیاله چای دم کنه» یا «نمی گم که کاری از دستت برنمیاد. می دونم که تو ئے دورہ ها را خیلی زودتر از ما گذروندی...» (ص ۱۱۱). پس می شود گفت که ناقل برای خودش کسی است، ماجراها داشته و به قول صابر قرص هم بوده است. (ص ١٤١) محسن، برادر ديگر هم كه تازه نظام وظیفه را تمام کرده است و بالاخره هم داوطلب به جبهه میرود در یادداشتی خطاب به او مینویسد: «باورهایی دارم و به حکم همان باورها و اعتقاد است که گلولهٔ تنوب و خمیاره و رگبار مسلسل را استقبال می کنم، می دانی که نمی توانم غریبه را در سرزمین مان ببینم. می دانی که به استقلال مملکت و به آزادی چطور فکر میکنم... اینها را خودت می دانی و گفتن هم ندارد.، (ص ٣٢١)

البته ما از نوع این باورها و جنم آن غریبه و نیز برداشت محسن از استقلال و آزادی اطلاعی نداریم، اما حداقل می فهمیم که ناقل بر برادران نه به واسطهٔ سن بلکه شاید به دلیل گذراندن دوره هایی و قرص بودنش

و احتمالا" باورهاش اشراف دارد. این اشراف هم تنها محدود به حدود خانه و خانواده نیست، بلکه دامنهٔ آن به همهٔ آشنایان می کشد. اما دامنهٔ آشنایان ناقل بسیار وسیع و نیز متنوع است. هوشنگ، رئیس ناحیهٔ راه آهن، با تلفن ناقل بلیط تهیه می بیند، آن هم وقتی که هزاران نفر تمام بیست و چهار ساعت منتظر بلیط هستند. دکتر شیدا با وجود مشغلهٔ زیاد و آن همه زخمی سری به او می زند و وقت و بی وقت حالش را می پرسد. «بچهها»یی هم هستند که بعد از هر انفجار تلفنی می زنند و جایش را خبر می دهند. از اینها نزدیکتر محمد میکانیک است که «کارگر مود» روزهای قبل از انقلاب از سردمداران اعتصاب کارخانه بود.» (ص ۹۶) و نیز باران که دانشجو است و در جبهه حماسهها می آفریند و بالاخره شهید می شود. عموحیدر هم هست که: «کارگر نفت می آفریند و بالاخره شهید می شود. عموحیدر هم هست که: «کارگر نفت است. سنگینی اعتصاب کارگران نفت، در دوران انقلاب بر دوش عمو حیدر بود.» (ص ۹۹)؛

ابرایم دست تکان می دهد و می گوید

- حالت چطوره؟

- خوبم!

- چه خبر؟» (ص ۱۳)

از ایس جنم آدم ها باز هم هست، مثلا" سروان رفیق (ص ۱۳۵). راستی ایس ناقل کیست که دست اندرکاران انقلاب را با (اگر رهبری انقلاب و سنگینی بار اعتصاب کارگران نفت را نادیده بگیریم) باید در حول وحوش او جست؟ با ایس همه چرا هرجا ساک بدست پیدایش می شود افراد سپاه و بسیج ساکش را می گردند؟ یا حاج افتخار سرپرست کمیته محل که: «از گذشتهاش خیلی پخته تر به نظر می آید. قبل از انقلاب که مغازهٔ پارچه فروشی داشت، همین متانت و همین بردباری را داشت. اما بعد از انقلاب و بعد از اینکه تو کمیته ها به کار مشغول شد، روز به روز پخته تر شده است.» با همهٔ پخته تر شدن او را به جا نمی آورد؟

ساده ترین راه این است که فکر کنیم که حق به حقدار نرسیده است. اما ناقل چنین قصدی ندارد. اینها همه با وجود بیگانگی ظاهری در این سوی خطاند، و آن سوی خط مشتی محارب و ضدانقلاب و جاسوسند که اغلب در خبرهای رادیم حرفشان هست و تصویر یک جاسوس یا فریب خورده و عامل عراق در تلویزیون دیده می شود. بگذریم و ببینیم دامنهٔ آشنایان ناقل به کجا می کشد. ناقل اغلب به قهوه خانهٔ مهدی یایتی كه حدود دو كيلومتري از خانهشان فاصله دارد سرى مي زند، بالاخره هم وقتسی خانه خمیاره میخورد میرود تا در خانهٔ ننه باران و پیش محمد میکانسیک و نسنه بساران و لزوما" باران سرکند. از این پس دیگر قهوه خانه پاتوق دائمی او می شود و در نتیجه بیش از پیش با امثال رضی جیب بر و یوسف بیعار و احمد فری و یا بابا اسمال و رستم افندی و مهدی پاپتی و نیز کل شعبان و اُم مصدق و نرگس و غیره حشر و نشر پیدا میکند. در مجموع ناقل بر این دایرهٔ وسیع است که میچرخد، دید میزند، با هر کس سلام و علیک دارد. گرچه جز یک بار از روزنامه خبری نیست (البته با سواد است و اهل اصطلاح اما همهٔ نشریات آن دوره را نمی بیند.) و یک بار هم از تصویر تلویزیون حرفی میزند اما رادیوش همیشه دم دستش است. در ضمن از شایعات هم سود میبرد. پس راوی دیگر مى توانىد بىا همان شيوه نقىل مستقيم و عينى حوادث، فارغ از گذشته شخصی یا سیاسی خود و حتی گذشتهٔ تاریخی و اجتماعی جامعه و حتی قطع نظر از همهٔ کشاکشهای سیاسی اجتماعی موجود، از وقایع روزمرهٔ مربوط به مقطع سه ماههٔ اول جنگ ایران و عراق گزارش بدهد. اما راوی بها وجود اشرافش بر دایرهٔ وسیع آشنایان و حتی مرکز این دایرهٔ بودن به آنچه می بیند یا می شنود بسنده نمی کند، مثلاً در مورد خودش گرچه می توانید حالات و روحیات درونی اش را نقل کند، اما گاه ناچار می شود بگوید: «احساس می کنم رنگم پریده است.» (ص ۱۵٦) و یا به تمهیدی دست بزند تا رفتن خودش را از خانه شرح بدهد:

«نمی دانم چطور از زیرزمین بیرون میزنم و چطور در خانه را باز میکنم و موتور را روشن میکنم و از خانه میرانم بیرون که در خانه، پشت سرم باز میماند. این را خواهرزادهام میگوید...»

و قول خواهرزاده كه ناگاه پيدايش شده است:

«خشکم زد. فرصت نکردم صدات کنم یا اصلا" فکر کردم که نمی شنوی و یا اگر بشنوی و برگردی نگام کنی...» (ص ۱۳۵)

بدین طریق و با ایس تمهیدات ناقل گاه می تواند آنجایی باشد که نیست یا چیزهایی را بشنود که نشنیده است. مثلا" بتولی، دختر نیمه دیوانهٔ کل شعبان بقال، همه ماجراهای خانواده را نقل می کند، اما ما، به جای شنیدن همه ماجرا از دهان بتولی، خود بی واسطه ماجرا را می بینیم، از آن جمله است عین مکالمهٔ لیلی خواهر بتولی با مادرش سرو جان:

«مادر پس ما چه وقت می ریم؟

- یه ماه دیگه دخترم

لیلی هر روز خدا به جان مادرش غر میزند

- آخه مادر همه رفتن. دوستان همه رفتن. دیگه کسی نمانده که یه کلام باهاش حرف بزنم.»

گاه دیگر چنین تمهیداتی در میان نیست و ناقل می تواند حتی راهی نرفته را برود، درحالی که از اهواز تکان نمی خورد:

اخاک تا زیر شاسی ماشین بالا می آید. از غبار خاک که به نرمی سرمه، از همه جای ماشین تو می زند- و از گرما که مثل هرم تنور است، نفسش می گیرد. گرد و خاک با عرق تن قاطی می شود و نازکهای از گل، تمام بدن را می پوشاند...»

یا حرفهای نشنیده را می شنود، مثلا" نرگس، زن جمشید سیاه، باز به شهر برگشته و به فکر افتاده است. ناقل بی آن که همراه او باشد، یا تمهیدی بتراشد، عین گفتگوها را نقل می کند:

- «- خواهر تو مکینه نمی تونی یه کاری برام پیدا کنی؟
  - کار ؟!
- هر کاری که باشه خواهر. بچه ها دارن از دست میرن!» (ص ۲۰٦)

و يا:

«- خواهر تو کسی را نداری که براش رخت شوری کنم؟ - نه خواهر!.. اونایی که براشون رخت می شستم همه رفتهان!» (همان صفحه)

بالاخره هم آن دیدزدنهای محدود به حدود یک آدم با وجود دایرهٔ وسیع آشنایان و تلفنهای بچهها و چندین برادر و رادیو دمدست کافی نمی نماید و راوی همانگونه که بر محسن و شاهد و خالد و حتی آشنایانی چون محمدمیکانیک و باران وغیره اشراف داشت، اینجاهم از حضور در این یا آن مکان مشخص دلش می گیرد و (همانطور که درخانهٔ خودشان تابنیاورد وبه محلهٔ نه باران رفت.) برتمامی شهرمشرف می شود:

«کارگران و کارمندان، همه جا را زیرها می کوبند و سنگر می سازند. از زیرها می کوبند و سنگر می سازند. از زیرتون گرفته تا شیلنگ آباد و از گلستان و بوستان گرفته تا چهار شیر.»

(ص ۲۱)

یا:

«بطری های کوکتل مولوتف، کنار هر سنگر، پشت هر هرهٔ بام، در پناه هر دیوار سنگی و یا خشت و گلی، رج زده می شود.» (ص ۳۲)

پسس نظر گاه دیگر نه اول شخص مفرد بلکه دانای کلی است که می تواند بی آن که همراه جماعت و برای گرفتن اسلحه به پادگان برود آنجا حاضر شود (ص ۳۲ به بعد) و بالاخره هم به کلی گویی بیفتد:

«همه بی تابند و انگار که تحقیر شده، و نوبتشان که می شود ثبت نام می کنند و دسته دسته سوار کامیون می شوند و به طرف پادگان حرکت می کنند.

اجساد را دسته دسته نو آمبولانسها و تو وانت بارها می چینند و به قبرستان می برند، صف نانوایی ها انتها ندارد. صف بنزین خانه ها انتها ندارد. دعواهای لفظی، مقابل نانوایسی ها و بنزین خانه ها به فحش و فحشکاری و زد و خورد بدل می شود...»

(ص ٥٦)

آدمی که در ابتدا به بهانهٔ روشن کردن سیگار هم شده می ایستاد تا بشنود، حالا دیگر می تواند گفتگوی هر کس را با هر کس دیگر و در هرجا بشنود:

اسیصد هزار نفر بیشتر از شهر رفته است. همهٔ پیرمردها، همهٔ پیرزنها، خردسالان، بیشتر کارگران و کارمندان ادارات و سازمانهای خصوصی، شمهر را تبرک کسردهاند، خبر می آید که همه تو شهرها و جادهما سرگردانند.

- مگر نرفته بودی؟
- رفته بودم اما برگشتم
  - <del>-</del> چرا؟

- همینجا بمیرم بهتره» (ص ۹۷)

از این دست در همان دو صفحه دو نمونهٔ دیگر هم هست. سرانجام عدول از اول شخص مفرد به دانای کل کار را به رونویسی از گزارشهای روزنامهای می کشاند: اعراقی ها، رو کارون، پل نظامی زده اند، از رودخانه گذشته اند و تو زمینهای گستردهٔ شرق کارون، تا کناره های رودخانهٔ بهمنشیر پیش رفته اند و راحت، آبادان را می کوبند. از بصره، با توپهای دورزن بالایشگاه آبادان را به گلوله بسته اند...»

(ص۹۹)

## بالاخره هم مي گويد:

«آبادان، جهنم سوزان شده است. شعله، تمام آسمان را پوشانده است.» (همان صفحه)

#### و حتى:

«مقاومت بیشتر شده است. هر چه دشمن شقاوت بخرج دهد، جوانها جری تر و سرسخت تر می شوند.» (همان صفحه)

می بینیم که اشراف سنی یا اشراف از طریق سابقه ای نامعلوم نسبت به خانواده و آنگاه اشراف نسبت به آشنایان (البته با حذف همهٔ آن دیگران همراه با روزنامه ها و موضع گیری هاشان) کار را به آنجا می کشاند که بر همهٔ شهر و همهٔ خوزستان مشرف می شود (مثلا" نگاه کنید به صفحات ۸۲ و ۸۶)

در همسایه ها نقل به ثبت زندگی در منظر خود می پرداخت و در داستان یک شهر در بازسازی بندر لنگه همین کار را می کرد، و اینجا در ابتدای زمین سوخته چنین قراردادی با خواننده می گذارد، اما جا به جا با عدول از اول شخص مفرد به دانای کل، همانگونه که در بخشهایی از داستان یک شهر، به عدول از رئالیسم و افتادن در دام رمانتیسم و حتی سانتی مانتالیسم می انجامد و سرانجام کار به آنجا می کشد که راوی به تکرار خبر روزنامه های رسمی می پردازد:

«اما خرمشهر هنوز سقوط نکرده است. هنوز بچههای پر تب و تاب خرمشهری، جوآنهای پر شور سیزده- چهارده ساله، به کمر خود نارنجک می بندند و قهرمانانه خود را به زیر تانکهای دشمن میاندازند و حماسه میآفرینند.»

### يا واقعيت را تحريف ميكند:

«مسئول مملکتی از مردم درخواست میکند که خونسردی خود را حفظ کنند و بعد، هیجان زده میگوید که مردم با تمام نیرو از میهن خودشان دفاع خواهند کرد...»

که انگار به جای مسئول مملکتی کسی از جنم عمو حیدر یا محمد میکانیک یا باران حرف میزند و بالنتیجه مثلا "به جای میهن اسلامی می گوید: میهن انقلابی، تحریفهایی از این دست در سراسر کتاب هست: به غیر از حذف همهٔ درگیری های سیاسی - اجتماعی آن زمان، وجود دختران لچک به سر اسلحه بدست، آن هم در تمامی سطح شهر و حتی جوانانی از هر مرام و عقیده از این جمله است.

نمونه غلبهٔ رمانتیسم شرح مرگ خالد است و نمونهٔ سانتی مانتالیسم و نیز جعل سند و تحریف واقعیت وقتی است که در تشییع جنازه پنجاه و دو شهید: «محمد میکانیک تسمه تفنگ را به شانه می اندازد و جست میزند تبو وانت...» (ص ۲٦۷) بلندگو را که کسی زیر چانهاش میزان میکند، میخواند:

«دشمن تکاپوی بیهوده میکند

تاریخ شاهد است...

در هر کنار و گوشه این بوم داغدار

بس خون پاک که بر خاک ریخته است

دست راست محمد میکانیک بالا میرود. انگشت کوچک دست راستش از بند دوم، زیر قیچی آهن بری رفته است

هر۶ ☐ بیدار دلان در آینه این دامگاه آخر چنگیزهاست...۳ ۲٦۸)

تا أنجا كه:

«رگبارهای ضد هواپسی زیر کلام اوج گیرنده محمد میکانیک خفه میشوند

1.1

ما را چه باک که تهمینههای ما

سرشار نطفه سهرابند.» (ص ۲٦٨)

فراموش نکنیم که این شعرخوانی نه در یک میتینگ حزبی بلکه در بهشت آباد اهواز است، روزهای آخر ماه سوم پاییز ۱۳۵۹:

الدست محمد میکانیک همراه تفنگ بالا میرود.

- ما از سلالهٔ فولادیم.

ناگهان همهٔ تفنگها بالا میرود و صدای محمد میکانیک زیر غریو پرخشم و تندر آسای انبوه مردم ناشنیده میماند.

مرگ ہر آمریکا

ن مرگ بر آمریکا...»

تا جایی که انگار نه رمان بلکه روزنامهای را میخوانیم:

او نعشهای شهیدان مان، در کشتزارهای سوختهٔ اطراف سوسنگرد، مزارع زیسر و رو شدهٔ حمیدیه، دب حردان... همه جا، از شمالی ترین شمال غرب سرزمین مان، نعشهای غریبانهٔ

ا مسلما محمد میکانیک و ناقل و حتی شاعر نقط می خواسته اند بگویند: تهمینه های ما سهراب های بسیاری را می پرورند. اما پایان تراژیک داستان رستم و سهراب را نادیده گرفته اند. راستی مگر بهلوی سهراب را، نه مکر کیکاوس، که ختجر رستم نمی درد، یعنی درست همان جنبه از واقعیت که به عمد از چشم احمد محمود و در تمامی زمین سوخته پنهان مانده است؟

عزیرانمان، شام غریبان را از سالهای گذشته دردناک تر و عمین تر و غمیار تر کرده است.» (ص ۲۵٤)

کدام عزیزان به حتی شهیدان؟ عزیز و شهید ما بابا اسمال بود و ما مسلما" در مرگ او بی هیچ زنجمورهٔ ناقل و همراه با صفیه لره گریستیم و از طریق او در مرگ هر پاک که بر خاک می افتد و افتاده است. وطن را نیز رمان نویس به اید وطن بکند و آن که برجایس نایستد و بی هیچ گذشته ای، جایی نایستاده است تا وطنی داشته باشد.

حال بار دیگر می شود پرسید: راوی به راستی کیست؟ صابر برادر راوی وقتی در آخر کتاب تلفنی از او می پرسد: «کارت چی شد؟ کی میایی؟» ناقل به سوال اول جواب نمی دهد، اما می گوید: «اومدن که میام... چین روز دیگه» (ص ۳۲۷) پس نتیجه بگیریم که راوی همان خالد سیاسی حزبی شده همسایه هاست که در داستان یک شهر دوپاره شد، پارهای بندی حماسه های گذشته و پارهای غرقهٔ لجهٔ روزگار پس از ۱۳۳۳ و اینک که از همان سالها به مقطع جنگ ایران و عراق پرتاب شده است تا چون روح سرگردانی شاهد باشد، اما از آنجا که بر هیچ جایی، نایستاده است و از هیچ منظری جز همان چهارچوب خاک شدهٔ خالد همسایه ها و داستان یک شهر بر این گسترده نمی نگرد حاصل زمین سوخته ای است به معنی دقیق آن که او به راستی بر آن پرسه می زند.

پریشی تکنیک نقل و پریشانی ناقل و حتی نویسنده لازم و ملزوم یکدیگرند و ایس همه حاصل همان چهارچوبی است که در ادبیات می گفت (وقتی که دیگر خیلی مترقی شده بودند) محتوی فرم خودش را پیدا می کند و بعد هم هرگونه جستجوی تکنیک و فرم تازه را حتی اگر در خور محتوی باشد کفر محض می شمرد. اکنون نیز منتقد ادبی اش پورقمی آدمی است که ادبیات ۲۲ تا ۵۷ را یک کاسه ادبیات سانسور زده و مردم گریز و غیره می داند و بر همه خط بطلان می کشد تا مگر خودش را بسر کرسی بنشاند. سرانجام هم از آنجا که بر هیچ جا نایستاده است یا

وجودی دو پاره است به بلاد غربت می رود تا باز روزی روزگاری بیاید و تکلیف ادبیات حاضر و ناظر را تعیین کند. اما باید به یاد داشت که مبادا وقتی تکنیک و فرم و حتی سبک را تحقیر کردند مثلاً فرم مألوفی را از جایی و کسی و به غلط مال خود نکنند. یا اگر اصل را محتوی گرفتند «محتوی»های حاضر و آماده را جا نزنند.

احمد محمود براستی از این دست مردمان نیست و اگر کار تکئیک زمیمن سوخته به پریشی و کار ناقلش به پریشائی و کار احمد محمود به این همه تحریف واقعیت و حتی جعل سند نمی کشید، ذکر اصل ماجرا ضرورتی نمی یافت.

حقیقت اینست کسه تکنیک هر سه رمان احمد محمود برگرفته از پابرهنههای استانکو است. در همسایه ها و داستان یک شهر این تکنیک تما حدودی به خوبی به کار گرفته شده بود و یا حداقل با دید محدود ناقلشان میخواند. اما زمین سوخته چنان گسیخته و بی در و پیکر است که ما را ناچار میکند حداقل چند سطری در مورد اصل ماجرا بیاوریم.

پا برهنهها: رمان پا برهنهها اثر زاهاریا استانکو به ترجمه احمد شاملو، انتشارات زمان، از جمله آثاری است که از زمان انتشار ترجمهٔ ناقص آن (۱۳۳۷) و بخصوص پس از ترجمهٔ کامل شاملو از اقبال بسیاری برخوردار شد. زبان درخشان و رنگین شاملو، تصاویر گاه درخشان زندگی عادی مردم و بخصوص طرح مسألهٔ تضاد دهقان و ارباب و نسیز ارائهٔ تیبهای سیاسی طبقاتی معمول در رئالیسم سوسیالیستی بویژه که امکان انتشار چنین آثاری بندرت امکان پذیر می بود سبب شد تا چاپهای متعددی از این رمان به دست خوانندگان برسد و حتی نویسندگانی را به اقتفای این اثر وادارد. بحث در مورد این اثر مجالی دیگر می خواهد، اما اینجا تنها به دو نکتهٔ اصلی این رمان مسألهٔ نظرگاه و شخصیت پردازی بسنده می کنیم.

از جمله مضایق نظرگاه اول شخص مفرد وضعیت شخص ناقل (که لزوما" نویسنده نیست) و مورد نقل است. اگر ناقل میان خواننده و واقعیت حجاب شود، یا چنان که در نفرین زمین آل احمد می بینیم این حجاب مانع انتقال واقعیت یا واقعیت رمانی گردد، بینش کلی ناقل و نقطه نظرهای او اصل و در نتیجه جانشین واقعیت می گردد. گاه حتی ناقل به صورت آقا معلم یا راهنمای سیر و سیاحت درمی آید و نظرش را چاشنی هر دیدنی یا شنیدنی می کند. برای رهایی از این تنگنا و بی واسطه کردن واقعیت مورد نظر ناقل می توان به تمهیدهایی دست زد. از جمله: برگزیدن ناقلی بی طرف نسبت به مورد نقل و نتایج آن؛ و یا برعکس در گیر کردن ناقل در مورد نقل و آشکارا بر عهده گرفتن مسئولیت هر نظر و دست آخر نشان دادن تضاد و کشمکش ناقل و مورد نقل.

یکسی دیگر از ایس تنگناها مسأله زمان است، یعنی تفاوت زمان نقل داستان و زمان وقبوع آن، مثلا" ایسنکه ناقل پا به سن گذاشته باشد و بخواهد وقایع دوران کودکیش را نقل کند. انتخاب زبان و بینش کودکانه و نشان دادن رشد بینش ناقل و گسترش فرهنگ لغات و تعابیر او و نیز منطقی تر شدن این بینش و یا تصاویر از این جمله است.

تنگنای سوم حل مسألهٔ مکان وقایع قصهٔ رمان است. علیالظاهر ناقل اینجا تنها می تواند به نقل آن قسمتهایی از واقعیت بپردازد که خود شاهد و ناظر بوده است. نویسنده می تواند با پذیرش محدودهٔ یک منظر مثلا" چهارچوب یک پنجره یا روزن یک سلول به شرح ماجرا بپردازد. اما گاه ناقل، چه در حاشیه یا در مرکز حوادث باشد، متحرک است، پس نویسنده از تمهیداتی چون روایت دیگران، متحرک کردن ناقل، خواندن روز نامه، گوش ایستادنها، شئیدن رادیو و غیره سود می برد تا نادیدهها و ناشنیدههای ناقل را نیز نقل کند. اشکال کار در این مورد این است که این تمهیدات باید برای خواننده طبیعی بزند. هرگاه خواننده متوجه شود

### ۷۲ 🔲 بیدار دلان در آینه

که نویسنده دارد به در و تخسته میزند تا ناقل همه جا باشد دیگر روایت را باور نخواهد کرد و در نتیجه وقایع رمان را باور نمیکند.

### الف- ناقل و مورد نقل

نظر گاه در رمان با برهنه ها اول شخص مفرد است، کودکی که در طبی رمان به سن رشد میرسد و از آنجا که ناقل کودک است نمی تواند میان خواننده و واقعیت حجاب شود. انتخاب زمان حال (از فصل دوم به بعد) برای نقل نیز دارای چنین کیفیتی است؛ یعنی وقتی ناقل حادثه ای را در لحظهٔ وقوع گزارش می کند، انگار ماییم که حادثه را در لحظه می بینیم، مثلا" وقتی قحطی و سیل دیگر دارد حساب مردم را می رسد، همه در میخانه جمع می شوند. استانکو برای آن که بتواند نقل گفتگوی مردها را به روایت ناقل توجیه کند، می نویسد: «میان زانوهای پدرم قوز کرده ام و یک کلمه از گفتوگوها را نشنیده نمی گذارم..» (ص ۱۶۵، انتشاران زمان، کلمه از گفتوگوی را به نقل کنتگوی پدر و عمو «وونبکو» را به نقل خاقل بیاورد: «شب، شب زمستان است. دراز و سیاه. چراغ نفتی که به دیسوار آویزان است اتاق را به نور ضعیفی روشن می کند.» (ص ۱۲۵)

«بدرم صحبت پسر عمه «دومیت رو پالیکا» را می کشد به میان:
- اگـر زمینی میداشت هم تا حالا فروخته بود. هر بدبختی که یک تکه زمیـن داشـته باشـد، نـه برای این که از چنگ گرسنگی و مرگ فرار کند حاضر است آن را مفت و مسلم از دست بدهد...»

(ص۱۲۵)

حرفهای پدر واقعا" طولانی و تکرار در تکرار است، ناقل هم کودکی بیش نیست:

«اتاق را دود غلیظی برداشته و دو تا چپق هم یه ریز غلیظ ترش میکنند. برادر و خواهرهایم خوابیدهاند. من پلکهایم را میمالم.

- داریه، جهات است؟
- چشمهایم درد میکند پدر.
  - بگير بخواب.
  - خوابم نمى آيد.

(ص ۱۲۷ و ۱۲۷)

مادرم دارد پیراهنی وصله میکند.»

پس ناقل می تواند همهٔ آن حرفهای طولانی را بشنود و ما نیز به تبع او بشنویم. اما با ادامه گفت و گو از آنجا که ما شاهد این مکالمه ایم، حجاب کودک حتی برداشته می شود.

با گذشتن از دوران کودکی و نیز آغاز شورش دهقانان بر ضد مالکان گرچه باز ناقل با همان شیوهٔ نقل مستقیم به نقل ماجراهای کشمکش دهقانان یا خرده مالکها و مالکان و نیز حامیان و کارگزاران حکومت به کشیش و ژاندارم و غیره می پردازد، اما عرضه آنها در قالبهای تیپهای تاریخی و طبقاتی دهقان، گولاک، مالک و غیره (که در بحث آدمهای رمان به آن خواهیم پرداخت،) به ناگهان کودک دیگر چندان هم کودک نیست، یا حداقل کودکی است که نصایح ژدانفها را آویزهٔ گوش کرده است. تناقض آن نقل مستقیم که باید واقعیت را بیواسطه کند، با این واقعیتهای قالبی سبب میشود تا حجاب دیگری از درون ناقل سربرآورد و در نتیجه تنها کسانی که آن قالبهای ازلی و ابدی و همه رمانی و همه مکانی را باور دارند، می توانند نقل را باور کنند.

در همسایه ها تا زمانی که خالد کودکی بیش نیست واقعیت، بی هیچ واسطه ای، عرضه می شود، اما به مجرد سیاسی - حزبی شدن ناقل و یا حداقل وقتی که به قالب نام مستعاری ها درمی آید، همان قالب تحلیل خاص یک حزب از واقعیت میان مورد نقل و خواننده حجاب می شود تا آنجا که احمد محمود - به خاطر همان تحلیل خاص هم شده شکنجه های معمول در زمان پس از ۲۸ مرداد را به زمان مصدق نسبت

می دهد و حتی برای طفره رفتن از شرح تغییر موضع گیری همان نام مستعاری ها در مقطع ۳۰ تیر ۱۳۳۱ ناقل را به انفرادی می فرستد.

در داستان یک شهر ناقل- خالد تبعید شده به بندر لنگه- بیرون دایرهٔ روابط مردم بومی است، مثلا" وقتی رابطه محمد نور و شاطر غلام را شرح می دهد در مورد هیچ کدام طرفیتی نمی گیرد، پس واقعیت بی هیچ واسطه ای حضور پیدا می کند. اما همان قالب سیاسی حزبی در شرح وقایع لشگر دو زرهی سربرمی آورد. دست آخر این سؤال برای خواننده بی جواب می ماند که اگر آن همه حماسه در پس پشت ناقل بوده است، چگونه است که حالا مسأله اش تنها رابطه با شریفه و خورشید کلاه و یا شرب مدام و دود گرفتنهای گاه گاهی است؟ تازه چرا ناقل با وجود دیدن آن همه فداکاری و حتی تبعیت کامل افسران اعدامی از سیاست یک حزب راه آن ها را ادامه نمی دهد؟ یا چرا، فعالیت سیاسی به کنار، وقتی نوشته ای حزبی به دستش می رسد با وجود آن که ذره بین محمد نور را به قرض گرفته است (ص ۲۷۵) به جای مطالعه آن به شرح گذشته می پردازد و بالاخره ذره بیس نه برای خواندن جزوه که در حل معضل می رود؟ (ص ۱۲۱)

در زمین سوخته شرح زندگی روزمرهٔ مردم عادی با همان بی طرفی می آید، اما هرجا نویسنده به شرح و بسط کلیات حوادث می رسد و یا در خلق شخصیتهای قالبی مثل باران و محمد میکانیک و ننه باران و عادل و غیره و همچنین تحمیل برداشت خاص سیاسی به واقعیت نه حجاب که دیواری حایل می شود.

## ب - زمان نقل و زمان وقوع

«داریه ایس هایی که می گویی، راست است؟ سال هائی که ترا از آن دوره جدا می کند میان تو و آن روزگار گذشته پرده تاری نکشیده؟...»
(پابرهنه ها، ص ۳٦)

این سوال را کسی- که معلوم نیست کیست- از ناقل رمان میکند. ناقل پاسخ میدهد:

امی دانیم که از آن موقع تا حالا زمان زیادی گذشته. اما هیچ چیز فراموشیم نشده؛ ساقهٔ علفی که کنده ام تا دور انگشتم حلقه کنم یادم است. پروانه هائی که گرفته ام و رنگهای جاندار عجیبی که برای سرگرمی و بازی از بالهایشان پاک کرده ام یادم است... هر لقمه که فرو داده ام یادم است... هر (ص ۳۷)

پاسخی که ناقل می دهد تنها توجیهی است برای اینکه همه چیز به یاد او مانده است، پس می تواند شاهد صادق آن واقعیتها باشد. اما مسألهٔ تفاوت زمان نقل و زمان وقوع همچنان لاینحل می ماند، یعنی مشکل دیگر این نیست که حلقه کردن علف به گرد انگشت، یا رنگهای جاندار عجیب هنوز در ذهن حاضر است یا نه، بلکه باید دید که انتقال همین اعمال ساده از چه زبانی ونیز با چه زبانی صورت می گیرد.

وقتی ناقل در لحظهٔ وقوع ماجرایی شرح می دهد که: «از سر و کول هم بالا می رویم، اما آن جور که دلمان می خواهد نمی توانیم بازی و ورجه وورجه کنیم: تبو اتاق جا نیست. این جا دیوار است آن جا تختخواب، این جا درست آن جا پنجره، با این همه بازی مان را می کنیم.» (ص ۸۲) در حقیقت دارد از دید فعلی ناقل آن دوره را شرح می دهد، هر چند که فعلها همه مضارع اخباری باشد. یا مئلا":

اخوشبختانه داد «میها لاکه» به «واسیله» و هرزههای دیگری مثل او کاه هم بار نمی کند. معلوم شده که زنش کوراجاق است و بچهاش نمی شود. منتها بعید هم نیست که بی بخاری از خود میها لاکه باشد. گیس سفیدهای ده گوشی را دستش دادهاند که اگر چشمهایش را هم بگذارد... هیچ بعید نیست که با آوردن یک بچه کاکل زری اجاقش روشن بشود.»

مسیبینیم که همهٔ این روایت و آن تعابیر بیبخاری و غیره به دور از ذهنیات و منطق یک کودک است، حتی اگر نابغهٔ هوش و حافظه باشد. کلا" بسیاری از توصیفهای بظاهر درخشان کتاب نه در دایرهٔ ذهنیات، یک کودک بلکه در قلمرو ناقلی رشد یافته یا حتی نویسنده است.

استانکو تنها در فصل اول کتاب است که توانسته است بخوبی این مشکل را حل کند. عمه «توتزوپار» (که احتمالا" باید خالد باشد) به دیدار مادر ناقل آمده است. این دو می نشینند و وقایع گذشته- تاریخ خانواده- را به تفصیل نقل می کنند. استانکو به جای نقل تمام این درازنفسی ها شرح و وصف را با نقل مستقیم و باز سازی حوادث گذشته درهم می آمیزد.

یعنی گاه ماجرای آمدن و نشستن و حرف زدنها را شرح می دهد، و گاه و آمده در نقبل آنها را بازسازی می کند و گاه در میان شرح و وصف ها و بازسازی ها سطوری نیز از گفتوگوی آنها می آورد تا رمان گرمای گفت و گوی صمیمی آنها را منتقل کند.

«از نیش زدنها و سرکوفت و سرزنشهای مادر بزرگ، سر انجام مادرم طاقتش طاق می شود و از کوره درمی رود. بچه ها را لای هرچه دم دستش می آید قنداق می کند بغل شان می گیرد و از تپه ها می گذرد. از همان جاده نی که تنگ گورستان ده امتداد پیدا می کند...

مادر همان طور می رود و می رود... گاه به گاه وا می ایستد که نفسی تازه کند...»

در این میان استانکو گاهگاه با یادآوری حضور ناقل در زمان این خاطرات شنیدن آنها را حتی محتمل میسازد:

هعمه نوننزوپار از جایش، کنار بخاری، جم نخورده است. چانهاش یک لحظه از جنبیدن وانمانده. زبان نگو، قطار جهنم بگوا... وقتی پدر می آید تو اتاق، زنها حتی متوجهش هم نمی شوند... پدر می آید تو، بعد می رود بیرون سرش به کار خودش بند است. در حال حاضر کسی به من هم توجهی ندارد.»

از نمونههای درخشان این فصل وقتی است که مادر به خانه شوهر دومش آمده است و حالا صبح است، مادر به حیاط آمده است، بی آنکه ناقل بگوید. توصیف حیاط خانه از چشم مادر و حتی از چشم ناقلی که به سن رشد رسیده ونیز به احتمال با استفاده از نقل مادر این می شود:

هخانه، وسط حیاط بنا شده پشت آن اصطبلی هست. و انباری که در آن گندم مختصری را میگذارند که بر اثر زحمت و کار یک سال تمام آن هسم اگر محصول آن سال خوب باشد- به دست میآید؛ و خرمن ذرت را، اگر ذرتی در کار باشد؛ و ارابهٔ کهنه را، و گاوهایی را که به مالبند ارابه بسته شده اند و ساقه های خشک علوفه را نشخوار می کنند.

ته باغ انبوهی درخت اقاقیاست که از میان آنها سبیدار بلندی که انگار مدام بسرگهایش از بسرخورد اصواج نامرئی هوا در جنبش است سر به آسمان کشیده.»

چنین توصیفی هم از زبان مادر وهم از قول ناقل که کودک بود وهم از قلم ناقلی که دنیا نیامده بود از قلم ناقلی که وقتی چنین منظرهای و وجود داشت به دنیا نیامده بود نامحتمل است، اما به نقل مادر و در ترکیب با تجربههای پس از این ناقل باز سازی آن محتمل خواهد بود.

رمانهای احمد محمود فاقد چنین تمهید درخشانی است، بلکه او دقیقا" مقلد فصل دوم به بعد پا برهنه هاست.

## ج - مكان قصه و منظر ناقل

استانکو در پابرهنه ها به تمهیداتی دست زده است تا حضور در هرجا و همه جا را توجیه کند، این تمهیدات اغلب هم موفق نیست، مثلاً! پسر و دخترهای جوان دسته دسته یا جفت جفت به جنگل می روند. خاقل، داریه، که کودکی بیش نیست همراه دیگر کودکان به دنبال آنها می رود تا زاغ سیاه آنها را چوب بزند. نقل این بخش، آن هم مستقیماً!، قابل توجیه است، اما دیگر نمی توان پذیرفت که حرفهای پنهان آنها را هم می شنود:

«امشب صدای سوت مرا که شنیدی بیا تو باغ.

- اگر مادرم زود خوابید می آیم. زود میخوابد...

و بعد نوی ده هو میافتد که:

- دختر ايوانوش آبستن است.

- از ک**ی**؟

- از پسر بل دیه.» (ص ۹۳)

از ایس دست نمونه هسای بسیاری می توان آورد و دید که استانکو و بالنتیجه احمد محمود، بخصوص در زمین سوخته، چگونه از اول شخص مفرد به دانای کلی عدول کرده اند.

#### د- شخصیت پردازی

استانکو بخصوص در مورد دهقانان، خرده مالکان، کشیش و غیره تابع الگوهای مرسوم در انواع نازلهای رئالیسم سوسیالیستی است، مثلا": «گئورگه کاراباش» از دیگران جدا می شود و می آید جلو. مرد تنومندی است با چهار ستون سالم، صاحب مقادیری زمین و گاو و گوسفند. نزدیک رودخانه، طرف استانی کوتز می نشیند، حصار خانه و باغش نصف دره را اشغال کرده.

مي گويد:

کدام انقلاب، بیکاره های بی خاصیت! کدام انقلاب؟...» (ص ۱۵۵)

بالاخره هم مي گويد: «قانون مقدس است، با أن نبايد درافتاد!» و در مجموع به جای یک آدم مشخص از یک طبقه، یک قالب، یا همان تیپ همه گولاکهاست که برخوردش را به هر پدیده از پیش می توان به حدس دریافت.

دهقانان بى زمين نيز اغلب اين گونهاند. يكى از آنان «پت ره زگاماله» است: «از بسی چیز ترین آدمهای دهکده»، اما آنچنان با قالب ازلی و ابدی خرده مالکها آشناست که می توان حرفهایش را در مقالات تئوریک یافت: «تو دوست نداری مردم انبارها را آتش بزنند. وحشتت از این است که مبادا زمین خودت را هم بگیرند، « (ص ۱۵٦) حتی «مسائل لنینیسیم» را هم خوانده است و می داند باید عمده و فرعی کرد: ۱۱ما نه، خاطرت جمع باشد که عجالتا" کسی با تو کاری ندارد...» (همان صفحه)

تنها این دهقان نیست که چنین آگاه است، همهٔ دهقانها، با اندکی تفاوت، با دست آوردهای تئوریک انقلاب کبیر و پی آمدهای آن، در زمان استالین آشنا هستند- گو که خود پیش از ۱۹۱۷ می زیند. ضد انقلاب هم بـیکار نیست، هم به وضعیت طبقاتی خود آگاه است و هم با فصاحت و علانيه خودش را افشا مي كند. نمونه بسيار مبتذل آن كشيش عرق خور و فلان و بهمان است كه همهٔ بديها و رذالتها را يكجا در خود جمع کرده است، با این همه رک و راست می گوید: «توماس یک چتول دیگر... ها، بله، همين بود كه بهتان گفتم، بسرهاي عزيز من. سعى نكنيد با مقامات، با اربابها، سر سختی به خرج بدهید. آنها قدر تمندند این هم خواست پروردگار عالم بوده است.» (ص ۱٤۹)

دیگر کارگزاران مالکان و نیز خود مالکان همین قدرها آگاه و همین قــدر هــم افشاگرند. با این همه، قطع نظر از واقعیت موجود در رومانی و پیش از جنگ جهانی، با توجه به خود رمان آدم میماند که دهقانهایی ایس همه آگاه و آشنا با تیپهای تاریخی طبقائی چطور است که این همه «احمـق» میشوند که به جای «انقلاب کردن» سراغ میخانه چی میروند و می گویند: «راستش نیامده ایم که چیزی بیاری خدمت مان، آمده ایم انقلاب کنیم، (ص ۱۵۸) و یا می گویند: «اگر تو هم از مائی، پس برای چه روی تختخواب دوشک دار می خوابی و با زنت تنقلات می خوری؟» (همان صفحه) و شروع انقلاب شان هم اینست که: اول کتک جانانه نی بهات می زنیم... بعد هم خانه زندگیت را آتش می زنیم.» (همان صفحه)

اما میخانه چی که به تاکتیک عمده و فرعی کردن انقلابیون تئوری دادن آگاه است، میداند که تا دیگران از دود آن بفهمند که اینجا هم انقلاب شده است، پس پیشنهاد میکند که یک انبار کاه بزرگ را آتش برنند و همه هم سطل بدست دورش بایستند تا آتش به جای دیگری سرایت نکند و در ضمن حسابی هم دود کند و حالا هم عجالتا" همه می توانند دمی به خمره بزنند. در این میان پدر ناقل و یکی دو عقل کل دیگر: «منتظرند آنها خودشان موقعیت را درک و عقل شان سرجایش دیگر: «منتظرند آنها خودشان موقعیت را درک و عقل شان سرجایش «گیرم انتظار آنها انتظاری است نا به جا. چون که ملت خود به خود موقعیت را درک نمی کند و عقلش سرجا نمی آیدا (همان صفحه) و برای موقعیت را درک نمی کند و عقلش سرجا نمی آیدا (همان صفحه) و برای اثبات این نظر هم شده، ناگهان «آبجی زواکا» را هم می آفریند و هم می اندازد وسط، زنی که بچههایش: «امسال زمتان پیش چشمش پر پر زدهاند.» (ص ۱۹۰)

ابروید عقب! بروید عقب. بیکاره های بی مصرف! گذاشتید این بی همه کس ناچیز، این آلت فعل ارباب ها با یک چلیک شراب کلاه سرتان بگذارد...» (ص ۱٦٠)

ایس جهان، نه واقعیت موجود زندگی آدمها یا حتی واقعیت رمانی، بلکه جهان ساده شده و خط کشی شده، جهان الگوها است و احمد محمود در پرداخت آدمهای نام مستعاری، تیپهای تاریخی طبقاتی از همیس قالبهاست که تبعیت میکند، حتی کار تبعیت از استانکو به آنجا

می کشد که نقطه گذاری های اغلب غلط مترجم نظیر نشان فاصله پس از فاعل یا مسندالیه: «بادبادک، نخ را با قوت می کشد.» (پابرهنه ها، ص ۱۲۰) «شب، سیاه است و تاریکی، انبوه.» (ص ۸۷): یا «خانه، وسط حیاط بنا شده.» (ص ۳۰) در هر سه رمان احمد محمود به وفور دیده می شود.

## ۳- آدمهای رمان:

دنیای رمانهای احمد محمود دنیای ساده و آسان فهمی است، قطبی شده، خیر و شری؛ آدمهای او نیز بسیط و یک بعدی اند: کافی است تا درجه فقر و مکتشان را بدانیم، تا حال و آینده شان مشخص شود. انگار همرکس هرچه دارد از پر قنداقش دارد. برای آن که ما هم با این دنیای اخوب و آسان آشنا شویم بهتر است چهار عنصر اصلی (مثل عناصر اربعه خاک و آب و آتش و باد) جامعه تصوری احمد محمود را در همسایه ها بشناسیم تا بتوانیم آدمهای صفرایی، سودایی، دموی و بلغمی اش را در هر سه رمان تشخیص دهیم.

دستهٔ اول آدمهای معمولی، تیپهای سادهاند، تنهٔ اصلی جامعه و حتما" رمان که احمد محمود بحق در توصیف آنها موفق است. این گروه مردمان یک شغل و یک منش مشخص دارند که با همان از دیگران متمایز میشوند.

از ایس بدنهٔ اصلی شاخههایی جدا می شوند، یا می بالند یا ساقط می شوند; ساقط شدگان همان لمپنها هستند که زندگی دو تاشان از آغاز تا لمپن شدن به دست داده شده است (حسنی و ابراهیم). نمونههای دیگر را در زندان می شود دید، از ناصر ابدی گرفته تا رضی جیب بر، صادق کرده، غلام قاتل، ناپلئون ابدی و غیره.

خصیصهٔ بالندگی بیشتر در دو نوع آدم از بدنهٔ اصلی جامعه وجود دارد: کارگران و درس خواندهها. اما اینجا کارگر مصداق همان پرولتر نیست، بلکه تنها کسی است که کار یدی میکند (توجه کنید که تعریف

معمول روشنفکران حتی نویسندگان ما در مورد کارگر همین کار یدی بوده است و مشخصهٔ ظاهری او لباس چرب و چیلی، از پیشخدمت کافه گرفته تا شاگرد سبزی فروش و حتی کارگر شرکت نفت. از آنجا هم که ایس طیف وسیع در تئوری مقدس بوده است، همه جا حق را به او می دادند. طراحان هم اگر می خواستند کارگری بکشند مطمئنا" گره بازو و سیبری سینه یادشان نمی رفت) به همین جهت هم در همهٔ آنها خمیرهٔ یک فرد مبارز و سیاسی فی نفسه موجود است، پس بالقوه آمادهٔ پیوستن به اردوی معارض با کارگزاران حکومتاند.

از ایس طبی طبریق هم از گروه اول به ملأ اعلای حزب هیچ حادثه ارضی و سماوی نمی تواند آنها را از بالیدن بازدارد. اینها ذاتا" آدمهایی هستند دموی مزاج، انقلابی برای همین هم رنگ سرخ را دوست دارند.

می ماند باسوادان که خالد از آن جمله است. باسواد اگر از بدنهٔ اصلی جامعه برخاسته باشد، مثل خالد که پسر یک آهنگر است (یادمان باشد که تمشیل کاوهٔ آهنگر مضمون بسیاری شعرها و شعارها بوده است) و اگر بخت با او یار باشد و رابطی پیدا کند به همان ملا اعلای دستهٔ سوم عروج می کند.

دسته دوم کارگزاران حکومتاند: از شکنجه چیها و بازجوها گرفته تا پلیس مخفی و رئیس زندان و غیره.

دستهٔ سوم آدمهایی هستند نام مستعاری و نیک که کارشان فقط مبارزه است: اعلامیه چاپ میکنند، شعار مینویسند و به رغم همهٔ مردم که پشت سر رئیس دولت جدیدند میتنگ برگزار میکنند و میخواهند کارخانهها را به اعتصاب بکشانند. اینها همان دموی مزاجها هستند، انقلابیهای حرفهای.

دستهٔ چهارم همان رؤسای دولتاند، حکومت کنندگانی که سر و ته یک کرباسند و اسمشان هم همیشه رئیس دولت است چه رزم آرا باشد چه علاء چه مصدق.

آیا عناصر اربعهٔ جامعهٔ همسایهها در داستان یک شهر هم هست؟ راستش داستان یک شهر هم در چنین نظامی می گذرد: خاکش همان میردم عمادی اند: علی، شریفه، خورشید کلاه و مرد خورشید کلاه، قدم خیر، انور مشهدی، محمد نور و شاطر غلام. شاخهٔ ساقط از این تنه هم امثال ممدو یا ناصر تبعیدی است؛ شاخهٔ بالنده اش هم باید خالد باشد که نیست، اما احمد سرباز و آن ستوان سوم همدورهٔ دانشکدهٔ افسری خالد همچنان هستند. دستهٔ دوم، کارگزاران حکومت، نیز همچنین هستند. اما آتش با کرهٔ اثیرش درگذشته است: خاکستر خاطرات، که حتی خالدان اقل داستان نیز خاکستر همان شعلههای گذشته است. حکومت کنندگان اگر هم آزموده و بختیار کارگزار باشند اینجا به کلی غایبند.

در زمین سوخته گرچه اندکی وضع - از بد زمانه - درهم ریخته است، اما کار از همان قرار است، باز بدنهٔ اصلی جامعه هست: همهٔ برادران و خویشاوندان و مردم محلهٔ ننه باران، از ننه باران و بابا اسمال و رستم افندی گرفته تا عادل و حوری و گلابتون و هرکسی که اسلحه به دست دارد، یا به جبهه میرود، یا در شهر مانده است، یا به شهر بازگشته است. لمپنش هم رضی جیب بر است و احمد فری و دیگران. پس شاخهٔ بالنده می شود محمد محمد عرف و یا باران سابقا" دانشجو و حتی خود ناقل.

اشکالی اگر هست در تشخیص کارگزاران حکومت است و دموی مزاجها که سخت درهم آمیختهاند چرا که امثال محمد میکانیک ریش می گذارند و کارگزاران حکومت دیگر کارگزار حکومتی صالحند، یا اینها همه حالا دیگر دموی مزاجند. پس به جای کارگزاران حکومت دسته دوم – ضد انقبلاب است: محاربهایی که اعدام می شوند؛ در معابر بمب می گذارند؛ یا امثال تاجر زادههایی که خود را در صف دستهٔ دوم جا زدهاند و دستشان هم خوشبختانه زود رو می شود. حاکمان هم غایبند. در بغسی نیست، چرا که گرچه دیر اما به هر صورت در راستای خواست در بغسی نیست، چرا که گرچه دیر اما به هر صورت در راستای خواست همان عنصر خاکی هستند.

«هزالی و جلافت» - به اصطلاح نیما - به کنار که احمد محمود نه به عناصر اربعه معتقد است و نه به کرات مادون قمر. در ثانی یادمان هست که خالد همسایه ها «چگونه فولاد...» را خوانده بود و خالد داستان یک شهر در گذشته با نوشته های حزبی آشنا بود و دو سالی هم سابقه بازداشت دارد و پس از ۱۳۳۳ و در تبعید حداقل سعی کرد با ذره بین محمد نور جزوه ای مخفی را بخواند. ناقل زمین سوخته هم گرچه خفص جناح می کند یا تقیه، مسلما" اهل اصطلاح است. تازه به یاد داریم که بابرهنه ها و بسیاری کتب از این دست الگوی احمد محمود در ارائه آدم های رمان است. پس بهتر است آدم های احمد محمود در ارائه با تعابیر پدر اسرار قاسمی خوان خالد همسایه ها، که با دید «علمی تر» خالد همسایه ها و داستان یک شهر و در همان چهارچوب معتقدات ناقل زمین سوخته بررسی کنیم،

# قالب آدمها با آدمهای قالبی

در همسایه ها وقتی خالد از کنار چند «درس خوانده» میگذرد، می شنود که یکی می گوید «اگه به حکم تاریخ، نفت باید تو یه مملکت ملی بشه ، فقط باید در جنوب ملی بشه ؟...»

مخاطب در جواب می گوید: «اگر جهان بینی مارکسیستی داشتی هیچ وقت این حرفو نمی زدی.» (ص ۱۷۰)

ایسرادات دیگر ناقل- همانگونه که گذشت- در طی طریق به سوی یک عضو حزب کیمکم مرتفع می شود، که اگر نشده بود نمی توانست عضو فعال حزب شود و حتی رابط حزب و یک کارخانه. پس ناقل دیگر به قالب دلخواه در آمده است و همه مختصات این نوع قالب را باید در او سراغ گرفته تا اذعان به قطبی بودن جهان، وجود دو اردوگاه متخاصم امپریالیسم و سوسیالیسم.

در داستان یک شهر هم جزیکی دو مورد لو دادن و خیانت و یا در برابر شکنجه تاب نیاوردن یا وا دادن این یا آن عضو، هرگز نمی شنویم کسه این قالب آدمی نسبت به عملکرد حزب در مقطع ۳۰ تیر تا لو رفتن همهٔ اعضای سازمان نظامی و اعدام بعضی ها چون و چرایی داشته باشد. پس ناقلان این دو کتاب نه تنها فرض قطبی بودن جهان را می پذیرند، بلکه حزب و عملکرد آن حداقل در مقاطع ذکر شده دربست پذیرفته اند.

در زمیس سوخته از آنجا که ناقل به رغم واقعیت موجود مقطع جنگ ایسران و عبراق از میان همه شعارها تنها مرگ بر آمریکا یا صدام نوکر آمریکا را می شنود و فریادهای مرگ بر قطب دیگر را ناشنیده می گذارد و نیز به جای انقلاب اسلامی یا میهن اسلامی و اصطلاحانی از این دست، اصطلاح «انقلاب» تنها و یا «میهن انقلابی» را، نه تنها در دهان «بچهها»ی خودی بلکه در دهان «مسئول مملکتی» و حتی کل شعبان محتکر گران فروش می گذارد و نیز عنایت ناقل به امثال حاج افتخارها و همهٔ تفنگ به دستهای عازم جبهه یا نگهبانان مساجد و راه آهن و غیره و حذف همهٔ «دیگران» غیرخودیها، از صحنهٔ رمان و به سایه کشاندن همهٔ انواع «ضد انقسلاب» و نیز فراهم کردن امکان شعرخوانی برای محمد میکانیک در قبرستان مسلمین؛ یا مسلح کردن ننه باران، مادر دانشجوی سابقی که از بچههاست و بسیاری تحریفها به لحاظ بینش سیاسی و نه لوازم نوشتن رمان... نشان می دهد که ناقل حتی تحلیل امروز (راه رشد غیر مرمان... نشان می دهد که ناقل حتی تحلیل امروز (راه رشد غیر مرمان... نشان می ده را بر واقعیت تحمیل کرده است.

اعتقاد به طرح انتزاعی دو جهان و تحریف حقایق به نفع مفروضات دیگر – حتی اگر نپذیریم که تکنیک هر سه رمان احمد محمود بیش و کم بر گرفته از پابرهنههاست – باید قبول کنیم که شخصیت پردازی رمان را به انتزاع خواهد کشاند: به پذیرش قالبهای معمول در رمانهای رئالیسم سوسیالیستی، الگوهای جهان شمول کارگر و خرده بورژوا و یا قالبهای

عضو یک حرب طراز نوین و حتی قالب کارگزاران حکومت و نیز قالب ضد انقلاب.

حال به جای بحثی چنین انتزاعی بهتر است ببینیم که آایا واقعا" چنین قالبهایی در این سه کتاب هست؟

اول اینکه راستی چرا احمد محمود (که خود نامی مستعار است) برای اعضای آن حزب، برای بعضی از اعضای سازمان نظامی، بعضی شکنجه چیها نامی مستعار برگزیده است؟ یا چرا همهٔ وزرای پیش از ۳۲ را «رئیس دولت» می گوید؟ دوم اینکه چرا تعدادی از آدمها، از لمپن و کارگر و کاسب کار جزء گرفته تا اعضای حزب و شکنجه چیها و غیره با یک نام و یا با همان نام مستعار در رمانهای مختلف تکرار می شوند؟ سوم اینکه چرا بعضی حوادث مثل رابطه گرفتن یا نوع شکنجه را به عینه و اغلب در دو زمان تکرار می کند؟

گفتیم که خالد در همسایه ها فقط چهارم ابتدایی را تمام کرده بود، برخورد اتفاقی اش با پندار او را به ملاقات با شفق می کشاند و همین شفق است که او را با رابط حزبی اش، بیدار، آن هم با این جمله آشنا می کند «گمون کنم که شماها بتونین با هم دوست بشین و دوستان خوبی هم باشین، (ص ۱۰۵)

خالد ایسنجا کم سواد است. وقتی از او میپرسند: «می تونی روزنومه بخونی؟» خودش را از تک و تا نمی اندازد و می گوید: «می تونم.» (همان صفحه) اما به روایت خود او از درگ شعارهای روی دیوارها عاجز است (ص ۱۱۵)، باید هم در مورد هر مسأله شیر فهم بشود.

در داستان یک شهر خالد اگر چه گذشتهای شخصی ندارد و یک باز تنها از خواهرش حرف زده می شود اما فعلا" دانشجوی افسری است (چرا که قرار است شاهد وقایع لشکر دو زرهی باشد)، یعنی وقتی بگیر و بیند شروع شده است، خودش را معرفی کرده. اگر این دو خالد یکی باشند، چگونه خالد همسایه ها توانسته در فاصله ۳۱ تا ۳۳ دیپلم بگیرد، و

دورهٔ بازداشت را هم بگذراند؟ پس باید فرض کرد دو نفرند. با این همه باز رابط زمان غیرنظامی بودنش همان بیدار است و واسطهٔ آشنایی ایس دو شفق نامی است: «گمون میکنم که شماها بتونین با هم رفیق باشین،» (ص ٤٣٥) ایس خالد هم همچنان کم سواد است: «بیینم بیدار، نوشته همای رو اون کاغذ چه معنی میده؟» یا میپرسد: «خب پس اینا که رو دیوار نوشته چه معنی میده» (همان صفحه)

آیا اطلاق «رئیس دولت» به همهٔ وزرای پیش از ۳۲، تکرار بعضی لمپنها در همسایهها و زمین سوخته، یا انتساب همان نوع شکنجهٔ سیستماتیک پس از ۳۲ یا ۳۳ به مقطع پیش از ۳۰ تیر ۱۳۳۱ (اگر فکر نکنیم که سوء نیتی در کار بوده است و با وجود آن همه روزنامههای جزیسی و امکان افشاگری های معمول) نویسنده خواسته است در **دوران های مختلف آدمهایی** را با یک نام واحد و سرگذشتی واحد تکرار كند- كارى كه در اغلب آثار نويسندگان بزرگ هم مى توان ديد- دليلش هم ایس است که احمد محمود با معدودی از مردم اعم از شکنجه چی و رفیق یا دوست حزبی و لمپس و غیره آشنا بوده است، یا ماجراهای مشخصى را مثل رابطه گرفتن يا شكنجه شدن را از سر گذرانده، بس هـرجا بـه حضور این یا آن احتیاج بوده همان را تکرار کرده است؟ شاید هم بتوان افرود كه احمد محمود قالبهاى مشخصى از رفيق حزبى و مثلاً وابطه گرفتن؛ از شکنجهچی و نیز شکنجه؛ از کارگر و لمپن و خرده بورژوا؛ از رئیس دولت و کارگزاران حکومت دارد که هرگاه به حضور أنها احتياجي باشد همان قالبها را عرضه ميكند و هر قالب هم با مسمای مشخص به ناچار یک اسم مشخص می گیرد.

ایس قالبها، وقتی به طبقات اجتماعی میرسیم، همان تیپهای طبقاتی است: تیپ کارگر، تیپ خرده بورژوا، تیپ سرمایه دار. برای همین همم گفتیم دنیای احمد محمود دنیای ساده و آسان فهمی است: دنیایی قطبی شده، خیر و شری در سطح جهان. در قلمرو یک مملکت هم

مبارزات طبقاتی بر عهدهٔ همین قالبهاست که بر حق بودن یا نبودنشان به نسبت دوری یا نزدیکی به آن قطبها تعیین می شود، مثلا" قالب حکومت شاه حتی اگر سرمایه داری وابسته باشد به مجرد نزدیکی به بلوک شرق تطهیر می شود و حتی می تواند راه رشد را طی کند. بگذریم.

از سویی نمایندهٔ یک قطب قالب یک حزب است با اعضای قالبی آن و از سوی دیگر قالب دولت است (در همسایه ها و داستان یک شهر) و قالب کارگزاران آن و یا قالب دولتی ضد امپریالیست است و خرده بورژواهای رادیکال و قالب همان آدم های نام مستعاری و در تقابل آن ها قالب نیروهای مهاجم است و قالب ضد انقلاب (در زمین سوخته). مثلا" قالب کارگزاران دولت از شکنجه چی گرفته تا بازپرس و فرماندهان و پاسبانان... همه و همه احمی و سطحی و خشناند و بیریشه و قالب اعضای حزب (یکی دو لو دادن به کنار) حامل همه خصلتهای نیک.

ایس جهان ساده و آسان البته در برابر واقعیتها اغلب می شکند: مثلا" چگونه می توان باور کرد که آن قالب کارگزاران با آن حماقتهای ذاتی می توانند در مبارزهٔ سیاسی و در مقطع ۲۲ تا ۲۳ بر خیر مطلق با آن همه دلاوری و دانش وایشار پیروز شوند؟ مگر اینکه فکر کنیم در این نمایش خیمه شب بازی پایان غم انگیز را همان دو قطب تعیین کردند، همان دستهایی که سر نخ را به اختیار داشتند، وقتی هم تصمیم گرفتند که نیکان باید بمیرند و احمقان و کوته فکران و ندانم کارها پیروز شوند، وقایع لشکر دو زرهی و همه وقایع پیش و پس آن اتفاق افتاد، یعنی مثلا" سازمان نظامی یک کاسه قربانی شد تا کار خیمه شب بازها همچنان به مسالمت بگذرد. برای همین هم برای خالد داستان یک شهر قالبی بیش نماند، چرا که سرنخش باره شد و وقتی به بندر لنگه افتاد لامحاله به چنبرهٔ شرب میدام و دود گرفتن گاه گاهی و فتنهٔ شریفه و خورشیدکلاه چنبرهٔ شرب میدام و دود گرفتن گاه گاهی و فتنهٔ شریفه و خورشیدکلاه

با آنکه احمد محمود نمیخواسته است چنین برداشتی را القاء کند، اما حداقل شواهدی بدست داده است تا خواننده دریابد. چرا در زمین سوخته با اعتقاد به مطلق دو جهان و قالبهایی برای شناخت انسان می توان با معتقدان جهان باقی و فانی وانسانهای صفرایی و سودایی، و غیره همسو شد. به زبان دیگر اگر جهان ارسطویی و این جهان علمی می توانند با یکدیگر جا عوض کنند، پس با آن جهان ارسطویی هم علمی شده است و یا برداشت امثال شفق و پندار و آرمان و حتی باران و محسن و ناقل از علم چندان هم علمی نیست.

حال برای ختم مقال، گرچه بحث راجع به قالب کارگزاران یا لمپنها، یا نام مستعاریها می تواند راه گشا باشد، اما تنها به ذکر قالب کارگر و قالب خرده بورژوا بسنده می کنیم.

### تیپ کارگر

گفتیم که کارگر در رمانهای ما اغلب کارگر یدی است، در حالیکه تیپ طبقاتی آرمانی پرولتر در رمانهای رئالیسم سوسیالیستی متعلق به طبقهٔ کارگری اسبت که نه در خود که برای خود باشد: آگاه به منافع طبقاتی خود، همراه با عمل مستقل سیاسی در عرصه اجتماع. این تیپ هر چند انتزاعی است اما حداقل وجود آن در جامعهای محتمل است که سرمایه داری در آن استقرار یافته باشد و طبقهٔ کارگرش هم در طول مبارزات اقتصادی – سیاسی و تداوم جنبش کارگری نهادهای خاص خود را به نظام حاکم تحمیل کرده باشد. دست آخر چنان جامعهای تا حدی قطبی شده است و کارگر می تواند نشان خود را در عرصه سیاست به وقایم بزند. اما نویسندگان ما (هم به دلیل واقعیت موجود، هم آن که حزب مورد نظرشان قائل به چنان استقلالی برای خود و کارگران نیست) وقتی کارگر مورد نظرشان را - چه صنعتی یا حتی پینه دوز در کلیدر دولت آبادی - به قالب چنین کارگر آرمانی می ریزند، آدمی می شود با

منخصات ظاهری پرولتر اما تنها، سرتق و اغلب لمپن و با بینشهای التقاطی. این آشفتگی فکری چه در قالب و چه در نویسنده حاصل تحمیل یک قالب بسر واقعیت است. در واقعیت ما آدمهایی داریم نیمه پرولتر نیمه دهقان، یا شاغل در این حجره و آن دکان، پادوی مغازهای سه در چهار، یا کارگر مغازهای با دو سه شاگرد و غیره. اگر هم در مجتمعهای بزرگ صنعتی شاغل باشند کمتر به آگاهی و استقلال مورد نظر رسیدهاند. با فرض قبول چنان قالبی برای برگزیدهای چند میماند مسأله مختصات خاص اینجا: گذشتهٔ تاریخی، زمینههای فرهنگی و تداخل هزار و یک مسأله مثل وابسته بودن همان مجتمعهای بزرگ صنعتی. خلاصه آنکه صرف تقلید از آن قالبها، حداقل اینجا، کارساز نیست. با توجه به این ملاحظات و سابقه نه چندان طولانی ما در زمینهٔ رسان نویسی می توان دریافت که رمان نویسان ما چه زمینهٔ وسیعی برای کشف و خلق در پیش رو دارند.

احمد محمود با آفرینش، یا بازآفرینی بعضی تیپهای ساده مثل رحیم خرکچی، عمو بندر، کرمعلی و مادرش صنم، ناصر دوانی، عنکبوت، پسر خالله رعنا، خاله رعنا، جلیل کویتی و پدر در همسایهها؛ شاطر غلام، علی دادی، انبور مشهدی و بسیاری دیگر در داستان یک شهر؛ مهدی پاپتی و ناپلئون لمپنهای سابق، مش محمد سلمانی و دیگران تلاش پر ارجی را شروع کرده است. اینان هیچ کدام آن تیپ آرمانی نیستند. هریک هم کاری مشخص دارند، با درآمدی اندک و مشغلهای همیشگی که حضورشان هر بار با ذکر همان مشغله و منش و رفتار خاص همراه است و با همان مشغله هم اغلب متمایز میشوند. اینان همیشه در فقر بسر میبرند و اغلب هم منشهاشان هیچ تغییری نمیکند.

در این میان تیپهای آرمانی نیز وجود دارد، مثلا" محمد میکانیک در همسایهها، و باز محمد میکانیک در زمین سوخته.

در زمین سوخته محمد میکانیک: «کارگر فولاد سازی است. روزهای قبل از انقبلاب از سردمداران اعتصاب کارخانه بود» (ص ۹٤). «انگشت کوچک دست راستش از بند دوم زیر قیچی آهن بری رفته است» (ص۱۷۳) و اسم پسرش هم «امید» است، پس محمد میکانیک کارگر یک مجتمع بزرگ صنعتی است، سابقه مبارزاتی دارد و پسرش هم قرار است از همان نام مستعاریها بشود، یا محمد میکانیک به آینده امیدها بسته است.

به محمد سلمانی که تلویزیون عراق را میگیرد، آن هم با تصویر زنی که نصنیف عربی میخواند: «چهرهٔ زن گوشتالو تمام صفحهٔ تلویزیون را پر میکند. آنقدر بزک کرده است که انگار بوی روغنهای مالیده بر سر و صورتش توی دماغم میپیچد و چندشم میشود.» (ص۱۷) اینها را ناقل می گوید، اما محمد میکانیک هم معترض است نه به دلیل گوشتالو بودن آن چهره و یا مصرف بیش از حد بنجلهای غربی، بلکه از اینکه چرا محمد سلمانی به «فکر خوشی برا خودش» است. پس محمد میکانیک هم از عملکرد مخرب وسایل ارتباط جمعی عراق و حتما" شیخ نشینها هم از عملکرد مخرب وسایل ارتباط جمعی عراق و حتما" شیخ نشینها آگاه است، هم در این مقطع با خوشی فردی مخالف است.

در تشییع جنازهٔ ۵۲ نفر- همان طور که گذشت- شعر خوانی می کند و صدای او «زیر غریو پرخشم و تندر آسای مردم» که فریاد مرگ بر آمریکا سر می دهد ناشنیده می ماند. پس محمد میکانیک آگاه است که دشمن اصلی آمریکاست و صدام هم نوگر آمریکاست.

محمد میکانیک تنها به شعر و شعار بسنده نمیکند؛ یعنی همانطور که در زمان شاه از سردمداران اعتصاب کارخانه بود، وقتی هم «یکهو همه جا پخش میشود که بیش از دویست تانک تا ده کیلومتری شهر آمدهاند» (ص ۲۹) بر گردهٔ موتور دیده میشود که احتمالا" میرود تا از پادگان اسلحه بگیرد. بالاخره هم وقتی عراقیها با تانک و توپ به شهر حمله میکنند و میخواهند «همون بلایی را که سر بستان و سوسنگرد آوردن،

بر سر اهوازم...» (ص ۹٤) بیاورند، بر خلاف همهٔ کسانی که فرار کردهاند: همهٔ بورژواها و خرده بورژواها؛ بر خلاف ناقل که فقط دید می زند؛ یا امیر سلیمان سابقا" دبیر که مانده است تا از آثاثیهٔ خانهاش محافظت کند، محمد میکانیک نه تنها زن و بچهاش را نفرستاده، بلکه تفنگش را برداشته و میخواهد سر کوچه بماند: «مگه از رو جسدم رد بشن و پاشونو بذارن تو خونه.» (همان صفحه) در ضمن یادش هم نرفته به ناقل تلفن کند و همینها را بگوید. پس محمد میکانیک در صحنه عمل از انقلاب دفاع میکند.

رضی جیب بسر و احمد فری و یوسف بیعار که موقع ارتکاب جرم، خالسی کردن خانهٔ مردم دیده میشوند: رضی جیب بر میگریزد؛ یوسف بیعار تنومند است و نمی تواند تکان بخورد؛ احمد فری دیر می جند و محمد میکانیک که نمی دانیم «از کجا مثل اجل معلق پیدا می شود - چنگ می اندازد و از پشت سر، یقه اش را می گیرد» (ص ۲۷۵)، پس محمد میکانیک قوی هم هست و حتی می تواند احمد فری را به سینه بکوبد به تنهٔ نخل.

این ها همهٔ مشخصات همان تیپ طبقاتی سیاسی- آرمانی است، همین مشخصات و آن آرمان هم شاید سبب می شود تا در محاکمهٔ یوسف بیعار می پرسد: «می خوای چه کنی؟»

محمد میکانیک میگوید: «میخوام اعدامت کنم!... شغلت؟» (ص۲۸۳) چنان هم مسلط است که انگار دارد نقش تاریخی آیندهاش را در این گوشه تمرین میکند، و این جامهٔ حاکمیت، و یا قدرت بازیگریاش، چنان برازندهٔ او است که وقتی از مش نصرالله میپرسد: اسمت چیه؟ می گوید: «نوکر شما میرزا نصرالله، عبدالجواد هم در جواب می گوید: «عبدالجواد... غلام شما،»

اما محمد میکانیک آقایی میکند و میگوید: «آقایی مش عبدالجواد.» (همان صفحه). بالاخره هم حکم اعدام را صادر میکند.

در مجموع این آدم با آن مشخصات آرمانی و این «امید» که آن نقش را نه بازی، که اجرا کند موجودی است قالبی که تنها می تواند شاگرد مدرسه ها را راضی کند، تا پس از آن که به «کتاب خواندن عادت» (همسایه ها، ص ۱۹۸) کردند و کتاب را تا آخر به یک نفس خواندند، دست آخر بگویند: «اعجوبه است. هر کسی نمی تواند مثل «پاول» زندگی کند. آدم باید فولاد باشد که بتواند این همه سختی را تحمل کند تا آبدیده شود.» (همسایه ها، ص ۱۹۸ و ۱۹۹)

اما محمد میکانیک حاکم شرع هم نیست. واقعیت موجود، آن چنان صلب و سخت، رو نشان میدهد که محمد میکانیک به جرم محاکمهٔ سر خود یوسف بیعار و احمد فری و ننه باران و عادل به جرم اجرای حکم از طرف کمیتهٔ مسجد بازداشت میشوند. محمد میکانیک بزودی آزاد می شود و مردم محلهٔ ننه باران برای آزادی دیگران تصمیم به راهپیمایی می گوید: «اگه بخواین یه شعار پارچه نی «مرگ بر آمریکا» دارم. از دوران انقلاب!» (ص ۳۰) موقع راهپیمایی کسی می گوید: «من با نی شعار موافق نیستم!»

نمایش همچنان ادامه دارد و شاگرد مدرسه ما هم سخت بر این قالب آرمانی چشم دوخته است: «محمد میکانیک از سرکار میآید. ریشش کمی بلند است. دو سه روزی میشود که اصلاح نکرده است.» (ص۳۱۷) «همانطور که ننه باران، قالب مادر آرمانی، وقتی اسلحهاش را گرفتند و پنج روز بعد، به قید ضمانت آزادش» کردند: «روزها میرود مسجد که

۵- چرا موافق نیستی؟

<sup>-</sup> آخر ما که الآن با آمریکا درگیر نیستیم. ما یه دعوای خانگی داریم. محمد میکانیک میگوید

<sup>-</sup> باشه توی دعوای خونگیمان هم، شرط اول مرگ بر آمریکاست.» (ص ۳۰۱ و ۳۰۲)

درس قرآن بخواند. انگار که از همه چیز زده شده است و انگار که با همه کس قهر کرده است. (ص۳۱۰) با همه کس قهر کرده است. (ص۳۱۰) حوری هم، تیپ دختری آرمانی، به قول ناقل شاید از سرما روسری سرمیکند.

آیا نه ناقل که نویسنده از رنالیسم سوسیالیستی به رنالیسم اسلامی عدول کرده است؟

اگر به یاد داشته باشیم محمد میکانیک همسایه ها که یک تیپ آرمانی بود و نام پسرش هم امید، اسرار قاسمی خواندن پدر را نمی پسندید و از اینکه پدر مرید شده بود و حاصل رنج و زحمتش را به مفتخوری می داد کلاف به بود؛ یا جلو افاضات خواج توفیق قدری به سلک می ایستاد. حال آیا نویسنده می خواهد بگوید در حقیقت حق با پدر خالد همایه ها بود که اسرار قاسمی می خواند؟

تصویر آخر کتاب نیز مشکل را حل نمیکند. انگشت کِوْچک دستی که در انفجار موشک عراقی از شانه جدا شده است و «همراه موج انفجار بالا رفته است و تو خوشهٔ خشک نخل بلند پایهٔ گوشهٔ حیاط ننه باران گیر کرده است...» (ص ۴٤٤) از بند دوم قطع شده است.

محمد میکانسیک همم کشته شده است و دست آویخته بر نخل او ظاهرا" باید اینده را نوید دهد، تا شاگرد مدرسهٔ ما به قالب او درآید و راه او در پیش گیرد. اما شل دست و انگشتان به گونهٔ دیگری است:

«سبابهاش مثل یک درد، مثل یک تهمت، و مثل یک تیر سه شعبه به قلبم (سلامانه رفته است.»

انگشت شهادت اگر به قلب کسی نشانه برود به قصد تهمت زدن نیست بلکه به قصد اتهام زدن است. اما چرا این انگشت به ناقل تهمت میزند، یا میخواهد قلب او را متهم کند؟ آیا مخلوق بر خالق خود میشورد؟ آیا محمد میکانیک از اینکه در قالبی این همه انتزاعی و در

عین حال متناقض ریخته شده است و الگویی چنین برای شاگرد مدرسهٔ ما فراهم شده دل نگران است و مسئول را ناقل می داند، همو که گزارش استقامتش را تلفنی بهش خبر می داد؟ تازه مگر نویسنده نشنیده بود که: اجتنب من مواضع التهم (از آنجا که تهمتی بر تو بندند دوری کن)؟

### تيپ خرده بورژوا

اینجا اصحاب تئوری مشکلات خودشان را دارند، اما در رمانهای رئالیسم سوسیالیستی همه تذبذبهٔ ا، و حتی ریشهٔ همهٔ حرکات ضد انقلابی را (گذشته از سرمایه دارها) در این تیپ باید جست، مثلا" اگر اثر آدمی از ایس طبقه در رمان حضور پیدا کرد باید مطمئن بود که روزی روزگاری- بخصوص اگر روشن فکر هم باشد- بند را آب خواهد داد. اما رمان نویسان ما مشکلاتی مضاعف دارند. الگوها میگویند که مواظب آدمهایی که در ایس قالب میریزید باشید اما اصحاب تئوری اینجا از رسان نویس می خواهند مقطعی هم شده، از «دعواهای خانگی» بپرهیزند رسان نویس می خواهند مقطعی هم شده، از «دعواهای خانگی» بپرهیزند با این همه احمد محمود یکی دو نمونه از این تیپ ارائه داده است: مثلا" امیر سلیمان و کل شعبان، که ما اینجا فقط به کل شعبان می پردازیم.

وقتی مسئول مملکتی به آرامی دارد حرف میزند و میگوید، عراق قرارداد الجزیره را یک طرفه نقض کرده است و بعد هیجان زده میگوید، مردم باید «با تمام نیرو از میهن انقلابی خودشان دفاع کنند.» از آن سر میدان کل شعبان دیده می شود که فقط از دکانش بیرون می آید و به طرف قهوه خانه نگاه می کند. (زمین سوخته، ص ۲۵)

در «تشییع جنازهٔ مردم بی دفاع شهر» وانت باری سر می رسد که «تا بلندای طاقش، برنج آمریکایی و حلبهای روغن نباتی رو هم چیده شده است» (همان کتاب، ص ۸۵). کل شعبان کنار راننده نشسته است. اصلا" نمی داند چه خبر است. شعار مرگ بر آمریکا که بلند می شود کل شعبان

«انگار که زیر فریاد مردم خرد میشود. دست پاچه شده است، رنگ از صورتش پریده است و لبانش می لرزد، (ص ۸٦) و البته می لرزد، ترسش هم حتما" از این نیست که در این جو ضد آمریکایی برنج آمریکایی حمل می کند.

کل شعبان محتکر و گران فروش است. همه، یا حداقل مردم محلهٔ ننه باران، او را می شناسند و همه هم بدش را می گویند (صفحات ۱۰٦ و ۱۰۹) بالاخره هم صردم اموالس را «مصادره» می کنند، سرو جان، زنش، به اعتراض می گوید: «نی چه انقلابیه؟... او همه رفتیم راهپیمایی که...» (ص ۲۱۸) خود کل شعبان که مسلمان هم هست به حاج افتخار رئیس کمیتهٔ مسجد محل می گوید: «تو حکومت انقلابی ببین چه بلایی بسرم اوردن!» (ص ۲۱۹).

اما کل شعبان آدم زیر آب کاه و حقه بازی نیست. خودش حتی تیپ خودش را افشا می کند: «های... چه زحمتهایی که برا انقلاب نکشیدم!... صد بار بیشتر اعلامیهٔ آقا را دادم به لیلی که ببره بده به عمو رمضان.» (ص ۲۲۵) خیلی هم رو راست می گوید: «از بلشویکی هم بدتر شده! چه زن آدم را ببرن چه مالش را...» (ص ۲۲۵)

وقتی آدمی کیسه های برنج آمریکایی را تا بلندای طاق وانت بچیند (و ناقل از روی کیسه بفهمد که آن تو برنج آمریکایی است) حتما هم باید حرف های رادیو آمریکا را، البته عامیانه تر «رله» کند مگر وابستگی اقتصادی وابستگی فرهنگی نمی آورد؟ به قول عشقی چغندر از این سو و شکر از آن سو.

کار کل شعبان به جایی می کشد که نبه تنها با جیره بندی مخالف می شود بلکه می گوید: جیره بندی «کار توده ئی هاس...» (ص ۲۵٦)

همه چیز روشن و ساده است، آنقدر ساده که هر ساده دلی حتی می فهمند که مثلا" تاجر زاده، تاجر زاده است و بالاخره هم ضد انقلاب می شنود، اما باز «قرار شده است هر کس بخواهد چیزی از شهر خارج

کیند، باید با اجازهٔ کتبی تاجر زاده باشد.» (ص ۱۰۵) کسی هم به کسی- تبوی هبوا- می گوید: «خودشو جا زده. از اون فرصت طلباس!» (ص ۱۰۵ و نیز نگاه کنید به ص ۲۲۶) اما کار بر مراد است. بالاخره معلوم می شبود آن هم به نقل از اخبار محلی رادیو محلی که تاجر زاده فلنگ را بسته است. خانهاش، تجارت خانهاش و اموالش مصادره شد...

### ٤- ساخت رمان:

همسایه ها، گفتیم، بر گرتهٔ همان آثاری نوشته شده است که ناقل رمان خوانده ببود، آثاری که طرح آن ها تحول یک آدم است از ضد انقلابی یا بی طرف یا کلا" غیرسیاسی به آدمی سیاسی انقلابی. بر این طرح است که بنای همسایه ها گذاشته شده است. با همهٔ سادگی و حتی تکراری بودن این گونه طرح ها همسایه ها حداقل از ساختی یک دست و بسامان برخوردار است. ایرادی اگر هست به کل این نوع رمان هاست که جایش بینجا نیست.

داستان یسک شهر بسر طرحی ساده و البته جنایی استوار است: مثلث رابطه ناقل و علی و شریفه. ناقل شیفتهٔ شریفه می شود و علی دل نگرانی نشان می دهد و از گذشته اش می گوید، عرق می خورد و تریاک می کشد. بالاخره شریفه کشته می شبود و علی هم، تا ظاهرا" بفهمیم که علی و شریفه خواهر و برادر بودند. اشکال این است که هر خواننده معمولی حتی از صفحات اول می فهمد که اینها خواهر و برادرند و حتی می فهمد که علی شریفه را کشته است. با این همه شاید اگر بر بنیاد همین طرح ساده به شرح زندگی یم تبعیدی در بندر لنگه و گذران مردم عادی بسنده می شد، درخشان ترین تصویر ممکن از سالهای پس از شکست بسنده می شده بود. ولی تعهد سیاسی کار خودش را کرده است، رئالیست بودن ممکن است به ناتورالیست شدن بینجامد، آنوقت هم رئالیست بودن و هم روشنفکر قلمداد شود (انگار که روشنفکر بودن و

نویسنده بودن دشنام است، یا صرف تعلق به طبقهای تعیین کنندهٔ سرشت و سرنوشت آتی هر آدم،) پس به سراغ ذهنیات و خاکستر گذشته رفته است و همهٔ آن رفت و بازگشت میکانیکی را بر این پایه نه چندان محکم نهاده است، در نتیجه شاختمانی سمت و بی قواره بدست داده است.

زمیس سوخته نیز از اصل داستان کوتاه سادهای است: زندگی عادی مردم محلمهٔ نمنه بماران و دست آخر فاجعهٔ موشک عراقیها. براین طرح ساده است که به تبع سرگردانی روح سرگردان ناقل، آن همه این سو و آن سو میرویم و از همه چیز میگوییم تا در حقیقت هیچ نگفته باشیم.

٥- رمان و رمان نويس:

 ٥- رمان و رمان نویس:
 ر این سربر هر
 ر این سرخورد ساخت و پرداخت یک آدم و حتی برخورد با زبان برملا كنندهٔ بينش رمان نويس، تلقى او از جهان و كار جهان باشد، آیا همان رمان نمی تواند- به عنوان اثری که از این پس مستقلا" در روند فعالیت اجتماعی وارد خواهد شد- به دلیل تبعیت از لوازم رمان (چه عام چه شخصی) و تکیه بر واقعیتهایی که نویسنده نمیخواسته برملا بگوید اما در رمانش حضور و بروزی مخفی دارد، به رغم نویسنده، بر بینش او و یا حداقل چهارچوب تحلیل سیاسی و مقطعی خود او یا حزبش نمی تواند آن بگوید که استاد ازلش نگفته است؟

دیدیے کسه محمد میکانیک با آن گذشتهٔ درخشان با آنکه بر گردهٔ موتبور مي تاخت تا برود و تفنگي بگيرد، بالاخره هم به تمهيد «تفنگم را از تو انبار حاج عزیز برداشتم، (زمین سوخته، ص ۹٤) تفنگی بدست می گیرد و در خیابان کنار ننه باران و عادل دفیله می رود و در قبرستان شمعر می خواند؛ اما واقعیاتی که نویسنده به عمد نمی خواست ببیند و یا مى خواسىت- بىه خاطر عمل به تعهد سياسىاش و نه تقيه- مخفى كند،

سر برآورد و محمد میکانیک هم (بی آن که همهٔ آن زمینهٔ این تغییرها گفته شود) «تحول» پیدا کرد. حاصل این تحول به ناخواست یا فاقد زمینه در رمان نیز همان انگشت سنبابه است که به اتهام قلب ناقل را نشانه می رود، انگار که ناسره و قلب بودنش را نشانه گرفته باشد.

باز دیدیم که چگونه نویسنده بی آن که بخواهد بشان داد که نام مستعاری ها در زمان حکومت مصدق میتینگ و اعتصاب راه می اندازند و به رغم همهٔ مردم، تا شناخته نشوند، نوار ملی شدن صنعت نفت را بر سینه ندارند. غافل از اینکه وقتی همه نوار بر سینه داشته باشند، آن معدودی که ندارند خود به خود شناخته خواهند شد. اما همین ها، دموی مزاجها یا انقلابی های حرفه ای، پس از ۲۸ مرداد ۳۲ منتظر می مانند تا میایند و دستگیرشان کنند، شکنجه شان بدهند و وقتی هم تبعید می شوند دیگر سیاست را می بوسند و کنار می گذارند تا مگر باز مثلا" در زمین سوخته پیداشان بشود.

یا دیدیسم که آدمهای نام مستعاری حتی در مقایسه با آدمهای عادی یک بعدیاند. مگر اینکه فکر کئیم شیوهٔ نویسنده که همان سبک ادبی مورد نظر نام مستعاریهاست چنین بلایی بر سر آنها آورده است؛ یا این آدمهای یک بعدی چنین شیوهای را درخورند. اما به هر صورت به شهادت همه سه رمان هم شده این آدمها میکانیکیاند، آدمهایی با بازتاب شرطی مشخص که یک نماینده همه است و همه یکی.

از همه مهم تر شاید سرنوشت ناقل تمثیل همان طوطی است که گرچه الکن و به ناخواست و به رغم استاد ازل، اما به هرحال هرچه نبایست را می گوید تا از طریق او دریابیم که بر آدمهای نام مستعاری از مقطع ۳۰ تا ۵۹ چه رفته است.

به شهادت همسایه ها آدمی به قالب عضو حزب ریخته می شود و به شهادت داستان یک شهر و پس از شکست ۳۲ و لو رفتن سازمان نظامی همسان خالد، یا آدمی دیگر که اتفاقا" اسمش هم خالد است، چنان تهی

میشود که زندگیش میان عرق خوردن و دود و سر بردن با نشمهها میگذرد. واقعیت هرچه میخواهد باشد واقعیت رمانی میگوید- قطع نظر از حماسه بودن یا نبودن آن گذشته و مستند بودن یا نبودن این حالکه این وجود به آن قالب ریخته شده حالا دوپاره است، همان عروسک خیمه شب بازی است که حالا نخش پاره شده؛ آدمی است میکانیکی که خاطراتش را ماشینوار و به وقت تحویل میدهد. به شهادت زمین سوخته هم وقتی این آدم به مقطع جنگ ایران و عراق- اگر نگوییم مقطع انقلاب- میرسد، نه گذشتهای شخصی دارد و نه گذشتهای سیاسی. چرا که در یکی (در همسایهها) چنان بود و در یکی (داستان یک شهر) چنین. پس آدمی است که هرجا هست و هیچ جا نیست.

به زبانی دیگر وقتی گذشتهٔ تاریخی یک ملت را (در همسایهها) تحریف کنیم، در حقیقت این ماییم که این گذشته برایمان تحریف شده است، این ماییم که خود را با واقعیت تحریف شده انباشته ایم، با هیچ و پوچ، یا به قبول الیوت کاه آگنده شده ایم، به قبول امید پر از هیچ. پس دیگر چندان مستبعد نیست که دوپاره شویم، حتی تکه پاره شویم یا روح سرگردان، قالبی بی قلب که بر مدار دروغ و تحریف می گردیم.

طرح سرگذشت آدمی چنین آن هم در سلسلهٔ سه رمان و افشای این قالب دست آورد کمی نیست و ما، گرچه احمد محمود نخواسته باشد، این یکی را مطمئنا" مدیون رمانهای اوییم.

تابستان ۱۳٦۱

داستان یک شهر محمدعلی سپائلو چراغ، جلد سوم بهار ۱۳۲۱

رمان تازه احمد محمود یک درس مشکل داستان نویسی است. راوی حکایت، افسر وظیفهای است که به خاطر ارتباطهای سیاسیاش از درجه محروم و بمه بندر لنگه در حاشیهٔ خلیج فارس تبعید شده است. آن جا با ييوند عاطفي خاموشي، با سربازي اهل كرمان (علي) رفيق شده است. زندگی این دو یکنواخت و تکراری است. صبح در پادگان حاضری می دهند، ظهر اغلب در خانه و زیر نسیم بادگیر غذایی فراهم می آورند (مثلاً" ماهی سبرخ می کنند) بعد از ظهر اغلب در گرمای سخت و نور کور کشنده به باغ غبار گرفته و بینوایی میروند و در اتاقی خنک دمی از افیون می گیرند، شب به پشته در حاشیهٔ شهر می روند و به گونهای دیوانه آسا باده گساری میکنند. گاه این گذران آخر شب به عشرتی دیگر (مثلا" خانه شریفه) می انجامد. در جوار این تکرارها، دهها شخصیت فرعمی که هریک حدیثی دارند و مانند کلافی سردرگم در زندگی هم فرو رفتهانید به چشیم می آیند که آنها نیز حدیث خود را مکرر می کنند، در تماشای چنین محیطی اگر هم خواننده را لذتی باشد در تازگی آن است که با یکبار تماشا کهنه می شود اما درس مشکل داستان نویسی در این جاست. احمد محمود بارها و بارها همین دور تسلسل را به رشتهٔ تحریر كشيده، همين يكنواختي را ترسيم كرده... لكن همواره گيرا و خواندني.

خوانسنده خسته نمی شود و گرچه شاید به این مکررات اعتراض کند، اما دست از کتاب نمی کشد. این هنر نویسنده است. شیوه ای سهل و ممتنع.

آدمهای فرعی کتاب که مثل شخصیتهای یک رمان پلیسی هر یک عملکردی در پیش برد ماجراهای فرعی دارند با تکرار به موقع حرفها، تکیه کلام ها، واکنش ها و خویهای شان، حالت آدمکهای خیمه شب بازی می گیرند، اما با هزار توی حدیثهای خود ساختمان هزار و یکشبی داستان را تدارک می بینند. توصیف لحظه به لحظه از یک جامعهٔ کوچک، در گوشهای از این سرزمین، در تاریخی مشخص، همان طور که ما را با جزئیات اجتماعی و روانی و زیستی محیطی که نمی شناختیم آشنا می کند، به شیوهای افسونگرانه علاقهٔ ما را به سرنوشت این آدمهای گوناگون بر می انگیزد.

«داستان یک شهر» یک رمان ژنریک فارسی است. و بهترین اثر احمد محمود. اما دو نکته در این جا هست:

اول ایس که راوی حکایت که بخش بزرگی از این رمان بلند را به خود اختصاص داده عملا" در پیشبرد ماجرا نقشی ندارد. نمی توان پذیرفت که یک کاراکتر مرکزی این همه منفعل باشد (اشعار به این نکته را مرهون آقای رضا سید حسینی، داستان شناس معاصر هستم) دوم این کسه... «داستان یک شهر» به ظاهر دنبالهٔ زندگی «خالد» قهرمان کتاب «همسایهها»ست. (که البته این نکته بخودی خود اهمیتی ندارد). از آن جا که زمان آغاز این داستان چند سالی پس از خاتمهٔ زمانی «همسایهها» قرار گرفته است، نویسنده برای پیوند ایس دو سرگذشت از شگرد تداعی گرفته است، نویسنده برای پیوند این ترتیب که از نخستین فصول کتاب، در یادبودها سود جسته است. به این ترتیب که از نخستین فصول کتاب، در ذهه نر راوی، گاه خاطرات کوناه و مبهمی تصاویر گریزان و سریعی، زنده می شود. مثل این که در اتاقی تاریک یک لحظه چراغ برق روشن و سپس خاموش شود، ایس شگرد که اقتباسی از مونتاژ سینمایی است، با منطق خاموش شسود، ایس شگرد که اقتباسی از مونتاژ سینمایی است، با منطق

همان مونتاژ تصاعد و رشد می کند، یعنی به تدریج در لابلای داستان امروز، برق، لحظههای بیشتری روشن میماند، گذشته واضح تر میشود و حافظه خواننده با اتصال تصاویر پراکنده عکس پیوستهای از گذشته راوی بدست می آورد و آن را به اندازه لازم می شناسد. این تداعی ها از چند سطر در ربع اول رمان شروع می شود و در ربع سوم آن به چند صفحه مىرسد. تا اين جا همه چيز با منطق اختيار شده نويسنده توجيه پذیــر اســت. چــرا کــه ضرب یاد آوری ها چه از نظر حجم و چه از نظر پرداخت، شتابناک تر و کم رنگ تر از اصل داستان است. اما ناگاه در ربع چهارم رمان، چند فصل کامل به این یادآوری ها می بردازد، چندان که سه ربع پیشین یکسر در سایهٔ آن میافتد. قصه خالد و علی در بندر لنگه معلق میماند. تا ما با قلمی پر پرداخت و جزیی نگر، قصه زندان و اعدام افسران حزب توده در تهران را بخوانیم. أنگاه که طول نامتوازن یاد آوری ها، ما را از حال و هوای بندر لنگه و جامعهٔ آشنای آن بیرون می آورد، نویسنده طی فصلی کوتاه ما را به آن جا برمی گرداند تا عاقبت دو قهرمان اصلی اثرش را سرهم بندی کند. اما اینک ما دیگر به دیدار این دو رغبتی نداریم. چون آنان برای ما بی اهمیت شده اند، و فاجعه سنگین تری، فاجعه شخصی شان را بی رنگ کرده است. نویسنده در واقع با این کار می کوشد تا رمان خود را نفی کند.

من فکر میکنم که احمد محمود با تجربه تر از آن است که ناآگاه به چنین تخریبی دست زند. به گمانم قسمت اعظمی از بخشهای مربوط به بازداشتگاه افسران، الحاقی است. یعنی پس از خاتمه رمان، در پرتو امکانات تازه به آن افزوده شده است. و به دلیل شتاب در چاپ کتاب، نویسنده نتوانسته تمهید تکنیکی مناسبی برای آن بیابد. احمد محمود باید بداند که رمان نویسی مثل او، در مقابل ادبیات، مسئول تر از آن است که این چنین تسلیم احساسات شود. او می توانست با تعمق و شکیبایی بیشتر، عقاید و عشقهایش را در داخل نظام داستان جاسازی کند.

## ۱.۶ 📋 بیدار دلان در آینه

«داستان یک شهر» در نظام کنونیاش، یارای یک ربع حجم فصلهای پایانی کتاب راهم ندارد. و این فصول یا باید به نسبت کل کار، کوتاه تر شود یا تمام حکایت از سر نوشته شود.

داستان یک شهر فرزانه کرم پور در ماهنامهٔ پایاب شمارهٔ هفتم- شهریور ۱۳۸۱

علیرغم آن که رمان «داستان یک شهر» یک رمان سیاسی است ولی چنان حس غنی و سرشهاری در تمهام کتاب جاری است که آن را از صورت یک داستان با تاریخ مصرف مشخص خارج میکند و در نهایت به رمانی کلاسیک و ماندنی در ادبیات ایران بدل می شود.

ماجرا از مراسم تدفین ۱۰ علی ا آغاز و پس از دورانی ۲۰۰ صفحه ای با همان مراسم و دیدن محتویات کیسهٔ لوازم باقیمانده از علی به منظور گره گشایی راز بین «علی و شریفه» پایان می بابد. در طول رمان علاوه بر دو جریان قوی یعنی ۱ – کودتای ۲۸ مرداد، لو رفتن شاخهٔ نظامی و اعدام افسران توده ای و ۲ – زندگی راوی در بندر لنگه بعد از تبعید، داستانهای کوتاهی به صورت زیسر مجموعه در سطح وجود دارد که به بیان روابتهای اصلی، و کشش و جذابیت داستان کمک می کند و خواننده را تما آخیر با ضرب آهنگ «دمام»، یکنواخت اما نفس گیر با خود می کشد، مانند ماجرای «شریفه و علی»، «ممدو، انور مشدی، قدم خیر و گروهبان مرادی و خورشید کلاه و مردش و ...

زندگی در لنگه، پوسیدن و مرگ تدریجی است. شنهای زرد، خاک، طوفان، خورشید تفته، بیابان و دریا، تابلویی که در آن طیف رنگ ها از اخرایسی رنگ پریده مانند خاک تا زرد، در کنار آبی دریا مینشیند. آبی که حتی وقتی از چاه هم کشیده میشود، لب شور است. فقط دقایقی تن را

خاک می کند و باز حرارت خورشید است که چون چرم به بدن می چسبد. نویسنده چنان در فضا سازی تواناست که خواننده همراه راوی، گرما زده و عرق کرده به خانهٔ خورشید کلاه می رسد، بوی گس خارهای نم کشیده را حس می کند، تکیه می دهد به یکی از متکاها و پاها را می کشد. نور تند ظهر را پشت سر می بیند و در اتاق نیمه تاریک خنک، تن را به رخوتی حتی مسموم می سپرد...!

راوی در چنیس لحظاتی به برگشت به گذشته ماجرای بازداشت ها، شکنجه ها و در نهایت اعدام افسرانی چون مبشری، سیامک، افشار، بهنیا، کلالی، والمه و... را به خاطر می آورد و جریان موازی داستان را پیش می برد. با وجود سانتی مانتالیزم و شعار گرایی موجود در این بخش ها، چنان نویسنده به تمام وجود، حس وایمانش را در نوشته می دمد که خواننده را به خود همراه و همدل می کند و حتی علاقه مندان به آثار مدرن و ادبیات غیر سیاسی یا آنان که به فرمالیسم در این حوزه بیشتر گرایش دارند، نمی توانند به راحتی و سادگی از این رمان بگذرند. حتی اگر به نظر برسد که توصیف گاهی از حد به در و به پرگویی بدل شده است. «انگار همه محوطهٔ پادگان پر میشود از نقش سرهنگ سیامک. انگار که چانهٔ کوچکش به صخرهٔ عظیمی بدل شده است که استقامت را انگار که چانهٔ کوچکش به صخرهٔ عظیمی بدل شده است که استقامت را انگار که چانهٔ کوچکش به صخرهٔ عظیمی بدل شده است که استقامت را

بعضی کنایه ها و اشارات وایهام نیز در این زمان به نظر ساده و پیش پا افتاده می رسد ولی باید به زمان نگارش و چاپ کتاب نیز توجه داشت. «مغازه ها همه بسته است. جا به جا نور چراغ خواب به شیشهٔ پنجره ها و به پشت دری ها، رنگ ملایمی داده است. کاخ دادگستری خاموش است. دیواره هایش خیس خیس است. جوی پهنی که از مقابل کاخ دادگستری می گذرد، سیلابی است.»

لایدای دیگر از رمان، شخصیت راوی است. این شخصیت که احمد محمود او را ابتدا در همسایه ها و بعد در داستان یک شهر دنبال می کند.

حتی سایه اش در زمین سوخته هم حضور دارد، نمونهٔ گروه بزرگی از روشینه کران این دیار است. گروهی که در مواجهه با نامرادی و ناکامی در آرمان هاشان، از مبارزه دست می کشند و کمر به نابودی خویش می بندند. این خودکشی اگر نه یکباره، تدریجی یا با عرق خوردن در حد مرگ برای دستیابی به خبری است و یا پناه بردن به تریاک برای سبک شدن و در هپروت از واقعیت گریختن. «بوی تند عرق کشمش دماغم را می زند. نصف لیوان را پر می کنم و داغاداغ سر می کشم. جگرم آتش گرفته است. انگار که عرق، داغی دلم را خنک می کند. عرق خیلی زود کاری می شود. خیلی زود گونه هام رنگ می گیرد. عین گوشت تازهٔ آهو قرمز می شوم... ص ۲۶۱۵، «به سیگار پک می زنم. اینه دود را به خود می گیرد. تصویرم تیره می شود. از پس ابردود حرف می زند. راستی راستی می گیرد. تصویرم تیره می شود. از پس ابردود حرف می زند. راستی راستی حیلی خیلی خسته م. یه فکری باید به حال خودم بکنم. ابنطوری از پا در میام. روز ها خیلی به خبرا... ص ۲۵۵»

اما راوی کاری نمی کند. تا پایان کتاب بار ها و بارها عرق جگرش را آتش می زند، سیگار دود می کند و گاهی به ترباک پناه می برد. که این لحظات توسط نویسنده و در نقش راوی چنان توصیف می شود که نه تنها خود بلکه خواننده را نیز سبک می کند، هشش دانگ حواس مرد خورشید کلاه تو وافور است که مبادا یک ذره از تریاک هدر رود. تریاک را آتش می دهد، با سیخ جمعش می کند، می خواباندش رو سوراخ و دوباره یک هوا حرارتش می دهد و بویش می کند و بعد با لذت می کشد و چنان می کشد که انگار با وافور لاس می زند. انگار دارد نوازشش می کند. حرکاتش آرام و پر حوصله است. چنان است که آدم را به هوس حرکاتش آرام و پر حوصله است. چنان است که آدم را به هوس کرده است که وقتی رو وافور قوز می کند تکیه گاهش باشد. دود را نرم کرده است که وقتی رو وافور قوز می کند تکیه گاهش باشد. دود را نرم کرده است که وقتی رو وافور قوز می کند تکیه گاهش باشد. دود را نرم

نویسنده از راوی قهرمان خلق نمی سازد و این از هوشمندی اوست، چزا که در ایس حالت داستان از قدرت و باور پذیری بیشتری بسرخوردار شده است. زندگی در لنگه به گونهای بدوی جریان دارد، در کسب و کارهای خود، خوردن آنچه که طبیعت منطقه به آدم ها می دهد (خرما، ماهی،...) و جوابگویی غرایز. فضا سازی، دیالوگ ها و استفاده از کلمات محلی و شخصیت پردازی چنان قوی است که خواننده در پایان کتاب و بعد ها در دیدار از شهرهای جنوبی بارها با خود فکر می کند که شماید زمانی دور در لنگه یا کنگ یا... زندگی می کرده یا برای مدتی به آن دیسار سفر کرده است، غروب به «پشته» رفته تا بادی به تنش بخورد، از میان قالبهای یخ بطری عرق را بیرون کشیده که تا گرم نشده، استکانی میان قالبهای یخ بطری عرق را بیرون کشیده که تا گرم نشده، استکانی

با نقسد امروز، بر ملا کردن راز شریفه در پایان با وجود آن همه نشانه هایی که نویسنده در طبول داستان به خواننده می دهد، ضرورتی ندارد. (شنیدن صدای پا در اطراف خانهٔ شریفه در شب حادثه، شکستن عمدی میل گاردان، غیبت ناگهانی علی و درهم ریختگی روحی او بعد از مرگ شریفه و ...) و از نکات قابل توجه در کارهای احمد محمود و به طور خاص در این رمان، زنها هستند.

محمود از زن ها می پرهیزد. آنان موجوداتی کمرنگ و در حاشیه اند. پر کنندهای برای فضاهای خالی (قدم خیر، طلا و...) گاه به صورت مادران ظاهر می شوند که مهم ترین کارشان انتظار، اشک ریختن و نگرانی برای مرد هاست و یا در نقش فواحش ظاهر می شوند، چون به هرحال، مردها هر چند انقلابی و تحصیل کرده، به چنین تفریحی چه به لحاظ روانی و چه فیزیولوژیک نیازمندند تا اندکی سنگینی بار دنیا و سیاست و آرمانهای ارزشمندشان سبک شود. محمود زن مدرن و امروزی را نمی شناسد و خوشبختانه مانند بسیاری از سایر نویسندگان، سعی در نشان دادن آدمکی دو بعدی و تقلبی به جای زن نمی کند. زنهای محمود

در همین قد و قواره که نشان میدهد، زمینی هستند و از کلیشهٔ «لکات» و اثیری» در کارهایش استفاده نمی کند. در تمام طول داستان اثری از خانوادهٔ راوی بسه چشم نمی خورد. «یک بار نامهای برایش میرسد که از طرف دوستی است و در یک برگشت ذهنی هنگامی که به تبعیدگاه میرسند، استواری که آنها را همراهی کرده نامههاشان را می گیرد که به اقوامشان برساند.»

دید راوی به زن صرفا" دید جنسی است، از شریفه و خورشیدکلاه گرفته تا خاطرهٔ زنی که بعد از انتقال از پادگان به زندان دربان پاهایش به هـنگام آب دادن گلـدان دیده میشود و در جورابهای کوتاه قرمز زیباتر به نظر می رسد، زن ها در این رمان توسط مردان به گونهای یک طرفه حذف میشوند. شریفه را علی به قتل میرساند، خورشیدکلاه توسط راوی رانده مسی شود، گروهبان مرادی «قدم خیر» را به خاطر «ممدو» رها می کند و «انور مشدی که مدام در حسرت روزگار خوش گذشته با «ممدو» است، زنش را طلاق میدهد. ناگفته نماند که نویسنده سعی مختصری میکند که فقر و بیسوادی را عامل فحشا معرفی کند (تعریف شریفه و علی از زندگی خانوادگیشان) اما این فحشا نیز همانند عرق و تریاک می تواند در خدمت مردانی با آرزوهای بزرگ و توهماتی بزرگ تر قسرار گسیرد تسا دلزدگی روشنفکران این دیار را اندکی التیام بخشد چرا که آنفدر از گذشته پشیمان و گریزانند که حتی کنجکاوی و رغبت خواندن کتاب، اعلامیه یا شبنامه را نیز از دست می دهند. و با شعار انفعال در دود و نشئه مسموم الكل به گذشته گذر ميكنند و ستايشگر مردائي از جنس دیگر می شوند. (راوی پیت عرق خرمای اهدایی توسط یکی از همدورههای قدیمی را باز می کند اما جزوهای را که لای پوشال ها برایش فرستاده شده، نمی خواند، چرا که خطوط ریز چشمانش را ناراحت میکند و آب میاندازد. (ص ۱۷۹)

داستان یک شهر جواد امید چیسنا- شمارهٔ ۱۰۸ و ۱۰۹ اردیبهشت و خرداد ۱۳۷۱

# روایت نرازیک زن*دگی*

# پیش در آمد

«داستان یک شهر» یک رمان سیاسی- اجتماعی پرحجم است که شماره صفحه های آن از ششصد می گذرد. درونمایه اصلی آن شرح سرگذشت «خالد» دانشجوی مسابق دانشکده افسری است که به دنبال کودتای ۲۸ مرداد سال ۱۳۳۲، همراه با گروهی دیگر از مبارزان سیاسی به شهرک دور افتاده «بندر لنگه» در جنوب کشور تبعید می شود. خالد، به عنوان راوی داستان، در ضمن بازگویی زندگیاش در تبعید، درگیر خاطرات شگرف و سنگینی است که از حوادث دوران نهضت ملی و خاطرات شگرف و سنگینی است که از حوادث دوران نهضت ملی و کودتهای ۲۸ مرداد در ذهن دارد. از ایس رو، دنیای داستان از لایههای گونه گونه گون حال و گذشته، و قضاهای مختلف اجتماعی، بومی و درونی درهم تنیده شده است.

بازیابی و دریافت حسی آن سالهای خطیر و تاریخ ساز، و نفوذ به ژرفای ابعاد جامعه شناختی و روان شناختی آن روزگار، و بازنمایی هنرمندانه و زیبایی شناختی آن، از رسالتهایی است که از عهدهٔ هنری ژرف نگر و درونکاو برمی آید. اصولا" پرداختن به تاریخ معاصر، به خاطر آمیختگی آن با انبوهی از جدالها و گرایشها، عصبیتها و

آزردگیها، عاطفهای وسیع، اندیشهای پرتوان و ذوقی والا می طلبد؛ بنا به همین ملاحظهها، رمان سیاسی – اجتماعی درایران به اقتضای موضوع و زمینه های پیدایی خود، همواره اسیر محدودیت نگرش زیبایی شناختی، ناتورالیسم، خاطره نویسی و برونگرایی افراطی بوده است.

احمد محمود، به گواهی نگرش هنرمندانه و کارنامهٔ پربار و منش والای اخلاقی خود؛ شاید شاخص ترین نویسندهٔ معاصرایرانی است که این شاخه از هنر رمان نویسی، یعنی رمان سیاسی-اجتماعی را به مراتب بالای کمال هنری و بیان زیبایی شناختی رسانده است. در این عرصه، باید از نویسنده موفق دیگر یعنی محمود دولت آبادی یاد کرد، با این تفاوت که عرصهٔ کار او بیشتر فضای جامعه روستایی و عشایری است، در حالیکه احمد محمود، بیشتر به جامعهٔ شهری جدید و مسائل آن نظر دارد.

بی تردید رمان «داستان یک شهر» خیلی بزرگتر از داستان یک شهر است. در آن فراز و نشیب جنبش اجتماعی، حماسه و تراژدی مبارزه و شکست یک ملت همراه با زندگی دشوار و ناشناختهٔ مردم جنوب کشورمان به نمایش درآمده است. همچنین، این رمان روایت ناب هنری و زیبایی شناختی از سرنوشت رنجبار مردمی است که در راه آرمانهای شریف و انسانی، به مبارزه وایئار روی میآورند، ولی در زیر فشار نیروهای ناسازگار، به عوارض دردناک شکست، چون تردید، خودخوری، سوءتفاهم، دلمردگی و خستگی دیجار میشوند.

رمان «داستان یسک شهر» از نظیر زمینهٔ سیاسی و اجتماعی، پیوندی درونی و تاریخی با دو اثر دیگر نویسنده رمان یعنی رمان «همسایهها» (۱۳۵۳) و داستان «باز گشت» (مجموعه دیدار – ۱۳۲۹) دارد. به نحوی که می توان مجموع آنها را یک «سه گانهٔ ادبی» (تریلوژی) به حساب آورد. در رمان همسایهها، فضای تاریخی داستان به سالهای اوجگیری جنبش ملی (۳۲ – ۱۳۲۹) برمی گردد که در متن آن «خالد» نوجوان از اعماق

زندگی ساده و فقیرانه در شهر اهیواز، به آرمانخواهی و مبارزهٔ اجتماعی کشیده می شود و به رویای زندگی زیباتر و انسانی تر دل می بندد. در «داستان یک شهر»، این نوجوان شورمند، در جریان گسترش تجربه ها و پیشبرد آرمانهای خود، با کودتای سرکوبگر آمریکایی روبرو می شود و سر از تبعید و تنهایی درمی آورد. (نام خالد در داستان یک شهر، با ظرافتی هنرمندانه، فقط، یکبار در صفحهٔ ۱۳۲ به میان می آید، و دو سه بار نیز به خاطرههای شهر اهواز اشاره می شود مثل صفحهٔ ۱۹۵). در داستان باز گشت اگر چه شخصیت اصلی آن «شاسب» نام دارد ولی بنا به نشانه ها و اشاره ها باید او را همان خالد دانست که پس از رهایی از تبعید پنجساله، به زادگاه خود اهواز برمی گردد، ولی در برخورد با نظم مستقر پس از کودتا، با کشاکشی تازه در درون وجدان خود، درگیر می شود.

### فضاهاى تودرتوى داستان

در داستان یک شهر، با سه فضای مختلف داستانی روبروئیم. نخست فضای اجتماعی کشور است که بازتاب کودتا را در زندگی مبازران و میردم تصویر می کند. دوم فضای بومی بندر لنگه است که تصویری از فرهنگ وزندگی دیبار جنوب به دست می دهد. و سوم فضای روحی انسآن هایی مثل «خالد»، «شریفه» و «علی» است که در کشاکش نیروهای ناسازگار زندگی رنج می برند و به تباهی و نابودی کشیده می شوند.

ذهن «خالد» به عنوان راوی و شخصیت مرکزی داستان، پیوندگاه این فضاهای مختلف و کانون ارتباط زمانهای گذشته و حال است. از این رو نحوهٔ نگرش و چگونگی شکل گیری شخصیت او، کلید راه یابی به ژرفای اندیشه ها و عواطف نهفته در داستان و معیار ارزیابی جوهر محتوایی آنهاست. این راوی چگونه آدمی است و چگونه به زندگی مینگرد؟

چنان که از رمان «همسایهها» و «داستان یک شهر» برمی آید، راوی داستان، یعنی خالد، بر آمده از خانواده فقیر اهوازی است که از کودکی با نداری، نگرانی و تزلیل خانوادگی درگیر بوده است. پدر خالد از کشاورزی به آهنگری روی می آورد ولی ورشکسته و خانه نشین می شود و بسه دعا و ختم، توسل می جوید (همسایهها، ص ۲۰). مادر نیز مجبور می شعود برای تکان دادن چرخ از کار افتاده زندگی، به کارهای سخت و نامقبول تن دردهد و برای رختشویی پنهانی به خانه رئیس سربازخانه برود (همسایهها ص ۸۳) به ایمن ترتیب خالد در شهر نیمه صنعتی و کارگری اهواز، همراه با اوج گیری نهضت ملی بزرگ می شود و زندگیش با تحولات سیاسی دوران گره می خورد. اما خیلی زود در اوج شور و شعور جوانی، بدون دست یابی به یک پایگاه استوار فکری و اجتماعی به تعید جغرافیایی و انزوای روحی محکوم می شود.

در روند این تحول سریع اجتماعی است که زندگی بیرونی و درونی خالد با بحران روبرو می شود. روان حساس او در ستیز میان آرمانهای زیبا و متعالی زندگی، از یک سو، و واقعیات زشت و حقارت بار روزمره، از سوی دیگر به خلجان درمی آید. خلجانی که همهٔ زندگی او را به تب و تاب و کاوش برمی انگیزد. شاید حرف اصلی داستان، بازنمایی و تحلیل استاتیکی ایس بحران و چون و چراهای برخاسته از آن است. چرا حق و زیبایی در برابر ناحق و زشتی شکست می خورد؟ چرا کسانی مثل سرهنگ سیامک و سرهنگ مبشر در برابر مرگ لبخند می زنند و کسانی مثل سرگرد زیبنده، شکنجه گر می شوند؟ چرا کسانی مثل مرادی و قدم خیر، اینقدر به ابتذال و فلاکت آلوده می شوند؟ و چرا انسآنهای بیگناهی مثل علی و شریفه، به دست خود به سوی مرگ می روند؟

زندگسی بیرونی خالد، در تبعیدگاه و چگونگی گذران زندگی روزمره او، نقش موشری در شکل گیری فضای عمومی رمان و تأثرات درونی و عاطفسی راوی دارد. خالد با روحی سرشار از خاطرات زندان و شکنجه و

اعدام ناگزیر است که در فضای بسته و غریب تبعیدگاه و محروم از عشق و آزادی، بار عظیم یک مصیبت عظیم اجتماعی را، تنهای تنها، بر دوش خویش حمل کند. بندر لنگه در این رمان به یک دنیای داستانی غنی بدل شده است.

فضای تبعیدگاه بندر لنگه و مناسبات درونی آن، به شیوهای ظریف و تصویری به صورت جزء جزء و غیر مستقیم، تجسم حسی پیدا کرده است. پیرمرد بومی با حسرت می گوید: «لنگه، لنگه نداشت، همی بود که اسمش گذاشته بودن لنگه، عروس بندرا بود. کار و کاسبی داشت. زندگی داشت. با همه دنیا تجارت می کرد. شب و روز لنجای دریائی به چه بزرگی که از افریقا میومدن. از زنگبار یا از هندسون. پای همی اسکله که حالا خراب شده روزها منتظر نوبت میموندن... تو تمام حجرههایی که حالا کنار دریا رو هم ریخته و خراب شده تاجرای معتبر تجارت می کردن. بازار غلغله روم بود. تنها تو بازار ماهی فروشا هزار رقم ماهی پیدا می شد.» (ص ۱۳۹۱) و پیر مرد دیگری از ستم رضا خانی یاد می کند: «للنگه چول شد، کشف حجاب که شد، همه زدن به دریا، دست زن و بچه هاشونو گرفتن و رفتن به قطر، دوبی، شارجه... کار و بار و خونه بخیه هاشونو رها کردن و زدن به دریا،» (ص ۲۵)

سیمای شهر از زبان راننده تازه وارد جهرمی چنین تصویر می شود: «شسماها چطور طاقت میاریسن؟ دو ساعته همه جاشو گشتم، دوتا قهره خانه داره، یکی از یکی فزرتی تر. دو تا نانوایی داره و سی و هفتام مغازه... که تازه یازده تاش م ماهی فروشیه... (ص ۲۲۸). کارخانه برق شهر «مال عهد بوق» است که فقط خانه رؤسا و پولدارها را روشن می کند (ص ۸۱) و دو ماه طول می کشد تا روزنامه به آن برسد (ص ۲۰۵) و قحطی آب و حتی مدرسه درست و حسابی هم ندارد (ص ۲۰۵) و قحطی آب شیرین، همیشه گریبانگیر مردم شهر است. «آب برکه آنقدر نیست که کسی باش آب تنی کهند. شهریور که می شود هر قطره اش کلی قیمت

دارد. همهٔ مردم شهر این را میدانند. هیچکس آب برکه را برای لباس شستن تلف نمیکند. اگر باران دیررس باشد کار به چلاندن خزههای ته برکه ها هم میرسد. (ص ۷۰)

غذای اصلی بومیان فقط ماهی و خرماست و سبزی تازه حکم کیمیا را دارد (ص ۲۳۰) و وقتی کسی به «باد» و ارواح خبینه دچار میشود، برای درمانش «مجلس» برگزار میکنند و طبل ودهل میکوبند. (ص۷۷) با ژرفکاوی در زوایای تودرتوی داستان و تأمل درایماژهای زیبا و غنی آن می توان به دریافتی روشنگر و تصویری زنده از شیوهٔ زندگی مردم این دیار و قشربندی اجتماعی خاص آن دست یافت. در این بندر کوچک و پرت نبیز، مئل هرکجای دنیا، امکانات زندگی به صورتی نابرابر، میان گروههای مختلف تقسیم شده است.

نخستین قشر ممتاز شهر، دولتیان و صاحب منصبان هستند که در پناه شغل دولتی و از برکت موقعیت مرزی یعنی از ممر درآمد «قاچاق» هم قدرت دارند وهم ثروت. «اینجا بندره خنگ خدا...» (ص ۲۰۷). از این زمرهاند سر قفلی داره... حالا حالیت شد خنگ خدا...» (ص ۲۰۷). از این زمرهاند کسانی مثل «سرهنگ مهربان» و «سرگرد عاصی» که عقدهٔ دوری از مرکز و تنعمات پایتخت را بسر سر زیردستان خود خالی میکنند. و در مراتب پایین تسر کسانی مثل «گروهبان مرادی» که گرم گردنش را تبر نمیزند و از نبوک سبیلش خون چکه میکند (ص ۱۸) یا «گروهبان غانم» که از سهمیه قند و چای سربازان می دزدد و به هنگام مستی «شروه» میخواند (ص ۲۳) و «استوار خوشنام» رئیس پاسگاه که طرف معامله با قاچاقچیان است و «استوار مینایی» مأمور شهربانی که دنبال همجنس بازی است و «استوار مینایی» مأمور شهربانی که دنبال همجنس بازی است و «استوار بیش بین» رئیس دژبان بندر لنگه که معتاد به تریاک است.

گروه دیگر، تروتمندان و «آبروداران» بومیاند که مستغلات، نخلستان، لخلستان، لینج و حجره دارند و از طریق تجارت، چه قانونی و چه غیر قانونی، سودهای گزاف میبرند. مانند «حاج روستا» که پیراهن سفید تمیز

می پوشد و زنجیر طلا به ساعتش می بندد و در روز روشن لنجهای بررگ قاچاق را خالی می کند (ص ٥٦). و یا «حاج سعدین» که در سایه خنک حجرهٔ خود شربت بیدمشک می خورد و حمالهای تکیده و تشنه، کیسههای قهوه او را بار لنج می کنند (ص ٥٩) و یا عدنانی پیرمرد نود ساله که صاحب گاراژ، نخلستان و باغ است و با این همه سن هنوز «قامتش» مثل خدنگ راست و همهٔ دندآنهایش سالم است.» (ص ۲۸)

بعد از اینها، آدمهای بی سرمایه و یا کسبه جزء هستند که با دکانداری، ماهمی فروشی، باربری، جاشویی و پادویمی لقمه نانی همراه با ترس و تحقیر و نگرانی مداوم به دست می آورند و با پناه بردن به تریاک و طلسم و خرافات و غیره، میکوشند بار زندگی خود را سبک کنند. مثل ۱۱نور مشدی کمه قهموه خانهای فسقلی دارد و با دزدیدن طلاهای زنش، دنبال الواطى مىرود. و السيد كه در دكه كوچكش هم روزنامه مىفروشد و هم عمرق و دستی هم در قاچاق دارد، و هم مجلس روضه برگزار میکند و هـم پنهانی به سراغ فاحشه ها میرود و یا «گیلان» دکاندار بازار که جیره دزدی قسند سربازان را می خرد و با داشتن زن و بچه دنبال زن هرزه میرود و اعتقاد دارد که هر چیز به جای خویش نیکوست (ص ۳٦۹). و «لال محمد» ماهیگیر که تموی دریا جان می کند و در سینه زنی همیشه میان دار است و هر شب عرق می خورد و گاه می نالد که: «از بحرین... شارجه... چه می دونم از عمان... راه میفتن و میان صید میکنن... دریا بـزرگه... ما که بخیل نیستیم، صید بکنن اما چرا دیگه لیغ (تور) ما را پاره مىكنىن و هىچكس حريفشون نميشه، اصلا"كسى نيست كه حريفشون بشه یا نشه...» (ص ۸۳). و «بابا سعید» که به این آن دعا و طلسم می دهد و برای علاج باد «زار» و «نوبان، مجلس برگزار می کند (ص ۷۳). و «آهـن» که قهوه خانهاش بنام «پشته» در بیرون شهر با بساط کباب و عرق، و بها چراغههای زنبوریش در زیر آسمان ساحل متروک و خاموش، تنها پاتوق غریبه ها، بیکاره ها، تبعیدی و درماندگان شب است و نیز بسیاری

دیگر مثل «غلام» ماهی فروش و «علی دادی» نانوا و «حسن لگو» راننده، و «علی ه سرباز و «احمد سرباز» که هرکدام به نحوی در چنبره محدودیت موقعیت خود اسیرند.

و آخریس گروه، بیکارهها و ولگردان و بیخانمانها هستند که جایگاهی در اقتصاد رسمی شهر ندارند و از طریق پادویسی قاچاق، باج گیری، دزدی، خود فروشی و بساط تریاک داری روزگار میگذرانند. مثل «قدم خیر» زن بدکارهای که با تن «سیاه و گنده عین اسب آبی» دلبستهٔ گروهبان مرادی است که او را ول کرده و به «ممدو» چسبیده است، و «طلا» فاحشهای «میانه سأل و چاق و عین دنبه سفید» که بازیچه دست این و آن است، و شریفه زنی جوان و فریب خورده که از جبال بارز به لنگه پناه آورده است، و «ناصر تبعیدی» که به جرم شرارت و چاقوکشی از زندان شیراز به بندر لنگه تبعید شده است. و «ممدو» پسرک بخورشیدکلاه شرای شیراز و بی کس و کار که از بساط داری تریاک گذران «خورشیدکلاه» زنی نازا و بی کس و کار که از بساط داری تریاک گذران میکند و …

دوران تبعید خالد در چنین شهری می گذرد. او نه شغل معینی دارد و نه سرگرمی منظمی و پیگیری. تنها کار جدی او این است که هر روز صبح در دفتر پادگان «حاضری» بدهد و بعد از آن سرگردانی و بیکاری است. روزهای وی با پرسه زدن در بازار و پابند کردن در دکان «گیلان» و «سید» و کمک کردن به «شاطر غلام» و نشستن پای درد دل این و آن و تماشای دعوای نظامیها و مأموران شهربانی می گذرد. شبهایش نیز با رفتین به قهوه خانه پشته و عرق خوری و تماشای مستیها و دعواهای مرادی، ناصر تبعیدی، قدم خیر، و دیگران، و شنیدن شوخیهای هرزه طلا و لال محمد و غیره سپری می شود. در چنین شرایطی است که خالل با علی و شریفه آشنا می شود و کم کم به آنان دل می بندد و زندگیش با سرنوشت آنان گره می خورد.

سرگذشت شریفه و علی در واقع پیرنگ اصلی داستان شهر را تشکیل میدهد. رمان با مراسم تشییع جنازهٔ علی آغاز میشود و با کشف راز مرگ او و شریفه به پایان میرسد. شخصیت پردازی زنده و باز نمایی درخشان روابط این دو، از یکسو، و چگونگی روابط خالد با آنان، از سوی دیگر، ازایماژهای بسیار زیبا و نیرومند داستان است که عامل استحکام و انسجام ساختار رمان و گسترش محتوای آن شده است. مهر و علاقه خالد نسبت به شریفه و علی، در سرتاسر رمان بازتاب یافته، و خواننده نیز، به همراه خالد به زندگی و سرنوشت این دو انسان معصوم و غریب و تنها علاقمند میشود. ریشههای این دلبستگی در چیست؟ و چه نقشی در تعمیق و گسترش محتوای رمان دارد؟

وقتمی که خالد با روانی خسته و مغشوش به تبعیدگاه دور و ناشناس لنگه وارد می شود، علی که دوره سربازیش را می گذراند، نخستین کسی است که تبعیدیان را به عنوان مهمان، با روی باز میپذیرد، برایشان نان و سیب زمینی می آورد و تسلایشان می دهد که: «زندگی همینه... افت و خیز داره» (ص ۱۶ و ۵۸۵) و خیلی زود خودمانی میشود. «اینجا ما همه غریب هستیم و کس وکاری نداریم. شمام تبعیدی هستین و مام دست كمي از شماها نداريم. گيرم كه ما تبعيدى خدايي هستيم... اگه كارى از دستم میاد بی رودرواسی بگین.» (ص ۳۱) خالد خیلی زود به علی علاقه پیدا می کند و با او در گاراژ عدنانی هم اطاق می شود. علی از یکسو، خونگرم و صمیمی است و از سوی دیگر دلی پردرد و حساس دارد. این وضع روحی مشترک یعنی غربت و تنهائی، و دردمندی و بیکسی، علی و خمالد را به هم جوش مى دهد. على نيز، مثل خالد، درگير خاطرات تلخ و سیاهی است که گهگاه در حال مستی به زبان می آورد. خاطرات پراکنده و مبهمى از دوستى به نام احمد على و خواهرش عاليه كه از خانه فرار مى كىند... و پىدر عالىيە كى از نىنگ و خفىت به قطر مى گريزد... پا درد همیشگی مادر... مرگ سنه برادر و خواهر... سفر ناکام به شهر، عکس

#### ۱۲. 🔲 بیدار دلان در آینه

گرفتـن در کــرمان... و آرزوی احمــد علــی که دلش میخواهد بزرگ شود و خواهر فراری را بکشد. (ص ۵۱ و ۹۲)

علی در عین ستیز درونی با سرنوشت و گذشته خود، مجبور است که در سیواحل پرت و پرهراس دریا با قاچاقچیان ناشناس بیجنگد. اینست که مثل خالد خسته و نومید به گریز و تخدیر پناه میبرد و گاهی میاللد که: «ای دنیا تو چقدر بدی... تو چقدر ناسازگاری» و «...دردای اینجوری زود چیاق میشن، اما دردای دل، دردی که به دل می نشینند به این زودیا چاق نمیشه... شایدم اصلا" چاق نشه...» (ص ۳۵٦)

اما دوستی و دلبستگی خالد و علی به یکدیگر، در آن فضای بستهٔ درونسی و بیرونی، جز غمخواری و غمگساری راه به جایی نمی برد. خالد آنچنان غرق دنیای پر ملال و آشفتهٔ خویش است که انگیزه و توان کافی برای درک بن بست روحی علی و کمک به رهائی او ندارد. علیرغم همهٔ علاقه و نزدیکی به علی، خیلی دیر از راز پنهان زندگی علی و خیالات درونسی او آگاه می شود. بدینسان وقتی علی در تنگنای شرایط درونی و بیرونسی خود، راهی جز عصیان نمسی یابد و به قتل و خودکشی اقدام می کند، خالد چون تماشاگری درمانده و مبهوت، بیشتر در خود فرو می رود. این امر، زندگی خالد را دشوارتر و روان او را پریشان تر می سازد.

شریفه نیز، در شرایطی مشابه به زندگی خالد وارد می شود. زنی تنها و دربدر که در گریز از سرنوشت تلخ خود به بندر لنگه پناه آورده است، خالد در او چیزی فراتر از کششهای جسمانی مثل مظلومیت، مناعت، رنج و تنهایی می بیند که به سویش کشیده می شود. شریفه نیز، که به اقتضای شرایط خود از محبت و صداقت محروم مانده، در وجود خالد چیزی متفاوت از دیگران می بیند و با تردید و دودلی او را به حریم درونی و پنهان خود راه می دهد و گوشه هایی از رازها و رنجهای درونی و پنهان خود راه می دهد و گوشه هایی از رازها و رنجهای زندگیش را برای او باز گو می کند: «مو اهل اسفندقه هستم، اهل جبال

بارزم، اهل رودبارم، اهل همه جام، همه دنیا، همه جا زندگی کردم.
همه جا یه اطاق داشتم به قد خودم. حالام اهل بندرم...» (ص ۷۱). وجود شریفه و دنیای غریب او، کمکم جای بزرگی را در دنیای خالی خالد اشغال میکند تا آنجا که خالد به او دلبسته می شود. «اگر شریفه برود بد جوری تنها می شوم، باید غروب بروم سراغش، هر طور شده باید رأیش را بزنم. حتی اگر شده باید بهش پیله کنم.» (ص ۱۸۱)

ولی این دلبستگی شریفه و خالد خصلتی پر تضاد، ناپایدار و بی آینده دارد. گویی در آنجایی برای یک عشق سالم و طبیعی وجود ندارد. شریفه اگرچه در آرزوی یک زندگی ساده و آرام انسانی است ولی شرایط حاکم بر سرنوشت او، این حق اولیه و طبیعی را از او دریغ میدارد. او سرشار از شور زندگی است ولی میداند که حق دل بستن و عاشق شدن ندارد. او حتی مجبور است به خالد نیز دروغ بگوید و قاب گردن خود را از او پنهان سازد. خالد نیز به اقتضای شرایط خود انگار نمی تواند کاری بکند. وقتی علی او را به زیر سؤال میکشد: «...خب اگه شریفه مقصر نیست و اگه تو مدعی هستی که زندگیت را به خاطر انسانها باختهای، نی باقیماندهاش را هم بباز و زندگی شریفه را نجات بده!» پاسخی ندارد و حرفهای علی بده... بباز و زندگی یه آدم را نجات بده!» پاسخی ندارد و حرفهای علی را بیربط میداند (ص ۱۲۹) شریفه که به این وضعیت تلخ و دردناک را بیربط میداند (ص ۱۲۹) شریفه که به این وضعیت تلخ و دردناک میخواستم فرار کنم. از دست تو میخواستم فرار کنم. از دست تو میخواستم فرار کنم. دوست ندارم اسیر کسی بشم... (ص ۲۲۹)

عمق ایس رابطه متناقض و بی فرجام در گفتگوی میان خالد و شریفه آشکار می شود: «بمون شریفه، بمون تا هر دوتامون از ئی خراب شده با هم بسریم، عقب می کشد و نگاهم می کند. در چشمانش پرسش هست. با هم بریم؟ کجا؟ چیزی ندارم بگویم. خوب می دانم که وقتی از بندر لنگه بیرون زدیم راهمان از هم جدا می شود.» (ص ۱۸۷) و اوج تراژیک و فاجعه آمیز این بن بست و روابط انسانی وقتی رو می شود که خالد پس

از مرگ علی، قاب گردن آوینز شریفه را درمیان وسایل علی پیدا می کند و عکس کودکی آن دو را در کنار پدر می بیند، و درمی یابد که شریفه همان عالیه است که به دست برادر خود یعنی احمد علی کشته شده، و احمد علی یعنی همان علی نیز، خود را به کشتن داده است.

داستان یک شهر علاوه بر سرگذشت علی و شریفه و مردم بندر لنگه، رویهٔ دیگری نیز دارد که از فضای تبعیدگاه و زمان حال در میگذرد و به زمانهای گذشته و مکانهای دیگر برمی گردد. راوی داستان یعنی خالد همراه با تلاطم و کشاکش روحی و درونی خود گه گاه و بریده بریده، خاطرات گذشتهٔ خود را به یاد می آورد. او حدود یازده بار، در موقعیتهای مختلف به بازنمایی خاطرههای گذشته می پردازد که توصیف آنها بیشتر از دویت صفحه یعنی حدود یک سوم از حجم تمام رمان را دربرمی گیرد.

این بازگشت به گذشته به طور کلی بر طبق قوانین حرکت ذهنی و یاری اصل تداعی صورت می پذیرد و از یک نظام بغرنج درونی و پیوستگی ساختاری برخوردار است. از طریق بازگویسی تدریجی این خاطرههای پراکنده و جسته و گریخته است که تصویری جامع و زنده از سیر زندگی خالد در دانشکده افسری، عضویت در تشکیلات نظامی، لو رفتین سازمان، حوادث زندان و شکنجه، اعدام مبارزان، واکنش مردم و چگونگی سفر تبعید شکل می گیرد. بدینسان سرگذشت خالد در تبعیدگاه، با سرگذشت نهضت ملی و حوادث تهران گره می خورد و رمان تبعیدگاه، با سرگذشت نهضت ملی و حوادث تهران گره می خورد و رمان ابعادی بسیار فراتر و پیچیده تر پیدا می کند و تاریخ و قصه را در هم آمیزد.

در این بخش از رمان، از طریق بازنمایی حسی و مستقیم خاطرات و تأثیرات راوی، و به کمکایماژسازی بسیار درخشان، تصاویری زنده و ژرف از فضای سیاسی – اجتماعی آن دوران ارائه میشود. در پرداخت هنرمندانه و بیان زیبایی شناختی این تصاویر است که ماهیت ضد انسانی

کودتا در حماقت ها و ددمنشی زندانبانان و دژخیمان رخ مینماید، و حقانیت یک ملت، در سیمای زندانیان آزاده تجلی می یابد، و فراز و فرود روح آدمی و ابعاد متضاد و بغرنج حیات انسانی مطرح می شود. در این بازنمایی و بازآفرینی خلاق است که تاریخ به هنر، و واقعیت میرا به واقعیت ماندگار داستانی بدل می شود.

در ایس دنیای نویس است که با چهرهٔ «بختیار» فرماندار نظامی و «آزموده» دادستان ارتش در رژیم کودت اروبرو می شویم که به هنگام تیرباران مبارزان انقلابی لبخیند می زنند. و یا نظامیانی را می بینیم که با اتومبیل سیاهرنگ نمره سیاسی به محوطه اعدام می آیند وبا زبانی بیگانه سخن می گویند. (ص ۵۲۳). همچنین با چهرهای دیگری از انسان «چهرهای حیوانی، جلاد و بی رحم، انسانی که می تواند و باید شریف باشد» آشنا می شویم که مثل «گروهبان شهری» نازی زن جوان حامله را به زیر شلاق می گییرد و به میان خون می کشاند (ص ۲۲۰) و یا چون «سرگرد زیبنده» که آتش سیگارش را به زخیمهای تن شکنجه شده «سرگرد زیبنده» که آتش سیگارش را به زخیمهای تن شکنجه شده می چسباند (ص ۲۲۰) و یا «استوار ساقی» که با چانهٔ پهنش، لبان کلفتش، سبیل سیاهش و لهجهٔ غلیظش، کاری جز زدن و فحش دادن بلد نیست سبیل سیاهش و لهجهٔ غلیظش، کاری جز زدن و فحش دادن بلد نیست

همراه با تخیلات خالد، به زندان «پادگان لشگر دو زرهی» و حمام مخروبه آن که به شکنجه گاه زندانیان بدل شده می رویم. جایی که انسانیت و حیوانیت آدمی، رو در روی هم قرار می گیرد. «جا به جا، به دیوارها خون خشک چسبیده است. کنار در آهنی یک ردیف مستراح هست. وسط، یک حوض کم عمق خشک هست، بینه حمامی است که حالا متروک شده است. سکوی رختکن پهن است و بلندایش از یک ذرع کمتر است. راه می افتم و به دیوارها نگاه می کنم. با ناخن و یا با خون، رو دیوارها چیزهایی نوشته شده است. «سکوت» مقاومت، انگار بعضی دیوارها چیزهایی نوشته شده است. «سکوت» مقاومت، انگار بعضی نوشته ها پاک شده است و خوانده نمی شود. تو سه کنج پرتی که از

میدان دید بیرون است، رو دیوار با ناخن نوشته شده است «من در ایسنجا چهرهای دیگر از انسان دیدم. چهرهای حیوانی جلاد بی رحم. انسانی که می تواند و باید شریف باشد». رو نوشته، غبار نشسته است. باید یک ماهی قبل نوشته شده باشد.» (ص ۱٦٥)

در این بخش از رمان، در کنار سیمای غیر انسانی دژخیمان و یا چهرهٔ مفلـوک و تباه شده کسانی چون گروهبان مرادی، قدم خیر، انور مشدی و طلا، با تصویر هنری انسانهایی آشنا می شویم که ارزشهای والای زندگی و آدمی را به اثبات می رسانند. در این تصاویر بسیار زیبا و تكمان دهمنده است كمه زيبايمي و شكوه انساني تجلي پيدا ميكند. اين «سرهنگ سیامک» بیرمرد سیید موئی است که در آستانه مرگ نهیب می زند که چرا فقط نفس می کشی، فریاد بکش... چرا دلتنگی؟ شاد باش، محکم باش» (ص ٥٠٩) و این «سروان محقق» است که در زندان با صدای بم و خوش آهنگ خود سرود میخواندُ بُهُ ابشنوای جلاد و مپوشان چهـره با دستان خون آلود، مي شناسندت به صد نقش و نشان مردم... و به کوه و دشت پیچیدست نام ننگین تو...ای جلاد ننگت باد....لا(ص ۵۰۳) و ایسن «احسان» است که در شبهائی طولانی و مکرر در زیر تازیانه و شكنجه فقط مى گويد نه: «و نه گفتن احسان چنان است كه انگار، يكهو همة درها و پنجره ها با هم بسته مي شود. انگار كه تو دهانه همة گذرگاهها، کوچهها و خیابانها، دیوار نفوذ ناپذیر سیمانی قد می کشد.» (ص ۲۹٦) و این «ستوان یونس» است که پای چوبی خود را، که به خرج شاه تهیه شده، به وسط دادگاه محاکمه پرتاب می کند. و می گوید که: «اگه قراره که با یه پای چوبی احمق باشم، همون بهتر که پا نداشته باشم.» (ص٤٩٥) و اين «سرهنگ مبشر» است كه «مردانه زير شكنجه مقاومت می کند و رگهای دستش را میزند تا دشمن را ناکام کرده باشد.» (ص (277

بازآفرینی جریان اعدام نخستین گروه افسران انقلابی، در سحرگاه یکی از روزهای پاییز غم انگیز سال ۱۳۳۳، یکی ازایماژهای جاندار و در یاد ماندنی رمان است که تاریخ را به وادی پرشکوه و پرجذبهٔ اسطوره میکشاند. خلجان روحی راوی داستان، در برخورد با این صحنهٔ شگرف، چنین تصبویر شده است: «فردا که آفتاب سر بزند دیگر نگاه گیرای سرهنگ افشار را نخواهم دید، قامت بلند و استوار و تسلیم ناپذیر و نگاه مهربان سرگرد وکیلی را نخواهم دید. چهره نجیب ستوان واله، حرکات مطمئين سيتوان يونيس و خندهٔ دلنشين مهندس مرتضي را نخواهم ديد... گلوله سینه سروان کلالی را خواهد درید. قامت سرگرد بهنیا به خون خواهد نشست... حالا صدای رگبار مسلسل است. حالا صدای درهم پای سربازانی است که شتابان میدوند. کسی فرمان میدهد، هزاران سرباز و همه با هم فرياد ميكشند. كسي دنبالم ميكند. از وحشت خيس عرق شده ام. دارم قبض روح میشوم. انگار به زمین میخکوب شده ام. پایم تكان نمي خورد، دستم به سنگيني سرب شده است. هزاران چشم خوني، هزاران چشم تنها، هر كدام عينهو يك كاسه خون تو فضا سرگردان است. چشم ها همه بال دارند. مثل شب پره درهم وول میخورند. قهقهه میزنند و منفجر می شوند و همه جا را رنگ خون میزنند و خون مثل دریا موج برمی دارد...» (ص ۵۱۰ و ۵۱۲)

در لابلای ایماژهای تودرتوی رمان، صحنه هایی هست که با بیانی غیر مستقیم و گیرا، فضای اجتماعی دوران کودتا و باز تاب عواطف مردم را نسبت به آن نشان می دهد. وقتی که زندانیان در سر راه تبعید در قهبوه خانه ای توقف می کنند، خالد با نومیدی و در زیر نگاه تیز نگهبانان دنبال نگاهی آشنا و تسلابخش می گردد، که بی نصیب نمی ماند: «قهوه چی میانه سال است با قامتی میانه و گونه هایی پهن، چشمانی درشت و خسته،... از کنارم که می گذرد تا برود سر قوری آب بگیرد زیر لب خسته،... از کنارم که می گذرد تا برود سر قوری آب بگیرد زیر لب می گوید اگه پیغامی دارین بگین. یکهو دلم باز می شود. حرف قهوه چی را

به بچهها می گویم. کاظم زمزمه می کند، آدم وقتی تو مردم باشه هیچوقت تنها نیست...» (ص ۵۷۱) و وقتی که رادیوی قهوه خانه خبر اعدام دومین گروه افسران را اعلام می کند، پیر مرد که عصا در دست دارد و نگران حال تبعیدی هاست در برابر پرخاش مأمور نگهبان به فغان درمی آید: «همینطور جوونا را دسته دسته می کشن، اونوقت میگن به تو ربطی نداره... میگه به تو مربوط نیست... پس به کی مربوطه...» (ص ۷۷۷) هنگامی که گروه تبعیدیان در حال بیرون رفتن از قهوه خانه هستند «قهوه چی دستش را دراز می کند و دستم را می گیرد و چیزی تو مشتم می گذارد. اینم واسه خرج راهتون. ازم قبل کنین، دلم می لرزد، قهوه چی حرف که می زند به دلم می نشیند، انگار که بغض راه گلویش را گرفته حرف که می زند به دلم می نشیند، انگار که بغض راه گلویش را گرفته است» و پیر مرد از ته قهوه خانه «عصایش را در هوا تکان می دهد.» (ص

درمیان راه تبعید، وقتی گروه، در شهر فسا پیاده می شوند، باز بارقه هایی از آن نیروی جاذبهٔ پیوندهای انسانی رخ می نماید: «دور و برم را نگاه می کنم. سه دختر ارمک پوش پناه دیوار بلند کامیون دور یکدیگرایستاده اند و با هم حرف می زنند. زنگ مدرسه تازه خورده است. کتاب های درسی شان زیر بغلشان است... رفیق اگه کاری از دست ما برمیاد بگو. یکی از دختر هاست. انگار که از شرم گونه هایش گل انداخته است...» و است. موی سرش را بافته است و از دو طرف رو سینه انداخته است...» و زمانی که کامیون به راه می افتد «دخترها کتاب ها را زیر بغل می گیرند و دو کف دست را به هم می چسبانند و تکان می دهند. دستم را برایشان تکان می دهم. « (ص ۸۲)

## انسان و رنج تراژیک

خالد انسانی است که به اقتضای آگاهی و سرشت اجتماعی خود، در میان فضاها و گرایشهای ناسازگار گرفتار آمده است. از آنجا که درگیر و

پابیند ارزش ها و عواطف ریشه دار انسانی است، در عمق وجودش به آرمانهای زیبا و بهروزی مردمان نظر دارد. اما در مسیر زندگی خود در چنگ زشتی و بیداد و تنهایی گرفتار شده است. رنج فشار خاطرات شگرف و آرزوهای از دست رفته، از یکسو و سختی و تلخی زندگی روزمره، از سوی دیگر، او را در چنگ خود می فشرد و رو به تحلیل می برد. در این روند فرسایش و عذاب روحی است که روان او به تلاطم درمی آید و گاه به سوی روشنی و گاه به سوی تیرگی کشانده می شود. در چنین چالش جانفرسایی است که به تدریج رگههایی از نومیدی، سردر گمی و بی اعتقادی بژرفای جان او رخنه می کند. این رنج خالد، نه از سر ضعف و ناتوانی او، بلکه زائیده عظمت ضربهٔ شکست آرمان ها و دلیستگی هاست.

زیر و بم رنج خالد، و تلاطم روحی او به شیوهای ظریف و حسی، و در بستر چرخش حوادث و پویایی تخیل آدمی، درایماژهای رمان بازتاب یافیته است. به طوری که خواننده انگار تمام تجربههای درونی و روحی خالد را جزء به جزء از سر میگذراند.

خالد در دوران زندان و شروع تبعید، علیرغم همهٔ سختی ها و مرارت ها هنوز شور و عشقی سازنده و امیدوار دارد. کوچکترین حرف و اشارهای او را به شوق میآورد. از همدلی مرد قهوه چی و اشارهٔ پیرمرد عصا به دست شاد می شود، و حتی از دیدن آفتاب و رنگ سبزی ها به وجد می آید: هخستگی دارد از تنم بیرون می زند. هوا انگار مهربان است. خستگی و سنگینی همراه نفس از جانم بیرون می زند. دلم می خواهد آفتاب شهر را ببینم. دلم می خواهد مغازه ها را ببینم، دلم لک زده است برای دیدن رنگهای شاد میوهها و سبزی ها که جلو مغازه ها روهم کوت شده است. انگار بوی سبزهٔ تازه به جانم می نشیند. « (ص ۵۲۰)

او که طرفدار نیکی و زیبایی زندگی است، همدلی بیشتری با محرومان و رنج دیدگان دارد. از این رو به سوی علی و شریفه کشیده

میشود. از پدر ممدو با مهر سخن میگوید، و برای مأموران ساده و درستکار مثل اگروهبان سکونده و «استوار خاموشی» دل میسوزاند. و قتی خبر دستگیری «استوار روحی» و «گروهبان شیرازی» را میشنود غمگین میشود و به فکر خانوادهٔ آنان میافتد و دلش میخواهد که کاری برای آنان انجام دهد (ص ۲۰۲) برعکس از همرهان خودفروخته مثل ابیداری نفرت دارد (ص ۱۳۶) و از یاران بریده و نیمه راه دلخور است. وقتی که یکی از افسران همدورهایش، که برق نگاه و رنگ صادق چشمانش را از دست داده؛ صورتجلسهای را به ناحق علیه استوار مالک امضاء میکند، خالد بر او میشورد و گذشتهاش را به یادش میآورد و در برابر دلیل تراشی او میگوید: «اما شاید میتونستی بی طرف باشی...» (ص ۲۷) در برابر هنگامهٔ زندگی، شاید، این حداقل انتظاری است که او از خود و از دیگران دارد.

اما در طول هیجده ماه زندگی در فضای بسته و بی تحرک تبعیدگاه، و رودررویسی با حوادث رنجبار و آزاردهنده کمکم بی حوصله می شود، به تخدیس و تسکین روی می آورد، و گه گاه به وادی مبهم سردرگمی و بی تفاوتی کشیده می شود. خالد اگرچه از وضع خود رنج می برد، ولی دیگر ایسن رنیج او خلاق نیست و حرکتی را برنمی انگیزد. انگار پذیرفته است که دیگر کاری از او برنمی آید و نمی تواند چیزی را تغییر دهد.

احالا دیگر عادت کرده ام که عرق را بدون مزه بخورم. روزهای اول سخت می خوردم. به چشمانم اشک می نشست. گلویم می سوخت و گاهی هم می شد که معده ام آشوب می شد، عرق را پس می داد. اما بعد که به عرق پناه بسردم تا روزهای خالی و تنهایی را پر کنم، با طعم و بو و گزندگی اش اخت شدم و برایم عادت شد.» (ص ۲۸) و بعد نیز به سراغ تسریاک می رود، اول با تردید و دودلی ولی کم کم اسیر خلمه آن می شود. اکساش می توانستم بسروم و دودی بگیرم و از این همه فکر و خیال رها شوم و راحت بخوابم. آنقدر فکرهای جور به جور تو ذهنم قاطی شده

است که عرق چارهاش نمی کند.» (ص ۲۸۵) خالد با اینکه از اعتیاد می ترسد (ص ۳۳۰) ولی در زیسر فشار خستگی، بی خوابی و اضطراب روحی قادر به مقاومت نیست: «نمی توانم مقاومت کنم. نمی دانم هوس آرامش تریاک است که از زمین بلندم می کند و یا اینکه دلم می خواهد که به دل علی رفتار کنم.» (ص ۳۳۱) «سبک سبک شدهام، آنقدر راحت و آرام هستم که هر درد بی درمان برایم تحمل پذیر شده است. همهٔ نابسامانی ها وهمهٔ آشفتگی ها تو ذهنم سامان گرفته است. تریاک حسابی کرختم کسرده است. نفس کشیدنم آرام است. از صدای یکنواخت نفس خودم که به خرنش گربهای خواب آلود می ماند، خوشم می آید.» (ص

در چنین وضع دشوار روحی است که خالد گاهی با باورها و گذشتهٔ خود نیز میستیزد و با تردید به آنها مینگرد. وقتی علی از بدبختیهای شریفه حرف میزند و خالد را به نجات او میخواند، انگار که حرفی و حوصلهای برای پاسخگویی ندارد: «بی هیچ کم و زیادی حرفهای قالبی خودم را به رخم می کشد. انگار کلمه به کلمه حفظ شان کرده است. حرف های خشک و بیخاصیتی که از بس لقلقه دهانم بوده است دلم را به هم میزند. صلاح در این است که تکیه بدهم و سکوت کنم.» (ص ۱۲۸) و وقتی در دکان «گیلان» بحث داغی دربارهٔ کودتا درمی گیرد، خالد مثل یک تماشاچی بی خبر و منفعل خاموش می ماند (ص ۲۰۱) و زمانی که «خورشید کلاه» سبب تبعید او را می پرسد، چیزی نمی گوید: «اگر بخواهم حالی اش کنم داستان ها دارد، قضیه را سرهم بندی می کنم.» (ص

دوست همدورهای خالد، از جهرم برای خالد یک کتاب زیر چاپ به همسراه پیت عرق میفرستد. او سرسسری آن را نگاه میکند و به بهانهٔ نداشتن ذره بین کنار میگذارد. اما مدتی بعد هم که ذره بین پیدا میکند حوصلهٔ خواندن ندارد: «...کتاب را و ذره بین را میگذارم کنار. اصلا" دل

و دماغ کتاب خواندن ندارم.» (ص ۱۸۹) اما چیزی بر تر از خود کتاب، او را وسوسه می کند. حروف ریز، او را به گذشته و خاطرهٔ کتابخوانی ها و لو رفتن چاپخانه و شکنجهٔ احسان می برد. «حروف چاپی کتابخوانی ها و لو رفتن چاپخانه و شکنجهٔ احسان می برد. «حروف زندگی کرده ام. کتاب را خوب می شناسم. سال های سال با این حروف زندگی کرده ام. چه شبهای بسیار که با این حروف در گوشهٔ خلوت و حتی دور از چشم پدر و مادر نشسته ام و با هم حرف زده ایم. حروف گاهی فریاد می کشیدند، گاهی خشمگین بودند، گاهی رسوا می کردند و گاهی یاد می دادند که چطور باید فکر کنم و چطور باید زندگی کنم... با این حروف خیلی آشنا هستم. سال های سال با این حروف زندگی کرده ام...»

در جمای دیگر وقتی سید عرق فروش برای خالد شرح می دهد که «بسکه دنبالت گشتن، همه خیال کردن که زدی بچاک...» او به نحوی غم انگیز و خسته جواب می دهد که: «بچاک، نه سید، خیالت راحت باشه، تا بطری تو دکانت هست منم هستم...» (ص ۱۳۳) و زمانی که خبر فرار گروهی از افسران هم رزم خود را می شنود، به قکر فرو می رود ولی پاهایش همچنان به طرف خانهٔ شریفه کشیده می شود. (ص ۲۵۳)

در کشاکش دنیای درونی و بیرونی خالد است که تراژدی اندوهبار شکست نهضت ملی و اعدام آزادگان، با تراژدی زندگی و مرگ فاجعه بار علی و شریفه درهم می آمیزد و او را بیش از پیش به وادی حیرت و نومیدی می کشاند. زندگیش در گردابی از ملال و خستگی و تیرگی غرق می شود. انگار که دنیا تمام شده است و دیگر جایی جز قهوه خانهٔ پشته و آدمهایسی جسز انسور مشدی، مرادی و قدم خیر وجود ندارد. در دور و بر، جن سیاهی و تباهی نمی بیند، و از عشق و شادی و زیبایی هیچ نشآنهای نمی یابد. در چنین فضای بسته و تیرهای است که خالد خود را میان دریایسی از مصائب بشری تنها احساس می کند. از همه چیز حتی کتاب و دریایسی از مصائب بشری تنها احساس می کند. از همه چیز حتی کتاب و

روزنامه و رادیسو مسی بسرد، و حتی در اطاقش اثری از یک گلدان یا منظره یا دیوان حافظ دیده نمی شود.

اوج دازدگی و عجر خالد وقتی ظاهر می شود که با دیدن جسد باد کردهٔ شریفه در برابر اینه می ایستد و با خود نجوا می کند: «تو انگار حالت خیلی بده؟ آره خیلی بده. صدای خودم را از فرسنگ ها دور می شنوم. داری از پا در میایی، قیافه تو نگاکن، یه فکری باید به حال خودت بکنی، خب بله، راست میگی باید یه فکری برا خودم بکنم. تحملش برام سنگینه، خیلی م سنگینه... اون استوار روحی و گروهبان شیرازی، اونم عکس فراریا... درسته... روحی... شیرازی... فراریا... ولی توچی از دستت بر میاد؟ اینم شریفه...» (ص ۲٦٤) و غرقه در اشک اعتراف می کند: «راستی راستی خیلی خسته ام. یه فکری باید به حال خودم بکنم. اینطوری از پا در میام. روزها خیلی بد جوری می گذره، خیلی سخت، خیلی تنها، خیلی بی حرکت و بی خبر...» (ص ۲۲۵)

اما رمان، قبل از آنکه خالد فکری برای خود بکند تمام می شود و خواننده به همراه خالد با انبوهی از غمهای سترگ و ناشناس و انبوهی از پرسشهای که اندیشه و عاطفه را به قلمرو چون و چراهای فلسفی و بازنگری به معانی زندگی می کشاند.

### تحليل ساختار رمان

با توجه به عناصر مختلف رمان و نحوه شکل بندی آن، می توان گفت که ساختار اصلی رمان، بر خلق و ترکیب فضاهای مختلف برونی و درونی و نمایش تضادهای تراژیک زندگی انسان استوار است. عناصر عمده تشکیل دهندهٔ این ساختار عبارتست از: شخصیت خالد، سرگذشت علی و شریفه، حوادث زندان و فضای بندر لنگه، با درونمایههای مبارزه، شکست، فقر و نابرابری. تمامی این عناصر بر محور پیرنگ نیرومند رمان یعنی سرگذشت شریفه و علی، و زندگی خالد به وحدت و هماهنگی

میرسد. خلق خالد به عنوان شخصیت مرکزی و راوی داستان و گزینش زاویه دید درونی، این امکان را به وجود آورده که فضاها و حوادث متنوع برونی و درونی، و زمان ها و مکانهای مختلف، نه به صورت خطی و هندسی، بلکه براساس پویایی حرکت ذهنی نظام یابد. در درون چنین ساختاری است که گذشته و آینده درهم می آمیزد و تضادهای مختلف زندگی، هم در عرصهٔ اجتماعی و هم در عرصهٔ فردی، پیوندی انداموار و معنی دار پیدا می کند.

از عوامل مهم موفقیت هنری این ساختار، شیوهٔ بیان مستقیم و زبان تصویری و پسر تحرک آن است. نحوهٔ کاربرد زبان به عنوان یک رسانهٔ زیبایی شناختی و عاطفی، و نحوهٔ گزینش و آرایش واژگان، نثری زنده، فشسرده، سریع و تداعیگر، به وجود آورده که زیبایی و پویابی و نرمی را به هم دارد. به نحوی که خواننده به ندرت با انحراف کلامی و وقفه بیانی و نازیبایی بافست زبانی روبرو می شود. در نمونه هایی که پیش از این نقل شده، ایس ویژگی ها به خوبی دیده می شود. بدیهی است که تحلیل ساختار زبانی رمان، خود در خور بررسی مستقل دیگری است.

چنانکه اشاره شد عناصر شکلی و محتوایی رمان، در مجموع، به هماهنگی رسیدهاند. یعنی عناصر شکلی رمان مثل شخصیت پردازی، فضا سازی، حادثه پردازی، سبک بیانی و ترکیب بندی در انطباق با عناصر محتوایی یعنی درونمایه ها، اندیشه ها و ارزش گذاری ها پرداخته شدهاند. در این همسویی و هماهنگی است که در نهایت دریافتی زیبایی شناختی و هنری از خصلت تراژیک زندگی اجتماعی و فردی ارائه شده است.

رمان داستان یک شهر، با اینکه در کل درونمایهای سیاسی- اجتماعی دارد ولی به دلیل برخورداری از نگرش وسیع زیبایی شناختی و رعایت معیارهای عام هنری و کاربرد بیان و زبان مناسب، از محدودیتهای این نبوع از رمان، فراتر میرود و موفق می شود که به درون لایههای مختلف

واقعیت زندگی و واقعیت درونی رسبوخ کند. در این رمان مجموعـهای از عواطف و اندیشههای متنوع و جلوههای گوناگون زندگی و ارزشهای مختلف اجتماعی، اخلاقی و فکری در ساختاری هنری نظام پیدا کرده است. این نظم بخشی زیبایی شناختی همان جوهر خلاقیت هنری است که لذت زیبایی شناختی و والایش ذوقی و عاطفی میآفریند. نحوهٔ بازنمایی و نمایش درونمایههای مختلف، در رمان داستان یک شهر، به گونهای است که به طرح مسائل و انگیزش عواطف شگرف و خطیر می انجامد. مسائل و عواطفی مثل کشاکش میان زشتی و زیبایی، میان آرمان و واقعیت، میان جبر و انتخاب و میان نیکی و بدی، که آدمی همواره با آنها درگیر بوده و هست. پیام رمان نیز، بسیار فراتر از داوری های محدود تاریخی و محکومیت یا حقانیت این یا آن حادثه، یا این کس و آن کس، به پیش می رود و به عرصه های عام بشری می رسد. رمان در واقع، وضعیت دشوار و موقعیت ترازیک انسآنهایی را مجسم میکند که در جستجوی آرمانهای انسانی و زندگی بهتر با انواع جبرهای اجتماعی، محیطی و روانی درگیرند. انآنهایی کوچک و بزرگ که گاه مقهور این جبرها میشوند و گاه در ستیز با آنها از یا، درمی آبند.

خالد از اعماق فقر و ناآگاهی به سوی افقهای روشن پرمی کشد، ولی به جان کندن در تبعیدگاه محکوم می شود. افسران انقلابی می خواهند که دنیای به تری بسازند ولی با شکنجه و اعدام روبرو می شوند. شریفه در جستجوی خوشبختی از خانه می گریزد، ولی با لعنت و نکبت روبرو می شود. علی می خواهد که خواهرش را از بدبختی نجات دهد ولی او و خود را به سوی مرگ می کشاند. و همین طور است زندگی کسانی مثل خورشید کلاه، لال محمد، استوار خوشنام و غیره که خواهان زندگی ساده و انسانی اند، ولی مقهور نکبت و اسیر بندهای شناخته و ناشناخته اند.

در جهانی اینگونه است که سرشت پرتضاد زندگی، مورد تحلیل زیبایی شناختی و نه فقط تحلیل سیاسی و اجتماعی، قرار میگیرد و

خواندهٔ هوشمند و ژرف نگر را به عرصه چون و چراهای فلسفی میخواند. آیا مفهوم نهایی زندگی در بازتاب سرودها و آرمانهای افسران اعدامی نهفته است یا در زندگی نکبت بار بیدار، مرادی و قدم خیر؟ایا ایندهٔ آدمی در راستای رؤیاهای دختران ارمک پوش است یا در مسیر مرگ تراژیک شریفه؟ و آیا ضربهٔ سخت کودتای ۲۸ مرداد یک شکست موقت تاریخی است، یا یک بن بست اجتماعی ابدی؟ و...

اگرچه رمان از نظر ساختار زیبایی شناختی و معیارهای هنری، به اهداف خود دست یافته و پیام خود را با زیبایی و گیرایی مطرح ساخته است، ولی محتوای آن از جنبه فلسفی و جامعه شناختی جای تأمل دارد.

تأکید بیش از حد رمان، بر درونمایههای شکست، نابودی انسآنهای مظلوم و حقارت و زشتی زندگی محرومان، در مجموع تصویری سیاه و تراژیک از زندگی ارائه میدهد که تا حدودی غلو آمیز و یک جانبه به نظر میرسد. اگرچه این برداشت و نگرش، با توجه به شرایط و زمینه تاریخی حوادث، با فضای کلی رمان همخوانی و همسویی دارد، ولی با طبیعت و ماهیت زندگی انسان، که در بدترین حالت نیز از نیروهای روشن و بالنده خالی نیست، چندان موافق نمی باشد.

اگرچه در رمان همسایه ها، به اقتضای فضای تاریخی آن، با نگرشی حماسی و امیدوار به زندگی و آدمیان روبرو هستیم، ولی نمی توان پذیرفت که در یک چرخش و تحول سیاسی، طبیعت زندگی و انسان اینگونه از شور و حماسه و حرکت خالی شود. در واقع فضای رمان، بازتاب روحیهٔ یک مبارز شکست خورده است که امیدها و آرمانهایش را تباه شده می بیند. خالد با چنین روحیهای به گذشته و پیرامون خود می نگرد و به همین دلیل کمتر جوشش و حرکت زندگی را حس می کند. و بر اساس همین نگرش را باخته است که موضع بیطرفی را تجویز می کند و مدعی می شود که زندگیش را باخته است (ص ۱۲۸).

سرخوردگی و نومیدی اگرچه از عوارض طبیعی دورههای افول و رکود تاریخی است ولی تعمیم آن به همهٔ عرصههای زندگی و به همهٔ آدم ها و دوران ها پذیرفتنی نیست. از طرف دیگر، انفعال و سرخوردگی بیش از حد خالد و عدم حضور جلوهها و نمادهای مثبت دیگر، تا حدودی غیر طبیعی به نظر می رسد. انگار که جریان پرجوش و خروش رودخانهٔ عظیم زندگی در چارچوب دیدگاه پر ملال خالد و در فضای بسته تبعیدگاه، از تکاپو و تلاطم باز مانده است. حتی زندگی و مرگ حماسی انسآنهای برجسته، به عنوان جزئی از تاریخ گذشته و از دست رفته تصویر شده است، و به ندرت نماد و نشآنهای از جوش و خروش عامهٔ مردم و مبارزهٔ پنهان آنان دیده میشود. این محدودیت نگرش فلسفی و تأکید بر جنبههای تراژیک زندگی، در عناصر شکلی رمان، یعنی فلسفی و تأکید بر جنبههای تراژیک زندگی، در عناصر شکلی رمان، یعنی در شخصیت پردازی و تیپ سازی آن نیز، بازتاب یافته است.

«تیپ سازی» در هنر، به ویژه نحوهٔ گزینش آدمها و مکانها و شیوهٔ فضا سازی و شخصیت پردازی آنها، یکی از اصول اساسی هنرآفرینی است. از طریق تیپ سازی، و خصلت تعمیم پذیر و نمادین عناصر منفرد برگزیده است که اندیشه ها و عواطف هنرمند گسترش می یابد و به لایه های واقعیت فراتر و عمیق تر رسوخ می کند.

در داستان یک شهر، چگونگی تیپ سازی و شخصیت پردازی اگرچه از نظر هنری و زیبایی شناختی دقیق و هوشمندانه است ولی از نظر قوت تعمیم پذیری و برداشتهای نمادین جای بحث و موشکافی دارد. این پدیده درایماژهای اصلی رمان، یعنی در شخصیت پردازی خالد، فضا سازی بندر لنگه، و مرگ علی و شریفه قابل تأمل است.

چنان که پیشتر اشاره شد، با انتخاب خالد به عنوان شخصیت مرکزی و راوی داستان، تمام عواطف و اندیشه های نهفته در رمان، در جهت نگرش خاص او نسبت به زندگی شکل گرفته است. از طرف دیگر، در دنیای رمان، هیچ شخصیت بارز دیگری وجود ندارد که نظری متفاوت را

عرضه کند. به همین دلیل در کنار نگرش تیره و یأس آلود خالد و دنیای پر ملال و پر نکبت پیرامون او، هیچ کسی و هیچ نشآنهای وجود ندارد که جلوههای مثبت و طبیعی زندگی مثل عشق، امید و جوش و خروش را نمایش دهد. در فضای تبعیدگاه «احمد سرباز» تنها کسی است کمه گمه گماه از آرمانخواهی و حقانیت محرومان دفاع می کند، ولی خالد تصویری ناخوشایند از او ارائمه می دهمد و اعمتراف می کند که «اصلا" خوش ندارم باش گرم بگیرم» (ص ۱۶۱) این منظر واحد و «تک صدایی» اجازه نمی دهمد که نظر گاههای گوناگون و عواطف انسانی دیگر، غیر از عواطف خالد، به جهان داستان راه پیدا کند.

تصویر بندر لنگه و فضا سازی آن نیز، با همهٔ ظرافت و قوت هنری خود، بیشتر از دید یک غریبه و حاشیه نشین شکل گرفته است. از این رو تصویر خاموش و راکد بندر لنگه کمتر، خصلت نمادین و تمثیلی و چند بعدی دارد که بتواند در گسترش فضای تاریخی و اجتماعی رمان، به دیگر شهرهای کشور نیز تعمیم بابد. تأکید یک جانبه بر حضور آدمهایی چون مرادی، قدم خیر، انور مشدی، ممدو و مانند آنها نیز جای حرف دارد. وجود این افراد فاسد، پلید و بی اراده در غیاب انسانهای سالم، شریف و با اراده تصویر ناقصی از جامعهٔ چند هزار نفری مردم بندر لنگه ارائیه می دهد. به ویژه که در شخصیت پردازی این آدمها، عناصر مثبت و تحول پذیر کمتر دیده می شود و انگار برای همیشه محکوم به بدی و بدبختی هستند.

داستان علی و شریفه، نیز، اگرچه از نظر نمایش بن بستهای تراژیک زندگی، بسیار زیبا و غنی است ولی در غیاب موقعیتهای حماسی و شخصیتهای مصمم، برداشتی یک جانبه از نفس آدمی در کشاکش زندگی ارائه می دهد. سرگذشت علی و شریفهٔ با طبیعت استثنایی و فاجعه آمیز خود چنان در رمان برجسته شده که بر نمام رمان سایه می اندازد و بن بست مرگبار آن را به نادرست و یکسویه به عرصههای

دیگر زندگی تعمیم می دهد. به این ترتیب، رگه های بالنده و اومانیسم عمیق نهفته در رمان، در پرتو عواطف تیره و ترحم آمیز، رنگی از رمانتیسم منفی به خود می گیرد، و تراژدی لحظه ها.

چینان که اشاره شد، شیوهٔ روایت داستان یک شهر بر زاویه دید درونی استوار است، یعنی از زبان اول شخص (خالد) بازگو می شود. ویژگی های این شیوهٔ بیانی که مبتنی بر مشاهدهٔ مستقیم و بیان مستقیم راوی است، امکانات و محدودیت های خاصی را به همراه دارد که بر فنون داستان پردازی و نحوهٔ گسترش داستان تأثیر جدی و عمیق به جا می گذارد. در این شیوه فضاها و رویدادها و تا جایی که راوی از آن تجربه و مشاهدهٔ مستقیم دارد، می تواند در داستان بازآفرینی شود. یعنی نویسنده در جهان داستان حضور ندارد و نمی تواند به دلخواه در آن دخالت کند. بنابراین کاربرد این شیوهٔ بیانی و زاویه دید، به جا و آگاهانه به کار گرفته شود، اگر این شیوهٔ بیانی و زاویه دید، به جا و آگاهانه به کار گرفته شود، می تواند رابطهای حسی و مستقیم میان خواننده و دنیای داستان برقرار می سازد. در غیر این صورت به درونگرایی محض و یا پرداخت ناتورالیستی منجر خواهد شد.

نویسندهٔ داستان یک شهر، به اعتبار تجربه ها و آثار دیگر خود، در کاربرد ایس شیوه و فن بسیار تواناست، و به ویژه در رمان همسایهها و ایس رمان، با مهارت تمام آن را به فرجام دلخواه رسانده است. در رمان پر حجم داستان یک شهر که فضاها و رویدادهای بسیار دارد، همهٔ فضاها و حوادث با دقت و ظرافت همراه با گسترش تجربه ها و مشاهدات راوی به تدریج و جزء به جزء ساخته و پرداخته می شود. انگار که خواننده خود در بستر پویایی زمان و حرکت در مکان آنها را کشف می کنند. به ایس ترتیب با حفظ معیارهای زیبایی شناختی، کار دشوار ترکیب بندی و فضا سازی به نحوی طبیعی پیش می رود، به همین دلیل، در ایس رمان حرکت دهنی راوی و در ایس رمان حرکت دهنی راوی و

ظرفیت روانی خواننده دارد و در نتیجه از پرگویی غیر هنری و دخالت غیر لازم نویسنده، به ندرت اثری و نشآنهای دیده می شود. گزینش صحنه ها، و نحوهٔ توصیف دیده ها، شنیده ها و خاطره های راوی به نحوی است که خواننده می تواند به عمق روابط درونی آنها راه یابد و به لایههای پنهان و ناشیناخته واقعیت رسوخ کند، بی آن که نیازی به توضیحات دانای کل داشته باشد.

با ایس همه در مواردی اندک و غیر مهم، عوارض و محدودبتهای کاربرد بیان مستقیم بروز کرده که به تمامیت و کمال زیبایی شناختی اثر لطمه زده است. از جمله باید به نحوهٔ انتظام حرکت ذهن راوی میان گذشته و حال اشاره کرد.

خالد در تمام طول داستان، حدود یازده بار از زمان حال به زمانهای گذشته و خاطرات خود برمی گردد. در غالب موارد این حرکت ذهنی به طور خیلی طبیعی و هماهنگ با فضای داستان و مراعات اصول تداعی و معیارهای زیبایی شناختی تصویر شده به طوری که خواننده با احساس راحتی و لذت از فضایی به فضای دیگر جذب می شود. مثلا" راوی در موقعیت روحی خاص از تأمل در دود سیگار به یاد دودکش پادگان عباس آباد می افتد، و یا با شنیدن صدای مبهم موتور لنج، صدای موتور کامیونی تداعی می شود که حامل زندانیان بوده است، یا از شنیدن صدای خرخ چاه باغ عدنانی، صدای خشک در آهنی حمام زندان را به یاد می آورد و ... اما در فصلهای آخر رمان، این روال حرکت طبیعی میان می گذشته و حال به هم می خورد و نظام درونی میان واقعیت و تخیل گذشته و حال به هم می خورد و نظام درونی میان واقعیت و تخیل گذشته می شود. تا جایی که منطق فصل بندی دهگانه رمان نیز، تغییر

فصل ٥ رمان با گفتگوی خالد و خورشیدکلاه در خلوت اتاق خالد در گاراژ عدنانسی پایان می یابد، ولی فصل ٦ بدون ارتباط با فصل قبل و بدون روشن شدن موقعیت دقیق زمانی و مکانی راوی داستان، با توصیف

کلی پاییز بیندر لنگه آغاز می شود و به دنبال آن، بدون هیچ توجیه داستانی، توصیف پاییز زندان و حوادث آن می آید. فصل ۷ داستان نیز برخلاف روال و منطق پیشین و بدون بازگشت به زمان حال، همچنان درگذشته می گذرد و به ایس ترتیب رشتهٔ زندگی روزمرهٔ خالد، قطع وپیوند میان گذشته و حال، در ذهن خالد، گم می شود. این گسیختگی در فصل ۸ و ۹ نیز ادامه می یابد. بدینسان حدود ۱۳۰ صفحه از رمان، شامل چهار فصل جدا، به توصیف رویدادهای زندان و اعدام افسران می پردازد، به نحوی که خواننده احساس می کند، رمان دیگری را می خواند که رابطه ای با زندگی خالد و بندر لنگه ندارد. این جدایی میان فضای زیستی خالد و فضای ذهنی خاطرات، انسجام کلی رمان و روابط ساختاری آن خالد و فضای ذهنی خاطرات، انسجام کلی رمان و روابط ساختاری آن آسیب رسانده است. در پایان فصل نهم، سیر رویدادهای گذشته به ماجرای ورود تبعیدیان به بندر لنگه و برخورد با علی می رسد و گذشته و مال یکی می شود.

محدودیتهای اسلویی زاویه دید درونی و شیوه بیان مستقیم، علیرغم توان و مهارت نویسنده، برخی نارساییهای ناگزیر را به رمان تحمیل کرده است. نویسنده، به اقتضای شیوهٔ کار خود، مجبور شده است که راوی را در سرتاسر رمان در موقعیتی قرار دهد که بتراند به جهان داستان اشراف پیدا کند. خالد به عنوان راوی در تمام مکانها و زمانها چه در پادگان و کامیون سر بسته و چه در سلول زندان یا شکنچه گاه، همواره دریچه یا روزنهای می بابد که حوادث و گفت و گوهای خطیر را ببیند و بشنود. ایس وضع، عرصهٔ توصیف و تشریح فضاها و رویدادها را تا عرصهٔ میدان دید و شنوایی او محدود می کند. به همین دلیل گاهی درایماژسازی رمان رگههایی از تصاویر و برداشت ناتورالیستی، وارد درایماژسازی رمان رگههایی از تصاویر و برداشت ناتورالیستی، وارد می شود که کمتر جنبه شناختی و نظری دارد، بلکه بیشتر از محدودیت زاویه دید ناشی می شود.

مثال عمده در ایس زمینه،ایماژی است که از بندر لنگه و زندگی مردم آن ارائه میشود. ایس تصویر بیشتر از دید و تجربهٔ یک غریبهٔ تبعیدی پریشان خاطر مایه میگیرد که پیوندی طبیعی و درونی با مردم شهر و زندگی اجتماعی آن دارد. دریافتی که خالد از بندر لنگه دارد، به کوچه و خیابان، بازار و قهوه خانه و غیره محدود میشود و هیچگاه راهی به درون خانهها و روابط درونی خانوادهها ندارد. علیرغم این محدودیت، نویسنده موفق شده است که از طریق اشارهها و نشانهها و گفتوگوهای پراکنده، بسیاری از روابط ناپیدا و مناسبات درونی و فرهنگی جامعه بندر لنگه را به صورت تصویر هنری نشان دهد. اما به ویژگیهای فرهنگی و روابط خالد، وضع زندگی قشرهای انگلی و ویژگیهای فرهنگی آنان بیشتر در رمان منعکس شده است. برعکس زندگی قشرها و گروههای اجتماعی دیگر، کمتر به دنیای داستان راه یافته است. شگفت اینکه در سرتاسر داستان طولانی مردم شهر، هیچ مادر یا کودکی حضور جدی ندارد. انگار در این جامعه از عشق و عروسی و بیا کودکی حضور جدی ندارد. انگار در این جامعه از عشق و عروسی و تولد خبری نیست.

همچنیس در بازنمایی فضاهای گذشته و شخصیتهای مربوط به آن، برخی حوادث فرعی و اتفاقی مثل قضیه بیماری «اصغر دلال» و بدمستی «شهری» و بازی شطرنج زندانیان بیش از حد شرح و بسط پیدا می کند، ولی برخی از جوانب اصلی داستان به اندازهٔ کافی روشن نمی شود. مثلا" از دوران کودکی خالد و وضع خانوادگی او چیزی در رمان باز تاب پیدا نکرده است. همچنیس مجالی برای آشنایی با علل پیدایش و شکست نکرده است. همچنیس مجالی برای آشنایی با علل پیدایش و شکست خواندهای عمیق تر از دنیای درونی و فکری افسران اعدامی فراهم نشده است. خواندهای که آگاهی قبلی و بیرونی از فضای تاریخی رسان نداشته باشد، نمی تواند از طریق اشارات و نمادهای اندک داستان، دریسابد که «بختیار» و «آزموده» چگونه آدمی هستند و یا ماشینهای نمره سیاسی خارجی در زندان چه می کنند.

نمونهٔ دیگر از رسوخ تصویر پردازی ناتورالیستی در رمان، مربوط به چهرهٔ آن مرد روستایی است که به خاطر توهین به خرش برای شکایت به شهربانی آمده است. توصیف نسبتا" کشدار این صحنه، سیمایی مسخره و بسیار احمق از روستائیانی را نشان می دهد که مجال حضور در دنیای اصلی رمان پیدا نکردهاند. (ص۳۲۲ تا ۳۲۲)

## آخرين سخن

به نظر صاحب این قلم، رمان داستان یک شهر به اعتبار ارزشهای زیاد هنری، زیبایی شناختی و اجتماعی خود، یکی از رمانهای برجسته و ماندنی فارسی وایرانی است، که گذشته از خلق یک ساختار نوین هنری، تجربهٔ بزرگیی در راه تبدیل آگاهی و تجربهٔ اجتماعی به تجربه و آگاهی زیبایی شناختی است. خوانندهٔ این اثر همراه با تجربه لذت ذوقی فراوان، به آگاهیهای جدید تاریخی، اجتماعی و روانشناختی دست می یابد و با عواطف و اندیشههایی ژرفتر و غنی تر نسبت به زندگی و جامعهٔ خود روبرو می شود. از این رمان می توان درسهای آموزنده ای در زمینهٔ اعتلای نگرش زیبایی شناختی، خلاقیت هنری و کاربرد زبان فرا گرفت، و جای آن دارد که این اثر از جنبههای مختلف مورد تحلیل و ارزیابی قرار گیرد، و حق است که بیشتر شناخته شود.

عمر نویسنده هنرمند و کارش هرچه درازتر و پربارتر باد.

بهمن ۱۳۷۲

زمین سوخته رضا براهنی ماهنامهٔ چراغ جلد چهارم- پائیز ۱۳٦۱

## دانش و واقعیت گرائی

۱) حوادث بزرگ تاریخی، تنها شکلهای جدید و حتی انواع جدید ادبی بوجسود نمی آورند، بلکه شکلهای گذشته را در پرتو تأکیدهای جدید در برابر ما مینشانند، و بدین ترتیب، نه تنها شکل ها و انواع را منهدم میکنند و یا می آفرینند، بلکه آنها را متحول و به نسبت سیر حرکات تاریخ متکامل تر نیز میسازند. از زمان پیدایی بورژوازی و ورود او به میدآنهای شهر و تاریخ، و تواریخ کشورهای مختلف در قرن هفدهم، و از زمان نگهارش نخستین آثار «دنیل دیفو»، فرم قصهٔ بلند یا «رمان» در طول سیصد سال گذشته، به رغم ظهور انقلابات جدید و مخستلف، و به رغم دگرگونی های جهانی - «کرامول»، انقلاب کبیر فرانسه، انقلابات قرن نوزدهم فرانسه و آمریکا و آلمان، انقلاب بلشویک، انقلاب چین و کوبا- و به رغم چین خوردگی عظیم و پی در پی چهرهٔ رنج کشیدهٔ ملل آفریقایی، آمریکای لاتین و آسیا، به زندگی خود ادامه داده، با تحولات اجتماعي دستخوش تغييرات متناسب شده است. رمان نابود نشده است، بلکه با هر شلاق زمان پوست انداخته است. و چنین به نظر میرسد که تا جهان به این پاشنه می چرخد، رمان، بزرگترین فرم ادبی عصر بورژوازی، عصر اعتلا، سیطره و احتضار امیریالیسم، عصر کشمکش عظیم طبقاتی، عصر برخورد و تخاصمات اردوگاههای سرمایه داری و سوسیالیستی، عصر سوسیالیسم، و بزرگترین فرم ادبی کشورهای بلاکش جهان فقیر است. رمان، با ظرفیتهای بیکران، انعطافات فراوان، تجربه پذیریهای بی پایانش، تنها شکل ادبی است که با جامعیت ابزار، تدابیر و وسائل ادبی خود، قدرت دربرگرفتن تحولات تاریخی اعصار معاصر و جدید را دارد. از این دیدگاه، به نظر میرسد که رمان، شکل ادبی حال و اینده است. به این زودی، رمان حتی ظرفیت منعکس کردن تخیلات انسان دربارهٔ صور فلکی و کهکشان را هم پیدا کرده است.

رسان در حال معراج است. چاپ رسان «شکسته» از «دوریس لسینگ» نویسندهٔ انگلیسی، چاپ قصه های تخیلی از نویسندگان شوروی دربارهٔ آسمان ها، و نوشته های پر تهور دیگری در میان سایر کشورها، ظرفیست فسوق العادهٔ رمان را برای دربرگرفتن حضور قریب الوقوع انسان عصر ما در کرات دیگر نشان می دهد. اندیشهٔ نا کجا آبادی پرواز در میان کرات کهکشان ها، ایننک به تحقق نزدیک شده است. انسانی که بسا اسطوره هایش در دوران ابتدایی، انگار از ماه و خورشید و ستارگان آسمان بر روی کرهٔ زمین نازل شده بود، اینک با شکل رمان، قصد کشف آسمان را دارد. و ایس بار، بار پرارزشی از تخیل و واقعیت را هم با خود به سوی کرات دیگر می برد. غرض پیش بینی آینده ای حتمی و متیقن به سوی کرات دیگر می برد. غرض پیش بینی آینده ای حتمی و متیقن نیست، بلکه هدف درک انعطافات درخشان و تردید ناپذیر رمان به عنوان ببرگترین شکل ادبی انسان است.

۲) به رغم تحولات بزرگ ادبی در عصر ما، رمان بعنوان یک شکل جامع ادبی هنوز در ادبیات فارسی، کاملا" جا نیفتاده است. و یا شاید

ا Shikasta خانم دوریس لسینگ که با معارف ایرانی و عرفانی هم آشنایی دارد، از کلمهٔ فارسی برای نام کتابش استفاده کرده است.

Doris Lessing

اخبرا" مجلهٔ Sovict literature یک شماره اش را به ادبیات علمی - تخیلی تخصیص داد.

بهتر باشد بگوییم که پیش از انقلاب جا نیفتاده بود. سقوط سلطنت، ظهـور انقـلاب، ادامـهٔ روحـیهٔ انقلابـی در مـردم ما به رغم گرفتاریهای مختلف ما، حضور خشن و خونین جنگ با عراق، تهدیدهای پایان ناپذیر امپریالیسم، و گسترده شدن درونماهای جدید در برابر چشم نویسندگان کشور ما، آنان را مجبور کرده اند که به دنبال شکلهایی بروند که کلیت و جامعیت تاریخی بیشتری داشته باشند و در واقع تجربههایی باشند در خـور عظمـت سقوط شاه، عظمت ظهور انقلاب، عظمت حضور مردم در صحنهٔ حرکات انقلابی، و عظمت فداکاری مردم ما در برخورد با جنگ، انقلاب ما را به جهان، و جهان را به ما نزدیکتر کرده است. شکل رمان، که در گذشته، حالت شهرستانی، بومی، محلی و ملی داشت، اینک با حفيظ أن حالات و يا دگرگون كردن آنها، سهم بيشتري از جهان میخواهد، و جهان برای رمان نویس، جایی است که او در آن، جهان را به مبارزه میطلبد. انقلاب یکی از آن جاهای جهانی است، و جنگ، یکی دیگر، و شادی ها و دردها، امیدها و یأسهای ناشی از این دو، مضامین اصلی رمان را تشکیل می دهند. ما از طریق رمان چنگ در اعماق جهان خواهيم افكند. بوسيلهٔ انقلاب، يك نبض جهاني يافته ايم. رمان منعكس كنندة أن نبض است. مضامين حيات ما در ابن لحظه از تاريخ، جهاني تر از مضامین حیات ما در هر لحظهٔ دیگر از تاریخ گذشتهٔ ما هستند. ما مىروبىم كى هم خود باشيم وهم جهاني. از اين نظر، جرأت نويسندگان ما، در برخورد با مضامین جدید، به رغم شکست هایی که از نظر شکل کار و بـه علت محدودیت جهان بینی تاریخی- سیاسی شان در آثار آنها مشهود میشود درخور ستایش است. حبی و تبعید در دوران شاه، مضامین اصلی دو رمان «همسایه ها» و «داستان یک شهر»، و جنگ، مضمون اصلی رمان «زمین سوخته»، مضامینی هستند متکی بر جرأت انقلابی. با حبس در آنار تنی چند از نویسندگان آشنا شده ایم: علوی، احمد محمود، محمود دولت آبادی و نسیم خاکسار. این نویسندگان از

نظر برداشت با هم فرق میکنند ونیز از نظر سطح خلاقیت ادبی. ولی جرأت روبرو شدن با مضامین جدید زندگی ما را داشته اند. از این نظر جرأت عام ادب كنونس ما در انتخاب مضامين حياتي و اصلى زندگاني تاریخی- اجتماعی ما مدیون این قبیل نویسندگان ما است، گرچه ممکن است از نظر شیوهٔ برخورد با این مضامین، و یا شکل های بزرگ و قدرتمندی که باید این مضامین را در خود جای دهند، مدیون آنها نباشیم، یک نکته را به یقین می توان گفت: تاریخ در حریم تنهایی بعضی از نویسندگان ما راه جسته، آنها را با پس گردنی به میدان کشیده است. گرچه نویسنده هنوز مسلح به ابزار تاریخ،ایدئولوژی، زیباییشناسی، شکل شناسی، نوع شناسی، انسان شناسی و زبان شناسی ادبی نیست، گرچه بنظر می رسد هنوز «پرسپکتیو» یا جهانبینی پیدا نکرده است، لکن این قبیل چیزها به تنهایی هم به دست نمیآید، در برخورد و در رویارویی، و به دور هم نشستن نویسندگان کشور ما، و با پیش کشیدن مسائل و معضلات ادبى عصر ما و بحث عميق و آزادانه دربارهٔ آنهاست كه جهانی دیدن مفاهیم و شکلها و جهانی کردن آنها حاصل میشود. اکنون زمان خطرکردن ادبی است، حتی اگر نوشته، خوب از آب در نیاید، حتى اگر نوشته، شسته رفتگى، كمال، سختگى و پختگى آثار تولستوى، داستایوسکی، پروست، فالکنر و مالرو را نداشته باشد. باکی نیست، در راهمی که ما میرویم، «سه ره پیدا» نیست، تنها یک راه پیداست، و آن راه پر سنگلاخ آفرینش غرور انگیز انسانی است.

۳) مضمون اصلی کتاب آقای احمد محمود در «زمین سوخته» جنگ است، جنگی که با وجود آن که به شکست دشمن و پیروزی ما انجامیده، هنوز تمام نشده است. کتاب آقای احمد محمود، سه ماه از جنگ، نخستین پاییز جنگ را در یکی از شهرهای مهم جنگ زده، یعنی اهواز، نشمان می دهد. در آن سه ماه نخستین جنگ، تقریبا" همه چیز به ضرر ما بوده است.

از زمان نادر شاه تا انقلاب، در هیچ جنگی فاتح نبودهایم و نازه در آن جمنگ هم فماتح اصلی کمپانی هند شرقی و استعمار انگلیس بوده است، در همند، و خود نادرشاه بوده است، شخصا" از فتوحات آنچنانی جز تشتت، تزلزل، تفرقه، جنگهای قومی و قبیلهای، کم خونی جسمانی ملمی، و ضعف و فستور بنیادی فرهنگی چیزی نصیب ما نشده است. در عصر آغا محمد خان قاجار یکی دو دست رد داشته ایم بر سینه مهاجمان خارجي، و البته در كنار أن قتل عام داشتهايم و از كشته پشته ساختن ها و سر بریده بر دوش کشیدنها، از کرمان تا بم و فسا؛ و بعد دیگر شکست پشت سر شکست بوده است: فتحعلیشاه، عباس میرزا، محمدشاه، ناصرالدینشاه، رضاشاه، محمدرضاشاه؛ حضرات در همهٔ جنگها از جلـوی دشـمن خارجی در رفتهاند و یا حتی به خود او پناه بردهاند تا در داخل کشور، در مبارزه علیه مردم میهن ما، بلامنازع و مقدس باقی بمانند، شمشیر را درست بر شاهرگ مردم ایران گذاشته اند و به هر بهانهای زندان ها را انباشته اند و آدمها را کشته اند. رسوایی ای بزرگ تر از دررفتن خـود رضـا خان و ارتشش در جنگ جهانی دوم، در هیچ جای دنیا سراغ نداريم.

خاطرات سرهنگهای آن دوران ما پر است از این قبیل افتخارات:

«یادت هست چطور چادر سرمان کردیم و در رفتیما» پس از سقوط
رضاخان، تنها تیمسار او، که به نظر می آمد در برابر متفقین از خود
مقاومتی نشان دهد، فضل اله زاهدی بود، در اصفهان؛ و «فیتزوری
مکلین» نویسندهٔ کتاب معروف «تقربهای شرقی» در فصل «گذری
به ایسران می نویسد که چگونه او، یعنی نویسنده، در جامهٔ یک ژنرال
وارد اتاق زاهدی شد، آنا "او را تسلیم کرد و او را در ماشینی گذاشت و
به فلسطین تبعیدش کرد. این رسوایی، فقط رسوایی در رفتن خود رضا
خمان را روسفید می کند. و وقتی که تیمسار زاهدی به قدرت رسید، می

Fitzory Maclean, eastern approches, (Time Incorporated, New York, 150-), P. 779//4

دانیم که دست نوی دست خارجی گذاشت و شلاق بر گردهٔ مردم شکست. و می آییم و می رسیم به انقلاب و جنگ علیه اشغالگران خوزستان؛ و سر پیروزی ما در این جنگ در این نهفته است که این جنگ را، هم در زمان مقاومت و دفاع و تخلیهٔ شهرها، و هم در زمان عقب راندن دشمن پاکسازی مرزها و شهرها، مردم کشور ما جنگیدهاند، و این تجربهٔ عظیم توده گیر می تواند مضمون اصلی دهها قصهٔ کوتاه، رمان و شعر قرار گیرد، همان طور که در کتاب آقای احمد محمود قرار گرفت و در کتابهای دیگران نیز قرار خواهد گرفت.

پیروزی آقـای محمـود در ایـن نکنه نهفته است که او در یک مقطع بسیار مهم تاریخی، در شهری بوده است، و یا از طریق راوی قصه اش ایس طور وانمود می شود بوده است، که برای جنگ، برای شکست، برای پیروزی، به طور کلی برای بسیج تاریخی ما جنبه حیاتی داشته است. از ایس نظر سرنوشت آقای احمد محمود، به علت تجربهای که از این بابت اندوخته، برای نویسندگانی که در این جنگ شرکت نداشته اند، و یا موقع بمباران و اشغال در این شهرها نبودهاند، غبطه انگیز است. نویسنده باید در مقاطع تاریخسی در کمنار مردم خود باشد. جنگ یکی از آن مقاطع تاریخی است، همانطور که انقلاب، همانطور که حبس، همانطور که ترقمی و تعالمی. (استثناهای عظیم را که کنار بگذاریم- مثلاً تولستوی در جنگهای ناپلئون روسیه نمی توانست شرکت داشته باشد، ولی شاهکار بزرگی چون «جنگ و صلح» را نوشته است؛ چارلز دیکنز در انقلاب کبیر فرانسه نمی توانست شرکت داشته باشد، ولی قصهٔ مهمی بنام «داستان دو شهر» نوشته است- باید بگوییم که اغلب رمان نویسان بزرگ جنگ نویس و انقبلاب نویس، اگر در جنگ و انقلاب نمی بودند، نمی توانستند آن باشند که شدند. رمانهای چینی «مالرو» و رمان «امید» او دربارهٔ انقلاب و جنگ داخلی اسیانیا، رمانهای همینگوی دربارهٔ جنگهای جهانسی اول و دوم و جنگ داخلی اسپانیا، رمانهای «سلین» دربارهٔ جنگ،

رمانهای «نورمان میلر»، «کرت وانه گوت» و «جوزف هلر» در بارهٔ جنگ، رمان های «مالایارت» دربارهٔ ایتالیای جنگ زده، محصول حضور خود این نویسنده ها در صحنه های جنگ و انقلاب بوده است.) چنین به نظر میرسد که آقای احمد محمود این اقبال را داشته است که در جنگ بوده باشد. جنگ فی نفسه چیز بدی است، و روی هم تمایل عمومی و جهانی در ایس است که از وقوع آن جلوگیری شود. حبس و تبعید و شکنجه و دربدری و فقر و بدبختی هم چیزهای بدی هستند. ولی زمانی كه ايس ها به عنوان واقعيتهاي اجتناب ناپذير تاريخ در برابر ما قد علم می کنند، نویسندهای که با این مضامین، در کنار مردم و با آنان زندگی می کند، درصورت حفظ سلامت روانی خود و در صورت داشتن جهان بینی سالم اجتماعی، از نظر شخصی، تاریخی و اجتماعی غنی تر و قوی تر از نویسندگان دیگر از آب درمی آید. از نظر غرقه شدن در مضمون جنگ و یا زیستن و بارور شدن در شهری جنگ زده، سرنوشت آقای احمد محمود غبطه انگیز است. اینکه او بتواند تجربهٔ غنی را با تکنیک غنی درآمیزد و از ترکیب آن دو اثری واقعا جاویدان بیافریند، مسألهای دیگر است که ذیلا" بدان خواهم پرداخت. مقطع تاریخی، جرأت حضور، حس جهانی از موقعیت یک منطقه و مردم، همگی دست به دست هم میدهند تما السرى مثل «زميس سوخته» خلق شود. از اين نظر جرأت آقاى احمد محمود فقط مي تواند ستايش ما را برانگيزد.

4) باید در ایس جا از یک جرأت دیگر نیز بحث شود: نوشتن قصهٔ واقعیت گرا، در زمانی که هر تجربهٔ جدید تاریخی، شیوههای گذشته را متحول میکند و یا شیوههای جدیدی خلق میکند، و در زمانی که به تبع ایس تحولات و تجددها، تجربههای جدید در شکل و شیوه کار نویسندگان جهان را به خود مشغول کرده است، جرأت می طلبد در زمانی که واقعیت گرایی به معنای قراردادی کلمه، کهنه و باصطلاح زمانی که واقعیت گرایی به همان اندازهٔ دست زدن به تجربههای

جدید، در شکل و شیوه، پیدا کردن مضامین جدید و یا قرار گرفتن عمدی یا تصادفی در مقاطع تاریخی جرأت می طلبد. اگر در زمان بمباران و یا به توپ بستن اهواز، آقای محمود در جایی می بود که محل اصابت ترکش توپ و خمپاره باشد، سر جسمانی اش را از دست می داد، ولی اگر آقای محمود شکلی عوضی برای مضمون قصهٔ جدیدی انتخاب کند، یا کرده باشد، سر ادبی اش را به باد خواهد داد.

آفای احمد محمود از همان آغاز قصه قصد دارد که با ما یک قرار واقعيت گرايانه بگذارد. معمولا" از همان ده بيست صفحه اول قصه می فهمیم که قصه نویس در حال گذاشتن چه نوع قراری با ما است. دستگیرمان می شود که او چه نوع رمانی میخواهد بنویسد. چهار پنج صفحهٔ اول «بوف کور» نشان می دهد که رمان، هرچه باشد، واقعیت گرا نیست؛ تمثیلی می تواند باشد، اسطورهسازی می تواند باشد، روانی به معنای «فرویدی» و یا بمعنای «یونگی» می تواند باشد، ولی واقعیت گرا نمى تواند باشد. سه چهار صفحهٔ اول حاجى اقا دقيقا" عكس آن را نشان می دهد. قرار با واقعیت گذاشته شده. همانند ده صفحهٔ اول «سووشون» كافى است معلوم شود كه قصه واقعيت گراست، و نيز ده دوازده صفحه اول «مديس مدرسه»، «نفرين زمين»، «چشمهايش»، «دختر رعيت»، «توب»، «همسایه هسا»، «گیاواره بان». ولی «عزاداران بیل»، «سفر شب»، «شازده احتجاب» و «سوترا» قرارهایی از نوع دیگر با ما می گذارند. همان دوازده صفحهٔ اول رمان «زمین سوخته» برای ما قراری با واقعیت میگذارد. به همین دلیل ما خوانندگان این رمان به اجبار باید در چارچوب واقعیت گرایسی بسه ایس قصه بپردازیم. قراری که او در چند صفحهٔ اول با ذهن ما می گذارد، ادامه پیدا می کند و سراسر قصه را دربرمی گیرد، حتی در زمانی که راوی احساساتی میشود، حتی در زمانی که در آخرهای رمان چشم به شلوار برادرش می دوزد، تا حدی ذهنی می شود و با یک «فتیش» به مغازله برمی خیزد، حتی وقتی که انگشت دست «محمد میکانیک» را توی

خوشه خشک نخل حیاط «ننه باران» می بیند، قرار با واقعیت گرایی حفظ می شود. اگر ایرادی برای آقای احمد محمود بگیریم، در چارچوبی خواهد بسود که او برای قصهاش برگزیده است، و نه در خارج آن. واقعیت گرایی شیوهای است کمه نویسندهٔ کتاب انتخاب کرده است. ما نمى توانيم به او ايراد بگيريم كه چرا مثل هدايت نمي نويسي، ايرادهايي كه خواهیم گرفت در چارچوب واقعیت گرایی است. ما با دانش واقعیت گرایسی به سراغ «زمین سوخته» خواهیم رفت. می دانیم که اگر صحنهٔ آخر کتاب آقای احمدمحمود را به دست «سلین» می دادیم، او یکی از بزرگترین و فنا ناپذیرترین صحنههای رمان نویسی جهان را خلق می کرد. ولى شيوه او چيز ديگري است. طيز، تخيل، عصبانيت، روانشناسي، آشنایی عمیق به خلق و خوی درونی آدمها، و از آن بالاتر زبانی توفنده و عصیانی، شیوهٔ «سلین» را در فراسوی واقعیت گرایس قراردادی قرار مىدهد. با اين قبيل برداشت ها اگر بسراغ آقاى احمد محمود برويم، هر حرفى بزنيم به ضرر او تمام خواهد شد. جرأت مى خواهد كه نويسنده، پسس از ایس همسه تجربههای شکلی در رمان نویسی جهان، یک قصه با شیوهٔ واقعیت گرایی قراردادی بنویسد. ما این جرأت آقای احمد محمود را می ستائیم، و در چارچوب واقعیت گرایی به بررسی می پردازیم.

0) خلاصهٔ قصه از ایس قرار است: شروع جنگ، شایعات مربوط به جنگ که راوی آنها را بازگوئی میکند، معرفی برادرهای راوی، مادر راوی و خانوادههای مربوط، معرفی دو برادر مهم از نظر قصه، یعنی خالل و شاهد، معرفی شخصیتهای فقیر و علاقمند به انقلاب، معرفی گرانفروش میدان، بحث از «محمد میکانیک»، ننه باران، و شخصیتهای تیپیک و غیر تیپیک اطراف آنان، سرنوشت خالد و شاهد، سرنوشت جالد و شاهد، سرنوشت برها و دزدها و باج بگیرها، اعدام دزدها، پیش از آن مرگ پسر ننه باران در جبهه و تشییع جنازه پنجاه و دو شهید در اهواز، و بعد گرفتاری اعدام کنندگان دزدها، آزادی آنان، و بعد اصابت موشک به میدان،

خانه های میدان، قهوه خانه، در غیاب راوی، که در نتیجه راوی جان سالم بدر میبرد، و پایان قصه با مرگ مهمترین آدمهای نیمهٔ دوم قصه در میدان. حوادث مهم علاوه بر خود جنگ عبارتند از مرک خالد، جنون شاهد، غارت اموال كل شعبان گرانفروش، اعدام سارقين بوسيله ننه باران و محمد میکانیک و عادل، پیش از آن تشییع جنازهٔ پسر ننه باران و دیگران، و مرگ آدمهای مهم قصه. قصه دارای دو محل حادثه یا لوکوس (LOCUS) است، خانه راوی و میدان. راوی در خانه است و یا بین خانمه و میدان و بیمارستان که سرنوشت برادرها و مادرش روشن می شود، یک عده از شهر خارج می شوند، خالد می میرد و شاهد از شهر برده می شود. بعد راوی نقل مکان می کند به میدان و قهوه خانه، و بعد برمسی گسردد به خانمه اش نبا صبح روز بعبد دوبساره به میدان برگردد و جنازههای دوستانش را بیند. وصف عامی از خیابان ها وایستگاه راهآهن و بیمارستانها و فبرستانهم درقصه هست که راوی ناقل حوادث آنهاست. دوست دارم برای ورود در بحث ساختی پیرامون قصه دو تکه از دو نامهٔ مخستلف یک فیلسوف، و بعد یاد داشتی نسبتا" طولانی از یک منتقد را ترجمه و نقل كنم.

#### يادداشت اول:

امن هرگز مخالف آنچه شعر جانبدار خوانده می شود، نیستم؛ هم «آخیلوس» پدر تراژدی، و هم «آریستوفان»، پدر کمدی، شاعرانی سخت جانبدار بودند. «دانته» و «سروانتس» کمتر از آنان جانبدار نبودند. و بهتریس جیزی که دربارهٔ «دسیسه و عشق» اثر «شیلر» می توان گفت، این است که این اثر نمایانگر نخستین نمایش آلمانی با مسائل سیاسی است. روسها و نروژیهای جدید، که رمانهای عالی خلق می کنند، همگی با هدف می نویسند. با وجود این، به گمان من، حل مسأله باید از خود وضعیت و خود عمل تجلی پیدا کند، بی آن که به صراحت بدان اشارهای

شود، و تویسنده مجبور نیست که راه حل تاریخی اینده برای جدالهای اجتماعی را که توصیف میکند، بر روی سینی بگذارد و تقدیم خواندنده بکند. باید به این گفته افزود که در شرایط ما، رمان ها، اغلب خطاب به خوانندگانی از محافل بورژوایی نوشته می شوند، و این یعنی محافلی که مستقیما" به ما تعلق ندارند. بدین ترتیب، به اعتقاد من، رمانی که با مسأله سوسیالیستی سر و کار دارد، در صورتی مأموریت خود را بطور کامل انجام می دهد که با ترسیم مؤمنانهٔ مناسبات واقعی، توهمات قراردادی حاکم مربوط به ایمن مناسبات را از میان بردارد، خوش بینی جهانی بورژوایی را متزلزل کند و به ناچار، در ارزش ابدی آنچه وجود دارد، شک و تردیدایجاد کند، بدون آن که خود راه حل مستقیم مسألهٔ مطروح را در اختیارخواننده بگذارد، حتی گاهی بدون آن که بنحوی نمایان طرف بگیرد.» ا

### يادداشت دوم:

«اگر من چیزی برای انتقاد کردن داشته باشم، این خواهد بود که شاید، بالاخره، این داستان بحد کافی واقعیت گرا نیست. علاوه بر دقت در جزیبات، واقعیت گرایی از دیدگاه من به معنای نمایاندن صادقانهٔ شخصیتهای تیبیک است.» آ

#### يادداشت سوم:

«آنچه تیپ را مشخص می کند تقارب و تقاطع کلیهٔ وجوه برجستهٔ آن وحدت پویـا اسـت کـه از طـریق آن ادبـیات اصـیل، زندگی را در یک

Marxists on literature edited by David از ۱۱۰ الله المالات ال

از «انگلس» به «مارگارت هارکنس» نقل شده در همان کتاب بالا، ص ۲۹۹.

وحدت زنده و متناقض یعنی کلیهٔ مهم ترین تناقضات اجتماعی، اخلاقی و روانی یک عصر منعکس میکند...

از طریق نمایاندن یک تیپ، خصائص عینی، جهانی، و اساسی، آنچه در انسان استمرار دارد و آنچه بوسیلهٔ تاریخ تعیین میگردد، آنچه فردی است، و از نظر اجتماعی جهانی است با یکدیگر در هنر ترکیب میشوند. از طریق خلق تیپ و کشف شخصیتهای تیپیک و موقعیتهای تیپیک، مهمترین سمتهای رشد اجتماعی، بیان هنری کافی خود را بدست می آورند... به همین دلیل جای شگفتی نیست که در زیباشناسی علمی اندیشهٔ مربوط به تیپ با اهمیت تلقی میشود. تیپ، از یک سو اجازه می دهد که دیالیتیک واقعیت و ظاهر آن حل شود- و این چیزی است که در مقولات دیگر پیدا شدنی نیست- و از سوی دیگر، تیپ پل میزند به آن پروسهٔ اجتماعی و تاریخی که بهترین هنر واقعیت گرای از آن بانعکاس دقیقی بدست می دهد. ا

یاد داشت اول، یکی از مسائل اساسی تعهد هنری را پیش می کشد. تعهد را نمی توان از خارج به یک اثر هنری، خواه شعر، خواه حماسه و خواه رمان تحمیل کرد. با وجود این، هنر درجه یکی نیست که جانبدار نباشد. از «آخیلوس» یونانی تا «شیلر» آلمانی و تا عصر ما هنر واقعی جانبدار است، ولی این جانبداری باید از «خود وضعیت و خود عمل تجلی پیدا کند.» راه حل مسائل تاریخی – سیاسی را نویسنده بر روی یک سینی نمی گذارد تا تقدیم خواننده بکند. چنین چیزی ربطی به هنر ندارد. جانبداری واقعی، درونی و جبلی اثر از روابط درونی آن ناشی می شود و آن مبتنی است بر «ترسیم مؤمنانهٔ مناسبات واقعی.»

برای اینکه مساله روشن شود، از قصهٔ حاضر شخصیتی را پیش می کشیم: «محمد میکانیک». در این تردیدی نیست که آدمی مثل «محمد میکانیک»، در مناسبات اجتماعی شهر جنگ زدهای مثل اهواز می تواند

Georg Lukacs, writers and critics, (Merlin Press London, 194A), P.VA

مهم باشد. روابط او حمتما" روابط عینی است. نه در قصه، که در جامعه، به نظر میرسد که یک قصه نویس متبحر، شروع میکرد که به ترسیم مناسبات واقعی «محمد میکانیک» با جامعهای که او در آن زندگی می کند. برخوردهایی که راوی قصهٔ حاضر در چندین مورد با «محمد میکانیک میکند، نشان میدهد که او جانبدار محمد میکانیک است. ولی به دلایلی که ذیلا" گفته خواهد شد، محمد میکانیک شخصیتی است متناقض، در بعضی شرایط شدیدا" عاطل و باطل، و اگر قصه نویس بخواهد که از طریق جانبداری راوی او ما هم جانبدار محمد میکانیک باشیم، خیلی خطر کرده است. برای آن که جانبداری با موفقیت توأم باشد، لازم است شرایط واقعی با تکنیک واقعی درهم آمیخته شود، یعنی محمد میکانیک مشروط به شرایط تیپیکی بشود که در آن شرایط اهمیت تیپ او در جامعه روشین شود. از آنجا که قصه نویس این طور قلمداد می کند که محمد میکانیک در جامعه مهم است، ولی نشان نمیدهد که اهمیت او در کجاست، و حوادثی که برای او پیش می آورد، بجای نشان دادن اهمیت او، پا در هوا و بی ریشه بودن او را، ناخواسته، برملا میکنند، جانبداری راوی از او، محمد میکائیک را تبدیل به مخالف مصالح آن جامعه جلوه می دهد، چیزی که دشمنان واقعی محمد میکانیک و محمد میکانیکها دوست دارند از آنان چنین تصاویری داده شود تا محکومیت اجتماعیشان از نظر تاریخی به ثبوت برسد. در این مورد «ترسیم مؤمنانهٔ مناسبات واقعى» از ميان برخاسته، بجايش، با كمال تأسف، ترسيم غيرمؤمنانه روابط واقعي نشسته است. چگونه؟

در چند مورد راوی را می بینیم که با محمد میکانیک حشر و نشر می کند، ولی در چند مورد او را درگیر عمل می بیئیم. انتظار داریم این اعمال واقعیت تیپ محمد میکانیک را نشان دهد. پس از مرگ پسر ننه باران و شهادت پنجاه و دو تن از جوانان در جبهه، در تشییع جنازه، محمد میکانیک را می بینیم که اسلحه بدست دارد، بعد می برد روی یک

وانت، شعری می خواند و به دنبال این شعر مردم حاضر می شوند بگویند «مرگ بر أمریکا» و حتی حاضر می شوند از بهشت آباد اهواز مستقیما" عازم جبهه شوند. نخستین بار است که محمد میکانیک اسلحه بدست می گیرد، نخستین بار است که شعر می خواند، شعری که از نظر برخورد با كلام، تقريبا" در ادامهٔ سنت شعر نيمايي است، منتها با مفاهيم متناقض، به ویژه متناقض با شرایط داده شده در جامعهٔ ما، در جنگ و در اساطیر غیر اسلامی یا پیش اسلامی، و بهر طریق غیر ممکن است قرائت چنین شعری مردم جمع شده در بهشت آباد را بسوی شعار «مرگ بر أمريكا، و بسوى جبهه، آنهم مستقيمًا" از بهشت آباد بكشاند. به اين نكته در جای خودخواهیم پرداخت. در جامعهای که اکثریت قریب به اتفاق جوانان أن اسلحه بدست گرفته اند، اسلحه بدست گرفتن محمد میكانیک در آن لحظه از قصه توجیه ناپذیر خواهد بود، مگر آنکه قصه نویس ثابت كند كه تا آن لحظه محمد ميكانيك هوش و شعور اين كار را نداشته است، و بعدا" هوش و شعور این کار را بدست آورده است، آنهم در سایهٔ مرگ پسر ننه باران. در این صورت هیچ دلیلی برای مهم جلوه دادن محمد میکانیک پیش از این صحنه وجود ندارد، درحالیکه کلیهٔ دلائل جمع شده است تا پسر ننه باران که مرکش سبب بیداری ناگهانی محمد میکانیک شده است، پیش از مرگ بروی صحنه آورده شود و موجودیتش مشروط به شرایط تیپیک خاصی بشود که در پرتو آن محمد میکانیک آدمی باید سلاح بدست بگیرد. ولی هیچ چیز به رهبری رسانده شدن محمد میکانیک در این لحظه از قصه را توجیه پذیر جلوه نمی دهد، بدلیل اینکه جز دوستی ساده و تا حدی مرموز راوی و محمد میکانیک، قصهٔ آقای محمود از محمد میکانیک خیر چندائی ندید، است تا ناگهان در أن لحظه او رهبري عمليات را، على الخصوص با خواندن يک شعر، که پیش از آن لحظه در قصه، محمد میکانیک برای آن استعدادی از خود نشان نداده است، بعهده بگیرد. مگر اینکه یک حزب زیرزمینی، که از

وجودش در سراسر قصه خبری نیست، این اَدم بسیار مهم را در گوشه و کنار قصه، بصورت نیمه مخفی و نیمه آشکار، نگه داشته باشد، و ناگهان سر بزنگاه، برای گرفتن ابتکار عملیات در ید قدرت خویش، او را با مقداری عملیات محیرالعقول، که شعر خواندن هم بخشی از آن مى توانىد باشىد، بى مقام رهبرى برساند. حقیقت این است كه حتى سازمانهای جاسوسی شرق و غرب هم نمی توانند از عهدهٔ انجام این قبیل عملیات محیرالعقول از آب درآیند. با یک شعر، که خانواده ها و مردم عزادار اهواز در بهشت آباد، غیرممکن است بسادگی معنای آنرا درک کنند، و اگر کسی معنای آنرا درک میکرد، عکس کاری را می کرد که مردم حاضر در صحنه میکنند، محمد میکانیک، تقریبا" فرمان بیش به سوی جبهه میدهد. افشاء رژیم صدام از طریق ارائه تصویر دربارهٔ تهمینه، دختر شاه سمنگان، و پسرش سهراب یل، که عاشقانه به دنبال پدر ایرانیاش رستم می گردد و سرانجام بدست همان پهلوان ایرانی هم سسر بسر بستر مرگ می گذارد، از صدام تکریتی یک رستم زابلی میسازد، طوری که اگر قرار بود پس از خواندن آن شعر در بهشت آباد، مردم شعر را بفهمند و شعاری به تبع آن بدهند باید فریاد میزدند: مرگ بر صدام یزید رستم- مرگ بر رستم آمریکایی. راوی روشنفکر، به محمد میکانیک کارگے روشنفکر از آب درآمدہ تلقیناتی را نسبت میدهد، و از قول او تلفیقاتی را به مردم نسبت میدهد که قصه را در یکی از مقاطع حساس آن با شکست مفتضحانهای مواجه میکند.

علاوه براین، محمد میکانیک، که بعنوان یک شخصیت بخشی از قصه را اشغال کرده است، قبلا" اسلحه بدست نگرفته بوده، ولی دیگران اسلحه بدست داشتند، پس چرا صفحات بیشتری از قصه به آن اشخاص تخصیص داده نشده است. از آنجا که محمد میکانیک بدلیل حضورش در قصه مهم قلمداد میشود، و از آنجا که به رغم مهم قلمداد شدن اهمیت موجه و واقعی پیدا نمیکند، نویسندهٔ محترم به آن محمد میکانیک واقعی

که حتما" در جایی در جامعه زندگی میکند و روابط واقعی مهمی با آن دارد، خیانت کرده است. خیانت به اهمیت محمد میکائیک دقیقا" در نشان ندادن آن اهمیت و یا معکوس نشان دادن آن اهمیت نهفته است. به راستی که این خیانت موقعی کاملتر میشود که قصه نویس، برای واقعی جلوه دادن محمد میکانیک، او را در کینار و حتی در رأس کسانی قرار مر،دهد که دو نفر از غارتگران خانههای مردم (و رویهم خانههای پولداران) را دستگیر، محاکمه و جابجا اعدام می کنند. حاجی آقای پولىدارى، خود و خانواده و پسرانش را از اهواز دربرده تا از مرگ در زير بمسب و توپ و خمیارهٔ عراقی ها نجات یابند و پسرها به جبهه نروند. به خانه این حاجی آقا دستبرد زده می شود. قصه نویس، آدمهای مهم قصه خود یعنمی ننه باران و محمد میکانیک و یکی دو تن دیگر را در برابر دزدها قرار می دهد. محمد میکانیک فرمان نهایی اعدام را صادر می کند، و دزدها تیرباران می شوند. پس: کارگران جهان متحد شویم تا دزدان خانههای میلیونرها را محاکمه انقلابی کنیم و بکشیم! ولی در طول قصه، حتى يك سرمايه دار بسزاى اعمالش نمي رسد. اگر محمد ميكانيك جلوی فرار سرمایه داران و پسرانشان را از اهواز می گرفت و وضعی پیش می اورد که آن ها نیز مثل دیگران متوجه جبهه ها باشند، در جنگ شرکت کنند، بمیرند، علیل شوند و یا به پیروزی دست یابند، دیگر ما نه با یک محمد میکانیک خائن به محمد میکانیک جامعه، بلکه با تصویر دقیق اجتماعي او سر و كار داشتيم.

در یایان قصه، آقای احمد محمود می نویسد:

ه... ناگاه از بالای سرجوان خاکستری پوش، چشمم می افتد بدستی که در انفجار از شانه جداشده است و همراه موج انفجار بالا رفته است و توخوشه خشک نخل بلند پایه گوشه حیاط ننه باران گیر کرده است. آفتاب کاکل نخل را سایه روشن زده است. خون خشک تمام دست را پوشانده است. انگشت کوچک دست، از بند دوم قطع شده است و سبایه

اش مثل یک درد مثل یک تهمت و مثل یک تیر سه شعبه به قلبم نشائه رفته است.» (ص ۳٤٤)

از اشاراتی که پیش از ایس به این دست کرده است، فهمیدهایم که دست، دست محمد مکانیک است. سؤالی که پیش می اید، این است: چه نوع رابطهٔ عاطفی، خُانوادگی، مادی، معنوی، سیاسی، طبقاتی و فرهنگی بیس راوی قصه و این شخصیت وجود دارد که سبابهٔ دست بریده، «مثل یک تهمت و مثل یک تیر سه شعبه» قلب راوی قصه را «نشانه رفته است؟»

آیا راوی رهبر سیاسی یک حزب کارگری است که سبابهٔ تهمت محمد میکانیک، بدلائلی، به قلب او نشانه رفته است؟ درطول قصه، قصه نویس به راوی نقش دیگری جزروایت نداده است. نکند محمد میکانیک به خیانتی اشاره می کند که راوی از گفتن آن در سراسر قصه سرباز زده است! آایا محمد میکانیک از راوی می خواسته است که او در جهان عوامل و عناصر اجتماعی- تاریخی- سیاسی دخالتی جدی بکند، و این قىدر عاطل و باطل نباشد، و يا نقش هاى عوضى بعهدهٔ شخصيت هايش نگذارد؟ نمی دانیم. محمد میکانیک در جبهه نمرده است. کسی که به جبهه میرود، انتخاب میکند که در جبهه بمیرد. کسی که در شهر می ماند، حتی در یک شهر جنگزده، انتخاب می کند که زندگی خود را در اختیار موشک یا گلولهٔ خمیارهای تصادفی بکند. أقای محمود می توانست محمد میکانیک را به جبهه بفرستد. گرچه او با خواندن شعر دیگران را تشویق به حرکت بسوی جبهه میکند، خودش عقب میماند. قصه نویس او را در رختخواب و در خواب ناز می کشد. چه خیانتی بالاتم و قوی تمر از ایس به طبقهٔ کارگرایران می توان پیدا کرد! آیا در زندگی واقعی طبقهٔ کارگرایران انتخاب کرده است که در رخنخواب بمسیرد، یا در جبهه، یا در کارخانه، یا در میدان یا در زندان. برحسب انتخابی که میکنید، قصد خدمت به او، یا قصد خیانت به او را دارید.

علت أنكه اينهمه سؤال بيجواب مينمايد اين است كه أقاى احمد محمود بنه دنسبال «ترسیم مؤمنانهٔ مناسبات واقعی» نیست. چیزی را به محمد میکانیک نسبت می دهد که برای قبولاندن آن به خواننده نیازمند ابزار خاصی است: یعنی چگونه و با چه وسایل و تدابیری می توان یک شخصیت را واقعی کرد؟ در آغاز قصه راوی با محمد میکانیک دست می دهد، در پایان قصه دست او را بالای نخل می بیند؛ ولی در فاصلهٔ دو دیدار، قصه نویس محترم فرصتهای بیشماری را برای تیپیک کردن او از دست می دهد. «دقت در جزئیات» مهم است، و اَقای احمد محمود به طرح بعضى از جزئيات ادامه مي دهد، ولي: «واقعيت گرائي از ديدگاه من به معنای نمایساندن صادقانهٔ شخصیتهای تیپیک در موقعیتهای تیپیک است.» اگر محمد میکانیک کارگر است، چرا او را در حال کار کردن نمی بینیم؟ اگر سرکارگر است، چرا او را در حین نظارت بر کار کارگران نمی بینیم؟ اگر انقلابی است، روابط او با انقلاب در کجا نهفته است؟ اگر او کارگر مسلمان، چپی و یا تودهای است، چگونه بفهمیم که او اینها هست، و چیزهای دیگری نیست؟ تنها از طریق «ترسیم مؤمنانهٔ مناسبات واقعمی» و قرار دادن او در «موقعیت های تیبیک». چون أقای محمود نمسی گوید که این قصه اش ادامهٔ قصه های دیگرش است، من خواننده این قصه را یک قصهٔ مستقل فرض میکنم و در این صورت انتظار دارم که قصه از نوعی خود بسندگی، و حتی نوعی خودمختاری هنری بهرهمند باشد. من از بیرون یک قصه نمی توانم، و نباید هم، بفهمم که آدمهای قصه چه کسانی هستند. اگر شخصیتی انتخاب نکند که با اشخاص دیگر رابطة واقعى برقرار بكند، من از كجا بفهمم كه او كيست؟ و تقصير عدم فهم من به گردن کیست؟ موقعیت تیپیک،یعنی اینکه من یک شخصیت را در زمیمنهٔ واقعی او، در یک فضای واقعی، در ارتباط با دوستان و دشمنان

عاطفى، سياسى و طبقاتى و تاريخى او مشاهده كنم. نه صدور اعدام دو دزد برای محمد میکانیک تیپیک است، نه شعر خوانی او در بهشت آباد و اسلحه بدست داشتنش، و نه سبابهٔ اتهام او که به قلب راوی نشانه رفته است. این موقعیتها هیچکدام موقعیتهای تیبیک نیستند. پس کدام حرکت از سوی محمد میکانیک برای او تیپیک است. یادداشت سوم ما تعریف نسبتا" جامعی از این نکته بدست می دهد: زندگی در جامعهای که غرق در مبارزهٔ طبقاتی است، زندگی براساس رشد ناموزون تاریخ است. «وحدت پویما»ی «لوکاچ» دقیقا در این معناست. این وحدت زنده و متناقض است، بدلیل اینکه ناموزون است. یک تیپ کسی است که «مهم ترین تناقضات اجتماعی - اخلاقی - روانی یک عصر را منعکس می کنند» لوکاچ ترکیب هنر تیپیک را در دو جزء می بیند: یکی «آنچه استمرار دارد»، و «دیگری آنچه بوسیلهٔ تاریخ تعیین می گردد»؛ یکی «فردی»، و دیگری «اجتماعی». بهتر است پیش از آنکه ادامه بدهیم، در سایهٔ این تعاریف، به کم و کیف قصهٔ آقای محمود بپردازیم. آن دو جزء متشکلهٔ ترکیب هنری، جدا از یکدیگر در قصه وجود دارد. مرگ، یعنی «أنجه استمرار دارد»، مثلا" مرك خالك، وجود دارد، و «جنگ»، يعنى «آنچه بوسیلهٔ تاریخ تعین می گردد»، وجود دارد. مرگ «فردی» وجود دارد، مرگ «اجتماعی» هم وجود دارد. حتی می توان گفت ترکیب هم وجمود دارد، ولي چيزې که وجود ندارد ترکيب هنري است. چرا خالد ایس قدر اهمیت دارد، از نظر فردی برای شاهد، و از نظر محلی برای جامعه؟ که پس از مرگ او، شاهد روانی می شود، و راوی به توصیف روابط شاهد و خالد می پردازد. خالد پیش از مرگ، عملا" هیچکاره است، بعنى مقدمات واقعى شدن ندارد، مقدمات تيپيك شدن ندارد،

ا - نویسندهٔ این سطور در موارد متعدد با آراء الوکاچ، موافق و در موارد متعدد دیگر با آراء او مخالف است. حدود این موافقت و مخالفت در تئوری پردازی ادبی را نویسندهٔ این سطور در صفحات کتاب ابوطیقای قصهنویسی، که زیر چاپ است، روشن کرده است.

جنگ، یک پدیدهٔ تاریخی، خالد، یعنی یک فرد را می کشد. پس تاریخ و فرد به یک جا جمع می شوند، این در اجتماع پیوسته اتفاق می افتد، به تصادف و بی هدف هم اتفاق می افتد. ولی برای قصه، یعنی برای ترکیب هنری کافنی نیست. همانطور که آقای محمود برای وقوع جنگ مقدمه چینی می کند، باید در کنار آن برای زندگی و مرگ خالد مقدمه چینی عینی بکند، یعنی او را در حوادث مختلف غرق کند، از خلال موقعیتها بگذراند تا مرگ او مفهوم واقعی پیدا کند. اگر این ترکیب هنری وجودمی داشت، در وجود، زندگی و مرگ خالد، تیپی حاصل می شد که بوسیلهٔ آن آقای محمود می توانست «مهم ترین تناقضات اجتماعی، اخلاقی و روانی یک عصر را منعکس» کند. خالد در دست قصه نویس مجهز به و روانی یک عصر را منعکس» کند. خالد در دست قصه نویس مجهز به دانش واقعیت گرائی تبدیل به آن تیپ می شد. اجزاء متشکلهٔ تیپ، اجزاء متشکلهٔ واقعیت، اجزاء متشکلهٔ واقعیت یافتگی هنری تیپها مرکب از این موقعیت ها، عینیت یافتگی و و واقعیت یافتگی هنری تیپها وجود ندارد.

البته از حق نباید گذشت که آقای احمد محمود در دو مورد توفیق داشته است: یکی در مورد ارائهٔ اجزای آن واقعیتها و موقعیتهاست که حتی بدون ارائهٔ ترکیبهای هنری موفق، خود پیروزی نسبی مهمی است؛ و دیگری ارائیهٔ تیپهای کوچک موفق است که به رغم کلیشهای بودنشان، از اهمیت هنری برخوردار هستند. «کل شعبان» بقال دندانگردی که ساعت به ساعت قیمتها را بالا میبرد، انگار از روی بروشور حزبی نوشته شده. عدهای، که در رأس آنها لومپنی بنام «فریدون باجگیر» قرار دارد، جمع میشوند و مغازهٔ کل شعبان را تاراج میکنند. خود کل شعبان و خانوادهاش خوب ترسیم شدهاند. ولی رفتار تیپیک در موقعیت تیپیک را یک بام و دو هوا بودن رفتار قصه نویس لو میدهد. چرا موقعی که چند دزد و غارتگر را میگیرند، بلافاصله آنها را سینه دیوار میگذارند و میکشند؟ و چرا غارتگران مغازهٔ کل شعبان مجازات نشده باقی میمانند؟

راوی شاهد همر دو ماجرا است. ایمن یک بام و دو هوا بودن قصه نویس نشان می دهد که او در این قبیل مسائل فاقد «برسیکتیو» و جهان بینی سیاسی است. «فریدون باجگیر» که سه تا قمار خانه دارد، یک عرق فروشی هم باز کرده، روی مهین زاغی هم که خانم رئیسهٔ فاحشه خانهای است چنگ انداخته (باید این «فریدون باجگیر» خیلی اَدم شجاعی باشد. من نمی دانم در اهواز پائیز ۵۹، یعنی در آغاز جنگ چنین وضعی مى توانست وجود داشته باشد يا خير. مثل اينكه هنوز انقلاب اسلامی ایسران در آن زمان هنوز اهواز را درک نکرده بوده است.)، در مهرود، ولي دزد يكي دو فيرش اعدام ميشود. و اين يعني فقدان «پرسکپتیو». آقای احمد محمود در ترسیم «احمد فری»، «یوسف بیعار»، «امیر سلیمان»، «رستم افندی»، یعنی تیپهای کوچک کلیشهای، توفیق دارد. ایس تیسها سطح واقعیت گرائی قصه را بالا میبرند. ولی تیسهای بنزرگ بحران قصهٔ آقای احمد محمود را تشکیل می دهند، تیپهایی که باید براساس رشد ناموزون تاریخ آن «وحدت پویا» را ارائه دهند، یعنی در آن ها خاصیتی مستمر با خاصیتی تاریخی، عامل یا موقعیتی فردی با عنصر و وضعیتی اجتماعی- جهانی درهم آمیخته شوند و شخصیتهای تیسیک در موقعیتهای تییک عرضه شوند. راوی، خالد و شاهد، محمد میکانیک و ننه ساران می توانستند پیش از رویارو شدن با سرنوشتهای محتوم خود، با قرار گرفتن در مواضع و موقعیتهای مختلف، و در چارچوب الگوئی که زندگانی های آن ها را در سراسر قصه به ساخت و بافت قصم، و به سیر حرکت قصه تنیده باشد، تبدیل به شخصیتهای اصلی و غنی یک قصهٔ واقعیت گرا بشوند. مشکل اساسی، راوی آقای احمد محمود است! قصه- نویس دوربین خود را در بسیاری موارد بدست یک کور داده است. چگونه؟

7) راوی را در شرایط مختلف مطالعه کنیم: وقتی که دربارهٔ جنگ صحبت میشود، فقط جملاتی گفته میشود، از طرف کسانی که رویهم

نه هویت دارند، نه تیپ، نه فردیت، نه شخصیت، و نه حتی جسم و جان. فقط صدا دارند و یک جمله، که در خلاء بر زبان می رانند. آقای احمـد محمـود راوی خـود را بـه صـورت کاتالوگـی از سخنان آدمها و شايعات آنها معرفي ميكند. اين كاريك شيوهٔ ناتوراليستي است. چرا؟ اگر نانورالیسم متکی بر عملکرد کورکورانه و میکانیکی غرایز، نفس و نفسانیت باشد، بروز آن به صورت فرم ادبی، به شکل کنار هم گذاشتن میکانیکی، کورکورانه و غیر اورگانیک حوادث خواهد بود. آقای محمود گرچه از غرایز، نفس و نفسانیت استفاده نمی کند، ولی از شکل میکانیکی و ناتورالیستی استفاده میکند. چند مثال از این کاتالوگ کردن حوادث بدهيم: ٧- اين چه وضعيه؟ - همهاش حقه بازيه! - نيمساعت بيشتر بليط نفروخت- هزارتا بلیته- چطوری تو نیمساعت، تموم شد و بعد در پائین همان صفحه مى نويسد: « - ضد انقلابه! - نه بابا... ستون پنجمه. - چى میگی ستون پنجم؟... قاچاقچیه. داشته جنس رد میکرده تو ئی شلوغ پلوغی! - تـو خودت دیدی؟ - ندیدم، میگن! - په شکمی حرف نزن! -نه قاچاقیچیه نه ضد انقلابه... ستون پنجمه... از چشاش پیداس! - همی! بی شرفا هستند که «گراد» میدن به توپای عراقی! شبام منور پرتاب میکنن تا جهت تأسیسات را نشونشون بدن!» (ص ۷۱-۷۰. جملات را بجای آن که زیر هم بنویسیم، بدنبال هم نوشته ایم، برای قناعت در مصرف كاغذ،) نمونهٔ ديگر: ١- پنجهزار دستگاه اتوموبيل بيشتر بوده! - چي داري میگے بسرادر!... حساج زورقے بیست میلیون تومن تنها وسائل عکاسی تو گمرک داشته!... - اینا خرده ریزههاشه که شما میگین!... بیشتر از هشت میلیارد تومین جینس تو گمرک بوده... - هشت میلیارد؟ا نمیشه!... حتی سیفونای مستراحا را هم باز کردن و بردن! - حتی در و پنجرهها را! -حتى موزائىك كىف خانەها را! - راه آهن را چى مىگى؟ - خدا مىدونە چندتا لوكوتيو و واگن بوده! - بازار خونين شهرا با اون همه كالا.» (ص (121-12)

باید آقای احمد محمود شخصیتهائی پیدا می کرد که به صورت اورگانیک بخشی از اندام قصه بشمار می آمدند، هویت و شخصیت ميداشتند، و أنها اين حرفها را با ساير شخصيتها در ميان مى گذاشتند. شايد بيش از چهل صفحه قصه را اين نوع كاتالوگ يا راهنمای تلفن تشکیل می دهد. مقایسه کنید این «ناتورالیسم دیالوگ» ها را با برخورد شاهد با مرگ برادرش خالد. یکی از موفقترین صحنههای قصهٔ آقیای محمود روانی شدن ناگهانی شاهد در رویاروئی با مرگ برادر است. ما ضمن تسلیت به آقای محمود که برادرش را در نتیجهٔ جنگ از دست داده، خلق واقعی و بسیار موفق شاهد، برادر دیگر خالد و راوی را تبریک می گوئیم. روایت این روانی شدن بسیار موثر است، وایکاش، شاهد به جای راوی بود. روی هم راوی بی غیرت و بیعار است، جز در موارد استثنائي. أقاى محمود از طريق شاهد نشان مي دهد كه هيجان به جای عاطفی که حتی تا حد سرسام و هذیان هم پیش میرود، چقدر مى توانىد يىك قصه را از يكنواختى، بى حادثگى و كرختى نجات بدهد. اگر نوشتهٔ مهمی چنون روایت مربوط به شاهد بوسیلهٔ آقای محمود نوشته می شود، چرا بقیه کتاب از این دست نباشد؟

عیب دیگر راوی آقای محمود غیبت راوی از صحنههای مهم قصه است، بویرهٔ صحنههای مربوط به مرگ. آقای محمود راوی خود را مجبور میکند که از مرگ رو بگیرد. خالد در غیاب راوی میمیرد. راوی از قول دکتر و از قول شاهد که در حال روانی شدن است، خبر مرگ برادر را می شنود. پسر ننه باران در جبهه میمیرد. راوی که جبهه نمی رود، از صحنهٔ مرگ پسر ننه باران هم غایب است. همانطور که گفتیم حوادث اصلی قصهٔ آقای محمود، دو محل وقوع دارند، یکی خانهٔ راوی و دیگری میدان و قهوه خانهٔ مش میتی که ننه باران و محمد میکانیک و دیگران در آن زندگی میکنند. در پایان قصه، یک تلفن، راوی را از میدان که موقتا در آنجا زندگی میکنند. در پایان قصه، یک تلفن، راوی را از میدان که موقتا در آنجا زندگی میکنند. در پایان قصه، یک تلفن، راوی را از میدان که موقتا در آنجا زندگی میکنند. به خانه میکشاند. او شب را در خانه خود

میخوابد. صبح صدای موشک از خانه میکشاندش بیرون. وقتی که به میدان میرسد، تقریبا همهٔ آشنایان مردهاند. راوی اصابت موشک را از دور، مرگ عملی دوستانش را از دور حس میکند. وقتی که میرسد، دارند اجساد را بیرون میکشند. چند تنی زنده ماندهاند. آقای محمود می توانست راوی را در محل نگه دارد تا او حوادث را حس کند، تا دم مرگ برود، برگردد و برای ما بازگوئی کند. تکنیکی که آقای محمود بکار می برد، ناشیانه است، به محض اینکه قرار می شود با او تماس بگیرند، و آنهم در خانهاش، خواننده می فهمد که راوی از یک محل قصه به محل دیگر آن نقل مکان میکند تا در غیاب او، کلک شخصیتهای اصلی کنده شود، و او، یعنی راوی زنده بماند تا بتواند تعریف و توصیف کند و احساساتی شود. آخر پایان قصه نزدیک است، و جز از طریق مرگ احساساتی شود. آخر پایان قصه نزدیک است، و جز از طریق مرگ ناگهانی نمی توان حدیث این همه آدم را به پایان برد. ولی پایان مصنوعی است. نه اینکه مصنوعا" توصیف شده باشد، نه! رفتن راوی از صحنه فعالیت مرگ و زندگی در شب آخر قصه مصنوعی است. توصیفها فعالیت مرگ و زندگی در شب آخر قصه مصنوعی است. توصیفها

ولی توصیفهای راوی در بعضی جاها شدیدا" نامتوازن است. در صفحهٔ ۷۷ با یک چراغ قوهٔ کم نور که شیشهاش را هم رنگ آبی زدهاند، می بینند که «بابا رحمان وسط حیاط افتاده است و افتابه آب دورتر پرت شده است، و خون تو نور آبی رنگ چراغ قوه، رنگ زنگار مس گرفته است. قلمهای پای بابا رحمان، انگار که با ساطور خرد شده باشد، در هم شکسته است و گوشت و خون و استخوان قاطی شده است. ترکش هر دو پای بابا رحمان را برده است و بابا رحمان، جابه جا مرده است.» برای دیدن این چیزها یک نورافکن لازم است نه یک چراغ قوهٔ کم نور که شیشهاش را هم رنگ آبی زده باشند! و یا: در همان زمان که میگوید، شیشهاش را هم رنگ آبی زده باشند! و یا: در همان زمان که میگوید، ادو شب است برق نداریم، و طبیعی است که چهل و هشت ساعت پس از رفتین برق، دیگر هر یخی آب شده است، موقعی که گلولهٔ توپ در

پشت خانه می افتد و همه وحشت می کنند، راوی می گوید: «احمد حوله را با آب یخ نم می کنند و می گذارد روی پیشانی و گونه های حوری». کدام یخ، کدام آب یخ؟ همچنین است دیدن «انگشت کوچک دست» که از بند دوم قطع شده است، روی دستی «تو خوشهٔ خشک نخل بلند پایه گوشهٔ حیاط ننه باران». مشکل است آدم این جزئیات را به آسانی ببیند.

راوی آقای محمود از «ترسیم مؤمنانهٔ مناسبات واقعی» ترس دارد. در صفحهٔ دوم قصه گله می کند که فقط در صفحهٔ دوم روزنامه یک «خبر چند سطری هست که تانکهای عراقی تو مرزایران مستقر شدهاند.» و بعد از قول «صابر» گله می کند که چرا «دولت، رئیس جمهور... نمیدونم مسئولین مملکتی» چیزی نمی گویند، و همومی گوید «ده- پونزده روز بیشتره که نی شایعه هست... همه میدونن الا دولت! این حرف قصه نویس، راوی و شخصیتش درست نیست. کافی است که به یکی از روزنامههای آن زمان نگاه کنیم تا معلوم شود که مردم هم میداند، دولت همم میداند، روزنامهها هم. آقای محمود در این مورد باید به همان طریق عمل می کند، در سطور یادداشت سوم ما نهفته است، نه از طریق عمل می کنره!

«نفت شهر از سکنه خالی شد» (چهارم مرداد)، «اهواز – مأموران رژیم بعثی عراق در ادامهٔ درگیری پریشب پاسگاه سوبله را در خاک ایران و عراق در نوار مرزی بستان زیر آتش گرفتند» (هفتم مرداد). «درگیری شدید میان نیروهای ایران و عراق در نفت شهر» (نهم مرداد). «دکتر محمد مکری: سعی می کنیم صدور اسلحه از شوروی به عراق متوقف شود.» «عراق در کام امپریالیسم آمریکا» (سیزدهم مرداد). «مصاحبه با مکری چرا روس ها به عراق اسلحه می فروشند» (چهاردهم مرداد). «۷۰ مزدور بعثی کشته شدند و چند نقطهٔ نفتی عراق آتش گرفت» (نوزده مرداد).

«نیروهای ژاندارمری و ارتش جمهوری اسلامی، مواضع دشمن را در هم کوبیدند» (بیست و سوم مرداد). «هواپیمای عراقی از حسریم فضائی ایران رانده شد.» (اول شهریور). «شهر مرزی نفت شهر پس از ماهها درگیری، ۱ ۱ ۱ ۱ انفتی در نفت شهر بوسیلهٔ ارتش مزدور عراق منهدم شد» (دوم شهریور). «به نیروهای بعث عراق در نوار مرزی تلفات سنگینی وارد آمد» (سوم شهریور). «جان سادات، بگین و صدام در دست موساد است!» (چهارم شهریور) «آمریکا میخواهد عراق، ترکیه و شیخ نشینها را برای حمله به ایران بسیج کند.» «فرمانده تیپ اباذر: در صورت تجاوز عراق به خاک ما، به حملهٔ وسیع متقابل دست خواهیم زد.» (پنجم شهریور). «ارتش جمهوری اسلامی برای کوبیدن دشمن از موشک استفاده كبرد.» (ششم شمهريور) و بعد خبر پشت خبر چاپ مىشود، و اتفاقًا" بعضي از دولتمردان از همان شهری که راوی اقای محمود در آن زندگی می کرد، دیدار می کنند. سرپوش گذاشتن بر اخبار و حوادث مسأله را حل نمی کند. این راوی است که اطلاع کافی از اوضاع ندارد. وقتی که نویسندهای حادثهای به این نزدیکی به کل جامعه را انتخاب میکند، باید بیش از اینها دقت کند. راوی در جاهانی که باید باشد، نیست. به «ترسیم مؤمنانهٔ مناسبات واقعی» وقعی نمیگذارد. به دنبال ایجاد توازن تاریخی در قصمهاش نیست تما ناموزونی تاریخی را بیان کند. هیچ بعید نیست که آقهای محمود و یها راوی او بین حرفهای دولت و اتفاقات واقعسى تمناقض پميدا كمند. ولى با دروغ گفتمن دربارهٔ حوادث و وقايع نمی توان در قصه کسی را کوبید و از کسی جانبداری کرد. از یادداشت سوم، جملهای را مجددا نقل میکنیم: «تیپ از یک سو، اجازه میدهد که دیالکتیک بین واقعیت و ظاهر آن حل شود... و از سوی دیگر تیپ پل میزند به آن پروسهٔ اجتماعی و تاریخی که بهترین هنر واقعیتگرای از آن انعكاس دقيقي به دست ميدهد.» واقعيت چيست؟ واقعيت اين است که جنگ هست و نیروهای متجاوز مردم ما را از دم تیغ میگذرانند، واقعیت ایس است که جنگ لفظی بین دولتمردان، مردم را گیج کرده است، بگونهای که آنطور که شایسته است به جنگ پرداخته نمی شود. واقعیت این است که مسائلی چون «تخصص یا تقوی؟» بیشتر مطبوعات را به خود جلب می کند تا جنگ. واقعیت این است که جنگ برای خفه کردن انقیلاب به وجود آمد، و معنا و مفهوم آن هنوز درک نشده است. حتی عنوآنهائی که ما از روزنامه نقل کردیم، کل واقعیت نیست. ممکن است روزنامه هم ظاهر واقعیت باشد. وظیفهٔ قصه نویس موقعی با دشواری روبرو می شود که دولتمردان مختلف حرفهای مختلف می زنند، تعارضها و تناقضها را به رخ می کشند، و آدمهای مختلف هم فروری است تیپهائی آفریده شوند که صحیح را از سقیم، و واقعیت را ضروری است تیپهائی آفریده شوند که صحیح را از سقیم، و واقعیت را فروغ، با اعمال واقعی خود، و درگیریهای واقعی خود جدا کنند، و لر برند ان پروسهٔ اجتماعی...»

راوی آقای احمد محمود در بعضی موارد، براستی آدم عجیبی است: در برابر بزرگترین فجایع، یا ترسها و وحشتها، فقط سیگاری میگیراند و یما چیزها را عوضی می بیند. باستثناء موارد بسیار نادر، تصویری که راوی از شهر اهواز می دهد، تصویری غیر مذهبی است، و این، با در نظر گرفتین نبوع تبلیغ رسمی حکومتی ما یکسره بعید به نظر می آید. آقای گرفتین نبوع تبلیغ رسمی حکومتی ما یکسره بعید به نظر می آید. آقای احمد محمود می تواند مخالف یک جریان باشد، ولی نمی تواند بعلت مخالفت با آن جریان، آنرا نادیده بگیرد و یکسره آن را از قصهاش خارج کند و یا به اشارات گذرا و ناچیز اکتفا کند. قصهٔ آقای محمود به عمق آدم ها، حوادث، زندگی ها و مرگها، و راستها و دروغها کم می پردازد. شاهد مرگ برادرش خالد را خوب درک می کند، ولی یک سؤال اساسی در ذهن خواننده بی جواب باقی می ماند: چرا رفتار خالد مرموز است، این چیست که او را به سوی مرگ می کشاند؟ چرا برادرهای دیگر را به سوی مرگ نمی کشاند؟ جرا برادرهای دیگر را به سوی مرگ نمی کشاند؟ شاید بتوان گفت در وجود خالد کشش و شور زندگی مرگ نمی کشاند؟ شاید بتوان گفت در وجود خالد کشش و شور زندگی

جدال برخاسته اند. ای کاش اینطور بود. جنگ اگر شهادت دارد، درون اسخاص را به دو نیم می کند و بین حس زندگی و کشش مرگایجاد کشمکش می کند. قصه نویس دقیقا" باید راوی خود را در میدان این کشمکش می کند. قصه نویس دقیقا" باید راوی خود را در میدان این کشمکش قرار دهد. تیپ خالد احتیاج به پرداخت کامل و بیشتر داشت. باید او را با وقایع عینی، درست در میدآنهای برخورد مسائل و آدمها روبرو می کرد تا او به طور طبیعی و واقعی، و نه مصنوعا" و انگار به دلائل مقدر و متافیزیکی، از برادرهای دیگرش جدا شود و سرنوشت دلائل مقدر و متافیزیکی، از برادرهای دیگرش جدا شود و سرنوشت مجزا از پروسهٔ اجتماعی – تاریخی بقیهٔ آدمها ساخته است. هیچ شهدی مادرزاد نیست. خالد، شهید مادرزاد از آب درآمده است، و این، مع التأسف، یعنی شکست خوردن آقای محمود در پرداخت تیپیک معنی که دارای تمامی جاذبههای تیپیک شدن است.

راوی در حق ننه باران هم همین کار را میکند. چطور میشود زنی که پسرش در جنگ شهید شده، و زنی متعهد و انقلابی به نظر میرسد، و در برابر مرگ پسر: «نگاه تیز ننهباران به نگاه عقاب میماند و پیشانی بلند و در برابر مرگ پسر: «نگاه تیز ننهباران به نگاه عقاب میماند و پیشانی بلند و دماغ کشیده و گونههای استخوانی اش را انگار که از سنگ ساختهاند،» (ص ۲٦٥) حاضر به اعدام دو دزد میشود؟ و از این تناقض که بگذریم، وقتی که به علت ارتکاب این عمل از سوی کمیته بازداشت و پس از چند روز آزاد میشود، «روزها میرود مسجد که قرآن بخواند. انگار که از همه چیز زده شده است و انگار که با همه کس قهر کرده است و به مسجد رو آورده است. « (ص ۳۱۰) آقای محمود نشان نمیدهد که در فهن راوی و از طریق او در ذهن ننه باران چه گذشته است که ننه باران فعال به یک آدم منفعل و قهر کرده تبدیل میشود. آیا هر کس در وضع فعال به یک آدم منفعل و قهر کرده تبدیل میشود. آیا هر کس در وضع او قرار می گرفت، به این صورت در می آمد؟ایا در کمیته اتفاقی افتاده است که ما از آن بی خبریم؟ چرا آن «پروسهٔ اجتماعی – تاریخی» که تیب است که ما از آن بی خبریم؟ چرا آن «پروسهٔ اجتماعی – تاریخی» که تیب

ننه باران بتواند بدان پل بزند، در مورد شخصیتی که با اعمال خود، صفحات مهم قصه را بخود تخصيص داده است، رعايت نشده است؟ حیف از ننه باران که ناقص است؛ مثل خالد که بدلیل کمبود اطلاعات راوی از شخصیت او، و کمبود دانش و تکنیک واقعیت گرائی در حضور أقساى احمد محمود، شهيدي است ناقص. و حيف از شاهدا شخصيتي كه در مـرگ خالد آنهمه جذابیت و هیجان از خود نشان میدهد، از اهواز، و در واقع از دیدگاه راوی به جائی دیگر منتقل میشود، و آنگاه، موقعی که به پایان قصه رسیدهایم، زمستان آغاز شده است و تقریبا" دو ماه از مرگ خالد که شاهد را از خود بیخود کرده بود، می گذرد، تلفن صابر از راوی می خواهد که پیش شاهد که در بیمارستان بستری شده، بیاید، بدلیل اینکه «توهم بهش دست داده که تو اونجا کشته میشی!» و راوی، که خود نیز قصد ترک شهر را دارد، با بزرگواری قول میدهد که «فردا با هر وسیلهای که شده است، راه می افتم. ۱۱ و این راوی که در برابر فجایع دست به اسلحه نبرده، دست به هیچ عمل مهمی نزده است، و به رغم اینها رست یک عالم به حقایق امور را گرفته است، این بار ژست یک شفابخش را بخود می گیرد. چرا؟ایا راوی روشنفکری است اخته، که هیچ عمل جدی از او سر نمیزند؟ ایا او از صحنه به بیرون رانده شده؟ ایا ورشکستگی ذهنسي سمهم اوست؟ بدليل اينكه بالاخره او هرگز از تخيل و از ذهنيت قـوی بـرخوردار نیست، و فقط به سطح امور میپردازد و هرگز اعماق را نمی بیند؟ ایا او دربدر سیاسی است؟

در فصل جهارم، وقتی که جسد پنجاه و دو تن از شهدای جبهه را که پسر ننه باران نیز جزو آنهاست، به بهشت آباد میبرند تا دفنشان کنند، راوی، محمد میکانیک را بکاری میگمارد که هرگز در ۲۲۷ صفحهٔ قبلی قصه، مقدمات آنرا فراهم نکرده است: «محمد میکانیک تسمهٔ تفنگ را به دوش میاندازد و جست میزند تو وانت که حالا جلو رانده است و پیشاپیش تابوتها ایستاده است... جمعیت دور تابوتها حلقه زدهاند.

نگاهها به محمد میکانیک است... کسی دهانهٔ بلندگو را زیر چانهٔ محمد میکانیک میزان میکند. گوشهٔ چپیهٔ محمد میکانیک باز شده است و رو شآنهاش افتاده است... ننه باران... سکوت. همهمهٔ تهدید آمیز. باد سرد. خش خش ناهنجار سوختن فتیلهٔ چاشنی انفجار و... صدای محمد میکانیک منفجر میشود.»

و میدانید محمد میکانیک چکار میکند؟ همان است که «انگشت کوچک دست راستش از بند دوم، زیر قیچی آهنبری رفته است؟، شعری مى خواند كه اصلا" و ابدا" ربطى به پنجاه و دو شهيدى كه قرار است به خاک سپرده شوند ندارد. در شعر مملکت ما «دامگاه آخر چنگیزها» و «آرامگناه مغنولهنا» است، کنه بلامنانع اسبت، ولی راوی احساساتی که می گوید: «رگهارهای ضد هوائی زیر کلام اوج گیرندهٔ محمد میکانیک خف می شوند»، و در واقع برای صدا اعتباری عظیم قائل می شود، باید انتظار ما را از طریق سخنان بعدی میکانیک برآورده بکند. ولی می گوید: «ما را چه باک که تهمینههای ما/سرشار نطفهٔ سهرابند... ما از سلالهٔ فولادیم.» (ص۲٦٨) يعني ننه باران ميشود تهمينه، دختر شاه سمنگان، و یسر ننه باران و شهدای دیگر، و آنانی که قرار است در جنگ شهید بشوند، جای سهراب را می گیرند، و این، صدام را تا سطح رستم پسرکش بالا مربرد. راوی ناکجاآبادی به دنبال خواندن این شعر بوسیلهٔ محمد میکانیک، میشنود که صدای «مرگ - بر - آمریکا، مرگ - بر - آمریکا» بهشت آباد را منفجر میکند: «کم مانده است که دیوارهای بهشت آباد زیر فشار جمعیت در هم شکسته شود. ناگهان از دل جمعیت حرف تازهای می جوشد: « - جبهه ۱/ - از بهشت آباد به جبهه ۱» مثل اینکه قرار است انتقام خون سهراب را از صدام رستم بگیرند. و بعد اتفاق دیگری مى افتد كه براستى تاريخى است:

«جموان میانه بالائی، غرق در نوار فشنگ و تفنگ بدست، جست میزند تو وانت بار و میکروفن را از دست محمد میکانیک میگیرد. محمد

مکانیک عقب میکشد. جوان خیس عرق است. موی سرش آشفته است. فریادش از بلندگو پر میکشد.

دوستان، برادران، رفقا

همه سر برمی گردانند. تفنگ جوان میانه قامت بالا میرود و فریادش اوج می گیرد.

ما از انقلابمان، از میهنمان، از شرف و حیثیتمان و از اعتقاداتمان، مثل مردمک چشم پاسداری می کنیم، ما، به خون شهیدانمان، به خون شاهدان تاریخمان سوگند یاد می کنیم که از قبرستان تا قتلگاه، از بهشت آباد تا میدان نبرد، همه جا رد خون را جستجو کنیم و خاک میهن را به گورستان دشمن بدسرشت بدل سازیم. ما شهیدانمان را بخاک میسپاریم و بعد... صدام! با تو هستم!... اینک که ما شهادت را در راه آرمان و اعتقادمان، چون جان شیرین دربرمی گیریم و در عین شوریدگی، بالاتر از مرنوشت، فردا را رقم میزنیم، و تو!... اما توای خصم کینه توز که در چنگ مرگ تلخ، موم و رام هستی و مرگ را پایان همه چیز میدانی!...

و به دنبال این سخنان گفته می شود: «- جبهه! - مستقیم جبهه! - از به بهه!» و آنوقت صدای گروهی از دور شنیده می شود که می خوانند: «سوسنگرد/ سوسنگرد/ای دشت آزادگان/ یادآور شهیدان/ الله اکبر، و این از موارد نادری است در کتاب که شعار الله اکبر هم شنیده می شود. و اینا براستی واقعیت اجتماعی این است؟ ایا حتی در بهشت آباد اهواز هم یک روحانی بیدا نمی شود که ختم پنجاه و دو شهید جسنگ را بگیرد و فقط یک کارگر شاعر از آب درآمده، با انبانی از تهمینه و سهراب، و جوانی که «دوستان، برادران، رفقا» می گوید، می توانند از عهدهٔ شوراندن مردم، آنهم با آن «سخنرانی آتشین» مردمی بربیایند؟ ایا آقای محمود بیان ناکجاآبادی یک رمانتیم انقلابی قلابی را به «ترسیم مؤمنانهٔ مناسبات واقعی» ترجیح می دهد؟ نکند بعضی از «رفقا» شی که مؤمنانهٔ مناسبات واقعی» ترجیح می دهد؟ نکند بعضی از «رفقا» شی که جوان خطاب به آن ها حرفش را می زند. بیست سال بعد از پیروزی جنگ

از جائے از تاریخ اپن کشور سردرآورند و بگویند که جنگ را هم آنها رهبری کرده و به پیروزی رساندهاند، چرا که بنگرید شور مردم را پس از سخنرانی جوان شوریدهٔ «رفقا» گوی ما؟ فرض کنید که آقای احمد محمود با سخنران واقعى بهشت آبياد مخالف مى بود، يعنى حرفهای او را قبول نداشت و بجای آن حرفهای دیگری از نوع حرفهای این جوان میخواست گفته شود، باید می گذاشت سخنران تیپیک حرف خود را بزند و بعد یک شخصیت تیپیک دیگر، در داخل قصمه، بوسیلهٔ حرف و سخن، و یا بهتر از آن، حادثهای مخالفت خود را ابراز كند حتى اگر در بهشتآباد آن شعر خوانده شده باشد، آن هيجان بوجبود آمده باشد و آن سخنران ناکجاآبادی، سخنرانی کرده باشد، باز هم با در نظر گرفتن کلیهٔ شرایط موجود در جامعهٔ ما و در شهرهای ما، آقای احمد محمود باید به دنبال یک موقعیت تیپیک و شخصیت تیپیک می بود تما تیپیک بودن جریان را بیان کند. رنگ مذهبی کتاب را به حداقل رساندن، از رنگ مذهبی وقایعی که بر ما میگذرد و بر اهواز گذشته است و میگذرد، حتی ذرهای و لمحمهای کم نمیکند. ترسیم واقعی واقعیت و راه جستن برای بنبستها و بحرانها، و آنهم به صورت طبیعی و نـه بـه شـیوهٔ میکانیکی از یک سو و ناکجاآبادی از سوی دیگر است که «پروسهٔ اجتماعی و تاریخی» را در حال حرکت نشان می دهد، و «بهترین هنر واقعیت گرای» مجبور است از آن پروسه «انعکاس دقیقی» بدست بدهد. بحران حاکم بر ذهن آقای احمد محمود، بحرانی است که بر دانش واقعیت گرائی در ادبیات کشور ما حاکم است. ما ضمن ستایش از جرأتهای آقای احمد محمود، امیدواریم که آثار بعدی او به حل این بحران مهم كمك كند.

زمین سوخته جواد جزینی مجلهٔ ادبیات داستانی شماره ۲۶ مهرماه ۱۳۷۳ دلتنگیهای غربت

# دربدری و غربت به همه چیز رنگ دلتنگی میزند

زمیسن سوخته: بی تردید زمین سوخته نخستین رمانی است که دربارهٔ جنگ تحمیلی عراق علیه ایران نوشته شده است. اما به دلایلی که چندان هم روشین نیست، ایین اثر در میان محافل مختلف ادبی بارها مورد کم لطفی و بی توجهی قسرار گرفته است. حتی نام ایین اثر در فهرست «کتابهای دفاع مقدس» که به منظور انتخاب بهترین آثار داستانی در زمینه جنگ فراهم آمده، ذکر نشده است. در دناکتر از همه، در طی برگزاری «سمینار بررسی رمان جنگ» - که در شهریور ماه سال گذشته در شهر کرمانشاه برگزار شد – نام و نشانی از زمین سوخته به میان نیامد. با وجود این که ظاهرا" هدف سمینار بررسی موضوعی رمان جنگ تحمیلی وجود این که ظاهرا" هدف سمینار بررسی موضوعی رمان جنگ تحمیلی بیان شده بود. حال آن که جا داشت این رمان، صرف نظر از برخی ضعفهای عمده اش، لااقل به عنوان اولین رمان نوشته شده دربارهٔ جنگ، مورد توجه و عنایت بیشتر قرار گیرد.

از میان نویسندگان نسل قبل انقبلاب، احمد محمود جزو معدود کسانی بود که شهامت پرداختن به مسائل و مضامین روزگار خود را داشت. البته شاید این رویکرد او امروز چندان قابل دفاع نباشد، اما جسارت و شهامت او در مقابل آن دسته از نویسندگانی که به جهت ناتوانی و هراس از رویارویی با مسائل روز، به یک واپسگرایی ادبی تمایل پیدا کردهاند، ستودنی است.

از همان روزهای آغازین جنگ که صدای انفجار تهاجم دشمن آرامش شهرهای میهن را برهم ریخت، نویسندگان بی درد «اهل غرب» در مسئلهٔ جنگ تحمیلی به پناهگاه سکوت و انفعال گریختند. حتی طی هشت سال دفاع مظلومانهٔ مردم، برای یک بار هم شجات و مروت این را نیافتند تا در یک اثر داستانی و حتی در یک کلام شفاهی، ولو به تلویح، تجاوز بیگانه را به میهن خود محکوم کنند. ا

در تمام طول آن سالها، در کشاکش لحظههای خونین و پرحماسه، حتی در زیر فشار وحشیانه ترین حمله ها، وقتی هواپیماها و موشکهای دوربرد دشمن مسردم مظلوم غیرنظامی شهرها را به خاک و خون می کشیدند، برای یک بار هم بغض این جماعت بی درد ترکش نخورد.

و احمد محمود در چنین شرایطی زمین سوخته را ترسیم کرد؛ زمانی که مطرح کردن این مسایل و خصوصا" انعکاس جنگ، در میان محافل روشنه کری قضاوت های خوبی برایش در پی نمی داشت.

زمین سوخته گزارشی از شهر اهواز است در کشاکش سه ماههٔ نخست آغاز جنگ، مضمون اصلی رمان، به رغم تلقی بسیاری، «جنگ» نیست، بلکه دربارهٔ «جنگ» است و شاید دقیقتر بهتوان گفت «جنگزدگی» محور اصلی رمان است.

دسیصد هزار نفر بیشتر از شهر رفته است. همهٔ پیرمردها، همهٔ پیرزنها، خردسالان و بیشتر کارگران و کارمندان ادارات و سازمانهای خصوصی،

ا یکی از همین جماعت روشنفکر جایی اعتراف کرده بود: «در مورد جنگ چنان خاموش ماندیم که امروز ابن موضع سکوت ما به خیانت پهلو میزند.ه

شهر را شرک کردهاند. خبر می آید که همه تو شهرها و جادهها سرگردانند.

- مگر نرفته بودی؟
- رفته بودم اما برگشتم.
  - چرا؟
  - همينجا بميرم بهتره.
- زیر موشک یا خمیاره؟
- صد شرف داره تا مثل غربتی ها دربدر باشم و مردم بد و بیراه بارم کنن!
  - دیگه چرا بد و بیراه؟
- جاید بسری تا به چشم خودت ببینی!... گفتنی نیست!... نامردا، حتی آب خوردن هم بهمون نمیفروشن.

دولت اینجا و آنجا، در مسیر جادهها، نزدیک روستاها و خارج شهرها با چند چادر و یک تانکر آب، اردوگاههای کوچکی برپا کرده است که اصلا" جوابگو نیست.

- اردو؟
- په چ*ې*؟
- اسارتگاه!
- حرفایی میزنیها!
- حق داری!... با چشات ندیدی تا بههمی که اگر تو همی خاک سقط بشی چقدر بهتره! بعضی ها، عجولانه می روند و چند روزی که می گذرد، سرگردان با دل پرخون برمی گردند...»

  (ص ۹۲-۹۷)

بستر داستانی زمین سوخته شهر اهواز است، اما حوادث رمان پیش از آن که در میدان نبرد و در گرماگرم کارزار روایت شود، در پشت جبههها اتفاق می افتد. تمامی ماجراها و حوادثی هم که در طول رمان رخ می دهد، بیشتر پیامدهای جنگ محسوب می شوند تا خود جنگ؛ مثل تلخی مهاجرت، درد آوارگی، احتکار و گرانی، مقاومت مردمی و...

داستان در یکی از روزهای آخر تابستان سال ۱۳۵۹ با نمود اولین تعرضات نظامی متجاوزین عراقی به مرزهای جنوبی کشور آغاز می شود. شایعات زیادی دربارهٔ جنگ در شهر پخش شده است. چند روز بعد فرودگاه اهواز بمباران می شود و در پی آن خبر بمباران فرودگاه های شهرهای مهم کشور از رادیو شنیده می شود و جنگ آغاز می گردد. مردم آشفته و خشمگین در مقابل پادگان جمع می شوند و از مسئولین تقاضای اسلحه می کنند. اخبار اسلحه می کنند. اخبار تصرف پاسگاهها و شهرهای مرزی و محاصرهٔ خرمشهر و آبادان توی شهر پخش می شود. گلولههای توپهای دوربرد شهر را زیر آتش می گیرد. کم کم کم گروههای خود جوش مقاومت شکل می گیرد. وضعیت شهر به شدت آشفته می شود. حملههای شدید هواپیماها و گلولههای توپ، راوی و برادرانش را متقاعد می کند که اهل خانه را از شهر خارج کنند.

شهر کاملا" درهم ریخته است. هر کس از هر طریقی که می تواند سعی می کند از شهر خارج شود. بازار شایعه همچنان گرم است. راوی با نفوذی که دارد، به هر زحمتی برای خانواده بلیت قطار تهیه می کند و آنها راهی تهران می شوند.

خالد (برادر راوی)، مجبور است در شهر بماند. چون اداره با مرخصی او موافقت نمی کند و بخشنامه ای هم توی شهر منتشر شده که همرکس محل کار خود را ترک کند، تحویل دادگاه جنگ خواهد شد. بمباران شدت می گیرد. خالد در یک بمباران کشته می شود. فردای آن روز جسد او را در بهشت آباد دفن می کنند. شاهد (برادر دیگر راوی)، دچار آشفتگی روحی می شود. او را با هواپیما به تهران می فرستند محسن (برادرزادهٔ راوی) داوطلبانه عازم جبهه می شود. راوی تنها می شود. ساکی برمی دارد تا به خانه ننه باران برود که در حاشیهٔ یک میدان منزل دارد. توی میدان، قهوه خانهٔ مهدی پاپتی پاتوق آدمهای مختلفی است. در این میدان آدمهای تازه ای وارد داستان می شوند.

پسر ننه باران به جبهه می رود. کل شعبان مغازه دار دندان گرد از آن آدمهای فرصت طلبی است که توی شهر مانده تا اجناس احتکار کردهٔ خودش را آب کند. چندی بعد مغازهٔ او توسط آدمهای فرصت طلب سرقت می شود. نیروهای کمیته سر می رسند، اما آشوبگران گریخته اند. رضی جیببر، یوسف بیعار و احمد فری در حین سرقت یک خانه دستگیر می شوند و به وسیلهٔ ننه باران و عادل تیرباران می شوند.

ننه باران و عادل به کمیته برده میشوند و با اصرار زیاد مردم آزاد میشوند. اما ننه باران دیگر آن زن پرشور و انقلابی قبل نیست.

چندی بعد اجساد چند شهید را به شهر می آورند که پسر ننه باران هم در میان آنهاست. محمد میکانیک در بهشت آباد برای مردم سخنرانی میکند.

یک روز راوی برای تلفن زدن به خانهاش میرود. فردای آن روز که به میدان برمیگردد، آنجا را ویران مییابد، در حالی که اهالی میدانچه کشته شدهاند و مردم مشغول بیرون کشیدن اجساد از زیر آوار هستند.

حوادث رمان زمین سوخته از منظر اول شخص روایت می شود. شخصی که معلوم نیست کیست و چه هویتی دارد. آدمی بدون شناسنامه که نبه گذشته ای از او بیان شده و نه انگیزهٔ اعمالش روشن می شود. این نکتهٔ بسیار مهم اصلا" روشن نیست که چرا او منثل بسیاری از مردم، از شهر خارج نمی شود. یا حتی چرا همراه خانواده به تهران مهاجرت نمی کند؟ اگر اهل ماندن و مقاومت است، چرا همراه گروههای مردمی به خط مقدم نمی رود؟ او حتی در کارهایی که مردم عادی شهر در وضعیت نابسامان شهر انجام می دهند، هیچ گونه مشارکتی ندارد.

شهر زیر آتش سنگین دشمن قرار دارد و رفته رفته میرود تا به محاصره و حتی تسخیر دشمن درآید، اما او بدون انگیزه در شهر می ماند. از خواب سنگین بعداز ظهر برمی خیزد و توی خیابان ها پرسه می زند. مردد است. انگار خودش هم نمی داند می خواهد چه کار کند. وقتی

### ۱۸. 🔲 بیدار دلان در آینه

برادرش شاهد از او میپرسد: «میخواهی چه کار کنی؟» میگوید: «چند روزی میمانم!»

«شاهد، باک اتومبیل را پر کرده است. دو گالن ده لیتری هم جور کرده است که وقتی خالد مرخصی گرفت حرکت کند. ازم میپرسد:

- تو میخوای چه کنی برادر؟
- من؟... حالا چند روزي هستم!
  - روز به روز داره بدتر میشه.
- یه جوری خودمو حفظ میکنم.

- اما توپ که خبر نمی کند.» (ص ۹۸)

فرودگاه شهر بمباران میشود و او لباسی میپوشد و میزند از خانه بیرون تا در شهر گشتی بزند! میگوید:

«- برج فرودگاه را زدن.

از على ميپرسم

- رو باند طیاره هم بوده؟

خبر درستی ندارد. گوشی را میگذارم. رادیو دارد خبرهای خارجی را پخش میکند. پیچ رادیو را میگردانم و فرستندههای گوناگون را میگیرم که شاید خبری بدست آورم. چیزی دستگیرم نمیشود. بلند میشوم و لباس میپوشم و از خانه میزنم بیرون...»

(ص ۲۳)

راوی برای ماندن نه بهانهٔ مهربانی غیر منطقی شاهد را دارد، نه مشکل خالد را و نه شهامت و دلاوری محسن یا پسر ننه باران و یا حتی شور محمد میکانیک را.

شاهد میماند تا به قول خودش از برادرش مراقبت و پذیرایی کند.

«خالد می رود بهبهان. اصرار می کند که شاهد همراهش برود اما نمی رود. - حالا که ماندی تا با هم بریم، پس اقلا" ئی یکی دو روز را بیا با هم زمین سوخته 🔲 ۱۸۱

بریم یهبهان. شاهده طفره میرود.

- میمونم برا داداش غذا درست کنم.» (ص ۱۱۱)

خالد میماند چون اداره با مرخصیاش موافقت نمیکند.

ابه خالد مرخصی ندادهاند.

- گفتن نيمهٔ دوم آبان.

تـا نــه دوم آبان ماه حدود بیست روزی مانده است. خالد درهم است. گره از ابرویش باز نمیشود...»

محسن برادر زادهاش همراه خانواده به تهران نمیرود و در شهر میماند تا به خط مقدم برود. او در نامهای به راوی مینویسد:

اخودت می دانی که داوطلب رفته ام. خودت می دانی که باورهایی دارم و به حکم همان باورها و اعتقاد است که گلولهٔ توپ و خمپاره و رگبار مسلسل را استقبال می کنم. می دانی که نمی توانم غریبه را در سرزمینمان ببینم، می دانی که به استقلال مملکت و به آزادی چطور فکر می کنم...»

(ص ۱۳۲۱)

راوی اما میماند، بدون اینکه دلیلی داشته باشد. لابد مانده است تا نویسنده کسی را داشته باشد تا بخش دیگر رمان را که در حومهٔ میدان و خانه ننه باران میگذرد روایت کند!

راوی واقعا" کیست. در شهر اغلب او را می شناسند. رئیس راه آهن در آن وضعیت اسفیار شهر تلفنی برایش بلیت تهیه می کند. دوستداران انقلاب، رهبران اعتصابهای کارگری در دوران انقلاب او را تحویل می گیرند. با این اوصاف معلوم نمی شود او چکاره بوده است. به نوعی می توان نتیجه گرفت که راوی زمانی با آنها دوست و یا همکار و یا همرزم بوده است. در این صورت باید بپذیریم که حال راوی - اگر

نگوییم در صف مقابل ایستاده - دیگر با آنها یار نیست، که اگر بود همدوش آنها تلاش می کرد.

پر بیراه نخواهد بود اگر گمان کنیم راوی یک ورشکستهٔ سیاسی است. آدمی با گذشته ای مبهم و پرخطا، که حالا خاموش و گوشه گیر شده است. اما این ادعا هم چندان اثبات شدنی نیست.

به دلیل همین ابهامهای نه چندان کوچک در مورد راوی، بسیاری از اعمال و رفتار او منطقی و باورکردنی به نظر نمی رسد. او چرا به خانه ننه باران می رود؟ ننه باران با او چه نسبتی دارد؟ اصلا" او چرا در مقابل حوادث تلخ و ناگواری که در مقابلش رخ می دهد این قدر خونسرد و منفعل است؟

به راحتی نمی توان پذیرفت این خونسردی و بی رگی راوی با یک تعمد فنی شکل گرفته است تا نویسنده بتواند بدون احساساتی شدن و جانبداری، مؤمنانه به روایت بی طرفانه حوادث بپردازد؛ چرا که این خونسردی و موضع انفعالی راوی منطق واقعنمایی اثر را در بسیاری از موارد خدشه دار کرده است. و سرانجام خالد در یک بمباران هوایی کشته می شود.

به ظاهر نویسنده از نظرگاه اول شخص مفرد داستان را روایت میکند. اما گاه این منظر رعایت نمی شود و راوی مثل یک دانای کل، از هرجا و هر چیز، حتی از مکان و زمانی که در آن حضور نداشته و ندارد، داستان را روایت میکند.

دو انفجار پی در پی شهر را می لرزاند. مردم هجوم می برند بطرف بام ها، دست ها را سایبان چشم می کنند و به کوه بزرگ خاکی که از انفجار فلکه، تو آسمان پیدا شده است نگاه می کنند. کوه خاک، با دود و شعله در هم می شود و بتدریج همچون کلافی سرگردان از هم باز می شود, مردم، بام ها را رها می کنند و به خیابان ها می ریزند...» (ص ۳٦)

اصف نانوایی ها انتها ندارد. صف بنزین خانه ها انتها ندارد. دعواهای لفظی، مقابل نانوایسی ها و بنزین خانه ها به فحش و فحشکاری و زد و خورد بدل میشود...»

امردم گروه گروه خانه ها را ترک میکنند و با هر وسیله ای که به دستشان می افتد از شهر خارج می شوند. گروه کثیری پیاده راه افتاده اند. بار بندیلشان را روسر گرفته اند و در حاشیهٔ جادهٔ شوشتر، بی آن که مقصدی داشته باشند، به طرف بیابان می روند...»

(ص ۸۳)

عراقی ها رو کارون، پل نظامی زده اند. از رودخانه گذشته اند و تو زمین های گستردهٔ شرق کارون، تا کناره های رودخانهٔ بهمنشیر پیش رفته اند و راحت آبادان را می کوبند. از بصره، با توپهای دور زن پالایشگاه آبادان به گلوله بسته اند. میگها، با راکت خانه های مسکونی را زیر و رو می کنند. آبادان جهنم سوزان شده است. شعله تمام آسمان را پوشانده است. مقاومت مردم بیشتر شده است. هرچه دشمن شقاوت بخرج دهد، جوان ها جری تر و سرسخت تر می شوند...» (ص ۹۹)

احمد محمود در آشار خود نشان داده است که در ترسیم جغرافیای داستانی جنوب و توصیف خاک تفتیده و شرجی زده و آغشته به بوی نفست آن موفق بحوده است، اما وقتی این فضا به بوی باروت آمیخته می شود، دیگر محمود نمی تواند آن نویسندهٔ دفیق و موثق باشد.

زمین سوخته نشان می دهد که احمد محمود نه تنها در ترسیم حوادث اوایل جنگ چندان موفق نبوده، بلکه اهواز جنگزده را به خوبی قبل از جنگ نمی شناسد. از این رو، روایتگر سرزمین سوخته جنوب، به توریستی شبیه می شود که توی شهر پرسه می زند و مثل یک گزارشگر منفعل به روایت دیده و شنیده های خود می پردازد. حوادث میدان های نبرد یبا از طریق نقل قول های بی مرجع بیان می شود، یا کسی نقل می کند که از رادیو شنیده و یا راوی فقط می گوید «گفته اند یا می گویند».

حوادث جنگی اغلب به صورت کلی و مثل یک «خبر» روایت می شود.

«كسى گفته كه تانكها دارن ميان.

کسی فریاد میکشد.

- كى گفت؟... راديو!

- خودت شنیدی؟

- خدا پدرت را بیامرزه!

- همهٔ مردم شهر شنیدن،

- دویستا بیشتر» (ص ۲۹)

«خبر مقوط پایگاه حمیدیه مثل بمب می ترکد.

- با همهٔ تجهیزاتش؟

- با همهٔ پناهگاهاش!

- و همه سنگرهای سیمانی

– آخه چطور ممکنه؟

چطور نداره برادر... سقوط کرد.»

و گاه نشر هم تحت تأثیر نوع روایت به یک نثر مقالهای نزدیک می شود.

«از آبادان و خرمشهر خبرهای دردآوری می رسد. ستونهای تانک از شدمچه گذشته اند، خرمشهر را دور زده اند و رانده اند به طرف کیلومتر شصت. بچههای خرمشهر با تفنگ و مسلسل و آرپی جی در برابر هجوم تانکهای عراقی مقاومت می کنند...»

(ص ۸٤)

شهر داستانی زمین سوخته بسیار پر جمعیت است. آدمهایی می آیند و می روند، بدون اینکه به خوبی پرداخت شوند. بارزترین آدمها از مرز یک تیپ سازی معمولی فراتر نمی رود: محسن، شاهد، محمد میکانیک، ننه باران، تاجرزاده، کل شعبان و...

اغلب شخصیتها به صورت مستقیم معرفی میشوند.

هشهاب، سبی و دو سال دارد. ریزه نقش است. زنش نشسته است کنار یخچال و آزاده- دختر خردسالش- را تو بغل گرفته است...» (ص ٤)

هننه باران از جلو قهره خانه میگذرد. صدایش میکنم. پنجاه سال بیشتر دارد. مثل فرنگ، راست و کشیده است. چادرش را به کمر بسته است و موی شقیقهاش که از زیر روسری بیرون زده است، به خاکستری میزند...»

«خالد، سی و پنج سال بیشتر ندارد. اما موهایش پاک جوگندمی شده است میان سرش ربخته است. میانه بالاست اما انگار بفهمی نفهمی به بلندی میزند. ورزیده است و سبزه. هیجده ماه است که ازدواج کرده است. پسرش شش ماهه است و ...»

شخصیت خالد که بعد از راوی پر اهمیت ترین شخصیت رمان محسوب می شده برداخت دقیقی ندارد. با اطلاعاتی که راوی می دهد، اخالد تمام عمرش درس خوانده و کار کرده است و حالا لیمانس حسابداری گرفته، زن و بچهای دارد و سی و پنج سال سن. قصد دارد هر طور شده برود خارج و برای دکترا ثبت نام کند.» با این اطلاعات، روشن می شود - به خلاف نظر منتقدی که گفته بود: «خالد ادامهٔ شخصیت خالد رمانهای دیگر محمود است.» - خالد زمین سوخته خالد همسایهها و حتی داستان یک شهر نیست.

خالد همسایه ها فقط تا کلاس چهارم ابتدایی درس خوانده و بعد مدرسه را رها میکند و وارد کارهای سیاسی میشود. پایان رمان نیز چند ماه پس از ۳۰ تیر ۱۳۳۱ است.

در داستان یک شهر خالد یک افسر سیاسی است که به بندر لنگه تبعید شده است.

در زمین سوخته خالد برادر راوی است. او در شهر می ماند - یا اجبارا" می ماند - چون بخشنامه ای او را هراسان کرده است.

«استاندار که بخشنامه کرد هرکس کارش را ترک کند تحویل دادگاه زمان جنگ خواهد شد، ادارات کمابیش باز شد اما هیچ کاری از پیش نمی رود...»

این دلواپسی در زمان شخصیت دیگری به اسم احمد هم بیان می شود.

«[احمد] اول دودل بود. بخشنامهٔ استانداری جرأتش را گرفته بود. شاهد بهش گفت:

- اگر واقعا" اداره برات مسئله ئی نیست، خو په چرا معطلی؟ گفت :

- دردم اداره نیست. ئی بخشنامهٔ لعنتیه!... دادگاه زمان جنگ...» (ص ۹٦)

اما درد احمد و خالد ترس از بخشنامه و دادگاه زمان جنگ نیست. چون خیلیها توی شهر کار و اداره را رها کردهاند و رفتهاند.

حتى صابر ميگويد:

اس نبه برادر ما همه مثل همدیگه هستیم. همه کارمندیم یا کارگر. خودت می دونی که منم بیست سال سابقهٔ خدمت دارم. شهاب تو کشاورزی کار میکنه، شاهدم تو گاز. این بخشنامه هرچه هست برا همه مان هست. بذار هر بلائی سر همه اومد، سر تو هم بیاد...»

(ص ٤٢)

اما نویسنده اصرار زیادی دارد که خالد را با هراس از دادگاه زمان جنگ بکشد. حتی وقتی خالد بنوی مرگ را احساس میکند، باز هم میماند.

«حالا دیگر باورم شده که هر لحظه انتظار کشته شدن هست...» (ص ۹۱)

خالد «دردی» دارد که بازگو نمی شود. این را حتی راوی و شاهد هم فهمیده اند که مسئلهٔ اداره فقط یک بهانه است.

اب خالد نگاه می کنم. تو نور کم لامپا چشمانش می درخشند. بهش می گویم:

- داري گريه ميکني خالد؟

نم اشک را با سر انگشت از مژهها می گیرد و می گوید:

- نه!

شاهد میرود جلو و روبرویش چندک میزند و میگوید:

- نو په دردې دارې خالد!

- نه هیچ دردی ندارم!

شاهد محكم ميگويد:

- تو باید فردا بسری! با هم میریم. میریم بهبهان و زن و بچهات را برمیداریم و میریم، پیش مادر، چشمان خالد تو چشمخانه میگردد و نگاهم میکند. حالا از آن حالتی که نمی شناسمش اثری تو چشمانش نیست. چشمها، همان است که بود. کمی کشیده، رنگشان میشی، مژههای بلند و حالتشان آرام. نگاهش به شاهد برمی گردد و می گوید:

- نه! فردا که نه ا سعی می کنم کارای اداره را شش هفت روزه روبراه کنم معد...

شاهد از روبروی خالد بلند می شود و انگار که با خودش باشد می گوید:
- بعد، بعد، بعد! تو یه دردی تو دلت هست که از ما پنهان می کنی. تو هیچوقت این همه تو اداره نبودی که حالا هستی...»

(ص ۱۲۹)

و چند روز بعد خالد در یک بمباران هوایی کشنه می شود. که البته یکی از زیباترین و ماندگارترین قسمتهای رمان زمین سوخته همین انتهای فصل دوم کتاب است که شرح مراسم تشییع جنازهٔ خالد در بهشت آباد و جنون شورانگیز شاهد که نفس گیر و پر التهاب است.

محمد میکانیک هم آن طور که راوی میگوید، کارگر است، اما مثل پسک تحصیلکردهٔ روشنفکر حرف میزند! بیشک محمد میکانیک برای نویسنده یک شخصیت آرمانی است. او کارگر است و در محاکمهٔ دزدان اموال مردم نقش قاضی راایف میکند. فرمان تیرباران میدهد، سخنرانی میکند و آنها را به مبارزه با آمریکا تشویق میکند.

اصدای محمد میکانیک منفجر میشود:

دشمن تکاپوی بیهوده میکند تاریخ شاهد است [...] ما را چه باک که تهمینه های ما سرشار نطفهٔ سهرابند [...] مرگ بر آمریکا...» (ص ۲۹۹)

و در پایان سبابهاش مثل یک درد، مثل یک تهمت و مثل یک تیر سه شعبه به قلب راوی نشانه می رود: «زنده باد پرولتاریا!»

تاریخ انتشار این رمان نشان میدهد که احمد محمود پس از یافتن سوژه فرصت زیادی را از دست نداده است. از همین رو شتابزدگیهایی در کل اثر دیده می شود، که اگر احتمالا" این اثر دوباره و چندباره خوانده و بازنویسی می شد، این مشکلات قابل حل بود.

گاهی در میان توصیفهای خوب احمد محمود، به جملاتی برمیخوریم که چندان زیبا و مناسب و گاه درست نیست.

«رنگ حوری، لحظه به لحظه بجا می آید.» (ص ۲۰)

که احتمالا" عبارت «حالش لحظه به لحظه جا می آید» درست تر است.

۱ گاهی همهمه گنگی اوج میگیرد که مفهوم نیست...» (ص ۸۷)

همهمه خودش به معنای صدای درهم و نامفهوم است. پس همهمهٔ گنگ چندان مناسب نیست. «یکهو صدای احمد مثل رعد می ترکد.» (ص ۹۵)

که فعل «ترکیدن» مناسب این دو جمله نیست.

و همچنین:

هجان از دست و پایش بریده است.» (ص ۹۱)

انزدیکی های بامداد، صداها می افتد.» (ص ۱۱۱)

«از سر و روی کودک خون میبارید.»

چندان مناسب و زیبا نیست.

در نثر نیز گاهی تکرار فعلهایی دیده می شود که ملال آور است.

«زیس زمینی تنگ است و بهم ریخته. لامپا رنگ باخته است. جا به جا، ساکها و چمدانها و بقچهها رو هم افتاده است. تو زیرزمینی، بوی غم با بوی سیگار قاطی شده است. صدای انفجار، یک لحظه ساکت نمی شود. صداها خفه است...»

المسرد لاغر اندام رفته است تو یکی از خانه های خالی از سکنه و فرش بزرگسی را لوله کرده است. و به دوش گرفته است. و هنگامی که از خانه بیرون می زده است رهگذری که اهل محل بوده است راه را بر او بسته است. اما تا بجنبد و دستگیرش کند، فرش را رها کرده است و زده است به چاک...ه

هگوشی از دستم رها میشود و به دیوار کوبیده میشود در زیر زمین بهم کوبیده میشود. پنجرهها تاق به تاق میشوند و باران گرد سرب و خاک

### ۱۹۰ 🔲 بیدار دلان در آینه

هجوم می آورد تو زیرزمین و نفسهامان سنگین می شود جان از دست و پایم می برد و از ترس کامم خشک می شود. خالد یکهو بلند می شود...»

آشنایی ناکافی نویسنده از جنگ و پیامدهایش، باعث شده گاه توصیفی نادرست و اطلاعات غلط به خواننده انتقال دهد.

در فصل دوم، نویسنده صحنهٔ بمباران هوایی دشمن را چنین توصیف می کند:

«انفجارات هر لحظه پرتوانتر میشود. ناگهان بارانی از ریزههای سرب و خاک، آسمان را میپوشاند. خاک و سرب از پنجره تو میزند...»
(ص ۹۳)

هر کس کمترین اطلاعاتی هم از جنگ داشته باشد، می داند که گلوله همای جنگی مثل بمب و خمپاره و توپ از جنس چدن است نه سرب!

«صدای انفجار خرج گلوله نیست. خود گلوله است...» (ص ۹۲)

که پـر واضـح اسـت خـرج گلوله منفجر نمی شود. تا صدایی داشته باشد، چون خرج فقط می سوزد!

اطلاعات کم و یا نادرست نویسنده از حوادث جنگ و جغرافیای آن، گاه منطق واقع نمایی اثر را مخدوش ساخته است.

الدیمشک است. موج انفجار، [واگنهای] قطار باری را از روی ریل اندیمشک است. موج انفجار، [واگنهای] قطار باری را از روی ریل کنده و رو هوا، مثل مفتول نازکی در هم پیچانده است[!؟] و دورتر رو ساختمانهای نیمه کاره دو کوهه فرود آورده[!؟] و ساختمانها را هم در هم کوییده است...»

با توجه به رویکرد واقعگرایانهای که احمد محمود در طول داستان به حوادث جنگ داشته است، ذکر بعضی اطلاعات غلط، روند واقعی آن را از بین برده است. با توجه به اینکه خبر بمباران قطار باربری در اوایل جنگ است، اولا" این حادثه در دوکوهه اتفاق نیفتاده، بلکه درایستگاه حسینیهٔ علیا رخ داده است، ثانیا" چطور یک قطار - لابد منظور نویسنده «واگنهای قطار است» - در اثر بمباران مثل مفتول نازکی در هم پیچیده می شود! ثالثا" گویا نویسنده فاصلهٔ خط آهن تا ساختمانهای دوکوهه را نادیده گرفته است که می گوید، «قطار روی ساختمانهای نیمه کاره دوکوهه فرود آمد» [!؟]

نویسنده از نگاه راوی بارها حوادثی را نقبل میکند که اشکالات منطقی اساسی دارد، از آن جمله حضور فریدون باجگیر که در اهواز «سه تا قمار خانه دارد و یک عرق فروشی و روی فاحشه ها هم دست انداخته...» که نشان میدهد نویسنده، اهواز پس از انقلاب را به خوبی قبل از جنگ نمی شناسد.

با همهٔ این اوصاف، زمین سوخته حتی تا امروز که آثار قابل توجهی در زمینهٔ جنگ نوشته شده، هنوز جزو بهترینهاست.

زمین سوخته پرویز حسینی ماهنامهٔ ادبیات داستانی شمارهٔ ۲۲ مهرماه ۱۳۷۳

## زمين سوخته، روايت سوخته دلان

سومین رمان احمد محمود، زمین سوخته، عکسبرداری دقیقی از جنگ و پیامدهای آن در زمین سوختهٔ جنوب است. رمانی که کمتر از آن گفتگو شده و مورد بی مهری یا کم لطفی منتقدان قرار گرفته است، در حالی که به جرأت میتوان گفت، با همهٔ ضعفهایی که دارد، بهترین و اصلی ترین رمانی است که تاکنون در مورد جنگ نگاشته شده است؛ هرچند حوادث رمان فقط سال اول جنگ تحمیلی را دربر میگیرد.

ایسنک، شاید سال ها پس از جنگ، بهتر و منصفانه تر بتوان به این رمان پرداخت. رمانی که به شعار نمی پردازد، هجو نمی کند، از این شاخه به آن شاخه نمی پرد، کلمات غلنبه و عارفانهٔ کلیشهای به دهان آدمهای داستان نمی گذارد و بی طرف و صادق است؛ اما مسئول و ملتزم و دشمن ستیز است، و نگاهی دلسوزانه به جنگ و پشت جبهه و آدمها دارد. البته تمام رمان در پشت جبهه می گذرد و فراموش نکنیم که در همین پشت جبهه، نوبسندهٔ رمان، برادرش را در بمبارانها از دست داده است و داستان نیز به یاد برادر شهید نوشته شده است. پس می توان گفت که نویسنده،

داستان را با حاصل جمع عشق و عاطفه، درد و دلسوزی، رنج و حقیقت پرداخته و از هرگونه شعار زدگی، زیادهروی و لاقیدی پرهیز کرده است.

داستان از شروع جنگ آغاز می شود و در آذرماه ۱۳٦۰ پایان می گیرد؛
یعنی زمانی در حدود یک سال و اندی از جنگ را دربر می گیرد. آشکار
است که نوشتن رمان در اولین سال جنگ دراز مدتی که قریب هشت
سال به طول انجامید و نمی شد به سادگی سرانجام آن را پیشبینی کرد،
چقدر دشوار است. تا آنجا که نگارنده به یاد دارد، ادبیات داستانی معاصر
ما در سال اول جنگ، نوشتهای در خور و شایسته در این زمینه به خود
ندیده است. زمین سوخته اولین اثر جدی در ادبیات جنگ و بهترین آنها
تا به امروز به شمار می آید.

نگارنده، رمان را در اوایل دهه ۱۳۹۰ و بلافاصله پس از انتشار، خوانده است و حال نیز که پس از گذشت یک دهه، آن را دوباره مرور کرده است، از یادآوری صحنههای بمباران، مهاجران و آوارگان تهیدست و برهنه پای در جادهها، سنگرهای خانگی و شهری، شهادتها، خیانتهای ستون پنجم، تشییع جنازهها در زیر بمبارانها در زیر بمبارانها در زیر بمبارانها در زیر بمبارانها، صف طویل بنزین و ارزاق عمومی و عصبیتهای ناشی از آن، اردوهای جنگ زدگان در اطراف شهرها و جادهها، و هجوم ناغافل و ناجوانمردانهٔ دشمن به سرزمین سوخته و تفتیدهٔ خوزستان، سخت به خود لرزیده است.

باید سالهای نخستین جنگ را در پشت صحنه و در شهر بوده باشی، خانهات از صدای بمباران میگها و توپولفها لرزیده باشد، نگاه وحشتزدهٔ کودکان را روزها و شبها در سنگرها دیده باشی، مردم شهر و همسایگانت را در بیمارستانها و در ملافههای خونین در حال احتضار نگریسته باشی، خون داده باشی، شهیدان را در هیاهوی توپخانهها و میگها تا بهشتآباد تشییع کرده باشی، از ستون پنجم دشنام شنیده باشی،

گرسنگی کشیده باشی، برادران و آشنایانت با کامیونهای نیروهای داوطلب به جبهه رفته باشند و تا آخرین فشنگ جنگیده باشند، و آنگاه پیکر خود را به عنوان آخرین سلاح به شنی تانکهای دشمن سپرده باشند، تا به هنگام خواندن رمان زمین سوخته، داستان خودت را و سرزمینت را به عینه لمس کنی و همراه با راوی داستان در شهادت خالل پا برهنه بگریی و همچون باران در شهادت باران اشک بریزی و کابوس موشکباران و جنون گلابتون را که کودکش را، پارهٔ جگرش را، به زمین میکوبد و مغزش را پریشان میکند، کاملا" باور کنی و هرگز از یاد نبری که روزی روزگاری سرزمین مقدست از آتش جنگ بدان گونه سوخته است.

زمیـن سـوخته در پنج فصل روایت میشود. راوی داستان که در هیچ جـای رمـان نـامش نمیآید؛ این به عمد است، چرا که راوی میتواند هر كدام از ما بسياران باشد. آدمهای داستان ساختگی و كليشهای نيستند. نویسنده تیپ نساخته است. همهٔ آدمهای رمان به نوعی چالشگر (Protagonist) هستند و جنگ و عوامل آن باد چالشگر (Antagonist). شخصیت ها اصلی و فرعسی ندارند تک بعدی و سیاه و سفید نیستند. آدمها با احساسات و برداشتهای متفاوت خودشان حضور دارند. و همه بالسویه در سرنوشتی همسو به یادچالشگر جنگ درگیرند. راوی و خانوادهاش پسس از آن که جنگ علنی می شود مانند خیلی از مردم به زیرزمین خانه شان پناه میبرند. راوی، مادر و برادران او، شاهد، خالد، صابر، محسن، هوشنگ و خواهرش مینا و آدمهای دیگر احمد، محمد میکانیک، باران، ننه باران، دکتر شیدا، رضی جیب بر، یوسف بیعار، امیرسلیمان، تاجرزاده (انقلابی نمای رباکار)، کلشعبان محتکر و گران فروش، ناپلئون، رستم افندي، مهدي پاپتي، سروجان، بتولي، اممصدق، نركس و پسرشايوب، بابا اسمال، صفيه لره، ميرزا على، خواهر گلابتون، گلابتون و شوهرش آن قدر دقیق و سنجیده در رمان آمدهاند که

آدمی احساس میکند با همهٔ آنها آشناست و بسیاری از این آدمها را در گوشه و کنار دیده است. بنا به سیر و تسلسل حوادث، رمان، جابه جای از طنزی سیاه و گاهی از طنز موقعیت سود می جوید و هیچ خللی نیز به روایت و یکدستی نثر و زبان وارد نمی شود. گفتگوها آن قدر ماهبرانه است که حشو در آنها راه ندارد. حتی هنگامی که آدمهای داستان به بیان احساسات خود می پردازند افراط و تفریطی وجود ندارد، به استثنای شخصیت محمد میکانیک، که در جای خود به آن خواهیم پرداخت.

صفحهٔ آغازین رمان، یک روز عادی پیش از آغاز جنگ را به طرزی زنده توصیف میکند. زندگی عادی میگذرد، اما انتظاری در بطن آن است که به آرامش پیش از طوفان میماند:

«روزهای آخر تابستان است. خواب بعدازظهر سنگینم کرده است. شرجی هخوز مثل بختک رو شهر افتاده است و نفس را سنگین میکند. کولسر را خاموش میکنم و از اتاق میزنم بیرون. آفتاب از دیوار کشیده است بالا.»

در ادامهٔ داستان، نویسنده مانند خبرنگاری پرتلاش و تیزبین وقایع را روایت میکند همه چیز را میبیند و جزئیات صحنهها را هم بیان میکند:

امیگها، وقتی که پر سر و صدا پایین می آیند و دیوار صوتی را می شکند، انگشتهای دستمان را توهم می کئیم و کف دستهامان را پشت سر می گذاریم و ساعدهامان را رو گوشهامان می خوابانیم و فشار می دهیم. نخاع، انگار کش می آید. زانوهامان – بی اختیار – بنا می کند به لرزیدن و سست می شویم و می نشینیم. «فانتوم» ها، مثل قرقی میگها را دنبال می کنند. تمام شیشههای درها و پنجرهها فرو می ریزد. هنوز فرصت نکردهایم که شیشه ها را چب بزئیم. چسب کاغذی، یک شبه نایاب نشده است.»

نگاه ریزبین نویسنده و ارائه جزئیات در توصیفها، به زبان رئالیستی رمان، جنبهٔ ناتورالیستی میدهد. نقطهٔ اوج فصل دوم، گزارش شهادت خالد، برادر راوی است. نویسنده حالت خالد را یک روز پیش از شهادتش به دقت توصیف میکند و حس انتظار را در دل خواننده میرویاند:

«خالد، آرام نیست. راحت حرف نمی زند. تو کلامش، تو لرزش صدایش و تو سکوتش باز چیزی هست که نمی شناسمش. انگار آشنایی که به غربت رانده می شود و انگار غربههای که آشنایی می جوید و تلاش می کند تا غربت را پس بزند.»

(ص ۱۲۸)

و فصل دوم بما توصیف جنازهٔ خالد به هنگام دفن، به طرزی شفقت آمیز پایان می بابد:

«ناگهان چشمه می افتد به چشمان خالد که باز مانده است. رنگ سیاه چشمانش پریده است و سفیدی چشم هایش کدر شده است و همان نگاه نا آشنا، نگاهی که دعوت می کند و پس می راند، نگاهی که غریبه است و آشنایی می جوید و نگاهی که سرشار از آشنایی است اما غریبی می کند، تو چشمان باز خالد قد می کشد. دلم تو هم می ریزد.» (ص ۱۵۸)

در فصل سوم خواهر زادهٔ راوی به جبهه میرود و برادرش شاهد (که نام بامسمایی دارد) و پس از شهادت خالد، بیماری روانی پیدا کرده است به تهران منتقل میشود. راوی هم وسایل مختصری برمیدارد، زیرزمین را رها میکند و به خانهٔ ننه باران نقل مکان میکند تا چند روزی را در آنجا بگذراند.

از اینجا به بعد، شخصیتهای بیشتری وارد داستان می شوند و زاویه های مختلفی از مقاومت مردم سوخته دل و دلشوره های آن ها ترسیم می گردد: در هم ریختن مغازهٔ کلشعبان محتکر توسط مردم، روایت

سرگذشت بابا اسمال که گاوهای پراکنده در شهر را دلسوزانه جمع آوری کرده و در گاراژ متروکهای با آنها به سر میبرد و در آخر همین فصل شهادت او بیان میشود. قهوه خانهٔ مهدی پاپتی، باران که از جبهه الله اکبر آمده است و خاطرهٔ اسرای دشمن را در جبهه تعریف می کند. ناپلئون با خروسها و جوجههایش. رضی جیببر، یوسف بی عار و احمد فری (دزدانی که خانههای خالی مردم را غارت می کنند)، رستم افندی شیرهای، امیر سلیمان، خانوادهٔ گلابتون و مناسباتی که میان این آدمها پدید می آید به شکل واقع گرایآنهای بیان می شوند؛ به طوری که نمی نمی توان آنها را از رمان جدا کرد. راوی در پشت جبهه، به توصیف نمی گوناگونی می پردازد. آدمهایی با خصلتهای منفی و آدمهایی که بیش از حد، عادی و عواماند، اما مرگشان شفقت را در دل خواننده برمی انگیزد (ماند بابا اسمال).

در فصل چهارم، صحنهٔ مؤثر شهادت باران و تشییع جنازهٔ او، هرچند به شعارزدگی نزدیک می شود و حتی نویسنده از بخشی از شعر احمد عزیزی با نام «تهمینه های ما همه سرشار نطفهٔ سهرابند» در القای فضا سود می جوید، اما تکان دهنده است.

«دست راست محمد میکانیک بالا میرود. انگشت کوچک دست راستش از بند دوم، زیر قیچی آهن بری رفته است:
«این دامگاه آخر چنگیزهاست»
«آرامگاه مغولها»
صدای محمد میکانیک تا دوردستها میرود
«بگذار مقبرهشان رابا دست خویش بسازند.»
(ص ۲٦۸)

که البته معلوم نیست محمد میکانیک چگونه شاعر مسلک میشود و شعر انقلابی سر میدهد و در فصل پنجم هم میبینیم که در صحنهٔ اعدام

زمین سوخته 🔲 ۱۹۹

دزدان خانهها (یوسف بی عار و احمد فری)، مدافع مردم می شود و در محاکمه آنها نقش قاضی را به عهده می گیرد:

المحمد میکانیک عقب میکشد و دستش را بالا می برد

- محاكمه تمام!

[...] -

صدای محمد میکائیک بلند میشود:

- اعدام!» (ص ۲۹۰)

و حکم را که صادر میکند، ننه باران و عادل حکم را اجرا میکنند. به گمان نگارنده، این بخش از فصل پنجم به یکدستی رمان لطمه می زند. اغیراق در انقلابی گری شخصیتها و خارج شدن از منطق داستانی، از عوامل کاهش تأثیر لازم و باور داستانی است. ننه باران با کشتن دزدان خانهها، در واقع عملی انقلابی انجام نمی دهد و حرکت او عملی انتقامی محسوب می شود، و جنبه ای شخصی به خود می گیرد. به دلیل اینکه دزدان دیگری، زمانی، شوهرش را به قتل رسانده اند:

«ننه باران سنگین و شمرده حرف می زند

- اونوقتا شمهر هرت بود که شما نامردا شوهرمو تو گردنهٔ رازان شهید کردین!

احمد فری ساکت است. انگار مرده است. چشمان یوسف بی عار گشاد می شوند.

- ما؟... ما شوهرتو شهيد كرديم؟!

ننه باران آرام است اما صدایش لرزه دارد.

– آدمای نامردی مثل شماها!»

(ص ۲۹۱)

و محمد میکانیک که کارگر فولادسازی است، برای آزاد کردن ننه باران و عادل از زندان، مانند خطیب برجستهٔ انقلابی سخن میگوید:

### بیدار دلان در آینه 🔲 ۲..

اصدای حاج افتخار بلند میشود

- انقلاب مفهومش هرج و مرج نیست! .
  - صدای محمد میکائیک بلند میشود
- آنچه در انقلاب همرج و ممرج بنظر میرسه خود انقلابه... این هرج و ممرج نیست حماج آقا. ایمن حرکت تند انقلابه که با خصلتهای آرام سازگاری نداره. دو نفر دزدی کردن. صد نفر شاهد بودن... » (ص ۳۰۵)

دخالت نویسنده و گذاردن حرفهای انقلابی به دهان این شخصیت، به رمان لطمه میزند. اگر این. سخنان را از زبان امیرسلیمان (که یک فرهنگی بوده است) میخواندیم، پذیرفتنی تر بود. ظاهرا" قضیهٔ اعدام دزدان خانههای خالی و پیامدهای آن فقط به عنوان وسیلهای در جهت کش دادن رمان به کار گرفته شده است. در مجموع، این صحنهها در حدود ۳۵ صفحه از فصل آخر کتاب را دربرگرفته است که حذف آن لطمهای به کل رمان نمی زند.

از کاستی های رمان یکی هم این است که روشن نیست دوستی میان راوی و باران تا چه حد است که در غیاب او، راوی به قصد چند روز، به خانه شان می رود، اما مدتی طولانی در آنجا اقامت می کند. ضمن آن که کار راوی مشخص نیست و خواننده هرگز نمی فهمد چرا راوی داستان در شهر مانده است، در حالی که خانواده اش در غربت و تنهایی ماتمزده هستند. راوی صبحها را در قهوه خانهٔ مهدی پاپتی به چای خوردن و کشیدن سیگار می گذراند و شبها هم در اتاقی در خانهٔ ننه باران به سر می برد. نویسنده دلیل روشنی برای این مسئله ارائه نمی دهد.

اما بخش بایانی فصل پنجم که پایان رمان هم هست، زیباترین بخش کتاب است. راوی تصمیم می گیرد به زیرزمین خانه شان برگردد و منتظر تلفن برادرش صابر بماند، اما همان شب که پی می برد به شاهد الهام شده است که جانش در خطر است، به خانهٔ ننه باران نمی رود و صبح درمی یابد که موشک دشمن آن خانه و پیرامون آن را در هم کوبیده است

و در اثر آن کل شعبان، مهدی پاپتی، رستم افندی، میرزا علی،ایوب، محمد میکانیک، ننه باران و خواهر گلابتون به شهادت رسیدهاند. تنها گلابتون می ماند که کارش به جنون می کشد و بچهٔ خردسالش را که جان سالم به در برده است، محکم بر زمین می کوبد و جیغ کشان به دور میدان می چرخد.

با همهٔ کاستی ها، زمین سوخته رمانی همیشه خواندنی و فراموش نشدنی است. رمانی واقعگرا، که با نثری روان و جذاب، با گفتگوهای جاندار، سندی می شود درخشان در ادبیات داستانی جنگ، که می توان بارها آن را مرور کرد و به حال سوخته دلانش گریست و گاهی تبسم نیز کرد؛ چرا که زمین سوخته از نظرگاه محتوایی، حاصل جمع امید و ناامیدی است. مجموعهای متضاد از لحظاتی شوق برانگیز و حماسی و صحنههایی تراژیک، و مگر نه اینکه جنگ در سرشت خویش هم محنت است و هم غبرت؟

دیدار فرج سرکوهی مجلهٔ آدینه شمارهٔ ۵۳ دی ماه ۱۳۹۹

# ترکیب رنگارنگ و چند صدایی احمد محمود

در یک اثر هنری، البته و بیشک، دیدگاه، بینش، تعلقات ایدئولوژیکی و سیاسی، موضع و جهان بینی هنرمند، وجود اجتماعی، شعور و روان شناسی او، نقش تعیین کننده دارد. اما، اثر هنری، با «ساخت» و «فرم» ویژهٔ آن است که «اثر هنری» است. آن شکل، سامان، انتظام و بافت ویژهٔ آن است که هنرمند به اثر خود می دهد و حاصل خلاقیت هنری اوست کار هنری را از دیگر فرآورده های فرهنگی و حتا آثار هنری دیگر، متمایز می کنند. در اثر هنری اگر «فرم» و «محتوا، موضوع و مضمون» یکی شده باشند، اگر «ساخت» و تمامی عناصر آن، نه کالبد و ظرف ذهنیت و احساس هنرمند، که فراتر از یک وسیلهٔ انتقال و واسطهٔ بیانی ساده، تحقق عینی همان ذهنیت و احساس باشند و «محتوا» نه با واسطهٔ «فرم» که در حضور می بابیم.

با «ساخت» و «فرم» است که شنی هنری، در کنار یا در برابر و اقعیتهای دیگر، تحقق می بابد و کارکردهای خود راایفا می کند: بر زمانه اثر می نهد، برخوردار از حقیقتی فراتر از واقعیتهای جزئی و گذرا،

متناسب با امکانات بالقوه و تفسیر پذیری که در «فرم» و «ساخت» آن تحقق یافیته یا تحقق پذیر است، متناسب با آنچه هست و آنچه می تواند باشد، هر بار که مخاطب به آن می نگرد، از نو خلق می شود. ارزشهای درونی و ساختاری خود را در زمان بسط می دهد و... اثر هنری، با «ساخت» و «فرم» است که با ما و علیه ما، از زمانه و بر زمانه، در جهان و علیه جهان، در زمان و بی زمان، عینیت می یابد. نیز شکی نیست که در «ساخت» و «فرم» اشر، بینش، دیدگاه، موضع، جهان بینی و ... هنرمند نه تنها حضوری جامع، که نقشی تعیین کننده دارد. اما این سخن را نباید به معنای «تقدم زمانی» یا «تقدم منطقی» و رابطهٔ ظرف و مظروفی «فرم» و معنای «تقدم زمانی» یا «تقدم منطقی» و رابطهٔ ظرف و مظروفی «فرم» و «محتوا» یا احکامی ساده از این دست برداشت کرد.

در ایس مقال و دربارهٔ سه داستان مجموعهٔ «دیدار» (کجا میری ننه امرو؟ - ديدار - بازگشت) نوشتهٔ «احمد محمود»، من بيشتر بر «فرم و ساخت»، بر فضاسازی، شخصیت پروری، پیرنگ، نظر گاه، زبان، نثر، لحسن، ضرباهنگ داستان و... تأکید میکنم. یعنی بر همهٔ آنچه که در این مجموعه- در بیشتر صفحهها- در اوجی شگفتانگیز و تکان دهنده است، یعنی بر آنچه که «احمد محمود» - و به همراه او نحلهای از ادبیات داستانی ما- سالها است که مظلومانه و بی وکیل مدافع، در دادگاه همهٔ فرمالیستها و مقلدها، متهم به نادیده انگاشتن و ضعف در آنند و به جرم اثبات ناشدهٔ اسارت در سبکهای منسوخ ظاهرا" از حوزه ادبیات مدرن اخراج شدهاند. در این مقال، بهایجاز، به سبک و روال «احمد محمود»- و فقـط در ایـن سه داستان- اشاره خواهم کرد و تواناییها و امکانات آن را در بیان و تصویر زندگی پیچیدهٔ امروز و ذهنیت بحران زدهٔ انسان معاصر - (و بويده انسان جامعهٔ پيراموني، جامعهٔ رشد ناموزون مضاعف، جامعیه زیست همزمان عناصر از نظر تاریخی ناهمزمان) به اختصار برخواهم شمرد. هم از آن روی که «احمل محمود» نویسندهای است صــاحب ســبک، اصيل و مستقل و هـم از آن روى که معلوم نيسـت چرا و

بر پایدهٔ چه دلایلی، همهٔ مارکززدهها، پاورقی نویسها، مدعیان رمان نو، مقلدها و ... اصرار دارند که سبک «احمد محمود» یا هر شیوهای برآمده از رئالیسم، منسوخ، مرده و ناتوان از تصویر زندگی معاصر ما است. (احکام کلی چون مطلق کردن یک سبک به عنوان تنها راه داستان نویسی و یا اعلام مرگ قطعی سبکی دیگر،ایا نشآنهای از اوج انحطاط فرمالیستی نیست؟) - هر اثر هنری را نه با پیشداوریهای جزمی، که در چارچوب سبک و ساختی که مدعی یا متعهد به آن است باید بررسی کرد، مبنای داوری باید که ارزشهای ساختاری، تکنیکی و ذاتی اثر هنری باشد و نه احکام از پیشی، موفقیت یک اثر را اگرنه در دستاوردهای تکنیکی، نوآوری در زمینهٔ ساخت و فرم و ساختار، تازگی چشماندازی نشآنهای از غنای ادبی یک دوره، و بیانی است از جامعهای متناقض و نشآنهای از غنای ادبی یک دوره، و بیانی است از جامعهای متناقض و ناموزون.

در تحلیل مجموعهٔ «دیدار» جز «فرم و ساخت» و «سبک» به بینش و موضع اجتماعی «احمد محمود» - چون یک نویسنده و با تحلیل ساختار و کارکردهای داستانهای او و نه موضع شخصی یا سیاسی او - نیز اشارهای گذرا خواهم داشت و باز به این دلیل که بویژه در فضای عرفانزده و آرمانگریز سالهای شکست، همهٔ فرمالیستها، کل جماعت بی درد و حاشیه نشین عرفان زده، اهل تسلیم و گریز و رفاه و عافیت و سازش، به بهانه گریز از سلطهٔ اید تولوژی بر هنر، آرمان گریزی، فقر فرهنگی، فقدان خلاقیت هنری خود را، با تخطئهٔ انسان دوستی، عدالت طلبی و آزادی خواهی توجیه میکنند. در این میان به نقد معروف طلبی و آزادی خواهی توجیه میکنند. در این میان به نقد معروف کاملا" جدا و فراتر از گروههایی که برشمردم، به بررسی رمانهای «احمد محمود» - بویژه «زمین سوخته» - پرداخته بود، جز در یک مورد، اشاره محمود» - بویژه «زمین سوخته» - پرداخته بود، جز در یک مورد، اشاره نخواهم کرد. «هوشنگ گلشیری» نه از دار و دستهٔ معاندان «احمد نخواهم کرد. «هوشنگ گلشیری» نه از دار و دستهٔ معاندان «احمد نخواهم کرد. «هوشنگ گلشیری» نه از دار و دستهٔ معاندان «احمد نخواهم کرد. «هوشنگ گلشیری» نه از دار و دستهٔ معاندان «احمد نخواهم کرد. «هوشنگ گلشیری» نه از دار و دستهٔ معاندان «احمد نخواهم کرد. «هوشنگ گلشیری» نه از دار و دستهٔ معاندان «احمد نخواهم کرد. «هوشنگ گلشیری» نه از دار و دستهٔ معاندان «احمد نخواهم کرد. «هوشنگ گلشیری» نه از دار و دستهٔ معاندان «احمد نخواهم کرد. «هوشنگ گلشیری» نه از دار و دستهٔ معاندان «احمد نخواهم کرد. «هوشنگ گلشیری» نه از دار و دستهٔ معاندان «احمد نمونه» برد.

محمود»: فرمالیستها، مقلدها، مارکززدهها، پاورقینویسها، عرفانزدهها و... که از قلمهای شامخ و برجستهٔ نحلهای از داستان نویسی ما و از استادان ساخت و فرم داستان است. بحث او دربارهٔ رمانهای «احمد محمود» جای اما و اگرهای بسیار دارد و روشنگر بسیاری از مسائل مهم نیز هست. اما آن مقوله را باید در بررسی همان رمآنها تحلیل کرد و نه در این مقال که به تحلیل داستانهای بلند مجموعهٔ «دیدار» و مجال و فضای اندک یمک مجله محدودیم. در ایمن نوشته مرا با ضعیف ترین رمان «احمد محمود» – زمین سوخته نیز کاری نیست و نه با دو رمان درخشان او – همسایهها و بویژه داستان یک شهر – که سرفصل با دو رمان درخدای از داستان ویسی ما است.

سه داستان بلند مجموعهٔ «دیدار» در هیاهوی بسیاری که در سالهای اخیر، در گوشه و کنار و متن و حاشیه، و اغلب جز در یکی دو مورد، بررای هیچ به راه افتاده است، دستاوردی مهم است. از یاد نبریم که از «هدایست» تا «هوشنگ گلشیری» و «محمود دولت آبادی»، داستان نویسی ما، بویث در قلمرو داستان کوتاه و بلند، بر پشتو آنهای پر بار تکیه دارد. در زمینهٔ داستان بلند، بعد از هدایت و ... بهرام صادقی و ... ۱۹جای خالی سلوچ» محمود دولت آبادی و برخی از آثار «هوشنگ گلشیری» هست و در داستان کوتاه نیز با تجربههای موفق بسیاری کسان آشنائیم. تجربههای پیشین، گرچه برای گامهای بعدی، پر پروازند اما و از دیگر سو، کار را بیر هر نویسندهای که در این راستا گام بگذارد، دشوار می کنند. هر اثری در ایس قلمرو، با آثار پیشینیان سنجیده می شود و سه داستان بلند «احمد محمود»، در این آزمون ناگزیر در فرم و ساخت و تکنیک، سربلند از آب در می آید. دستیابی به چنین فرازی و برآمدن با آن پشتوانهٔ پر بار، البته، در می آید. دستیابی به چنین فرازی و برآمدن با آن پشتوانهٔ پر بار، البته، کاری است کارستان.

«احمد محمود» در سه داستان مجموعهٔ «دیدار» یکی از ویژه گیهای کار خود، «نقل حادثه به زمان حال» یا به گفتهٔ «گلشیری» در همان نقد

آگاه- تابستان ٦١- «نقل ماجرا در لحظهٔ وقوع» را به اوجی چشمگیر رسانده است. این شیوهٔ دشوار را او پیش از این در رمانهای خود تجربه کرده بود و هوشنگ گلشیری در همان نقد خود نوشت «قدرت احمد محمود در این نوع نقل است. این شیوه اکنون مقلدانی نیز یافته است که ادعای نوآوری و ابداع!؟ هم دارند اما برای آنان «نقل حادثه به زمان حال» يا جنبه تفنن در فرم و زبان دارد و يا حداكثر القاء نوعي حالت تعليق. گرتهبرداری و تقلید آنان از این شیوه، هرگز نتوانسته است رنگی، هرچند پسریده و مات، از امکانات آن بدان سان که در داستانهای «احمد محمود» و بویسژه در مجموعه «دیدار» میبینیم، به دست دهد. هر سه داستان بلند مجموعه «دیدار» - و حتی صحنه های بازگشت به گذشته - تماما" در «زمان حال» روایت میشود. ایس شیوه، اگر از محدودهٔ بازیهای فرمالیستی و تنوعطلبی بگذرد و با خلاقیت هنری همراه باشد، دیگر نه یک تمهید یا شگرد تکنیکی، که عنصری بارآور در ساختار داستان و بخشی از محتوا خواهد بود. بهرهگیری از امکانات این شیوه، اما، مستلزم و نیازمند توانایی های دیگری است که در بیشتر بخشهای مجموعه «دیدار» به کمال است و در کار مقلدان غایب: زبانی هموار، روان، زلال و تصویری،ایجازی مناسب، فضا و آدمهایسی زنده، ضرباهنگی سریع و پرشستاب، دیالوگهایم درست و بهجا، تصاویر عینی و ذهنی گویا، نظرگاهی درست، بافت و پیرنگی منسجم و... و اگر این همه بود- که در داستان همای احمد محمود هست- «نقل حادثه به زمان حال» در دست و قلم نویسنده رام میشود و امکانات پربار خود را در اختیار ساخت و فرم داستان مینهد. در دو داستان این مجموعه «کجا میری ننه امرو؟» و «بازگشت»، تمامی این عناصر گرد می آیند و «نقل به زمان حال» را به اوج مى رسانند. خواننده در صحنه، حضور مى يابد. حوادث و حركت داستان، از دیدگاه او، نویسنده و راوی و آدمهای داستان، رخ می دهند. هیچ کس، حتى نويسىنده و راوى، در مركبز نيست. دوربيس هاى متفاوت، از چند زاویهٔ دید، از منظر نگاه ما، نویسنده و آدمهای داستان حوادث را ثبت می کنند. از ذهنیتها، احساسات، و صداهای درونی آدمهای داستان نیز فیلم برداری می شود. شخصیتهای غایب نیز، یا از منظر راوی و یا از نگاه دیگر آدمهای داستان، به تصویر در می آیند. اما همهٔ آنچه که ثبت شده، به داستان راه نمی یابد. نویسنده، برمی گزیند، حذف می کند، کوتاه می کند و ... و تصویرها، گفت و گوها، فضاها، آدمها و حوادث را (مونتاژ) می کند. ما، مخاطبان، در صحنهٔ زندگی حاضر می شویم اما با واقعیتی جدید، با «واقعیت داستان»، با حاصل کارگاه «مونتاژ خلاقانه» نویسنده روبه روئیم. «واقعیت داستان» همه چیز را به ما نشان می دهد، بی آن که همه چیز را به ما نشان می دهد، بی آن که همه چیز را به ما نشان می دهد، بی آن که همه چیز را بگویسد. و درست در همین جاست که ویژگی دیگر مجموعهٔ «دیدار» رخ می نماید و باز در اوج.

داستانهای «احمد محمود» - اگر مجاز باشیم برای جدا کردن داستانهای معمولی و مرسوم از ساختارهای پیچیده تر این اصطلاح موسیقایی را به کار ببریم - «چند صدایی» است و متکی بر «مونتاژ خلاقانیه». (خلق ترکیبهای سنتزیک از تصویرها، صداها، دیالوگها، واژه ها در فرآیند داستان). در این سه داستان چشم اندازیهای گوناگون درونی و بیرونی، عینی و ذهنی - از منظر و نگاه چند دوربین حساس یا ناظر و راوی، در کنار و همزمان بیا هم حضور دارند. تصویرها - نه در روال واقعی پیا واقعی گرایانه به مفهوم سنتی، که در گزینشی ویژه، با هم خلق می شوند تا در کنار هم (فراتر از پیآیندی وقایع در زمان عادی نثر و فراتر از رابطه علت و معلولی نیوتونی) - دریافت وقوع همزمان حوادث در زندگی واقعی را در داستان خلق کنند. «احمد محمود» در داستانهای خود، به جادوی «تصویر متحرک» یعنی خلق «توهم همزمانی» نزدیک می شود. برشها، گزینشها و تلفیقهای خلاقانه در بیشتر نزدیک می شود. برشهای این مجموعه، چنان است که به گفتهٔ ایزنیشتین «از بخشهای داستانهای عادی، ستارهای خلق بخلق خلق «تصویر، صدا، یا واژههای عادی، ستارهای خلق تلفیق خلق «تازه» در تصویر، صدا، یا واژههای عادی، ستارهای خلق تلفیق خلق «توهی می منانی»

می شوده. عناصر جزیی در هر تصویر و تصویرها در بافت فضا، نفی می شوند تا برآیندی نو، خلق شود. در سمفونی رنگارنگ و «چند صدایی» احمد محمود، هر ساز، صدا، عنصر، واژهٔ تصویر، حرکت و ... نوای خاص و متفاوت خود را دارد، اما کل تصویر، بخش یا داستان، با ترکیب موجز، فشرده، استادانه و هماهنگ نواهای منفرد، آهنگی واحد، موزون و یکدست را می نوازد.

شیوههای «چند صدایی»، «مونتاژ خلاقانه» و «روایت به زمان حال» در بیشتر بخشهای سه داستان مجموعهٔ «دیدار» سنت پربار داستان نویسی رئالیستی، ناتورالیستی وایرانی را با دستاوردهای خلاق «هنر نو» و «نگاه نسبی انسان معاصر» در هم میآمیزد و ترکیبی همگون و سنجیده به دست میدهد. هم از این روست که «احمد محمود» نه مقلد نسخهبردار انواع رئالیسم است و نه گرتهبردار «رمان نو» و نه نویسندهای «التقاطی» که نویسندهای است صاحب سبک، مستقل و متفاوت.

ربی برر الحمد محمود» آدمها و فضاهای تازهای به ادب داستانی ما راه یافته آست. تحربههای عمیق و وقوف ذهنی گسترده او بر برشهایی از جامعه که از چشم دیگران دور مانده است، شناخت او از آدمهای اعماق و انقلابی، پشتوانهٔ آن بودهاند که «احمد محمود» نه در بند فضاهای «جنوبی» و محلی بماند و نه در قالب نویسندهای سیاسی. آن برشهای حساس و توفانی که از زندگی ناموزون، متناقض و بحران زدهٔ ما برمی گزیند، در ذات خود، حامل چنان کشمکش و درگیریهایی هستند که در دست و قلم نویسندهای خلاق، بی نیاز از زیورهای قالبی و تصنع، به ساختی استوار، پیرنگی پسر کشش و منطقی بدل شونه اما «احمد محمود» در سه داستان مجموعهٔ «دیدار» در بند روایت واقعیتها نیز نمی ماند.

«واقعیت داستان» در آثار این مجموعه، بیان هنری و نه گزارشی و روایس گراهای حادثه خیز زندگی است و نثر صیقل خورده، تراشیده،

زیا، صریح و تصویری «احمد محمود» بار سنگین بیان «موقعیت»های دشوار او را به خوبی از عهده برمی آید. در داستانهای این مجموعه، حماسه، تراژدی و فاجعه، حادثههای پر کشش، عواطف سرشار و... حضور دارند اما زبان نه به سوی شعر میلغزد و نه رنگ رمانتیسم به خود می گیرد. در هر صفحه، لحظههای تبدار و پرتلاطم منفجر می شود، نشر، اما نه در دامچالهٔ تصنع و ناهمواری سقوط میکند و نه در مرداب درازگویهای باورقی نویسان رمانهای دههٔ اخیر. در مجموعهٔ «دیدار» زبان فارسی، دور از تأثیر زبان ترجمههای نادرست و رایح، زنده و پربار جریان دارد، نشری که در آنایجاز، گاه بدانجا می رسد که یک واژه، بعد، معنا، کارکرد و تمامی تصویر یک پاراگراف دراز را بیان میکند. نثر «احمد محمود» از «ریتم» و وزن درونی خاصی برخوردار است که به دور از هر نوع تصنع، هماهنگ با ضرباهنگ حرکت داستان کند و تند مے شہود. رمان و داستان، زبان نیست، اما در زبان است که داستان بیان می شود. رمان و داستان زبان نیست، اما تصویر، ساخت و... با واژهها ساخته میشوند. رمان و داستان، زبان نیست، اما، ما به زبان پارسی مینویسیم – نکتهای که گویا بسیاری از نویسندگان ما از یاد بردهاند – و «احمد محمود» با دوری گزیدن از انواع زبآنهای گزارشی، تفسیری، روایسی، ژورنالیسستی یسا تقلسید از نثر دیگران زبانی در خور و هماهنگ با فضا و ساختار داستانهای خود کشف و ابداع کرده است. در این زبان داستان برای خواننده روایت نمی شود. خواننده، داستان را می بیند.

الهمین جا باید اشاره کنم به یکی از دستاوردهای مهم «احمد محمود» در تکنیک داستان که از معاصران، جز تنی انگشت شمار، دیگران را نصیبی از آن نیست و در هر سه داستان این مجموعه در اوج است). نوشتن دیالوگهای درست و مرادم از درست نوشتن دیالوگها، ثبت گفت و گوهایی است که با فرهنگ، لحن، شخصیت گویندگان آن و زمینه و منطق داستان هماهنگ باشد. در بیشتر داستانهای چند دههٔ اخیر – و

شاید باز هم بر اثر ترجمه های بد و تجربهٔ اندک نویسندگان ما از گسترهٔ پررنگ زندگی اجتماعی و آدم های جامعه - گفت و گوها، با روال و لحنی یکدست، خسته کننده و ... نوشته می شود. در مجموعهٔ «دیدار» با خواندن حرفهای آدم ها، می توان شخصیت، فرهنگ، روان شناسی فردی و ... آن ها را دریافت. دیالوگها، تنوعی رنگارنگ از صداهای گوناگون را تصویر می کنند. این مهارت، حتی در نوشتن گفت و گوهای درونی و مونولوگها نیز به چشم می آید.

المرادر سبک و روال احمد محمود، «واقعیت داستان» همان «واقعیت عینی»، «واقعیت اجتماعی یا تاریخی» نیست مگرچه اگر رئالیسم را نه یک سبک که بیش بدانیم، «احمد محمود» یکی از رنالیست ترین نویسنده های ما استُ از او در سه داستان مجموعهٔ «دیدار»، راوی نیست. نباید هم باشد. مورخ یا جامعه شناس هم نیست. هنرمندی است که مے گزیند، تغییر می دهد، نمونه سازی می کند، گاه تا ژرفای روان شناسی فردی نبش میزند، گیاه تیپ میسازد، درون و برون، زمان خطی و دایسرهای و... را به کار می گیرد و گاه با چند «تاش» رنگی موجز اما گویا، روابط اجتماعی را با تمامی پیچبدگیهای آن تصویر میکند، گاه در روند داستان دخالت میکند. میپرسد، در قالب «وقایع نگار»، «راوی»، «صداهای درونی آدمهای داستان» و ... و این همه را، اما، بر نیاز «واقعیت داستان» بر منطق ساختار و بافت داستان است که بسط میدهد. در سه داستان مجموعهٔ «دیدار» واقعیت داستان، لایهٔ آشکار واقعیت عینی را نفی مىكند تا جوهر، ذات، ماهيت آن را به نمايش بگذارد. شايد كه لايه خاصی از روشنفکران!؟ فضا، آدمها و روایتهای او را دشمن بدارند. چرا که با آن آشنایی ندارند یا نمی خواهند که ببینند- و مگر نه آن که دشمنی گروهمی از آنان با رئالیسم ریشه در آن دارد که واقعیت زندگی اعماق جامعه، انگشت اتهامی است که به سوی شیوهٔ عافیت طلبانهٔ زندگی آنها دراز شده است؟! ترجیح میدهند که «امرالله» رئیس آمریکائیش را نکشد و «ننه امرو» با ساماجتی چنان به جستجوی فرزند و پناه خود برنخیزد. دوستتر دارند که «گرشاسب» پس از آزادی از زندان به جای ادامهٔ مبارزه، به واقعیتهای ناگزیر تن دهد و دست بالا اعتراض خود را در نهیلیسیم خفه کند (بازگشت) «آدمهای سیاسی» در نگاه آنان، می توانند به داستان راه یابند اما به عنوان چاشنی و عامل خلق حادثه و ماجرا و تیراژ. «احمد محمود»، اما،ایستاده است. روبهروی ما تا «ننه امرو» پسرش را جستجو کند، «گرشاسب» «نواله ناگزیر را گردن کج» نکند و به «یاد آوردن فراموش شدگان را فرمان» دهد. نفی لایهٔ آشکار واقعیت، در سه داستان مجموعهٔ «دیدار»، «واقعیت انسان» را در برابر ما مینهد تا در آن بنگریم و ماهیت واقعیت را روشن و آشکار ببینیم.

سسه داستان مجموعهٔ «دیدار» بهترین گواه آن است که نه تنها «پایان رئالبسم» به عنوان یک بینش فرا نرسیده که حتی به عنوان یک «سبک» نیز، دست کم در عرصهٔ داستان نویسی فارسی، هنوز امکانات بارآوری دارد. در این سمه داستان «احمد محمود» از رابطهٔ علت و معلولی درمی گذرد، نسبیت دیدگاهها به داستانهای او راه می یابد. زمان تک خطی درهم می ریزد و ... حتی در یک ارزیابی شتابزده نیز می توان دید که سبک و روال او از پس بیان و تصویر انسان معاصر و پیچیدگی فضا و موقعیت او برمی آید. اما در نگاه اول، در این سه داستان سبک ظاهرا" عیب است. موقعیت داستان، برهنه و بسی واسطه بر مخاطب عرضه می شود و این نشآنهای از آن است که سبک سنجیده و حساب شدهٔ این می شود و این نشآنهای از آن است که سبک منجیده و حساب شدهٔ این نمی با قوالب تحمیلی و از پیشی و تأکید می کنم که خلاقیت رئالیسم ویژهٔ نمه با قوالب تحمیلی و از پیشی و تأکید می کنم که خلاقیت رئالیسم ویژهٔ در بافت.

در این مجال تنگ، به ناگزیر از مطالب بسیاری می گذرم اما خواننده به حق انتظار دارد که این قلم به نمونه هایی اشاره کند برای اثبات مدعای

خود. خوانده بر مین خرده نخواهد گرفت اگر که از دو شیوه به اصطلاح نقد نویسی راییج- (ارائهٔ خلاصهای از داستان همراه با چند تفسیر و یا تعبیر آبکی یا سرور جزوهها و کتابهای دانشگاهی بیزار است) در این مجموعه و بویژه در دو داستان «کجا میری ننه امرو؟» و «بازگشت» و فصل آغازین داستان «دیدار» (به جز فصلهای زائد مثل سفر گرشاسب تا زادگاه خود- داستان در واقع از آن پس آغاز میشود- حدیث سگ سرهنگ و حضور گرشاسب در ساواک (در داستان بازگشت)، میهمانی «سرکار عیدی»- «در کجا میری...»- و...)، این قلم می تواند به نمونههای بسیار اشاره کند که جز اطالهٔ کلام حاصلی نخواهد داشت. مین، در گواه آنچه که آمد، خوانده را به خواندن، تأمل و بازخوانی همان دو داستان در خشان این مجموعه دعوت می کنم. خوانده این مقام بازخوانی همان دو داستان در چند پاراگراف آغاز داستان «کجا میری ننه این مقال، حتی می تواند در چند پاراگراف آغاز داستان «کجا میری ننه امرو؟» گواههای مرا در بابد.

پسری (امرالله) موقع فرار تیر میخورد و دستگیر میشود. «ننه امرو»، «او دیسه» خود را در جستجوی فرزند و پناه و کس خود آغاز میکند. چه کسی است که در سالیان دراز سیاه تاریخ کشور ما، با مبارزه آشنا نباشد و «ننه امرو»ها را جلو در همهٔ زندآنها، کلانتریها، ساواکها، و... ندیده باشد. از راه جستجوی «ننه امرو» است که برشی از جامعه، روابط نظام ناموزونی مضاعف و... را میشناسیم و بسر آن کلیت ناقض وقوف می بابیم... داستان با یک مونوگ درخشان و خیره کننده پایان می بابد. پیرنگی است ظاهرا ساده که با ساختی استوار به یکی از درخشان ترین داستانهای ادب معاصر برکشیده شده است. قصه، از ذهن و چشم همه کس روایت میشود. تصویر به تصویر، هر کسی زاویهٔ دید خود را دارد. به خواننده نیز فرصت داده می شود تا دیدگاه خاص خود را داشته باشد و گاه که فرازی چون مقاوست جانانهٔ «ننه امرو» جلو در خانهٔ «سرکار عیدی» تصویر می شود، راوی، خواننده و آدم داستان، چنان در فضا و عیدی» تصویر می شود، راوی، خواننده و آدم داستان، چنان در فضا و

ساخت داستان غرق می شوند که در حرکت زنی تنها و بی کس جز هنر و حماسهٔ آدمی در جهان نمی ماند. در این داستان ما نه تنها با یکی از «آدمهای تازه» داستان فارسی آشنا می شویم و کمتر نویسنده ای چون احمد محمود در پرداخت آدمهای واقعی، باور کردنی و تازه در داستان نویسی معاصر می توان نشان داد و که با «ننه امرو» یکی می شویم.

هـر انقلابـي، موجى از آرمانخواهي برميانگيزد و جهان و جان آدمي جوان می شود. از پس هر شکستی نیز آواری از درد و دریغ بر جان و دل آدمی میهارد. آنان که نیک بخت ترند، در اوج حماسه و چون انسآن های حماسی، شهید میشوند و نمی مانند تا آوار ویرانی «آرزوهای نجیب» خود را شاهد باشند. گروهی در همان صبح شکست، بر دستهای فاتحان بوسه مىزنند. برخى سر در پيلهٔ تنهايى، پوچى، نهيليسم و تصوف فرو می برند، گروهی به زندان می روند. آزاد می شوند و آنگاه بر دوراهی تسلیم به ضرورتهای ناگزیر دورهٔ شکست و زمانهای بی آرمان و یا عصمیان و شمورش ناامیدانه ملیمانند، گروهمی ایمن و گروهمی آن را برمی گزینند. از پس هر شکستی، آنان که بر آرمانهای خود میمانند، اگر به ضرورتها سر تسلیم فرود نیاورند، انسآنهای حماسی هستند که در دوران یـأس و دلمردگی و رخوت، نامعاصر به زمان خود، جز سرنوشتی «تراژیک» نصیبی ندارند. در زمانهٔ آرمانزدایی، انسان آرمانگرا، برای پاسنداری از ارزشهای خود، علیه ضرورت سر به شورش برمی دارد تا با تحمل فاجعه ناگزیر، ارزشهای خود را پاس دارد. (گرشاسب- داستان بازگشت). ضرورت بر قهرمان تراژدی پیروز می شود. این، اما، تنها ظاهر ماجرا است. مرگ قهرمان تراژدی، تضمین جاودانگی ارزشهایی است که او جان و دل بر سرشان نهاده است. در داستان «بازگشت» من می توانم به صفحههای بسیاری اشاره کنم که فرم، ساخت، شخصیت پروری، فضا سازی و ... در آنها در اوج است (۸۹، ۹۹، ۱۰۱، ۱۱۱، ۱۰۵، ۱۱۱، ۲۰۸ ، ۲۱۱، ۲۱۲، ۱۷۸، ۲۱۷ و...) اما، این قلم بر خود روا نمی دارد که در

آستانهٔ تراژدی منسجم و دردباری که هر روزه بر دوش میکشیم از «ساخت و فرم» سخن بگوید.

جهان «احمله محمود»، دیدگاه و بینش او به جهان و ما، از دو عنصر حماسه و تراژدی شکل می گیرد. حماسهای که او، صمیمانه دل بسنهٔ آن است و تراژدی که او، نسل او و نسل بعد و ... به ناگزیر در زندگی هر روزهٔ خود از سر می گذراند. «احمد محمود» راوی حماسه ها و تراژدی ها است و در هر دو حال در کنار آرمانخواهی، عدالت طلبی، آزادی خواهی و انسانیت، در کنار شرف آدمی، با قامت بلند هنر، ایستاده است. اگر پایان داستان «بازگشت» و دیوانگی «گرشاسب» سرنوشت ناگزیر همهٔ ما است، اول بعد از آگاهی از اعدام پسر که «دست به زمین، دست زد به اینهٔ زانو و برخاست. لرزان پیش رفت. لتههای در اتاق را باز کرد، خشک شد. این شلوار سیاه را چه کسی بر شاخ پلهٔ شکستهٔ نردبان چوبی آویخته بود تا شده امرالله، در ایس سحرگاه خیس خاکستری، خیال کند که امرالله، پیش ننه امرالله، در ایس سحرگاه خیس خاکستری، خیال کند که امرالله، پیش رویش بردار آویزان است.» (ص ۲۶).

تراژدی جدید شاید که تقدیر دردبار انسان حماسی باشد در موقعیتهای ناانسانی و دوران سلطه ضرورتهایی که از پس هر شکست سر بسر میکنند. حماسه یا تراژدی؟ من دوست تر دارم که داستانهای «احمد محمود» را پرچمی سیاه ببینم که دستی ناشناس، دردآشنا و صمیمی، هر شب بر «شاخ پلهٔ شکستهٔ نردبان چوبی» داستان نویسی ما برمی افرازد تا نه چون تمثیل عزا، که چون وجدان بیدار و آگاه، آزادی، شرافت و حرمت آدمی را به یاد ما آورد تا یادمان همیشه و همواره سرشار و سبز، آزاد و انسانی بماند.

محمد رضا مدیحی دو ماهنامهٔ پایاب شمارهٔ هفتم شهریور ماه ۱۳۸۱

# نگاهی به «کجا میری ننه امرو؟» از کتاب «دیدار»

این روزها مطالبی در مورد انواع تئوریهای ادبی و اینکه اگر اثری در چهارچوب این تئوریها باشد؛ پیشرو و فرامدرن است بازگو می شود. و می بینیم در این نوشته ها، با ردیف کردن چند اسم از تئوری پردازان و آوردن مثالهایی از آنان، وسیلهٔ سنجشی به این منر و معیار به دست میدهند. - که بیشتر شباهت به پر کردن چند جای خالی در فرمهای از ييش آماده شده دارد. - تا لابد بپذيريم كه بايد دست و چشم به دهان دیگران بدوزیم و خودمان هیچ در حیطهٔ بدعتها و چشماندازهای تازه نچرخیم. و مقولات ما هم، مثلاً" از آن دست مقولاتی باشد که در شیئی واركبي غرق شود؛ با بياني سست و گسيخته و در حد فهم تئوري خواهان، اما غریزهٔ فطری بالندگی ادبیات، بستگی به سالم یا معیوب بودن ژنــی دارد کــه در روندی که منجر به لحظهٔ زایش می شود حضور دارد. و تعالى أن وابسته بـ ژنـي است معطوف به دور و تسلسلي كه هر زمان خود را به نوعی بروز می دهد. سرشته با خلق و خو و طبیعت اجتماعی تاریخی و اُمیخته با چند و چون تفحص در رفتارهای انسانی و برخورد دائم با أن. با چنین پشتوانه، بسیاری نویسندگان، بی توجه به مدهای موقتی، آنچه همچون عصاره در جانشان ته نشین شده و بازتاب تجربهای درونی شده است را به قلم می آورند؛ به هیچ عنایت به آنچه

تحت این عناوین عرضه میشود. که چه بسا و در مواردی، تولید مثل کسانی است که حتی چشم دیدن مدرنیسم را نیز ندارند. اما برای گل آلـود كـردن آب و سر در گم كردن خوانندگان و در نهايت بي ارج جلوه دادن ادبیات و نویسندگان آن، موجد و بانی پست مدرنیسم پروری شــدهاند. تا خوانندگان، واخورده از حاصل این کورتازهای ادبی، دیگر به گرد ادبیات نگردند. با این امید پست که به قول دوستان اسطوره زدا، دپیگر کسی در این عرصه اسطوره نشود و میدانی بماند خالی و بی خطر. اخمه محمود ذائقه ای سیاسی دارد و در آشار بزرگش صیغه ای سياسي، سايه افكنده است. اما اين مسأله مانع نمي شود كه ذهن داستان گوی او، نتواند مهار این جنبه را از دست بدهد. و نهایتا" با دیدی همه جانبهنگر، لذت درگیر شدن خواننده در وقایع دیگر را از وی دریغ نمی کنند. به این لحاظ، بدون آنکه آثارش منجر به شعار شود و یا آنکه به ورطهٔ ساده گیری بغلتد؛ در عین آن که خواننده را در تجربیات گذشتهٔ خود شریک میکند! این امکان را نیز به او میدهد که با دنیایی تازه، به شدت واقعی ورگاه نیز مرکب از واقعیت و فانتزی- درخت انجیر معابد-روبسرو شده و جنبه هایس تازه از رویکرد زیبایی شناسانهٔ نویسنده را در

بیان ادبی ببیند از را و فریادی است انسانی و اعتراضی است به گونهٔ آیش زیر حقیقت، آشار او فریادی است انسانی و اعتراضی است به گونهٔ آتش زیر خاکستر. او راوی شرایطی است که اگر در داستانی، بنا به معمول روایت میشود؛ اما در لایههای دیگر همان داستان، میتوانیم شاهد کارکردهای دیگر آن شرایط و هولناکی تعمیق یافتهٔ آن باشیم امانند داستان بلند «بازگشت» که در انتهای آن، شاسب قهرمان عصیانگر داستان بلند «بازگشت» که در انتهای آن، شاسب قهرمان عصیانگر وضعیت خویش میشود. و داستان، هم چون پایان «کجا میری ننه امرو؟» در «سحرگاهانی این چنین خیس و خاکستری» به پایانی تلخ می رسد.

آنچه از صافی ذهن احمد محمود می گذرد؛ رئیج و تعبی مصیبت بار است که در آثارش به چشم می خورد. و حتی آنجا که خواننده بها شخصیتی شوخ، مانند «نوذر» در رمان «مدار صفر درجه» روبرو می شود؛ باز وجه ترازیک شرایط، او را نیز در موقعیتهای مختلف، تلخ و تراژیک می نمایاند. در آثار احمد محمود شخصیتی که یکدست شوخ و آمیخته به طنز باشد به چشم نمی خورد. حال ممکن است روایتهای این گونه تلخ و مصیبت بار را در زمانهایی عده یی برنتابند؛ و به نوعی خواستار روشنی و شادی باشند. اما این دیگر نقاب زدن و خودآرایی مشتری بسندانه خواهد بود که کسی با آن دید و نگاه، برخلاف درونبات خود و اینکه واقعا" به چنین ویژگیهای روشن و شاد رسیده باشد؛ چنین خود و این از برجسته ترین خصلتهای تجلی یافته در آثار اوست.

بتواند فراتس از معنى خود برود و استعداد این را داشته باشد که در ذهن جانشین چیزهای دیگر شود؛ کاربرد آن خواه ناخواه فراتر از خود آن واژه است؛ حتى اگر تعمد و کوششى خودآگاه جهت این مسأله از جانب نویسنده صورت نگرفته باشد.

«نو شب چه به سرت نومد ننه امرو.» جمله تأکیدی است و نه سؤالی و حضور «کند گذر» آن وابسته به یک شب نیست. «ننه امرو» بسری گم كرده دارد و براي يافتنش حاضر به هر كاري است. او دانم يا در واگويه با خود است یا گفتگو با شخصی خیالی. نویسنده به شیوهای بدیم و جـذاب در بـیان داسـتان دسـت یافـته اسـت. و همچون «ننه امرو» دیگر شخصیت های داستان نیز دانما" در گفتگویی اند که می تواند نوعی احتجاج با خود باشد یا با شخصی خیالی - که متضمن پرسشهای احتمالی به وجود آمده برای خواننده نیز هست که به این وسیله جواب می گیرد.- بنا بنا خبود نویسنده کنه بنه این طبریق از نیات درونی شخصیت های داستان با خبر شود. در تمام داستان این شیوه اعمال می شود. که گاه از نوع احتجاج است و گاه مجموع این دو سه گونه گفتگو. كاربىرد اين شيوه در فراهمي ايجازي است كه مي تواند بي واسطه شرح و توضیح فراوان، موقعیت بهتری برای خواننده جهت قرار گرفتن در فضای لحظات و شرایط به وجود بیاورد. نگاه کنیم به واگویهٔ «ننه امرو الدر احتجاج با خودش: «نگاهش به پاسبان بام زندان است «خسته نمیشه ئیقد هی میره، هی میاد؟ خو یه جا قرار بگیر! (ص ١٦) با أنجا که می تواند در جواب پرسش خواننده باشد: ۱۱ ننه امرالله حالاً یه چیزی بخور.»

میل ندارد [-«یعنی بعد از این همه کار گرسنهت نیست؟» - «هست!» (ص ۲٦)

یا گفتگوی نویسنده با شخصیت داستان: «[- صبح دو لقمه می خوردی اقبل کم، ننه امرالله.» - «کارد به دلم بخوره ننه! چیز اَ گلوم

پاییسن میره؟»]» (ص ۷) - و یا جمع همهٔ این انواع گفتگوها «[«خسته بودی ننه امرالله؟» - «ها ننه. دیر خوابیدم.» - «دیرتر از هر شب؟»
- «تا خونه برسم، یه لقمه نون بخورم و دو پیاله چای دم کنم، ثلث اول
بعد از نصف شبم گذشته بودا» - «حالا چرا با این عجله ننه امرالله؟ سر
صبر بشین ناشتا بخور» - «باید برم ظرفا را بشورم ننه.» «ظرفها؟ کدوم
ظرفها؟» - «مهمونی سرکار عیدی، یادت رفته؟» - «نه. اما قرار بود فقط
روز میهمانی کمک کنی، » - «خدا خیرت بده ننه. امو که کم نمیاد، باید
برم که سرکار عیدی روگیر بشه!»]» (ص ۳۰)

انه امروا در جستجوی پسری است که بعد از مدتها شبی به خانه آمده و در همان شب مأموران به سراغش می آیند و او را که در حین فرار تیر میخورد! دستگیر کرده و با خود می برند. استفادهٔ نمادین نویسنده از اننه امروا که بی هیچ تأکید مکرر و تنها یک بار انجام می گیرد؛ آنجاست که در جواب سؤال پاسبانی که اسم او را می پرسد، می گوید: «کنیز شما هاجر – ننه امرالله!» (ص ۲۰) – که این پاسخ، رفت و برگشتی از وجه عام «هاجر» به وجه خاص «ننه امرالله» را در خود دارد. چرا که اگر اسماعیل «هاجر» به قربانگاه می رود و بی قربانی شدن باز می گردد؛ «امرالله» که نه سرقت کرده» نه «جاقوکشی» بلکه «زحمت می کشه» و «کار می کنه، لوله کشی!» قربانی شرایطی می شود که از حیطهٔ در ک «هاجر» خارج است و اگر براساس آن وجه عام، خواننده باید پیدا شدن «امرالله» و بازگشت او باشد. اما در آخر داستان می فهمیم که او کشته شده و دیگر باز نخواهد باشد. اما در آخر داستان می فهمیم که او کشته شده و دیگر باز نخواهد

حس مادرانه ی «نینه امرو» انعکاسی صمیمانه، شدید و بی مبالغه ای تصنعی دارد؛ و حتی وقتی «جاسم» میخواهد خبر کشته شدن پسر را به مادر بدهد و می گوید که به تو افتخار می کنیم؛ پاسخ می دهد: «افتخار می خوام چه کنم...» (ص ٤٤) - حکایت «ننه امرو» حکایت پیاده و سوار است. او در انتظار است که: «کس بیکسون» و «پناه بی پناهون» تقاص او

را بگیرد؛ چرا که با پایی که لنگ می زند سعی بسیار کرده است از سواره ها مدد بجوید و نتیجه ای نگرفته است: «اگر پای ننه امرالله لنگ نزند، انگار راه می رود – سر می خورد، گالش ها را رو زمین می کشد؛ نرم و پرطاقت. فولکس زرد سرکار عیدی از کنارش می گذرد.» (ص ۲۲)

اگر در تعدادی از آثار احمد محمود، شرح چگونگی مبارزات سیاسی را میخوانیم؛ در این داستان کوششی برای این مسأله نمی شود. و تنها از زبان «استوار عیدی» است که می فهمیم «امرالله» یک آمریکایی را ترور کرده و تمام داستان، شرح مصببت «ننه امرو» در شبی طولانی است که بسر او گذشته است. او از منطق رفتار پسرش چیزی نمی دانید و از چگونگی مبارزهٔ او نیز سر در نمی آورد. او فقط می داند که ظلمی هست و شباهتی که این گونه ظلمها را به یک نتیجه می رساند: «- دارت کشیدن ننه! مثل نوخان بختیاری بالای دار تاو هم خوردی؟ هااا، خان بختیاری ها ننه! خوب بوواش را میگم، گپ گورن! تو هم بالای دار تاو خوردی ننه؟ تو میدون محبس؟» میگم، گپ گورن! تو هم بالای دار تاو خوردی ننه؟ تو میدون محبس؟»

«ننه امرو» که هر لحظه منتظر شنیدن خبری از پسرش است و آمادهٔ دیدار او، به ناگهان غرقه در فوران تلخی حسی میشود که بازتابش به بهتریس وجه در عینیتیابی کلمه به وضعیت وجودی آن جلوه میکند: «حالا ننه امرالله چه کند؟ از جا برمیخیزد «نی سوز ا کجا نومد؟ ثی چی شیقد یخ کردم؟» چفت در اتاق را میاندازد «چراغ خونهم را خاموش کردن!».» (ص. ۲۳) – و از این گونه در نثر موجز، درخشان و حساب شدهٔ این اثر کم نمی بینیم. مانند آن جا که جاسم پیام آور خبری ناگوار برای «ننه امرو» است:

<sup>-</sup> آزارم نده جاسم، بگو! میگوید

<sup>-</sup> تو، مادر. میدونم که خیلی پر حوصلهای! دلت...

- بچهم طوری شده؟

صدای جاسم لرزه بر می دارد

- منم بسر تو هستم ننه امرو

ننه امرالله برق اشک را در چشم جاسم میبیند. سنگ میشود- سخت، بی نفس و بی تکان. بعد، یکهو کلاف نفسش باز میشود.

- قبرش کجاست» (ص ٤٢)

سیاهی سنگین شبی که از ابتدای داستان حضوری پررنگ دارد؛ در آخر داستان نیز که به: «سحرگاه خیس خاکستری» میرسیم؛ همچنان پابرجاست: «این شلوار سیاه را چه کسی بر شاخ پلهٔ شکستهٔ نردبان چوبی آویخته بود تا ننه امرالله، در این سحرگاه خیس خاکستری خیال کند که امرالله، پیش رویش بر دار آویزان است.» (ص ٤٦)

اگر قرار بر فراتر روی از شیوههای رایج و خلق امکانات تازهای باشد که بتواند خوانندهٔ این عصر را هم راضی کند؛ بی شک احمد محمود با این داستان به این مهم دست یافته است، و کوشش در یافتن چنین راهکارهایی است که میتواند به درهم آمیزی شکل و محتوا، جلوهای تازه و خواندنی بدهد. و ادبیات ما را از زائدههای ناقص الخلقهٔ کورتاژ شده مصون نگهدارد.

دیدار مجتبی حبیبی ماهنامهٔ ادبیات داستانی شمارهٔ ۷۱ مردادماه ۱۳۸۲

# ستایش از مادران، در مقام ستیز با آمریکاییها

شکست قیام ۲۸ مرداد ۱۳۳۲ و پیامد آن، پیروزی کودتای آمریکایی در درایران، که حلقهای از شکستهای زنجیرهای حرکتهای مردمی در گوشه و کنار جهان بود، در تاریخ و اذهان مردم جهان به ویژه مردم کشور ما باقی خواهند ماند. هنرمندان کشورمان، هر یک شکست قیام را به نحوی بازتاب دادند. نقطهٔ اشتراک اکثریت شاعران و نویسندگان، یأس تلخ ناشی از شکست بود.

هر نویسنده، جهان معاصرش، ملتی را که به آن تعلق دارد و اقلیمی را که خود از آن برخاسته است، در مراتبی از درجههای درونی شده، بازتاب میدهد. شکست مردم اندونزی هم در آن سالها، با سه میلیون کشته، به همین تلخی بوده است.

احمد محمود، از خطهٔ خوزستان برخاسته است. جایی که در یکصد سالهٔ اخیر- تا پیش از پیروزی انقلاب اسلامی- محل حضور و جایگاه و پایگاه ثابت انگلیسی های استعمارگر، و بعدها شرکای آمریکایی شان بود، و بعد از پیروزی انقلاب اسلامی هم، جنگ ناجوانمردانهٔ صدام، بیشتر، در آن خطه زبانه کتید. وجود نفت و حضور بیگانگان در سطوح مختلف،

کشف و حفاری و پالایش و صادرات آن، با حاکمیت شاهان دست نشاندهٔ پهلوی، در آنجا دایمی بوده است. احمد محمود، تأثیر فرهنگی حضور بیگانگان را در خوزستان شاهد بوده، و تغییرات اقتصادی را در جهست وابسته کردنایران به انگلیسی – آمریکاییها از نزدیک دیده است. طبیعی است نویسندهای که وجدان بیدار جامعهاش است، مردم را در جریان تجربههای خود قرار بدهد، مصایب و مشکلات آنان را بازتاباند، و به آنان هشدار بدهد که «چوب به دستهای ورزیل» بیش از آنچه مفید مینمایند، مضرند. از این منظر است که اغلب نوشتههای احمد محمود، مستقیم و غیر مستقیم، به حضور نامشروع بیگانگان درایران می پردازد.

مجموعه داستان کتاب «دیدار»، از سه داستان «کجا میری ننه امرو»، «دیدار» و «بازگشت» تشکیل شده است. در هر سه داستان حضور و محبت بی دریغ مادر، عنصر اصلی است. همهٔ بالندگی و رشادت فرزندان، از آغوش مادر آغاز می شود؛ و وظیفهٔ مادر در قبال فرزندان، تا واپسین دم حیاتش است.

«کجا میری ننه امرو»، مصاحبهٔ نویسنده با شخصیت اصلی داستان، یعنی ننه امروست. امرالله به امیدیه رفته بود تا با کار لوله کشی پولی گرد بیاورد و دو سال بعد برگردد و عروسی کند. پدر امرالله هم در هنگام برق کساری، در اثر برق گرفتگی، مرده است. نویسنده، در اول داستان، با تصویر کردن تیر خوردن امرالله روی پلکان و دستگیری او در خانهاش، پابه پای ننه امرالله به کلانتری و زندان و نزد شیخ مسجد و رمال میرود، تا بتواند از حال تنها فرزندش باخبر بشود. داستان، در گفتگوی متقابل ننه امرالله با نویسنده، که گاه «من درونی» ننه امرو می شود، و گاه از دهان کسانی که او را پی نشانی می فرستند، ادامه می بابد. درماندگی ننه امرو، او را با اشخاص و دستگاههای دولتی، که پیش تر هرگز سروکاری با آنها

<sup>ٔ -</sup> چوب به دستهای ورزیل، نمایشنامهای از ۴گوهر مراده (غلامحسین ساعدی).

نداشته آشنا میکند، و به افشای آن اشخاص در پس و پشت پردهها و دستگاهها میپردازد.

شیوهٔ نویسنده در ایس کار فنی بوده، و داستان، با کشش و راحتی خوانده و فهمیده می شود. سروانتس در تبیین داستان نویسی گفته است: «ما در زندگی به دنبال چیزهایی راه می افتیم و معمولا" به چیزهای دیگری دست می یابیم. « امرالله جوان، برای پول درآوردن از راه لوله کشی رفته است، تا بعد از دو سال بیاید عروسی بکند، اما سر راهش با افراد و مبارزین ضد حضور آمریکایسی ها درایران آشنا شده است و آمریکایی کشته است.

نحوهٔ دستگیریاش در منزل هم، در پردهٔ ابهام قرار میگیرد.ایا خودیها او را فروختهاند؟ آیا نیروهای امنیتی شاه و آمریکاییها او را تعقیب کرده و بردهاند. هرچه هست، مهم مرگ مبارزین است. آنهایی که میخواستند جهانی مبتنی بر عدالت به وجوداید. این را ننه امرو، بعد از نا امید شدن از یافتن نشانهٔ امرالله، غریبانه، مویه میکند. او از بیکسی مینالد: همه «پهلوان زنده» را میخواهند. و امرالله که کشته شده است، باید فراموش شود. شاید هم نویسنده به عمد، سرنوشت قهرمامانی را که بدون شرکت دادن مردم در مبارزه، خودسرانه عمل میکند، چنان تصویر میکند.

شریعمد دیگر نگاه چپگرایانهٔ احمد محمود، قهرمان قرار دادن طبقهٔ کارگر است. دیگران با در طبقهٔ سلطهگرند با سلطهپذیر اما پیام داستان های احمد محمود، رسآن های نیست. انعطاف آن ها، مردمی و دوست داشتنی بو دنشان آن ها را باور پذیر می نماید؛ چنان که امادران داستان های او، «مادر» ماکسیم گورکی نیستند، که پرچم به دست بگیرند. ار جایگاه احمد محمود در داستان نویسی رئالیستی دههٔ چهل و پنجاه درایران، او را میان تأثیر پذیری از ماکسیم گورکی وهاینریش بل آلمانی

## ۲۲۸ 🔲 بیدار دلان در آینه

قرار میدهد. یعنی چپگرای آزادی که نمیخواهد با لجاجت، از شوروی دفاع و تعریف کند.

# داستان دوم: دیدار

دیدار داستانی است به افسوس بازپروده از کسانی که رفتهاند و کسانی که باقی ماندهاند. نرگس خاتون وقتی در تهران، با تلگرام رسیده می فهمد دده نصرت - کسی که با صیغهٔ خواهری خوانده است، با هم جوانی شان را سر کرده بودهانب و هر یک پس از ازدواج به نوبت شوهرانشان را از دست داده بودند - از پسرش، که حسابدار شرکت است می خواهد او را به دزفول ببرد تا پیش از شب هفت، آنجا باشد. پسر می خواهد وظیفه را از گردن خودش سافط کند، و کار را به برادر بزرگتر می خواهد برادر بزرگتر واگذارد. برادر بزرگتر هم سه شفیته کار می کند، و جوابش از پیش روشن است.

نسرگس خاتون بقچهاش را برمی دارد و با اتوبوس، از تهران راهی دزفول می شود. باز هم نویسنده تصاویر سالیان گذشته را از خاطر نرگس خاتون و از صافی ذهن امروز او می گذراند. دده نصرت بر گردن پسران او، غلام عباس و غلامرضا، حق مادری داشته است. اما روزمرگی و عشق پایتخست نشینی، چنان آنان را در خود گرفتار کرده که نه دیروزها را به یاد دارند و نه امید به ایندهای دارند. تا اتوبوس به دزفول برسد، خاطرههای نرگس خاتون می جوشد و می جوشد.

محور بازتاب خواب و رؤیا در واقعیت، در این قصه هم خود را مینمایاند. رؤیا یکی از محوری ترین اساس زندگی انسان در داستانهای احمد محمود است. او کار کرد رؤیا را نتیجهٔ عقدهٔ أدیپ و غریزههای سرکوب شده نمی بیند، بلکه آن را از ضمیر ناپیدای آدمی جاری می سازد: در اندرون من خسته دل ندانم کیست / که من خموشم و او در فغان و در غوغاست.

### بازگشت

در داستان «بازگشت»، احمد محمود را نویسندهای می بینیم سیاسی نویس، جهتگرا و دارای بینش سیاسی؛ که آن محصولی از فرآیند دورهٔ تاریخی شکست ۲۸ مرداد سال ۱۳۳۲ به بعد است. کودتایی که مسئولیت پیروزیاش را کسی و یا جریانی به گردن نگرفت. هر یک از حزب توده و مصدق و ارتش - دیگری را متهم کردند. شکستی که بازیگران معرکهٔ آن کمدی درام، چند صد نفر چاقوکش و لات بی سروپایی بودند، که متأسفانه امروز هم شعبان بیمخ، به بازگویی خاطراتش از آن می پردازد. دستهای درد و لات را از زندان و جاهای دیگر به میادین شهر تهران آوردند، و آنها آغازگر پیروزی کودتا شدند.

بازنمایی خبط و خطاها در آثار هنرمندان، ایندگان را از افتادن به همان چاهها باز میدارد. چنان که دیدیم بختیار و اویسی، نتوانستند از آن حربه، در سال ۵۷ استفاده کنند. پس لرزههای شکست ۲۸ مرداد سال ۳۲، آثارش را بیش از سیاست و اقتصاد، در فرهنگ و هنر بازتاب داد. شاعرانی موضوع شعرهایشان را مرثیه خوانی قرار دادند. نویسندگانی از دیدگاههای خاص خودشان، شکست و پس لرزههای آن را مورد نگارش قرار دادند. احمد محمود هم یکی از نویسندگان مرثیه سرای شکست ۲۸ مرداد سال ۳۲ بود.

در داستان «بازگشت»، نویسنده گاه به شیوهٔ هاینریش بل آلمانی نزدیک می شود؛ اما از طنز او، برخوردار نیست. گاهی به ماکسیم گورکی نزدیک می شود، بسی آن که از امید به آیسندهٔ بهتر او برخوردار باشد. شخصیتهای اجتماعی، اقتصادی و سیاسی را در موقعیتهای متخیرشان تصویر می کند. قهرمان امروز، خائن فردا می شود، و بالعکس. هرچند، نگاهش به طبقهٔ کارگر است، که در هر صورت شخصیتهای اصلی داستانش هستند، اما به دیگران هم، در خور موقعیت وایجاب داستان، بها می دهد.

او روند رو به رشد بحرانها را یکسره ادامه می دهد و چنان انتظار خواننده را در سطور داستانش جواب می دهد، که نه تنها سیراب می شود، بلکه حسس کنجکاوی اش را نیز برمی انگیزد تا بی وقفه، تا آخرین جملهٔ کتاب پیش برود. نثر شیوا و درک روابط اجتماعی شهرهای جنوب، از ویژگیهای بارز نویسنده است. قهرمان داستان «بازگشت»، جوانی سی و یک ساله به نام گرشاسب است، که بعد از سپری کردن پنج سال تبعید، به اهواز برمی گردد. بازگشت به گذشته، باز هم در اتوبوس شکل می گیرد. طی هر منزلی، بازگویی خاطره ای است. گرشاسب جزو کارگران سازمان کارگران کارگران ریسندگی با شرکت نفتی ها در اهواز و مناطق اطراف است. به فاصلهٔ دو ریسندگی با شرکت نفتی ها در اهواز و مناطق اطراف است. به فاصلهٔ دو می بعد از پیروزی کودتا، هر کس و هر تشکیلاتی، منهدم می شود.

گرشاسب، وقتی از اتوبوس پیاده میشود، تغییرات شهر و آرایش بعضی از مردم را به شکل آمریکاییها، میبیند. بانکهای خارجی و داخلی، مثل قارچ از زمین روییدهاند. زنها با دامنهای کوتاه، توی خیابانها راه میروند. تابلوهای نئون، هر کدام تولیدات یک شرکت خارجی را تبلیغ میکنند. رژیم شاه، بعد از کودتا، سعی کرده بود تلخی کودتا را با آوردن کولر گازی و یخچال و پنکه و... به کام مردم شیرین

گرشاسب خیال میکند به محض اینکه مردم و انقلابیون سابق او را ببینند، استقبالش خواهند کرد، و همه، حرکتهای ضد کودتا را، از سر خواهند گرفت. اما روی برگرداندن اشخاصی مثل عنایت از او، رؤیایش را آشفته میکند.

به پسر خالهاش می گوید: «پاشو، پاشو آب بزن به صورتت. مبارزهٔ واقعی، تازه از امروز شروع شده. پاشو به خودت تکون بده.»

پسس خاله، با گرشاسب كار سياسی را شروع كرده است. اما او از مشتهای آسمانكوب واشده، واخورده است. گرشاسب، سر راهش، در

شسهرهای مختلف، دوستانی را دیده است که برای در امان ماندن از ادارهٔ امنیت، خبود را به شبهرهای دیگر تبعید کردهاند. در واقع خود و هویت خود را گم و گور کردهاند. عذر و بهانهٔ هیچ کس، برای گرشاسب قانع کننده نیست. از دیدگاه او، همه باید تا نابود کردن و نابود شدن، پیش بروند. عطرگل ، مادر گرشاسب، مثل همهٔ مادرهای رمانهای احمد محمسود که رنج فرزندان دربندشان را به جان می خرند و میسوزند، رنج دوری گرشاسب را به جان خریده است. پدرش، کارون، که شصت سالی دارد و همه عمر را بنایی کرده است، حالاً با پایی لنگ، خانه نشین است. خواهرش، بنفشه، بزرگ شده، و برادرش دیپلمش را گرفته است. کانون خانواده، فقط با خياطي مادر گرم است. رضا، يسر خواهرش مهتاب، مي خواهد از گرشاسب الگوبرداري بكند. اهل خانواده و فاميل مي خواهند هرطور شده او را به سر کار بفرستند. گشت و گذار در شهر، در همان روزهای اول، گرشاسب را در جریان تغییرات آدمها در عرض پنج سالی كه او نبوده است قرار مىدهد. كتابفروشىها سوختهاند، و نيكمرام كتابفروش مانده است، تا كتابخوانان را به ادارهٔ امنیت لو بدهد. آنهایی که پیش تر شعاری می دادند و خود را رهبران مردم می نمایاندند هر یک به گوشهای خزیدهاند و زندگی شان غرق در رفاه شده است. هرجا برای کار سفارشش را میکنند به سبب نداشتن عدم سوء پیشینه، درمیماند. هركسى كمه موقعيتمي دارد، به جهت خيانتش به مردم كسب كرده است. حاج ملک مغازهاش را به سالنی بزرگ تبدیل کرده است و کلی هم اعتبار دارد. پــرخاله، مغازهٔ لوازم خانگی باز کرده است. غلام، خودفروشی را جور دیگری لاپوشانی کرده، و شرکتی به هم زده است. برای آن که گرشاسب را متقاعد بكند مى گويد ادارهٔ امنيت اختهاش كرده و طاقتش را شکسته است. صفدر کارگزار بانک شده است. در کل، آنهایی که ماندهاند، به قیمت خودفروشی و دیگران فروشی به امکانات دست یافتهاند. کس دیگری هم مثل حمید مانده است، یک دستش را میان دو

#### ۲۳۲ 🔲 بیدار دلان در آینه

قطار از دست داده است. ابراهیم، کارگر سیلو، راه چارهٔ درنیفتادن به چاه خودفروشی را در خودکشی دیده است. کسانی به خدمت سازمان امنیت درآمدهاند. درست در زمانی که ذهن گرشاسب به لانهٔ زنبوران مانند شده است و همهٔ صداها در آن می پیچد، و قسمتی او را به زندگی و قسمتی به مرگ فرا می خواند، در خیابان، به دلیل داشتن سبیل کلفت، گرفتار مأموران امنیتی می شود.

تراشیده شدن سبیلش در بازداشتگاه، همهٔ ملاحظات قبلی را از ذهنش ناک میکند. انتقام، تنها صدایی است که شبانه روز در ذهنش طنین میاندازد.

بعد از آنکه در خیابان و در میان فامیل، به خاطر نداشتن سبیل، مورد تمسخر قرار می گیرد، نقشهٔ به آتش کشیدن ماشین سرهنگ را در ذهنش می پرورد. آگاهی پیدا می کند که خدمت به سلطنت و کودتا و آمریکایی ها، بدون خوشگذرانی و عیاشی و تقلید از آنان، برای سرهنگ و مهندس عبدی، که پیمانکار عمدهٔ شرکتهای آمریکایی است، ناممکن می نماید. بهترین زمان اجرای طرح – که انداختن بمبی به درون ماشین سرهنگ است که سنگ دارد و بیشتر اوقات مست است شب را تشخیص می دهد.

سوختن ماشین سرهنگ، زمانی که خودش و دخترش در آن بودهاند، آتش انتقام گرشاسب را فرو مینشاند؛ و به جای آن، تردید و گریز از خود را در ذهنش تشدید میکند.

مردم شهر، شکست سکوت سرد و سنگین شهر را، با دهان به دهان گرداندن ابعاد ترور، هیجان میبخشند. شایعه ها، ترور چند آمریکایی در آن ماشین و جاهای دیگر را هم دربر میگیرد. جیپ جنگی پسرخاله و بیست و هفت جیپ جنگی دیگر، توسط ادارهٔ امنیت، توقیف می شوند. گرشاسب می خواهد کسی را پیدا بکند تا شهادت بدهد شب حادثه او در

نیزد وی بیوده است. هیر کسی را که از پیش در ذهن خود نامزد میکند، وقتی با او روبرو میشود، از خیرش میگذرد.

پسرخاله، با سر و صورتی کبود و خونین، از بازداشت آزاد می شود. شنیدن اخبار از دهان پسرخاله دربارهٔ آزار بازداشت شدگان، کرشاسب را بسرآن می دارد که به سازمان امنیت برود و بگوید که از سرهنگ، انتقام شخصی گرفته است.

همهٔ اهل خانواده مخالفت میکنند. عذاب وجدان، خیال او را به همه جا میبرد. در نهایت، همهٔ اهل خانواده تشخیص میدهند که او دچار جنون شده است، و باید برای مداوا به تهران فرستاده بشود.

وقتی داستان به پایان می رسد، رضا، پسر مهتاب، خواهرزادهٔ گرشاسب، آماده است تا پا جای پای او بگذارد. او به گرشاسب گفته بود: اگر آرمان بلند باشد، می شود آزار و تحقیر کردن ها را تحمل کرد.

در این داستان هم، احمد محمود، چپاولگر بهای شرکتهای نفتی آمریکایسی را در خوزستان بازگو میکند. باز هم قتلی ناشی از حضور بیگانگان اتفاق میافتد؛ خشونتی که خشونت به بار می آورد.

کیکی دیگر از وجوه بارز نوشته های احمد محمود دربارهٔ دهه های سی و چهل و پنجاه، مبارز بودن قهرمانانش است. قهرمان اصلی، علی رغم شرایط و موقعیت درهم شکنندهٔ روح مبارزه و آرمانخواهی، و یارانی که خیانت کرده اند، بر سر آرمان خود می ایستند، و از همهٔ سختی ها استقبال می کنند. تلخی و سردی قلم احمد محمود، از سطور اول، خواننده را آماده سی کنند که پذیرای سرنوشت شوم شخصیت ها باشید به یژگی ای که هاینریش بل آن را «زهر» می نامد، و در لفافه ای از طنز می پیجاند و بلعش را آسان می کند. همانگونه که سویفت با زبانی دوگانه و تمثیلی، بلعش را آسان می کند. همانگونه که سویفت با زبانی دوگانه و تمثیلی، آغاز گرش بوده است. افول ستارهٔ قهرمان از آسمان جامعه هم، در داستان های احمد محمود، پایان آن زندگی است؛ و هیچ اثری از هیچ عملکرد ابرانسانی، در ذهن خواننده نمی نشیند. گونه ای که زندگی را به عملکرد ابرانسانی، در ذهن خواننده نمی نشیند. گونه ای که زندگی را به

شدت فردی شده می نمایاند، و تکرارش را برای دیگران ناممکن. در حالی که در آثار گورکی، هرجا که داستان قطع می شود، راه رفته، خود منشأ سعادت و خیر اجتماعی است؛ هرچند نارسا و کوتاه. از این منظر هم شاید بتوان او را به نوعی نیهلیسم متهم کرد. نیهلیستی از نوع «بیگانه» آلبرکامو، و به دور از مفهوم ارزشی به نام شهید و شهادت؛ که یک مفهوم مشترک انسانی و آسمانی است، و در همهٔ ادیان و در میان همهٔ مبارزان عدال تخواه، جایگاه ویژهای دارد. برای مستدل نمودن این ادعا، که آثار احمد محمود، بین آثارهایئریش بل و گورکی است، به دو نمونه از کار اصادهای میکنم:

دانکو رهبر عدهای است که میخواهند از جنگل و جزیره و تاریکی دانکو رهبر عدهای است که میخواهند از جنگل و جزیره و تاریکی بگذرند. سختی راه، آنان را علیه رهبر، که دانکو باشد میشوراند. دانکو قلبش را به آنان میدهد، تا با نور و گرمای آن، به ساحل سعادت برسند. دانکو میمیرد؛ اما گروه به سر منزل سعادت میرسند؛ همچنان امیر کبیر، در حمام فین کاشان کشته میشود، اما سرمنشأ خیری میشود که تاکنون در جامعه جریان دارد.

در مقابل، به داستان «چهرهٔ اندوهگین من»هاینریش بل اشاره می کنم: جوانی پانبزدهساله، روزی که ارتش هیتلر شکست خورده و او چهرهای بشاش داشته است دستگیر، و به پنج سال زندان محکوم گردیده است. ساعاتی بعد از آزادی، او با چهرهای اندوهگیس، در ساحل رود راین حرکت می کند، که دستگیرش می کنند. در این روز او باید مثل هر شهروندی، چهرهای بشاش داشته باشد. اما به پنج سال زندان محکوم می شود.

در هـر دو مثال، عمل و هدف آرمانی، همه جهانی و انسانی است. در بازگشت گرشاسب، نه تنها جامعه شکست خورده است، بلکه آوایش در گور گوشهای گرشاسب طنین دارد، و او باید به تبعید و نیستی برگردد.

دیدار 🔲 ۲۳۵

ادبیات بعد از شکست ۲۸ مسرداد ۳۲ درایسران، بعضی از نویسندگان را به خودکشی فسراخواند. بعضی را نیز در هنرشان به خودکشی رهنمون شد. همچنان که در آثار احمد محمود، اینگونه بازتاب یافت.

قصهٔ آشنا مسعود بیزار گیتی ماهنامهٔ چیستا شمارهٔ ۱۰۸ و ۱۰۹ اردیبهشت و خرداد ۱۳۷۳

#### (بر گسترای انقی تازه)

میخواهم که هر وازه و هر جمله لحن سزاوارش را و جمای درسنش را داشته باشد و اگر بشود میخواهم که همر جمله. حتی اگر از بقیه گسسته شود، زنگ دورنمایهٔ اصلی و حال و هوای مرکزی را به گوش برساند

گورولنکو

گاه وقتی مطرح می شود که با توجه به پیشرفت زمان و پیدا شدن تکنیکهای جدید، در داستان نویسی و هماهنگی با نیازهای معنوی معاصر، رئالیسم گذشته باید به تدریج جای خود را به رمان مدرن بدهد، این موضوع برای خوانندهٔ ایرانی داستان که ذهنیت نسبتا" خوکرده ای با شیوهٔ مرسوم داستان نویسی رئالیستی کلاسیک دارد، اندکی غریب می نماید. و این تا حدودی طبیعی است؛ وقتی توجه کنیم که تقریبا" کل آثار تثبیت شده و موفق نویسندگانی چون محمود دولت آبادی، احمد محمود و ... در آن سبک به نگارش درآمده است. ذهنیت عاطفی خواننده ای که مضمونهای داستانهای رئالیستی کلاسیک را، در تجارب فردی و اجتماعی زندگی اش انعکاس یافته می بیند و این مسئله، ساختار فهنیت عاطفی وی را خالص تر می کند و شکل ویژه ای بدان می بخشد.

مجموعه داستان «قصه آشنا»، از احمد محمود، اثری است که در چهارچوب سبک رئالیسم کلاسیک به نگارش درآمده است. اما نویسنده علیرغم توانائی هایی که در این شیوه از نوشتن دارد، توانسته در بعضی از داستان ها، نحوهٔ دید تکامل یافته ترش را در پرداخت ساختار داستان نشان دهد.

ردر داستان های احمد محمود نم اجتماعی همواره محور روندهای آفرینشی است. چه در آن زمان که کوتاهترین داستانها «عصای پیری» را می نویسد، چه آن زمان که به تجربهٔ داستان بلند «دیدار» می پردازد. و چه آن زمان که رمان «همسایهها» را می آفریند. وی نویسندهای است جانبداری اما ایس جانبداری، به سوی حقیقت و عشق به انسان است؛ نه جانبداری از شعارهای سطحی و روزمره مسئلهای کمه همواره مشغلهٔ ذهنی نویسسنده بود و او را متعهد نشان می دهد. از این جهت آثار وی همیشه بیانگر عشق به تکامل زیبایی انسانی ست آروایا وظیفه هنر، مگر جز تکامل زیبایی انسانی ست آروایا وظیفه هنر، مگر جز تکامل زیبائی زندگی و گسترش روح عشق و انسانیست است؟

تمامی داستانهای «قصهٔ آشنا»، رویکرد به حیات اجتماعی اشخاص داستان داشته و خود شخصیتها کنشها و رفتارهایشان، برخوردهای فردی و اجتماعیشان، حاصل نوعی ارتباط اجتماعی و زندگیشان است. در داستانهای احمد محمود، اشخاص به طور تجریدی و انتزاعی نشان داده نمی شوند؛ بلکه در متن زندگی جاری هستند، حضور جدی و دائمی دارند؛ اثر پذیر و اثرگذارند و در همین ساختار اجتماعی شکل می یابند و عمل می کنند. واضح تریس و تیبیک ترین شکل رابطه و زندگی را که صمیمانه است و در نهایت ایجاز هنری و نشر محکم پرداخت شده، می توان در قصهٔ «عصای پیری» دید.

نویسنده در تمامی داستانهایش به حوادث، برخورد اشخاص داستان، اتمسفر و... جواز عبور از ذهن خلاق خود را داده و از این طریق در حفظ یکپارچگی و روابط علی داستان موفق بوده است.

هـر قـدر هم داستان، كوتاه باشد، زيبايي آن حاصل يك دستي و پیرنگ داستان است. در این خصوص، احمد محمود نویسندهای است که هر گر با بی حوصله گی قلم نمی زند. یکی از زیباترین داستان های بلند وی (ديـدار) هـم بـه لحـاظ رويكـرد اجتماعي اثر، و هم به لحاظ رعايت در كاركردهاي استه تيكي عناصر داستان، مانند فضا، تيپسازيها، روابط فردی و اجتماعی، حوادث و مهمتر از همه پیرنگ داستان، گواه این نظر می باشد. داستان اول این کتاب به زندگی «کریم» می پردازد، در دو برهه مختلف زمانسی نشان داده میشود. کریم کارمند است و مدام ما را در ذهنیت خود مستغرق میکند و به حال و گذشته و اینده میبرد. از این نظر که نویسنده ما را وارد محیط اداری زندگی کریم میکند، خواننده لحظهای به یاد برخی داستانهای چخوف میافتد. این داستان در حقیقت، تابلوی زیبایی در ارائهٔ زندگی اجتماعی یک شخصیت نوعی ایرانی است. در اینجا فرد مطرح نیست. نویسنده یک تیپ را با برخی مشخصات فردی نشان میدهد. عنصر مهم در این داستان که اعتبار آن را به لحاظ تکنیکی و زیبایی شناختی ارتفاء و داستان را مطابق با نگرش معاصر در عرصة داستان نويسي نشان مي دهد، كاربرد برخي عناصر داستان مدرن و تلفیق ماهرانهٔ آن با دید اجتماعی داستان نویس است. در اینجا نویسنده همچون برخي داستان نويسان، تنها به انعكاس ذهن ماليخوليايي قهرمانان اثر نمی پردازد، بلکه با اتکا به ذهنیت قهرمان داستان خود، «کریم» و نیز کشیدن خواننده به طور متناوب در زمانهای گذشته و حال وی که در هم ریخته و نا منظم است، داستان را به پیش میبرد. عنصر روان شناختی دید ذهنی کریم و مسئلهٔ زمان در ترکیبی که مییابند، داستان را از ویژگی نوینی برخوردار میکنند به ویژه که نویسنده تلاش میکند، در چهارچوب تکنیک و عناصر فنی محصور نماند و سیستم زیبایی از مضمون زندگی اجتماعی با تکنیک یاد شده پدید آورد.

مسئلهٔ ذهنیت کریم و برخورد غیرکلاسیک نویسنده با پدیدهٔ زمان را، از کل داستان «قصهٔ آشنا» می توان به راحتی دریافت. ساخت داستان و رویدادهای به هم پیوستهاش به گونهای است، که باید کل داستان را به عنوان نمونه پیشنهاد کرد.

همیان مسئله را در داستان «عصای پیری» مشاهده میکنیم. ماجرای داستان عبارت است از ناتوانی عروس در تحمل حضور مادر شوهر در منزل خبودش. و گاه تحریکهای آگاهانهٔ وی جهت ترغیب شوهر برای بیرون راندن مادر از خانه. در حقیقت یک سوژهٔ کوچک مبدل به یک طرح مشخص می شود و داستانی زیبا را، که تنها برشی از زندگی اجتماعی است و از هفت صفحه تجاوز نمی کند، به وجود می آورد. زیبایی اثر به خاطر تخیل مهارت یافتهٔ نویسنده است که با برخورد تکنیکی نسبتا" مدرن خود، با یک موضوع ظاهرا" قدیمی و مستعمل، تکنیکی نسبتا" مدرن خود، با یک موضوع ظاهرا" قدیمی و مستعمل، حاصل می شود.

همانگونه که در داستان اول کتاب، شاهد برخورد غیرکلاسیک نویسنده با زمان و انعکاس ذهنیت «کریم» در جریان داستان هستیم، در داستان «عصای پیری» نیز ما ذهنیت «پیرزن» را در زمانهای جا به جا شونده، مرور میکنیم. داستانهای کتاب «قصهٔ آشنا» منعکس کنندهٔ برشهای کوچک، اما متنوعی، از حیات اجتماعی ماست. کلیهٔ داستانها، نمایشگر ساختار ارتباطی انسآنها (ارتباط در حوزهٔ فردی و اجتماعی) در ابعاد اخلاقی، اداری، فرهنگی و ... است. جنبهٔ مهم در سبک نوشتار احمد محمود در این مجموعه، در مرحلهٔ اول، رویکرد نوین وی در برخورد با عناصر داستان است، که به طور مشخص در «قصهٔ آشنا» و «عصای پیری» عناصر داستان است، که به طور مشخص در «قصهٔ آشنا» و «عصای پیری» شکل گیری داستان را موجب میشوند، زیباترین شکل تبلور خود را می می بایند و ویژگیهای ثیبیک و پویا بودن خود را نشان می دهند. در می می در دو مجموعهٔ اخیر خود (دیدار و قصهٔ آشنا)

به خوبی نشان داده است که نویسندهٔ پرحوصله و با تأملی است. بافت محکم و جاندار نشر وی، عدم وجود اضافات زائد و... گواه مسئله است. به ویژه اینکه در مجموعه داستان «دیدار» در آخرین داستان کتاب یعنی «دیدار» که از حجم زیادی برخوردار و بلندترین داستان مجموعه است، ما با یکدستی و انسجام در ساختمان نشر، رعایت ایجاز جملات و عبارات و وحدت ارگانیک اجزاء درونی داستان برخورد می کنیم.

نویسندهٔ کتاب «قصهٔ آشنا» نشان داده است که، توانایی ارائهٔ داستانهایی را مبتنی بر افق دید نوینتر، بر زمینه سنتهای ایرانی، دارد.

مدار صفر درجه عبدالعلی دست غیب ماهنامهٔ ادبیات داستانی شمارهٔ ۲۰ خرداد ۱۳۷۳

احمد محمود (زادهٔ سال ۱۳۱۰ در اهواز) از مجموعه داستان ناتورآلیستی مول (۱۳۳۸) تا قصهٔ آشنا (۱۳۷۰) راه درازی را پیموده است. داستانهای نخستین او از آثار هدایت و چوبک متأثرند. در همسایهها (۱۳۵۳) و داستان یک شهر (۱۳۹۰) تأثیر فلسفهٔ اجتماعی را به آشکار میبینم؛ این دو رمان با هم پیوستگی دارند.

خالد همسایه ها در خانه ای اجاره ای می بالد. پدرش پیشه ور ورشکسته ای است که پس از نومیدی از سرکتاب باز کردن و چله نشینی، به آن سوی خلیج می رود. زندگانی خالد در فقر می گذرد. سپس او قدم به صحنهٔ مبارزه اجتماعی می گذارد و به زندان می افتد. داستان به طور عمده در دو سطح جریان دارد. در سطحی، زندگانی مردم فقیر و اجاره نشین ها و پیشه و ران خرده پای اهواز ترسیم می شود. خالد در این محیط می بالد و با کار و رنج آشنا می شود و در وجود بلور خانم به دنیای مرموز جسیم راه می یابد. سپس عشق ناکامیاب و رنجبار او و سیه چشم مرموز جسیم راه می یابد. سپس عشق ناکامیاب و رنجبار او و سیه چشم در خیری اشرافی) غموض اجتماعی را بر او آشکار تر می سازد. در سطح دیگر همسایه ها، مبارزه های سیاسی دوران جنبش ملی (۱۳۲۹ تا ۱۳۲۲) دیگر امی بینیم؛ و خالد به دنبال مبارزه های اجتماعی آن سال ها به زندان می افتد.

داستان یک شهر فضایی ناتورالیستی دارد. خالد در این داستان در بندر لننگه و در تبعید است. فقر سیاه و انحرافها و بیکاری و زندگی تکراری روح او را خسته تر میکند. به هنگام توقیف در زندان سلطنت آباد تهران، مبارزهٔ سیامکها و کیوانها و اعدام آنها را به یاد می آورد.

محمود، شیوهٔ واقعگرایی را با شیوهٔ بیان تأثیرات حسی مدرنیسم به همه آمیخته و از این رو توانسته است، نسبت به آثار نخستین خود، گام بیشتری در بیان غموض هستی آدمیان و روابط اجتماعی آنها بردارد.

در زمیس سوخته، مناظری از جنگ تحمیلی ایران و عراق به تصویر درمی آید؛ گرچه گاه این تصویرها با واقعیتها به تمامی منطبق نیست. افزوده بر این، محتوای کتاب رویدادهای نخستین سال جنگ را در بردارد کمه در بسیاری از صحنهها از دیدگماه «ناظر»ی دور از صحنه روایت می شود.

در مجموعهٔ دیدار (۱۳۳۹) و قصهٔ آشنا حرمان و فقر مردم عادی درونمایهٔ مرکزی است. گرشاسب شخص عمدهٔ داستان بازگشت، همان خالد همسایههاست که از تبعید بندرلنگه به زادگاه خود برمیگردد. مبارزان پیشین از بین رفتهاند و یا تسلیم شده و به آلاف والوفی رسیدهاند، اما گرشاسب حاضر نیست از باورهای خود دست بردارد؛ ناچار با محیط خود به نبرد برمیخیزد و سرانجام دیوانه میشود. وضع کریم، شخص عمدهٔ قصهٔ آشنا، از این بهتر نیست. او کارمند اداره و کریم، شخص عمدهٔ قصهٔ آشنا، از این بهتر نیست. او کارمند اداره و ولی در همه جا شکست میخورد. همسرش را طلاق میدهد و در فقر و حرمان روزگار میگذراند. سپس، به دعوت دوستانایام تحصیل، به جشن خود پی میبرد و تحقیر میشود؛ در همینجاست که به موقعیت ناجور خود پی میبرد و تحقیر میشود. ناچار از باشگاه بیرون میآید و «راه میافتد به طرف جاده، به طرف تاریکی...»

ا - قصة آشنا، ص ٥٠

در داستان سایه، دورهٔ رضاشاهی بازتاب یافته است؛ دورهای که نظمیه، همچون عاملی هراس آور، همه جا حضور دارد. مادری در حضور پسرش مورد تهدید سرکار قادر قرار میگیرد و با جان و دل میلرزد.

در داستان خرکش، باز فضا ناتورالیستی است. در داستان، علی عندلیب زندگانی خود را بازگو میکند و از دوران کودکی و محرومیت خود تصویرهایی به دست می دهد. مدتی کارگر کوره پزخانه می شود و بعد به قماربازی و الواتی می افتد. در همه جا شکست می خورد و به خود می گوید: عندلیب! این هم شد کار؟! این هم شد روزگار؟! شد زندگی؟! اما قسمت آدم از روز ازل تو پیشانیش نوشته د. همین نصیب و قسمت و حکم تقدیر است که در شبی گویی شیطان در جلدش رفته، در حال مستی، به جان خرهای خود می افتد و دو تا از آنها را با کارد می کشد. از این پس دیگران او را «علی خرکش» می نامند. او در غوغای خیابان و در انبوه صداها، ماشینها و اغتشاشها، سردرگم و حیران است، وقتی اسم خود را می شنود، به گوینده چشم می دوزد و هیچ نمی گوید. این داستان به طور مؤثری فقر و محرومیت مردم را نشان می دهد، آن هم موجز و غم انگیز که به طور نامستقیم و دقیق روایت می شود.

در داستان بازگشت شخصیت دیگر گرشاسب (صدایی درونی)، گاه روند داستان را قطع میکند و با گرشاسب حرف میزند. این صدای درونی که بی شباهت به گفتگوی راوی سنگ صبور با آسیدملوچ (عنکبوت روی دیوار) نیست، به درد داستانهای سوررثالیستی میخورد و از تأثیر آنچه بر گرشاسب رفته و میرود میکاهد.

قصهٔ آشنا، ساختمان و کشش طرفهای دارد، صحنهٔ آخر به خصوص آنجا که کبریم به دنبال دعوت دوستان به باشگاه شرکت نفت میرود و تحقیر میشود، بسیار تکان دهنده است. او شاعر نیز است، اما کار اداری

ا – همان. ص ۱۰۳

و فقر، مانع بروز احساسات اوست؛ و این رنجی است مضاعف. اما نویسنده از او شاعر کهن سرای انجمنهای ادبی ساخته و اشعار سرودهٔ او را در کتاب آورده است، که حتی خنده آور است و از جد داستان می کاهد.

داستان «کجا می روی ننه امرو؟» (در مجموعهٔ دیدار)، به راستی غم انگیز است. امرالله، پسر ننه امرو، در مبارزه با ساواک از پا در می آید. ننه امرو، همه جا در صدد یافتن اوست. سرکار عبدی به او قول داده امرالله را از زندان آزاد خواهد کرد؛ اما به خوبی پیداست که این کار در توان او نیست و فقط برای دلخوش کردن پیرزن چنان قولی داده است. همچنین می خواهد ننه امرو مانند سابق در کارهای خانه به زنش شیرین کمک کند. سرکار عیدی پیرزن را امیدوار کرده است، اما به تدریج از سماجت او به ستوه می آید. پیرزن در خطی طولانی از خانه به کلانتری و زندان و خانهٔ سرکار عیدی و ...، آهسته و دردمند اما مصر و سمج، در رفت و آمد است. گفتگوی او با اشخاص آشنا و ناشناس در راه، روند داستان را پیش می به د.

حساب دل شکستهٔ این پیرزن را نمیکنی، سرکار عیدی؟

- يادش ميره بابا، ولم كن!
  - يادش نميرها

- بکشد پشت دوری... باران جان گرفته است. سرکار استوار دم در خانه درنگ می کند. به ننه امرالله نگاه می کند. دور شده است. رشته های باران - قطره های بهم پیوسته - پردهای لرزان است. ننه امرالله انگار راه نمی رود. لرزان است. جای خود می لرزد. در همین مجموعه، قصهٔ ابازگشت، - به ویژه قسمت آخر آن - که سرنوشت گرشاسب با تقدیر قوچ پیر گره می خورد (قوچی که برای قربانی کردن به مناسبت بازگشت گرشاسب از تبعید در زندان در خانه نگاه داشته اند) بسیار مؤثر است.

۱ - دیدار، ص ۳۹

اقوچ پیر در انبوه شاخههای کج کج تابیده و شاخههای خشک و بی حاصل گیر افتاده بود. قوچ خیس و آشفته بود و ناله میکرد...» و این پایان ماجراست. گرشاسب دیوانه شده است. ماجرایی که از همسایهها با خالد آغاز شد و در داستان یک شهر و زمین سوخته ادامه یافت، در اینجا به نوعی دیگر پایان تراژیک طبیعی خود را باز می یابد.

ایس گشت و گذار کوتاه در وادی آثار احمد محمود، ما را به مدار صفر درجه (۱۳۷۲)اش میرساند که در آثار او و هم در حوزهٔ رمان فارسی جهشی را نشان میدهد. مدار صفر درجه (در سه جلد و ۱۷۸۲ صفحه) بخشی از دورهٔ معاصر - به ویژه سالهای بین ۱۳۵۰ تا ۱۳۵۷ – را دربرمی گیرد؛ دورانی پر تلاطم و شگرف و پر حادثه.

بخش سیاسی و اجتماعی رمان با آنچه در همسایهها و داستان یک شهر آمده بود، خویشاوندی دارد. نظام ستمشاهی، با تکیه بر درآمد نفت و حمایت جهان فن سالار - نه منحصرا" سرمایهداری غرب - ملتی را به بند کشیده و زندانی بوجود آورده که همهٔ مردم را در دایرهای مسدود اسیر ساخته است. نویسنده، بینش تاریخی دارد و از رویدادهپایی سخن می گوید که مردم ما در آن دوره با آن سر و کار داشتهاند و در بستر آن به حرکت و جنبش و جوش درآمدهاند؛ نیز در همان زمان روانشناسی مرکت و جنبش و بوش درآمدهاند؛ نیز در همان زمان روانشناسی و جزئی» نشان می دهد. او واقعیتهای کلی را دربارهٔ «انواع» اجتماعی که در شرایط ویژه قرار دارند، به نمایش می گذارد؛ این نیروی محرکهٔ روایت در شرایط ویژه قرار دارند، به نمایش می گذارد؛ این نیروی محرکهٔ روایت داستان نویسی را شدت می بخشد و چیزهایی را به صحنهٔ داستان می آورد که به وسیلهٔ نمایندگان «انواع» شخصیتی ویژه گفته یا انجام شده است. مدار صفر درجه البته عکس برداری صرف واقعیت نیست. آنچه به نمایش درآمده، در مقام داستان، دارای استقلال نسبی است و به وسیلهٔ نیروی معبرد نیست؛ درآمده، در مقام داستان، دارای استقلال نسبی است و به وسیلهٔ نیروی معینی مثل نیروی اقتصاد متعین نشده است. جامعه، واقعیتی مجرد نیست؛

۱ – دیدار، ص ۳۹

لایدها و طبقه های گوناگون دارد. گسترش با وقف یا بازگرد فراروندها، نتیجهٔ تأثیر و تأثر عوامل زیادی است که در تضاد با یکدیگر است و تضادها و تناقض های زیبادی را مجسم می سازد. تعهد نمایان ساختن این واقعیت غامض و چند لایه، کار نویسنده را دارای سطوح چندگانه کرده است و او بی آن که از منطق ایستای مدرنیسم معاصر پیروی کند، رمان خود را در مقام اثر جدید تثبیت می سازد.

رمان از زاویهٔ دیدی واقعی و بومی آغاز میشود. یک نیمروز شرجی، در رود کارون، دو کوسه با هم حرکت میکنند و بالههای گردهشان- موازی هم همچون تیغی برنده آب کارون را میشکافد. بابان را که در گرما تن به آب سپرده شکار میکنند.

«باریکهٔ خون کمرنگ شد- کم رنگ تر و دیگر نبود»

ایس صحنه آغازیس رمان، نخستین ضربهاش را بر دانستگی خواننده فرود می آورد و او را به دنبال خط سیر داستان می کشد. بابان، پسر دوم نوروز، نانآور خانواده، طعمهٔ کوسهها می شود. نوروز، سالها پیش، در هنگامهٔ اوج گیری جنبش ملی، در نظاهرات خیابانی کشته شده است. پسر اول خانواده، برزو، نا خلف و همیشه مزاحم مادر و خواهر و برادر است. اکنون خاور، مادر خانواده، باید زندگانی فرزندان را سرآوری کند؛ خانوادهای آسیب دیده از لایههای فرودست جامعه که در حوزهٔ تأمین معاش در بند تنازع و آسیب اجتماعی افتاده است. بی بی سلطنت، مادر نوروز، پیرزنی است آشفته حال و تجسم گذشته و شوربختی و با کردار خود گذشتهٔ دردناک و مرگ غیم انگیز نوروز را همیشه فرا میخواند. خانواده، دختری به نام بلقیس دارد که با نوذر اسفندیاری ازدواج کرده است. ایس اشخاص، و باران، پسر کوچک خانواده، در خانهای واحد به سر می برند. بلقیس و نوذر سالهاست در حسرت داشتن فرزند می صورند، تا اینکه بلقیس پس از پانزده سال باردار می شود.

باران، در أغاز رمان، در كلاس دوم دبيرستان است. او پس از مرگ بابان، در برابر خانواده احساس مسئولیت میکند و برای کاستن از بار سنگین مادر، مدرسه و تحصیل را رها میکند و در سلمانی بارولی شاگرد می شود. کردار و هدف و شخصیت او چنان است که میخواهد در مسیری عادی پیش برود، فنسی بیاموزد، پول و پلهای فراهم آورد، زناشویی کند و زندگانی آسودهای داشته باشد. اما سنگینی فضای موجود که جامعه را در دود و دمهٔ خود فرو برده است، او را به حوزهٔ مبارزه می کشد و ایس کار او بر غموض زندگانی خانواده می افزاید. جز این اشخاص، کسان دیگری نیز هستند که سیر داستان را به پیش میبرند: ملا اشکبوس (عریضه نگار) و خانوادهاش، ابوالحسن یارولی سلمانی و همسایههای او (حاج آقا بزرگ عطار، مبارک خیاط، یاور قهوهچی، برات عکاس)، سیف پور (دبیر دبیرستان)، کارکنان شرکت کشاورزی و افرادی مانند عطا، كندرو، مهراب، رزاق، برهان، رحيم سدهي و... كه از أن لایه های آسیب یذیر جامعه اند. این ها، با کردارها و وضعیت معیشتی و روانی خود، فضا و مکانهای متفاوت شهر اهواز و محیط رمان را به تدريج شكل ميدهند.

زمان داستان، زمان متلاطمی است: سالهایی که به تدریج حرکت انقلابی مردم در آنها آغاز میشود و گسترش می بابد. خانوادهٔ عمو فیروز عموی باران - در پیوند با اشخاص عمدهٔ رمان، بخشی از داستان را به خود اختصاص داده اند. عمو فیروز که زمین زراعی او در دریاچهٔ سد دز غیرق شده و بنه کن به شهر می آید، نمایانگر مهاجرتی است ناخواسته که استعمار جدید بر روستاییان ایران تحمیل کرده است. فیروز، مردی است زحمتکش و اصیل که با تلاش پر رنج خود - در محیطی که از آن او نیست - سیمای روستایی آواره را نمایان می سازد. پسرانش، از آن او نیست - سیمای روستایی آواره را نمایان می سوند. زیرکی روستایی شهروز بانزده ساله، پسر کوچک عمو فیروز، آو را در مسیر روستایی شهروز بانزده ساله، پسر کوچک عمو فیروز، آو را در مسیر

تروتمند شدن می اندازد. او از هیچ کاری حتی قاچاق روی گردان نیست. شهباز، برادر بررگ او، جوانی بیست و سه ساله که راه دیگری میرود و اسیر جلوههای پر زرق و برق شهر می شود و به ورطهٔ فساد می افتد. کل بشیر و زن و دخترانش مائده و منیجه نیز در رمان جای نمایانی دارند. کلبشیر از کار افتاده، و با سر و دست لغوه گرفته و لرزان، حاضر نیست بیکار بنشیند، او، در بیرون از خانه طبق میگذارد و سیگار و كبريت مي فروشد تا مردم نگويند نان خور دخترانش شده است. مانده و منیجه در کارخانهٔ تولید لباس مهندس داور، صاحب شرکت کشاورزی و سهام بانک کار میکنند. باران و مائده به یکدیگر علاقمند میشوند و كار اين دلبستگي به عشق ميكشد. اين عشق بيريب و ساده و گرم- تا زمانسی کله بله زناشسویی آنها میانجامد-در بستو دویدادهای پر فراز و نشیب داستان ادامه می بابد، کل بشیر و زن و فرزندانش در اتاقی می زیند که برزو به عنوان سهم ارث پدر برداشته و در اختیار آنها قرار داده است. دختر بزرگ بشیر، منیجه، عقد کردهٔ یکی از مبارزان سیاسی به نام نامدار است. نامدار، پس از آزادی از زندان، همراه منیجه به موج مبارزهٔ مخفی میپیوندد. بعدها، منیجه در حمله به کلانتری کشته میشود و فرزند خردسال او را باران و مائده می گیرند تا بزرگ کنند. بلقیس نیز که سقط جنین کرده، این پسر را که پیروز نام دارد، فرزند خود میپندارد. شخصیت عمدهٔ رمان، بی هیچ تردید نوذر اسفندیاری است. او در باراز به کار جمع آوری مطالبات یکی از بازرگانان مشغول است. نوذر مردی است پر مدعما، گوش به زنگ، حساس و شکست خورده. همیشه و همه جا مدعی میشسود که در مرکز مبارزهها بوده است. با مردم گوناگون، برحسب باور و سليقهٔ آنها حرف مي زند. در گفتگو با نظاميان، طرفدار شاه است. در تماس با مبارزان، خود را رهبر مبارزه می داند و ادعا می کند که متن اعلامیه ها را او نوشته است. اساسا" خود را نویسنده می داند و بر سر این موضوع با اشکبوس منازعه می کند و مدعی است بهتر از هر کس

دیگر نامه و عرض حال می نویسد. البته، بزرگواری نیز دارد و از بابت نوشتن عرض حال از کسی پول نمی گیرد. کار او موجب کساد شدن بازار اشکبوس می شود، زیرا زندگانی او از راه جزو گردانی در مجالس ختم و نوشتن نامه و عرض حال مردم است. حرفهای بجا و بیجای نوذر موجب زحمت است، و کار به جایی می رسد که ساواک او را بازداشت می کند. یک هفته دربازداشتگاه زندانی و بازیرسی می شود، و چون کاشف به عمل می آید که چیزی بارش نیست، آزاد می گردد، در حالی که ساده ترین اطلاعات و حتى مسائل ناخواسته را در اختيار بازپرسها گذاشته است. پهلوان پنبهای است که در اوهام و تخیلات خویش غرق شده است. پس از آزادی، مشت به سینه می کوبد و می گوید که در برابر شکنجه و ارعاب مانسند سد سکندرایستاده و لام تا کام چیزی بر زبان نیاورده است. گرچه پریشان فکر و رؤیابین است، به موقع وارد عرصهٔ عمل می شود و برای ثروتمند شدن گنجنامهای تهیه میکند و برای پیدا کردن همکار به این در و آن در میزند تا اینکه دوستی قدیمی را که اکنون خبرچین ساواک است، به تبور می زند و می گوید که برای «منظور مهمی» تصمیم دارد از شوشتر دینامیت بیاورد. ابهام گویی نوذر گمان خبرچین را در این زمینه که کار حملهٔ مسلحانه به بانک در جریان است، تقویت میکند. در نتیجه، مأموران، نوذر را توقیف می کنند و به زندان می برند ولی او بیدی نیست که از این بادها بلرزد! دون کیشوتوار به نبرد آسیابهای بادی نظام حکومتی آن زمان میرود. در همهٔ کارها مداخله میکند و چون روحی سرگردان به این سو و آن سو میرود و آشفتگی و مزاحمت به وجود می آورد. در کنار او، بلقیس، با سادگی طبیعی خود و شناختی که از شوهرش دارد، غالبا" نوذر را با پرسشهای خود به دشواری می افکند. او، در همان زمان که دروغهای شوهرش را به استهزا می گیرد، از پهلوانی ها و ماجراجویسی های او وخشت دارد و گاه افسانه سرایی های او را باور مى كىند و بى نشانهٔ تعجب به صورت خود مى زند و مى گويد: «وى بسم

الله ا» و ایسن سادگی ویژه اش را نشان می دهد. بلقیس نازاست. هرچه دارو و درمان می کند و هم قدر بی بی سلطنت دعا می خواند و نذر می کند، به نتیجه ای نمی رسد. اما سرانجام آبستن می شود و این برای نوذر فرصتی است تا سرمستی و غرور و نیز خل بازی هایش را به نمایش بگذارد. او، در مقام مخالفت با بی بی، که فرزند به دنیا نیامده را عباسعلی نامیده، او را به طور مکرر و با لجبازی «سهراب» می نامد:

«به آهنگ خواند: «به به از این سیرابی – مخلص بلقیس خودم / چاکرتون کره بز – در شکم این زنم.» و زد زیر خنده. بلقیس گفت:

- «خدایا توبه!» -

نوذر گفت :

- خوب شعر گفتم؟

بلقيس گفت:

- حيا كن نوذرا

-سي چي حيا کنم؟

و کشید جلو و خم شد- «شکمت بیار پیش میخوام رجز خوانی سهراب گوش کنم!» بلقیس موی انبوه سر نوذر را چنگ زد و پس راندش- «نی کارا خوبیت نداره نوذر - پنجاه سال ۱<sup>۱۱</sup> عمرت رفته مثل بچههایی هنوز.» نوذر قد راست کرد- «بیخود پیرم نکن، چل و سه سال- تازه چند ماه هم مانده.»

بلقيس گفت:

- جان به جان کنن، همینی که هستی!

نوذر لیوان را برداشت. با کف دست زد رو سینه - «سالار کل!» و ته لیوان را به حلق ریخت و سبیل را پاک کرد.» ا

اما این مرد برهنه شاد و بذله گو و مضحک و خوش محضر و با صفا پیش از دنیا آمدن فرزند، در روز ۲۶ دی ۱۳۵۷ ، روز هجوم نظامیان به

۱ - مدار صفر درجه، ج ۳، ص ۱۹۹۸.

شهر اهمواز، گیر ارژنگ غول پیکر و خشن شهربانی شاه میافتد. ارژنگ، اسلحه به دست، در پیشاپیش افراد مسلح، در مسیر خود همه را می زند و بولدوزروار همهٔ افراد و همه چیز را جاروب می کند. نوذر، به رغم مخالفت بلقسیس، برای خرید به خیابان می رود و ارژنگ او را به رانندگی خود می گمارد. نوذر که رانندگی را به درستی بلد نیست، ناچار است به فرمان ایس غول بی شاخ و دم یا «عوج» در هنگامهٔ غرش مسلسلها و حرکت کامیونها و تانکها، تند براند و از میان ماشینهای مشتعل و اجساد بگذرد.

«... عـوج [ارژنـگ] آمد- سوار شد و در را به هم کوفت- «حرکت!» ماشین پیر شده بود بوی عرق- نوذر با سرآستین صورت را پاک کرد. عبوج گفت - «تکان بخور!» نوذر راند. عوج گفت - «به راست!» نوذر کج کرد تو بیست و چارمتری - دم مسجد شماسی نجف را دید. با سر اشاره کرد به نجف و صداش لرزید- «ساواکی، سرکا» - و دستهاچه حرف را برگرداند «-کمونیست-» عوج برگشت و نگاه کرد- ماشین گذشت. مسلسل عوج ترکید- کاشی های سر در مسجد پرید- نوذر فک ها را رو هم فشرد. دندانهاش صدا می داد... رحیم سدهی را دید- افتاده بود رو پیاده رو- تمو بسرکهٔ خون- عوج فرمان را در دست نوذر گرداند- ماشین رفت تو [خیابان] پهلوی- نوذر دید که درجهداران دکانهای بسته را به رگهار بستهاند... عوج گفت- «نگهدار.» نوذر ترمز کرد- دست و پاش میلرزید- عوج پیاده شد... نوذر در ماشین را گشود و از روی دوشک ماشین سر خورد رو زمین. ارژنگ گفت- «سوارش کن.» قادر یقهٔ نوذر را گرفت و بلندش كرد. ارژنگ خشاب عوض كرد و هوايي شليك كرد-نوذر نشست پشت فرمان. عوج فریاد زد- «حرکت!» ماشین از جا پرید-ارژنگ نعره کشید- «تمندترا» نوذر گاز داد- سر مسلسل گشت طرف ماشین- ماشین کیج و راست می شد. ارژنگ شلیک کرد. نوذر، شتابزده پیچید تو نادری و کوفت به تانک و مسلسل تانک ترکید و پوزهٔ ماشین تا دوشک جلو، زیر شنی سنگین شکست و به هم فشرده شد.» ا

این برش طوئی مدار صفر درجه، نمای بروئی رمان است. کارهای اشخاص و روابطایشان، زمانی که در آن به سر میبرند، احساسات و عواطف و آرزوها و رنجها و شادیها که محرک آنها در زندگانی است، گسترش زمانسی رویدادها و تکامل یا تنزل اخلاقی ایشان،... البته روندی غامض است. دور نمای رمان ساده نیست و به نظر می رسد که این دورنما قدری أشفته شده است. بعضی اشخاص در مه و غبار فرو میروند، و باز پدیدار میشوند. عدهای جدی و مرموزند و عدهای دیگر سهل انگار و بی اعتما و حتی کمیک؛ مثلا" بارولی سلمانی هر دری را می کوبد تا صاحب آرایشگاهی مجلل شود و چون با درآمد مختصرش نمی تواند به این هدف برسد، خبرچین ساواک می شود و با بهره گیری از سرپوش امنیتی آن، به قاچاق روی می آورد و به مال و منالی میرسد و صاحب «آرایشگاه هالیوود» میشود. با اینهمه، باز شوربخت است و ولخرجيهايش باعث ميشود زن و فرزندانش در همان شوربختي پيشين بمانند. همچنین، مبارک خیاط که از مبارزان دورهٔ جنبش ملی (۱۳۲۹ تا ۱۳۳۲) است و دو سه سالی زندانی بلوده است، اکنون از دوستش که وضع مالي خوبي دارد، طلب كمك مالي ميكند؛ دليلش هم اين است كه چون در أن سالها با هم در زندان بودهاند، وظیفهٔ انسانی (و حزبی) به این دوست حکم میکند زیر بازوی همزندانی سابقش را بگیرد؛ این در حالی است که دوست وی در جیرفت برای به دست آوردن پول، شبانه روز کار میکند و عرق میریزد، در حالی که مبارک خیاط در مغازهاش نشسته است و آب خنک میخورد و بحثهای صد تا یک غاز میکند و وقت میگذراند. یا برزو، برادر باران، شخصی معتاد و آس و پاس است که برای یافتن پول حاضر است با ابلیس هم وارد معامله شود. اسد

ا <mark>-- همان، ج ۳، ص ۱۷۲</mark>۳.

موتوری، جاهل و باجگیر محله، دختر یارولی را طلاق داده و او اینک با فرزندش در خانهٔ پدر سرکوفت میشنود. برزو که از این مسئله با خبر شده، وارد زندگانی یارولی میشود و به نیرنگ وانمود میکند که مایل است با زن مطلقه ازدواج کند و از بساط دم و دود «استاد سلمانی» بهرهمند میشود سر او کلاه میگذارد. اما یارولی، در اوج تظاهرات مردم، زمانی که مغازهاش به آتش کشیده میشود، زن و فرزندانش را رها میکند و فرار را بر قرار برتری میدهد...

به نظر می رسد که همهٔ اشخاص داستانی دور مداری ثابت و راکد می چرخند. اما اگر ما تماشای «نما» را کافی ندانیم و به درون ساختمان رمان برویم، درمی یابیم که رفتارهای اجتماعی و روحیهٔ اشخاص، غامض و تأمل انگیز است؛ اشخاصی مانند باران و نوذر و بیبی سلطنت و یارولی و ... بر بنیاد خصلت خود در تلاش اند، و این حرکت، انتزاعی نیست، بلکه با زمان و مکان و روابط اجتماعی تنیده شده است.

برای آشنایی با مدار صفر درجه، تحلیل طولی رمان کافی نیست، زیرا جزئیات رویدادها در طول و عرض و عمق، با هم جوش خوردهاند و چنان حجمی فراهم آمده است که نمی توان سر گذشت یکی از اشخاص را به عنوان نقطهٔ آغاز داستان در نظر گرفت؛ گرچه ممکن است نقطهای از ایس حجم را به عنوان آغاز سیر طولی داستان به بحث گذاشت، اما حرکت برای رسیدن به پایان رمان - حتی اگر به صورت مارپیچی هم باشد - در سطح می ماند و امکان نفوذ به عمق این حجم کمتر فراهم می آید. پس راه مناسب آن است که کتاب را از آغاز تا پایان - جزء به زندگانی و رویدادهای جزء - بخوانیم، زیرا مدار صغر درجه اختصاص به زندگانی و رویدادهای زندگانی هیچ یک از شخصیتها به تنهایی ندارد. در واقع، هیچ یک از شخصیتها به تنهایی ندارد. در واقع، هیچ یک از شخصیتها به تنهایی ندارد در واقع، هیچ ک از شخصیتها به تنهایی کار رویدادها قرار نمی گیرد. به سخن دیگر، مجموعهای از رویدادهای دههٔ ۵۰ که به انقلابی فراگیر و جوشان می انجامد، و انگیزههایی که اشخاص را در

مسیرهای متفاوت به حرکت در می آورد، مقوم ساختار رمان است. کارگران، روشنفکران، پیشهوران، مردم عادی و دیگر اشخاص، لایه و طبقه های اجتماعی در پیوندی زنده با هم، در تلاشاند و در بستر رویدادها و سازندهٔ آن هستند. شاید بتوان گفت که محور اصلی رمان، جامعهٔ شهری دوران ستمشاهی است. دیدگاه نویسنده از سادگی طبیعی و تک ساحتی – رمان زمین سوخته – بیرون آمده و در ایستگاههای متفاوت تک ساحتی – رمان زمین سوخته – بیرون آمده و در ایستگاههای متفاوت قرار داده شده است. از این دیدگاههای متفاوت است که نویسنده آگاهیهای لازم را نه به صورت قراردادی، بلکه به صورت درهم تنیدهای که اندیشه و خیال خواننده را وسیع سازد، در اختیار او قرار می دهد و او را مجاز می دارد به درون دانستگی اشخاص نفوذ کند و بازتاب رویدادها را درایینهٔ تاریک داستان ببیند. در اینجا غموضی می بینیم، اما با غموض رمانهای نو (مدرن) یکسان نیست.

ویرجینا وولف در چالش با ساختار به زعم خود «قراردادی» رمان کلاسیک به استهزا میپرسد: «آیا زندگانی این طور است؟» و سپس به تأکید پاسخ میدهد: «نه چنین نیست! زندگانی ریزش ذرههای رگبار مانند و همیشه فرو بارندهٔ تجربه است، نه سیر نقلی و طولی؛ هالهای است نورانی، پوششی نیم شفاف که از آغاز آگاهی تا پایان آن، انسان را احاطه کرده است.» او در رسالهٔ داستان جدید (۱۹۱۹) به «تصویر هنرمند...» و فصلهای آغازین «یولیسیس» جیمز جویس اشارت میکند و در آنها رؤیت روان شناختی جدید و روش تازهای مییابد که به زعم او جانشین ساختار نقلی رمان کلاسیک خواهد شد. به گفتهٔ او، جویس با همهٔ توش و توان خود به آشکار ساختن و سوسو زدن و تموجهای شعلهٔ درونی پرداخیت کمه پیام خود را درون مغز میتاباند. پس اگر ما خود در زندگانی را طالبیم، بیگمان آن را در اینجا خواهیم یافت. ولی این زندگانی را طالبیم، بیگمان آن را در اینجا خواهیم یافت. ولی این زندگانی، زندگانی واقعی و متعارض تاریخی انسان نیست. گشت و

۱ رمان. E.Drew ، ص ۲۹۲، نیوبورک ۱۹۹۳.

گذاری است در ساخت رؤیا و خاطره و رمز و راز، چنان که لیلی بریسکو از اشخاص عمدهٔ رمان «به سوی فانوس دریایی» در لحظهٔ مرگ خانم رمنزی به اشراق می رسد و نقاشی اش را تمام می کند. او در آغاز هرگاه به خانم رمزی می نگرد، به چیزی که خود «عاشق بودن» می نامد و این دو را در خود غرقه می کند، پی می برد و این دو زن گویا جزئی از جهان غیر واقعی اما زنده و برانگیزاننده ای می شوند که همان نظارهٔ جهان از دریچهٔ عشق است. ا

در اینجا، زندگانی و هستی در وجهی رمزی به تصویر کشیده شده است. ادراک اشخاص بیرون از عرصهٔ تاریخ و جامعه قرار داده شده، در حالى كه در رمان رئاليستى و نورئاليستى - از جمله در مدار صفر درجه -اشخاص داستان آگاهی اجتماعی و طبقاتی دارند و این آگاهی برحسب شرایط محیط تکامل یا تنزل می یابد. علت اینکه در دو دههٔ اخیر درابران رماننویسی گسترش می بابد و رمانهایی با دیدگاههای متضاد (مثلا" گورستان غریبان ابراهیم یونسی و اینهٔ در دار هوشنگ گلشیری) نوشته می شود، این نیست که نویسندگان یاد شده این طور خواسته اند. علت عمده در وضع اجتماعی و در نتیجه در نظرگاه ایشان به واقعیت است. «گورستان غریبان» را نویسندهای می نویسد که از درون جامعهٔ محروم و ستمديدهٔ كردستان دورهٔ رضاشاهي بيرون آمده و رنج محروميت مردم زاد و بومش را با پوست و گوشت خود احساس کرده است و برای دگر ساختن شرایط ناهمساز و ددمنشانهٔ حاکم بر مردم، عرصههای متفاوت مبارزهٔ اجتماعی را در نوردیده است. «آینه در دار» اثر نویسندهای است که نه از روستا آگاهی دقیقی دارد و نه از شهر و نه از مبارزهٔ اجتماعی؛ در نتیجه، می کوشد با نوعی چنگ زدن به نوعی «فلسفهٔ باطنی» و تفوه به عرفان (اَن هم «عرفاني» كه معرفش هانري كوربن است) روابط اجتماعي

ا - همان. ص ۲۹۲ تا ۲۹۲ و به سوی فانوس دریایی. ویرجینیاوولف، ترجمهٔ دکتر صالح حسیتی، ص ۸ و ٦.

را په روابط نمادین یا استعاری برگرداند و آنها را به الگوی فرنگی در قالب «رمان نو» بریزد. رمان مدار صفر درجه، حرکت و تلاش و روحیهٔ اشخاص را در متن تحولات اجتماعی به پیش نما میآورد. در ساخت زیرین آن، سه فراروند، با تفاوت زمانی در آغاز، موجود است که در نهایت به موازات یکدیگر ادامه مییابد، تا جایی که «مدار» به انجام برسد.

در فراروند نخست، نوذر و بلقیس قرار دارند. این دو، با توجه به قراین سالشماری رمان، در سال ۱۳٤۲ با هم ازدواج می کنند و در مجموع با یکدیگر توافق دارند. خاتواده، برای بارداری بلقیس، از داروها و درمانهای سنتی و دعا و پزشک و داروهای جدید کمک می گیرند، تا اینکه در میانهٔ تابستان ۱۳۵۷ بلقیس آبستن می شود و این همزمان با قیام و بیداری دسته جمعی مردم است که در پایانهٔ زمستان ۱۳۵۷ به سرنگونی نظام سلطنتی می انجامد. در ایس سیر متحول، شادی نوذر نیز افزایش می باید و او دست به خرید اسباب بازی های ارزان قیمت می زند که با پست. گوشهٔ اتاق حقیر نوذر از اسباب بازی پر می شود. او مدعی است که در طایفهٔ وی – جز به ندرت – زنی دختری به دنیا نیاورده است و نام فرزند به دنیا نیاورده است و نام فرزند به دنیا نیاورده است و نام فرزند به دنیا نیامده را سهراب می گذارد. اما بیبی سلطنت با این امگذاری مخالف است. نوذر در ۲۱ دی ۱۳۵۷ کشته می شود و فردای آن روز کودک بلقیس سقط می شود. در اینجا می بینیم که اسباب بازی ها و دلخوشی ها و ... همه داغان شده است. ا

فراروند دوم، دو سال پیش از سال ۱۳۵۷ آغاز می شود. باران، دو ماهی قرمز و طلایی خریده و در حوض انداخته است. نوذر امید بسته است که ماهی ها تخم بریزند تا او بتواند سال بعد در عید نوروز ماهی ها را جفتی بیست تومان بفروشد، پس ماهی بوش لمبو را در حوض

۱ - مدار صغر درجه، ج ۳، ص ۱۷٤۸.

میاندازد. باران اعتراض میکند، ولی نوذر میگوید که این بوش لمبو نیست، بلکه ماهی لجن خوار است و حوض را برای تخمریزی ماهی ها تمیز میکند. در نتیجه، بوش لمبو با آن شکل ناجور و پیکرهٔ سیاه در حوض میماند. تخم ماهی ها میبالند و به تدریج رنگ میبابند و پس از سقط جنین بلقیس طعمهٔ بوش لمبو و ماهی طلایی (تروت و سرمایه اندوزی) میشوند. آنها روزی که پیروز – فرزند نامدار و منیجه – را به خانه می آورند تا «جانشین» سهراب شود، آخرین هجوم بوش لمبو را به بچه ماهی های تک افتاده را بلعید.» اشفته شد. حوض آشوب شد... بوش لمبو ماهی های تک افتاده را بلعید.» ا

در فراروند سوم، بی سلطنت جایگاه واقعی خود را می بابد. او پیرزنی است آشفته فکر که نظاره گر اشباح و ارواح است و حتی گاه مردگان را می بیند که از فراز به فرود می آیند تا به خانه و ساکنان آن سری بزنند. بی بی، گفتار و کردارهای غیره منتظره و عجیب دارد؛ گاهی به خاور - مادر باران - و دیگران سفارش می کند که روز هفنمش را آبرومندانه برگزار کنند. زیاد به مرگ می اندیشد و در فکر مخارج مجلس ترحیم نیز است. «نه! برنج زیاد خیس نکنین - اول حساب کنین چند نفر میاد...» نوذر او را نزد پزشک می برد و قرصهای پزشک به مزاج پیرزن می سازد و او رو به به بودی می رود و روز به روز هشیارتر می شود، و اکنون به دیگران فرمان می دهد. او روی فرش خود می نشیند و انجام دادن توقعات خود را به اصرار از دیگران می خواهد. دیگر آن شخص پیشین نیست و انگرار زیر و رو شده است. تصمیمهایی می گیرد که بر دیگران نیست و انگرار زیر و رو شده است. تصمیمهایی می گیرد که بر دیگران شاق است. از این رو، به دیدههای خود به نظر تردید می نگرند و از درک آنچه در وجود او پدید آمده است، ناتواناند. در گیری لفظی بی بی و نوذر، آن سر سر نامگذاری کودک به دنیا نیامده، هشیاری روز افزون بی بی و نوذر، بر سر نامگذاری کودک به دنیا نیامده، هشیاری روز افزون بی بی را نشان بر سر نامگذاری کودک به دنیا نیامده، هشیاری روز افزون بی بی را نشان

ا - همان، ج ۳، ص ۱۷۸۲.

<sup>&#</sup>x27; – همان، ج ۳، ص ۱۲۹۳.

میدهد، تا آنجا که نوذر از دخالت در بهبود یافتن بیبی پشیمان میشود. تحولی از ایس قسم را هرچند نازلتر در نبی بی حال رفتگر نیز میبییم. او نیز اعتصاب کرده است، اما وقتی مردم قرار میگذارند شهر را تمیز کنند و از او کمک میخواهند، سرپیچی میکند و میرود سر چهارراه میایستد و به راهنمایی اتومبیلها میپردازد! البته در کتاب ازایثار میبارزان و جوش و خروش انقلابیایشان نیز صحنههای گیرایی هست که گاه رنگ حماسی مییابد.

دیدگاه نویسنده، در وصف دیدگاه تجسم رویدادها، در زمان گذشته است و به صورت سوم شخص (محذود) بیان می شود. راوی رمان، دانای کل نیست و آنچه را میبیند بدون جانبگیری ثبت میکند. حتی گاهی وجود راوی احساس نمیشود و غالبا" به آنچه نفوذ ناپذیر است یا دسترسی به آن ممکن نیست، نمیهبردازد. به ندرت وارد دانستگی اشخاص می شود تا از این زاویه به نقل روایت بیر دازد، و اگر ناچار شود چنیسن کند، بسی درنگ شیوهٔ کار خود را اصلاح می کند. با این تمهید و مقدمة ساده كه مي گويد فالان روايت را از فلان شخص شنيده است (ر.ک روایت زندان رفتن باران)، نویسنده می کوشد در روایت داستانی عینی (اوبژکتیو) باشد و رویدادها را از زاویه های گوناگون نقل کند و به تین خود درگیر آنها نشود. او چیزها و رویدادها را آن طور که دست کم در جهان تخیلی داستانی است، مشاهده و روایت میکند. در اینجا، گرچه راوی دیدگاه خود را به پس زمینه ها می فرستد، اما اشخاص داستانی او-مانسند همهٔ مردم - دیدگاه ویژهٔ خود را دارند. به این ترتیب، رمان شیوهای نوآییــن مــییــابد؛ زیــرا در روایت او داستان نه از فراز دانای کل، بلکه از درون داستان و با توجه به سجیهٔ اشخاص داستان نقل می شود؛ از این رو بهتر می توان به ابعاد رویدادها پی برد. ما در اینجا خود را در بطن رویدادها و زمان وقوع آنها مشاهده میکنیم و کار و عواطف اشخاص را از گفتارها و کردارهای ایشان درمی بابیم.

مدار صفر درجه با گفتگوهایی که در زمان گذشته بین اشخاص داستانی به میان آمده، ساخته شده است؛ با این گفتگوها هم سیر داستان را پیش میبرد و هم روابط درونی و برونی ایشان را نمایان میسازد. در ایس اثبر، گبرچه از واژگان و تعابیر ویژهٔ مردم خونستان کم بهرهبرداری شده، ولی بافت گفتگوها به گویش خوزستانی است:

«فقط به فقط میخوام بگم حواست جمع باشه»، «تو که میزدیش نه مونسم»، «مو مال نبی حرفها نیستم»، «گناهکار شدم»، «چارهاش الا دعا دیگه هیچ.» این واژگان، همه فارسی است؛ اما ترکیب و تلفظ آنها بافتی از گفتار مردم اهواز را در خود دارد.

در داستان، آنجا که فضا و دورنما وصف می شود، باز نویسنده میکوشد صحنه را از درون و به طور عینی (اوبژکتیو) نقل کند:

«باران غلت زد و دمر خوابید. صدای بیبی سلطنت از توابوان آمد «ئی صبح صالحین – خاور – باران نشست و خمیازه کشید. نور چراغابوان از جام پنجره افتاده بود پا رختخوابش. بیبی صلوات گفت. باران برخاست. در و پنجره را باز کرد. هوا خنک بود – جاری شد تو اطاق و بوی شب مانده را پس راند.»

بین اشخاص داستان، شخصیت نوذر اسفندیاری به طور مشخص غامض (جامع) است. بعضی گمان می کنند شخصیت ساده بیشتر نمایندهٔ انسان هاست، در حالی که این طور نیست؛ زیرا انسان هایی که ماجراهای شگرف را از سر می گذرانند، دارای شخصیت غامض و جامعالد. این قسم شخصیتها به انسان ها همانندگی بیشتر دارند، زیرا در زندگانی نیز اشخاص نمایشگرایستاری واحد نیستند. نوذر اسفندیاری، به صورت «نوعی» شاخص درآمده است، زیرا در عین سادگی، غامض و آب زیر کناه است؛ در آخر سر نیز قربانی سادگی و بلفضولی خود می شود. او در همان زمان که جدی و گاه حتی سرسخت و لجوج است، در وجود خود

### ۲۶۲ 📋 بیدار دلان در آینه

مایده ای دارد از مطایعه و ضحک؛ افتاده و خاکسار و ریاست طلب است. وقتی داستان به پایان میرسد، باز ما او را میبینیم که شال گردن پشسمیاش را به گردن دارد، سبیلش روی دهانش ریخته، چنتهای به شانه آویخته و با سیمای به ظاهر متفکرانه از در خانه درآمده و به سراغ ماجرای تازهای میرود، در حالی که لبخندی بر لب دارد که معلوم نیست دنیا را به جد گرفته است یا بر آن خنده میزند.

مدار صفر درجه على اشرف درويشيان – رضا خندان (مهابادی) مجلهٔ آدينه شمارهٔ ۱۰۷ بهمن ماه ۱۳۷٤

# سرنوشتهای بی فرجام

مدار صفر درجه آخریس اثر احمد محمود، نویسندهٔ با سابقهٔایرانی است. از آقهای محمود تا به حال رمانها و داستانهای کوتاه بسیاری به چهاپ رسیده و او یکی از تلاشگران بی ادعای این عرصه است. نزدیک به سی سال است که مینویسد و از این ره گذر، مردم جنوب میهن ما به ادبیات داستانی وارد شدهاند. حضور آنها در عرصههای مختلف زندگی را نویسندهای صادق در صحنهٔ ادبیات ثبت کرده است. در لامدار صفر درجه درجه نیز حضور مردم جنوب کشور، تلاشها و کوششهای شان، برخوردها و گذران زندگی شان و ... را شاهدیم. در مدار صفر درجه تفاوت خاصی در سبک احمد محمود نمی بینیم. همان نمادسازیها، همان شکل شخصیت پردازی و ... احمد محمود در ایس کتاب به حدی در رئالیسم خود پیش می رود که رگههایی ناتورالیستی در آن پدیدار می شود و البته لایههای درونی اثر را نیز همین رئالیسم برون گرا از عمق کافی دور می کند. لامدار صفر درجه از نظر زمانی هفت سال را در بر می گیرد و از نظر مکانی محدودهٔ کوچکی را، شهرستانی در جنوب کشور که از تمامی محدودهٔ آن استفاده نشده است. بیشتر حوادث در یک خیابان، چند

دکان و یک خانه می گذرد و در این محدودهٔ زمانی و مکانی از مسائل زیـادی سخن گفته میشود: گردآوری نیروهای سیاسی مخالف رژیم شاه، اصلاحات اراضی و روابط آقتصادی و نتایج آن، برخورد روشن فکران، برخورد مردم با مسائل اجتماعی، سیاسی و معیشتی، ترفندها و تلاشهای ساواک، مبارزات انحرافی، بده بستآنهای بازاری، قاچاق مواد مخدر و ارتساط قاچاق چیان و اوباش با شهربانی، رشد بنگاههای اقتصادی و بأنكها و... چيزهايي است كه در «مدار صفر درجه» به أنها پرداخته می شواللے پر داختن به همهٔ این ها مسئلزم طرحی است که این موضوعها را در پیوندی درونی با یکدیگر قرار دهد. محدودیت زمانی و مکانی رمان، گستردگی و تعدد موضوعها سبب میشود که عمدهٔ بار طرح را گفتوگوها بسرعهده بگیرند، به این دلیل است که در «مدار صفر درجه» به ندرت صفحههایی را می توان یافت که در آن گفت و گویی وجود ندانسته باشد. گفت و گو محور این رمان است و اگر گفت و گوها حذف شوند، رمان در همان صفحات اول از حرکت باز میماند و این البته از اشكالات عمدة رمان است به ويثره أن كه گفت و گوها با لهجه گاه نامأنوس، خوانندگان غیر جنوبی را با مشکل روبهرو میکند.

تسلاشهای احمد محمود برای درهم تنیدگی ماجراها و موضوعهای طرح شده در داستان از افق محدود مکان یاری می گیرد. برات، مبارک، سیف پور، اسد موتوری، عطا، رحیم و... به اعتبار این که خانه یا محل کارشان، در خیابانی است که یارولی در آن مغازه دارد، در داستان حضور می بابند. هیچ یک وحدت موضوعی ندارند. ماجراهایشان نیز ناشی از یک طرح منسجم نیست. به عنوان مثال اگر برات و کندرو و مهراب و عطار را با ماجراهایشان حذف کنیم، هیچ اتفاقی رخ نمی دهد و نوذر و باران و یارولی به عنوان محملهای اصلی داستان با ماجراهایشان پابرجا می می مانند. خانوادهٔ فیروز و ماجرای برهان و برادرش را حذف می کنیم، باز هیچ اتفاقی نمی افتد، داستان اصلی رمان حفظ می شود بدون این که هیچ هیچ اتفاقی نمی افتد، داستان اصلی رمان حفظ می شود بدون این که هیچ

خلایی احساس شود. این ماجراها و برخی حوادث دیگر به ضرورت وارد داستان نشدهاند، اما ماجرای خورده شدن بابو توسط کوسه را نمی توان حذف کرد. چرا که بابو مانعی است که باید رفع شود تا باران به محیط اجتماعی وارد شود و باید حضور داشته باشد تا سرمشقی برای باران باشد و... البته از ایس زاویه نمی توان به این رمان نگریست. رمان «مدار صفر درجه» داستان رشد شخصیتی باران نیست، داستان نوجوانی ر که در اثر برخورد با محیط اجتماعی به مبارزی بدل میشود نیست؛ داستان آدم مفلوک و بی نوایی مانند یارولی که به خبرچین ساواک تبدیل می شود نیست، داستان نوذر ملون و در عین حال خوش قلب نیست. بنابرایس نمسی تسوان در ارتباط با خطسی (یا یکسی از خطوط اصلی) که نویسنده ظاهرا" دنبال میکند طرح اصلی رمان را به دست آورد و برمبنای آن به مسائل اصلی و جنبی پرداخت. در این رمان انسآنها موضوعهای اصلی و جامعه پس زمینه نیست، سرنوشت انسآنها مورد نظر نویسنده نیست به همین دلیل در انتهای رمان، هنوز بسیاری از آدمها به فسرجام سرنوشت خویش نرسیدهاند. یارولی چه شد؟ سیف پور و مبارک و عطا و برات و کندرو و ... چه شدند؟ ایا باران به «یایان» رسیده است؟ خط محوری «مدار صفر درجه» شخصیت «غایبی» است به نام جامعه. رمان، داستان یک جامعه است که در مقطعی از زمان و مکانی مشخص بیان می شود و در مقطعی به پایان میرسد که مقطعی در جامعه به «پایان» رسیده است. احمد محمود با این رمان می خواهد همهٔ نیروها و مسائل جامعه را نشان دهد و این کاری است عظیم و موفقیت در آن بدون عدول از قوانین و قواعد رمان نویسی اگر محال نباشد تقریبا" ناممکن است. می توان موضوع یا موضوعهایی از جامعه را پیش کشید و جامعه را به عنوان پس زمینه مطرح کرد اما آوردن جامعه در پیشزمینه، با توجمه به گستردگی آن، کاری نیست که یک رمان از عهدهٔ آن برآید، بهتر است مسئله ای جزیی را از همهٔ زوایا بنگریم تا امری کلی را از یک زاویه.

احمد محمود برای اجرای طرح خود از آدمهای داستانش تیپهای ناقص میسازد. آدمهای او همه «تیپیک» هستند و هر کدام نمایندهٔ گروه اجتماعی خود. هیچ یک «فردیتی» ندارند. از درونشان خبری نیست. همه چیز به بیرون از آنها مربوط است و اگر گاه چیزی در درون آنها مى جوشد بىا عوامل بيرونى نشان داده مىشود، يا اگر آرزويى وايدهآلى دارند به تیپ و گروه اجتماعی آنها مربوط است: «... دو اینه بخرم، دو صندلی، کاغذ دیواری. دستشویی چینی، ماشین برقی بخرم. یه تابلو بزنم: آرایشگاه هالیوود... این آرزوهای یارولی است. آرزوهایی که در ذهن كاسب هاى جرء به اشكال مختلف و بسته به نوع كارشان، وجود دارد. حتى غم و غصمه هاى خاور در مرگ وحشتناک و جانسوز بابو نمايي بیرونسی می یابد: «خاور عبا را از سر برداشت، بقچهٔ رخت بابو را گذاشت رو سنگ و بازش کرد. بعد، زانو زد، سجده رفت و ماسهٔ مرطوب را بوسید. سه بار. بعد کف کفش بابو را بوسید و به چشم کشید... برگهای ریحان را به آب داد... برگهای ریحان رفتند... رخت بابو را گذاشت پیش رو. فاتحه خواند. بعد، باز فاتحه خواند و حلوا را لقمه لقمه كرد و به أب انداخت...» (ص ۱۲) این صحنه از زیباترین صحنه های رمان و موفق ترین اکسپرسیون آن است و نویسنده به خوبی احساس درونی مادر را به بیرون از او می آورد. مادری که کوسه جوانش را خورده است. بار عاطفی این صحنه وقتی به اوج میرسد که مادر از باران میپرسد: «نهار خورده بود؟» ایس جملهٔ کوتاه و ساده به خوبی دلتنگیها و دغدغههای مادرانه را نشان می دهد. اما از پس این صحنه شاهد گوی و واگویه ها و زمزمه هایی که مادران دارند، نیستیم. خواننده به درون آدمهای داستان راه نمیبرد و دلیل این شیوه جدای از تیب سازی، تلاشی است که نویسنده به کار می بندد تا خود را نشان ندهد و می کوشد تا یک راوی باشد. آن هم راوی بیرونی

ماجراها و آدمها. نویسنده آدمهای داستانش را در سخنان خودشان یا در عمل داستانی شان معرفی می کند. از شکل ظاهری آنها- جز در دو سه مورد جزیی- تصویری ارائه نمی دهد. آنها می توانند شکل هر کسی باشند. فقط تا جایی به ظاهر آنها پرداخته می شود که به «تیپ» آنها مربوط است یا حرکتهای درونشان به یاری ظاهر تظاهر بیرونی می یابد. مئل لک چشم برات. ولی دو انگشت زرد مبارک به نوعی بیان نمادین تیب مبارک است. کسی که با داشتن امکانات لازم، در حل مشکلات معیشتی زندگی درمانده و زن و فرزندانش از گرسنگی در رنج و عذابند و او در این میان مشغول جمع آوری پروندهٔ مبارزه است. بی آن که در هیچ حرکت مبارزاتی شرکت داشته باشد و تنها یک بار به سیف یور مدد میرساند و دوچرخهاش را با ترس و دلهره در اختیار باران قرار میدهد تا ماشین تایپ سیف پور را به جایی برده متن اعلامیه هایی را تایپ کند، آن هم در زمانی که دیگر بچه مدرسهای ها هم دست به این کار میزدند. مبارک همیشه یا در رکاب است تا به تماشای مبارزهٔ دیگران برود. یک آدم منفعل، یک تماشاچی. کسی که میخواهد به حساب دیگران زندگی کند. مبارزات دیگران را مبارزهٔ خود می داند و حتی در زندگی روزمرهاش انتظار دارد که تاوان بی کارگردی ها و سستی هایش در کار را، رفقایش با يول دادن به او بيردازند. يا اشاره به ظاهر مائده، در اولين حضورش در رمان، تنها بیان تاثیری است که این ظاهر در باران باقی میگذارد. این آدمها به عنوان فرد چیزی ندارند و حتی به عنوان تیپ راه به دنیای درونشان نمیهریم، مگر در بعضی موارد آن هم به مدد اشاراتی بیرونی. ایس است که آدمهای داستان یک سویه هستند و خواننده تنها یک روی آنها را میبیند. نویسنده آن جایی که لازم میبیند خود را نشان بدهد و نظر خویش را بگوید نیز حضوری غیر مستقیم دارد. او از پشت سر نمادها سنخن مي گويند. نمادسازي احمد محمود قوي است و اشياء، حــيوانات و... را بــه أرامي و منطبق با نياز داستانش وارد ميكند، به أنها

حضوری پذیرفتنی می بخشد و در زمان لازم آنها را به نماد مبدل می کند و با گفته ای سربسته و غیر مستقیم از طریق آنها نظرش را می گوید. میثلا" بی زاری ذهنی او از نوذر، در مرگ کودک به دنیا نیامده اش، تجلی می بابد. نوذر کسی است که دائم رنگ عوض می کند، سست عنصر و در عین حال مدعی است. در مقام سخن گفتن پهلوان دوران است و در عمل هیچ. رستم صولت است و افندی پیزی، ابن الوقت و ملون است و همین خصوصیات اخلاقی و رفتاری اوست که صحنه های کمیکی را در داستان به وجود می آورد. حضور او جاندارتر و بیش تر از باران است و رابطهٔ محکم تر و صمیم تری با خواننده برقرار می کند. به همین مناسبت مرگ او تأسف خواننده را برمی انگیزد و او را می کند. در حالی که نویسنده نه تنها از مرگ او متأثر نیست بلکه بر محو کامل او نظر دارد و این را با سقط شدن بچه اش نشان می دهد.

ماهی ها نیز از جمله نمادهایی هستند که محمل نظریات نویسندهاند. ماهی طلایی، ماهی قرمز و بوش لمبو، تخم ریزی ماهی مطابق با زمانی است که مبارزات مردم علیه رژیم شاه شدت می گیرد؛ گردش ماهی طلایی با بوش لمبو (ماهی سیاه و لجن خوار) نیز در مقطع زمانی خاصی رخ می دهد:

«... بوش لمبو را دید. پر جنبش بود. رفت زیر آب، آمد بالا، دور حوضی گشت و بعد باله به بالهٔ ماهی طلایی شد و هر دو با هم، زدند به گلهٔ ماهی و گلهٔ ماهی به هم ریخت و حوض آشفته شد...» (ص ۱۷۳۰)

و حملهی بوش لمبو به ماهی های تک افتاده:

الکشتری بود- دست به جیب کرد. دست به جیب کرد. دست به جیب کرد. دست به جیب کرد. دستبند را درآورد. پیش رفتند تا پای حوض... مانده دستبند را انداخت به منج باران... باران دید که بوش لمبو هجوم برد به گلهٔ ماهی... گلهٔ

ماهـی آشـفته شـد. حـوض آشـوب شد... بوش لمبو ماهیهای تک افتاده را بلعید. پی در پی...» ٔ ۲ و (ص. ۱۷۸۲)

و در متن چنین وضعیتی است که مائده و باران به اتحادی دست می بابند و شاهد پیروزی آنها پیروز است. یک نوزاد! «مائده قفل دستیند باران را بست و پیروز را از باران گرفت.» (ص ۱۷۸۲) رمان «مدار صفر درجه» با این کلمات به پایان می رسد. وحدت میان باران و مائده و پذیرفتن وظیفهٔ پروراندن و بزرگ کردن «پیروز» از سوی آنها بیان نمادین تمنیات و نظریات نویسنده است در مقابل شرایط «مدار صفر درجه».

مائده دختر کارگری است. خواهر و شوهر خواهر او چریک هستند و او هم با آنها همکاری میکند. منیجه و شوهرش (خواهر و شوهرخواهر مائده) الهل عمل هستند و حضوري سايهوار در رمان دارند و برخلاف بعضی آدمهای «مدار صفر درجه» که دهآنهای بزرگی برای حرف زدن دارند، آنها به ظاهر خموشاند باران فرزند یک تودهای است که در جریان یک درگیری در سالهای قبل گویا کشته شده است. باران در یی خورده شدن بابو- برادرش- توسط کوسه، درس را رها کرده و در سن نوجوانی وارد بازار کار می شود. او فعال و غیرتمند است و در کنار برادر دیگــرش بــرزو که آدمی لاابالی، نوکر صفت، منفعت طلب و بی توجه به خانواده است خصوصیات او برجسته تر و پررنگ تر به نمایش گذاشته میشود. جدیت باران در کار، در صحنههایی چون اصلاح سر مرد عرب، اصلاح سر نبی و خرید بادکنک برای فراگیری فن اصلاح، خرید وسایل سلمانی و انجام کار آرایشگری به صورت دورهگردی و ... به خوبی به تصویر کشیده می شود. اما این که او چرا به مبارزه رو می آورد، معلوم نیست. مگر این که تصور کنیم که او مبارزی خود به خودی باشد یا این که مبارزه را از خانواده به «ارث» برده باشد. آن چه خواننده در او می یابد

تلاش و كوشش و خصوصيت اخلاقي خوب و... است. اما رشد ذهنی او که در پشت دیوارهای زندان و دور از چشم خواننده - گویا-انجام گرفته تنها در دو سه جمله بیان میشود و بس! باران نه اهل مطالعه است و نه اهل تحصيل. نهايت خوانده هايش، چند اعلاميه تبليغي است. در مورد مائده نیز همین طور است. آدمهای اهل مطالعه چون کندرو و مهراب، بیش تر اهل حرف زدن، فلسفه بافی و گرفتار فساد اخلاقی هستند! روی گردانی نویسنده از این دسته آدمها و توجه به کسانی چون باران که خصوصیات اخلاقی و رفتاریشان مثبت است، تجربه گرایی و عینی گرایی محض را در سیاخت آدمهای داستان نشان میدهد. این نشان البته بر ساختار داستان نیز تاثیر گذاشته است. همه چیز به اشیاء و با «بیرون» تعیین مییابد، حتی تاریخ مبارزاتی گذشته در قالب «شخصیت» بیبی سلطنت ریخته می شود. بی بی سلطنت در رمان «مدار صفر در جه» در لایهٔ رویسی خود، مادر پیری است که پسرش از بین رفته و او در پی آن هوش و حمواس خمود را از دست داده است و در لایهٔ درونگ، تاریخ گیج یک دوره است. تاریخ مدهوش و وهم زده و اسیر در ذهنیات گذشتهٔ خویش. بسی باور به امروز و غوطهور در دیروز است. این است که هنوز میپندارد پسرش زنده است و همیشه سراغ او را می گیرد. منتظر است تا پسر در بگشاید و داخل شود. او با اوج گیری مبارزات مردم به خود میآید و رنگ و رویی پیدا میکند.

بیان و تصویرسازی از موضوع جامعی چون اجتماع انسانی، از مننوی هفتاد من کاغذ هم بیشتر می شود و گستردگی آن در قالب هیچ طرح داستانی نمی گنجد. حتی در همین محدودهٔ جامعهٔ کوچک «مدار صفر درجه» نویسنده ناچار می شود آدمها را به «تیپ» و تصاویر را به دیالوگ تبدیل کند. تیپهایی عاری از درون و دیالوگهایی که برای گریز از خسته شدن خواننده همواره با تنشهای لفظی گوینده – شنونده اش، همراه است. اکثر قریب به اتفاق دیالوگها آغشته به درگیری است و احمد

محمود با استفاده از این شیوه قصدایجاد کشش در داستان را دارد و متأسفانه کم و بیش نا موفق است.

نیات پنهان بآنکها، زد و بند شیرهکش خانه ها و کلانتری ها، خراب کردن خانه ها توسط شهرداری، اعتصابات کارگری و ... را دیالوگ بیان می کند و برای بعضی از مسائل، تصاویر اقناعی به حد لزوم وجود ندارد که مهمتریس آن تغییراتی است که در باران پس از بازگشت از زندان به وجمود آمده و خود باران نیز به آن اذعان دارد. در این جا همدلی خواننده لازم است تا به زندان همچون دانشگاهی بنگرد و گفتهٔ باران را بیذیرد: «نمیدونم اوس مبارک، من توی زندان چیزی دیگه فهمیدم، چیزی دیگه حس می کنماه (ص ۱۷٦٤) یا حضور کارگران در داستان تنها در چند اشاره به خانهٔ حامد خلاصه شده است و بس. از این یکی ها به عنوان پسس زمینه استفاده شده است. حتی خانوادهٔ فیروز که قرار است به عنوان قربانیان روابط اقتصادی (در وجه ظاهری خود) و نشانگر ذات و انگیزهٔ اصلاحات ارضى شاه (در وجه تمثيلي) باشد به رغم حجم قابل توجهي که در داستان به خود اختصاص داده است، تنها یک نوع از هم پاشیدگی اخلاقی خانوادگی و اقتصادی را به نمایش میگذارد. شهروز، جوانکی که از خسوردن كالباس هم، بنا به اعتقاداتش ابا داشت به يك قالتاق تمام عيار تبدیل میشود و شهباز برادرش به عرق خوری قهار. شهروز به بلیط فروشی و سیگار فروشی رو میآورد و شهباز به کار در کارخانه و سپس یادویی شرکت. آن یک به واسطهٔ خصوصیات فردی راه به بازار میجوید و سر و كارش به فاحشه ها و جنس قاچاق كشيده مي شود و از طريق حقه بازی و نیرنگ به مکنتی دست می یابد و این یکی از آلودگی نصیب مهربرد. این ها تأثیراتی است که محیط جدید برایشان به ارمغان می آورد. فیروز دلبستگیهای روستایی خودش را دارد. در خانهاش صدای گاو و مرغ و... شنیده می شود و دخترش قالی بافی می کند، چرا که خواسته است از گزند امثال رستم در امان باشد. اصلاحات ارضی ایجاد نیروی کار به صورت کالا بود به طوری که سرمایه بستواند بر پاهای خویش بایستد و البته این عمل تبعاتی نیز داشت. هجوم دهقانان بی زمین به شهرها در جستوجوی کار. بی کاری برخی از آنها را به حاشیه نشینی و کارهای غیر قانونی کشاند. تعارض میان باورها، سنتها و عقاید این آدمها، با روابط جدیدی که در آن قرار گرفته بودند، تعارض میان فرهنگ و اخلاق آنها با روابط جدید اقتصادی بود. فرهنگ و اخلاق و روان اجتماعی آنها در شهرها شنکست. در رمان آز هم گسیختگی ساختار خانوادگی فیروز به خوبی نشان داده می شود؛ اما این خانواده نمود اصل حاکم بر اصلاحات ارضی یا روابط اقتصادی یی نیست که هر دم به تولید و باز تولید نیروی کار ارزان نیازمند است.

این ها از مواردی است که یا به کمک گفت و گو مطرح شده است و یا دارای تصاویر کافی نیست.ایبراد در طبرح داستان و انتظاری است که نویسنده از طرح خود دارد. اما در کنار کم گویی ها (به نسبت طرح) برخی زیاده روی ها نیز در رمان دیده می شود. پرداخت «نوذر» از آن جمله است. گوییا خود نویسنده نیز مجلوب شیرین کاری ها و شیرین گویی های این گویا خود نویسنده نیز مجلوب شیرین کاری ها و شیرین گویی های این آدم شده که بیش از هر کس دیگری در احضار او کوشیده حتی بیش از صولا" انگیزهای برای آن پرورده نشده است. همین طور گنجیابی نوذر که اصولا" انگیزهای برای آن پرورده نشده است. حرف از دینامیت و حساسیت این حرکت می خواهد مشخص است. حرف از دینامیت و حساسیت رژیم به ایس نوع واژه ها است و از نویسنده ای چون احمد محمود که با ظرافت و دقت، انگیزه آدم هایش را تعین می بخشد عجیب است که آدمی خون نوذر را بدون انگیزهای واقعی وارد چنین ماجرایی بکند. حاصل این جون نوذر را بدون انگیزهای واقعی وارد چنین ماجرایی بکند. حاصل این ماجرا نیز چیزی نیست مگر صفحه های بازجویی - که زود تر از موعد و با شکستن زمان معمولی داستان، بیان می شود - که در آن روحیه نوذر و سست عنصری و دروغ پردازی های او که به اشکال گوناگون تکرار شده،

آمده است. شخصیت اصلی رمان «مدار صفر درجه» جامعه است ادمها تنها محملهایی هستند که هرکدام گوشهای از آن را میبایست باز بنمایند. نویسنده به عکسبرداری از جامعه کشیده شده است: آدمهایی مثل نبی، بدون دلیل موجه حضور مییابند چرا که در زندگی نیز چنین است. ماجراهای زندگی مانند ماجراهای داستان «پالایش» شده نیستند، همان طور که دیالوگها در زندگی پالایش شده نیستند و سه نفر ممکن است دو دیالوگ کاملا" متفاوت را پسیش بسرند و یا در میان گفت گوهایشان حرکاتی انجام دهند. برخی از گفت و گوهای رمان «مدار صفر درجه» به همین شکل ثبت شده است. مثل زندگی، خط مستقیم گفت و گوها می شکند یا صحنههایی با ثبت کلیهٔ حرکان موجودات زنده گفت و گوها می شکند یا صحنههایی با ثبت کلیهٔ حرکان موجودات زنده

هنگامی که شخصیت اصلی رمان «مدار صفر درجه» - جامعه- به دوران حاد و سرنوشت ساز خود نزدیک می شود هیچ رویداد کفی ای در آن رخ نداده است بلکه از جمع حرکات و آدمهای گرد آمده در رمان شاهدیم که هر از چندگاهی جایی منفجر می شود، پولهای بانکی مصادره می شود، پولهای بانکی مصادره می شود، یکی از آدمهای رژیم ترور می شود و ... و تفاوت موقعیت انقلابی شخصیت اصلی رمان، با قبل در این است که تعداد حرکتهای انقلابی و جمعیت شریک در آن بیشتر شده است. در حقیقت حرکتهای انقلابی و جمعیت شریک در آن بیشتر شده است. در حقیقت حرکتهای اما آدمها همان هستند که بودند. روابط اجتماعی همان است که بود. هنوز براتعلی عکس می گیرد، مبارک به رغم تعهدی که پس از آزادی از زندان به خود می دهد، هنوز دو انگشت زرد بر لب دارد و همچنان آلوده ی به بعنی افتادگی سیاسی است. مهراب هنوز فیلسوف است. نوذر هنوز همان است که بوده هنوز باران همان باران است و اگر اسلحهای به دست می گیرد به خاطر آن است که اسلحه به دست گرفتن عمومی شده است. می گیرد به خاطر آن است که اسلحه به دست گرفتن عمومی شده است.

مستحدی نمی بیند بلکه همان نیش زبآنها و درگیری ها دیده می شود. فقط پوستهٔ ظاهریای از حضور مردم در صحنه می بینیم. أدمهایی که بـرای ریالی به جان هم میافتادند و حالا هر کدام در وجود دیگری یار و یاوری میبینند. شجاعتها و دلاوریهایی که تا پیش از این مخصوص برخی «نخبگان» بود و حالا عمومیت یافته، چشمهایی که هر دم برق امید و شادی برتافته از این اتحاد و یگانگی در آن موج میزند، ارزشهایی که تغییر می یابند و ... هیچ کدام در مراحل حاد تکامل شخصیتی رمان «مدار صفر درجه دیده نمی شود. گویی روزهای انقلاب، روزهای تغییرات عظیم در روان اجتماعی نبوده است. باید گفت که قدرت دوربین عکاسی در حدی نیست که بتواند به درون واقعیت نظر بیاندازد. فقط یک نفر از آدمهای داستان چیزی را در خود تغییر یافته می بیند و او نبی است: «...رانسنده سرکشسیده بسیرون و خنده خنده گفت: «جناب سروان می خوام برم كار دارم!» نبى گفت: «جناب سروان بابانه! مو نبى قشه زادهام!» و اين گفته از آن کسی است که تا پیش از این در لباس روفتگری به این که آدم دولت است مباهات می کرد. اما در موقعیت انقلابی جامعه نبی به خود و آنچه که هست میبالد و این تغییری در درون ارزشهای اوست: «مو نبی قشه زاده ام ای و شاید همین جمله حضور او را در «مدار صفر درجه» توجیه کند. این تنها جملهای است که گواه تغییرات در روابط اجتماعی و در دوران اجتماع است. جملهای که در میان آن همه حوادث و حرکات و... که هرچشم غیر مسلحی (غیر مسلح به عناصر و هنر داستان نویسی) قادر به دیدن آنها است، گم و ناپیدا شده است. مدار صفر درجه
محمدرضا سرشار (رضا رهگذر)
روژنامهٔ انتخاب
شمارههای اول و دوم و سوم
۲۲ و ۲۳ و ۲۶ فروردین ۱۳۷۸

# نقدی بر آخرین رمان احمد محمود

مدار صفر درجه، رمانی سه جلدی از احمد محمود (احمد اعطا) ( ۱۳۱۰) نویسنده خوزستانی متولد اهواز است که چهارمین، طولانی ترین ( ۱۷۸۲ صفحه)، پرتیراژ ترین و آخرین رمان منتشره از او تا این زمان نیز به شمار می رود. ضمن اینکه، این رمان، یکی از طولانی ترین رمانهای ادبیات فارسی تا امروز است.

نخستین اثر منتشره از احمد محمود مجموعه داستان مول بود که در سال ۱۳۳۸ به چاپ رسید. اما آنچه نام او را به عنوان یک داستان نویس شاخص به جامعهٔ ادبی کشور شناساند، رمان جسورانهٔ همسایهها (۱۳۵۳) ببود. امروز پس از نیزدیک به چهل سال، او با انتشار آثار دیگر همچون مجموعه داستانهای دریا هنوز آرام است (۱۳۳۹)، بیهودگی (۱۳۴۱)، زایسری زیر باران (۱۳۷۷)، غریبهها (۱۳۵۰)، پخرک بومی (۱۳۵۰)، دیدار، قصهٔ آشنا (۱۳۷۰)، از مسافر تا تبخال، و رمانهای داستان یک شهر (۱۳۲۰)، زمیس سوخته (۱۳۲۰) و مدار صفر درجهٔ نام خود را به عنوان یکی از مطرح ترین و تواناترین نویسندگان کشور، تثبیت کرده است.

#### ۲۷۶ 🗍 بیدار دلان در آینه

مدار صفر درجه را میتوان جزء قوی ترین آثار احمد محمود به شمار آورد. استقبال خوب صورت گرفته از این رمان با وجود طول زیاد و قیمت بالای آن در همین پنج سالی که از انتشار اولیه آن میگذرد، نشان میدهد که مدار صفر درجه جای خود را در میان عموم مردم کتاب خوان یافته، و به جمع کوچک روشنفکران محدود نشده است.

ایسن رمان از این رو که به یکی از مهمترین و اصلی ترین رویدادهای معاصر جهان و نیز کشورمان، یعنی انقلاب اسلامی پرداخته است، شایستهٔ تأمل ویژه و بررسی دقیق است. به همین سبب نیز نگارنده، حدود دو سال پیش، در دو جلسهٔ متفاوت، به نقد این رمان پرداخت. تا آنکه امسال فرصتی دست داد و - البته با تشویق برخی دوستان علاقه مند - توانستم به مکتوب ساختن آن نقدهای شفاهی اقدام کنم. تا چه قبول افتد و چه در نظراید.

### خط سير داستان

داستان از آنجا آغاز می شود که باران، نوجوان شانزده سالهٔ اهوازی، در کنار رود کارون شاهد کشته شدن برادر بزرگش بابان به وسیلهٔ کوسه، در رودخانه است. پس از آن، او برای تأمین مخارج زندگی خانواده، مجبور می شود ترک تحصیل کند و به کار در یک آرایشگاه در همان حوالی منزل خودشان بپردازد.

اعضای خانوادهٔ باران عبارتند از خاور، مادرش و بیبی سلطنت، مادر بزرگ پدریاش.

مرز خود ورن بدر خانواده پس از سالها مبارزه با رژیم که منجر به یک فرار پخ سالهٔ او بسه کویت در پس ۲۸ مرداد ۱۳۳۲ نیز شده است در سال ۱۳٤۲ بیا گلولهٔ مأموران رژیم شاه کشته شده است. برادر دیگر (وسطی) باران، برزو نام دارد، که شخصی فوقالعاده شرور، خودخواه و پست است. او که مدتهاست خانواده را رها کرده و رانندهٔ شخصی دکتر داور

است، با مرگ برادر بزرگتر، جرأتی پیدا میکند و به سراغ خانوادهاش می آید و از طریق ارعاب و آزار آنان، به زور، یکی از اتاقهای خانه را تصاحب می کند و آن را به خانوادهٔ کل بشیر اجاره می دهد. کل بشیر پیرمردی لقوهای است که با زنش، بی بی حکیمه و دو دخترش، منیجه و مائده، زندگی می کند. نامدار، نامیزد منیجه، با او و مائده، در کارخانه (کارگاه) دو خست لباس برای کارگران شرکت نفت، فولاد، راه آهن و متعلق به مهندس داور – کار می کرده است. اما در اثر فعالیتهای مبارزاتی زیرزمینی علیه رژیم دستگیر شده است و در زندان به سر می برد (مهندس داور، ارباب برزو است).

خواهر باران، بلقیس، و شوهر او، نوذر، نیز در همان خانه زندگی می کنند. نوذر، در ابتدای داستان، مردی سی و پنج – شش ساله است. او در نوجوانی هنرجوی هنرستان شرکت نفت بوده است. تا آن که پس از شرکت در یک اعتصاب، همراه با عدهای دیگر از هنرجویان، برای همیشه از آنجا اخراج شده است. نوذر، پس از آن ادامه تحصیل نداده و از طریق پیگیری و وصول مطالبات برخی تاجران بازار، مخارج یک زندگی بخور و نمیر را برای خود و همسرش فراهم می کند.

ورود به عرصهٔ کار و آشنایی با مائده و منیجه و نامدار - پس از آزادی او از زندان - باران را با مسائل تازهای آشنا میکند که منجر به ورود او به عرصهٔ فعالیتهای سیاسی و سپس چریکی زیرزمینی میشود. از یک سو، در بازار چهای که آرایشگاه محل کار باران در آن قرار دارد، یسک خیاطی، یک عکاسی، یک عطاری و ... هست، که صاحبان هر سه، افرادی مخالف رژیماند. ضمن اینکه خیاط و عکاس، دوستان دیگری هم دارند که با یکدیگر همفکرند. باران با رفت و آمد با این عده و نشستن یای صحبتهایشان، به تدریج به آگاهیهای سیاسی و اجتماعی تازهای دست می یابد، از سوی دیگر، پیدا شدن رابطهای عاطفی بین باران و مائده، منجر به نزدیکی بیشتر او با خواهر او و نامزد خواهرش میشود.

نامدار و منیجه و مائده که خود دارای فعالیتهای سیاسی زیرزمینی هستند نیز به گونهای دیگر، باران را بنه عرصهٔ سیاست و مبارزه می کشانند. در این مدت، یارولی، صاحب آرایشگاه و استاد کار باران نیز به وسیلهٔ عضد، که باران او را کفتر غریبه مینامد، جذب ساواک می شود، و به صورت خبرچین آنان در می آید.

رستمعلی، برادر نوذر، افسر مسئول حفاظت کارخانهٔ مهندس دلاور است. او، که مردی فوقالعاده فاسد و هرزه و هوسباز است، با سوء استفاده از سمت و قدرت خود به ایجاد ارتباطهای نامشروع با عدهای قابل توجه از دختران و زنان شاغل در کارخانه پرداخته است؛ و در این ارتباط، به منیجه و مائده نیز نظر دارد، و آنان را تحت فشار قرار می دهد.

فیروز، برادر ناتئی پدر باران، که ساکن یکی از روستاهاست، به سبب مصادرهٔ زمیسنهایش توسط شرکت کشت و صنعت هفت تپه، آواره شده است، با همسر و دو پسر و دخترش، شهباز و شهروز و شایسته، به اهواز می آید و پس از چندی، در خانهای در حومهٔ شهر ساکن می شود. از پسرانش نیز شهباز، خدمتکار کارخانهٔ مهندس دلاور و شهروز، سیگار و بلیت بخت آزمایی فروش می شوند.

برهان، دوست باران با تشکیل گروهی به نام پنجهٔ انتقام خیال دارد کلیهٔ کارکنان غیر بومی ادارهها و مؤسسه های موجود در شهر را با ارعاب و تهدید و حتی کشتن برخی از آنان، وادار به ترک منطقه کند. اما لو می رود و مجبور می شود با کمک گرفتن از یاران باران، به یکی از شیخ نشین های خلیج فارس بگریزد. با این همه، غیابا" به حبس ابد محکوم می شود. ا

ا هفت سال بعد- کمتر یا بیشتر- باران با مشت سنگین، کتف حقگر را خواهد کونت و صداش منل رعد خواهد ترکید- «بجنب!» و حقگو، خودباخته و با دست بسنه سکندری خواهد خورد و چشمان کهرباییاش بی قرار خواهد شد و باران لولهٔ اسلحه کمری را پس گردن حقگو خواهد فشرد و عادل را با اسلحه دم در حسینیه حواهد دید و حسینیهٔ اعظم، مثل روز عاشورا، تلوغ خواهد بود و ... (ص ٤٨٥)

نوذر با شخصی آشنا می شود که خود را حقگو، از همکلاسی های دورهٔ هنرستان او معرفی می کند؛ و در مقابل آن شخص، حرف هایی علیه رژیم می زند، که منجر به دستگیری اش می شود. اما پس از چند روز رهایش می کنند.

دو نفر از همدستان برهان دستگیر می شوند؛ و سپس باران نیز دستگیر و زندانی می شود.

منیجه و نامدار - که چندی است آزاد شده است - احساس خطر میکنند و میگریزند. چند روز بعد، باران آزاد میشود.

گروهمی به بانک تازه تأسیس نزدیک آرایشگاه دستبرد میزنند؛ که بعدها معلوم میشود منیجه و نامدار هم جزء آنان بودهاند.

یارولی به جرم قاچاق تریاک دستگیر می شود. اما کفتر غریبه، وسایل آزادی او را فراهم می آورد.

رادیو اعلام میکند که خرابکاران قصد گروگانگیری شهبانو و ولیعهد را داشتهاند. سپس برخی از خرابکاران اعدام میشوند.

بها فرا رسیدن زمان سربازی باران، او که مایل نیست به خدمت برود، وضعیت دشواری می به بارد. اما یارولی به یاریاش می شتابد و برای او معافی می گیرد.

یارولی، با حقوق دریافتی از ساواک و درآمد مغازه، به توسعهٔ زندگی و مجلل ساختن مغازهاش میپردازد. آقا بزرگ عطار دستگیر و کندرو (یکی از دوستان همفکر براتعلی) ناپدید می شود.

باران توسط عطار تحریک می شود که یک مفازه آرایشگاه مستقل برند. اما پس از به هم زدن با یارولی، عطار به عهدش وفا نمی کند و با شهروز قرار همکاری می گذارد. باران به ناچار به دست فروشی رو می آورد.

از پاکستان کارگر وارد می کنان می می کنان باکستان کارگر وارد می کنان ن

شهباز در شرکت فروش ملزومات کشاورزی، که نزدیک بانک تأسیس شده است، مشغول به کار میشود.

کلبشیر میمیرد. براتعلی عکاس دستگیر میشود. سیف پور (دبیر دبیرستان و دوست و همفکر براتعلی) ماشین تحریری را به باران میدهد تما آن را مخفی کند. باران آن را در خانهٔ عمو فیروز پنهان میکند. بعد، به اجبار، دوباره در مغازهٔ یارولی مشغول به کار میشود.

شهروز، با مشارکت عطار، یک مغازهٔ لوکس فروشی در مرکز شهر باز میکند و برای خود، برو و بیایی به هم میزند.

براتعلی آزاد می شود. در روزنامه ای به امام خمینی توهین می شود، و طلبه همای قسم به عنوان اعتراض تظاهرات برپا می کنند. تظاهر کنندگان را به خماک و خون می کشند؛ و به دنبال آن، در شهرهایی دیگر، تظاهرات ضد رژیم آغاز می شود.

سیف پور دستگیر می شود. باران نیز مجددا" دستگیر می شود؛ و مانده و مادرش به جایی نامعلوم نقل مکان می کنند.

پسر رحیمسدهی (از کاسبهای حوالی مغازهٔ یارولی)، که دانشجوست، به دست عوامل رژیم کشته می شود. در مجلس ختمش، تظاهرات می شود و نیروهای نظامی به تجمع مردم در مسجد حمله می کنند.

خانواده همای زندانیان سیاسی تحصن میکنند و به تحصن آنان نیز حمله می شود.

در افغانستان، داوود شاه سقوط میکند و رژیم کمونیستی جانشین آن می شود.

به بلقیس، پس از پانزده سال انتظار، حامله می شود.

به رژیم بیشتر می شود. سیدما آرکس آبادان به آتش کشیده می شود و عدهٔ زیادی در آن می سوزند. دولت آشتی ملی روی کار می آید. اعتصابها

سراسی می شود. دولت نظامی بر سر کار می آید و سرکوب مردم را شدید تر می کند. امام از عراق به پاریس می رود. در اهواز، زندانیان سیاسی زندان را به آتش می کشند. باران که در این جریان زخمی شده است، از بیمارستان فرار می کند. ساواک منحل می شود. شاه ایران را ترک می کند. بر نیوذر که از طرف رئیس کلانتری محل مجبور شده است رانندگی اتومبیل آن ها را در سرکوب مردم به عهده بگیرد، در اثر برخورد اتومبیل با یک تانک، کشته می شود. با وقوع این حادثه، فرزند بلقیس سقط می شود و مرده به دنیا می آید.

ا رئیس شورای نیابت سلطنت، استعفا میکند امنیجه در تسخیر کلانتری، کشته میشود. باران، با سلاحی که برزو به خانه آورده است حقگو را دستگیر و به نیروهای مردمی در حسینیه تحویل میدهد.

باران و مائده، کودک منیجه را از زنی که او را نگه میداشته است، تحویل می گیرند، تا خود بزرگش کنند. پیروزی انقلاب، نزدیک می شود... این، خلاصه وفشردهٔ ماجراهای داستان، البته با حذف جهت گیری های محتوایی آن بود. چه، درونمایهٔ داستان، نیاز به بحثی جداگانه دارد.

#### درونمايه

در کل، احمد محمود، در آثاری که تاکنون منتشر کرده - به ویژه از همسایه ها به بعد - نشان داده است که نویسنده ای با دیدی کاملا" سیاسی و گرایش محرز به سمت چپ است. این موضوع، هم از گرایشهای سیاسی ویژهٔ قهرمانان اصلی آشارش، هم مضامینی که برای این آثار برگزیده، هم نقش فوق العاده برجسته ای که در این آثار به تحولات تاریخی و اجتماعی و جامعه داده و هم نمادهایی که گاه در این آثار به کار گرفته است، کاملا" آشکار است و جای کمترین تردیدی باقی نمی گذاره برخورد بی واسطهٔ او با واقعیات دهشتناک مربوط به جنگ بطن واقعه و برخورد بی واسطهٔ او با واقعیات دهشتناک مربوط به جنگ

تحمیلی در شهرهای جنگ زده، و به ویژه نوشته شدن اثر در گرماگرم حادثه، سبب شده که نوعی صداقت خاص بر داستان حاکم شود، و عیار واقعیتگرایی به معنی واقعی کلمه در آن، به مراتب بالاتر از سایر آثار وی باشد.

اما پندار صفر درجه، اگر نگوییم چپگراترین، لااقیل، یکی از چپگراترین رمانهای او در طول تاریخ نویسندگیاش است. با این همه، ایسن درونمایه، چنان با استادی و ظرافت در اثر تعبیه شده است، که شاید در نگاه اول، خود را به رخ مخاطب عادی نکشد؛ و باعنایجاد بازتاب و واکنش منفی در خوانندهٔ غیر چپ یا مخالف این جریان نشود. ضمن آنکه، صرفنظر از توافق یا عدم توافق با این درونمایه، باید به احمد محمود، برای این مقدار هنرمندی که در این باره به خرج داده است، جدا" تبریک گفت.

اما دلایل این ادعا: جهتگیری رمان، از همان پشت جلد و نام آن آغاز می شود. مدار صفر درجه.

این نام شاید برگرفته از بخشی از یک شعر فروغ فرخزاد باشد، که می گوید: «معیارهای سنجش، بر مدار صفر سفر می کنند.»

مدار، خط فرضی است که سیارات در گردش انتقالی خود به دور خورشید طی میکنند. هر یک از دایرههای فرضی در سطح زمین که به موازات دایره (خط) استوا رسم شود نیز مدار نامیده می شود.

عده مدارهایی که می توان بر سطح کرهٔ زمین رسم (فرض) کرد، بی شیمار است، ولی از میان آنها، چهار مدار، معروف است: رأس السرطان، قطب شمال که در بالای خط استوا قرار دارد - رأس الجدی و مدار قطب جنوبی (در جنوب خط استوا). «هر چه مدارات به قطب نزدیک شوند کو چکتر گردند، تا در قطب به صفر رسد.» ا

ا فرهنگ معین

به عبارت بهتر، مدار صفر درجه همان مدار قطب است. خصوصیات قطب نیز بر ما آشکار است: سرزمینی سرد و یخبندان، با شبهای طولانی شش ماهه، و با کمترین نشانهها از گرما و شور و زندگی و حیات.

اما نویسندهٔ هوشمند ما، به همین برداشت از این نام اکتفا نکرده است. منظور اصلیاش از انتخاب این نام هم این بار مفهومی نمادین آن نیست. حتی چه بسا، اصلا" به این معنی تلویحی نام مذکور نظر نداشته است. بلکه منظور اصلیاش از ایس انتخاب این بوده است که بگوید بتحولاتی که در ایس دوره زمانی هفت- هنت ساله- و حتی چه بسا پیشتر از آن- در کشور رخ داده است- به ویژه، انقلاب اسلامی- هرچند بید همر حال حرکتهایی بوده، اما این حرکات در مدار صفر درجه بوده است. یعنی انقلاب نیز چیزی را عوض نکرده است؛ و اوضاع، هر چند در ظاهر به نظر برسد تغییراتی کرده، اما در اصل، همان است که بود بود گامی به پیش و به سوی اصلاح واقعی برداشته نشده است.

در این ارتباط، چند شاهد محکم در داستان وجود دارد؛ که به بررسی یک یک آنها میپردازیم:

# الف- سخنان مهراب

ار یکی از شخصیتهای داستان که سخنانش این برداشت را تأیید می کند مهراب است. او یم نویسندهٔ چپ و از یاران و همسفره گان براتعلی عکاس و مبارک خیاط و سیف پور دبیر و عطار و کندرو است که همگی گرایشهای چپ و بعضا" سابقهٔ وابستگی به حزب توده دارند. خصایص مهراب به گونهای است که خوانندهٔ آشنا با احمد محمود و آثارش، شباهتهایی بین آن دو می بیند، با این رو، همهٔ خصایص مهراب نمی تواند مورد تأیید احمد محمود باشد. (نکتهٔ ویژه در این رمان این است که غیر از باران و منیجه و مائده و نامدار، بقیهٔ شخصیتها با

درجات متفاوت- نسبی اند. یعنی ممکن است تنها بخشی از آراء و افکارشان مورد قبول نویسنده باشد. به عبارت دیگر، به خلاف بیشتر داستانها، در این اثر، به نظر می رسد که نویسنده، هر قسمت از آراء و نظرهای خود راجع به انقلاب و اسلام را توسط یکی از شخصیتهای چپ بیان کرده است. و این، یکی از رموز پیچیدگی این اثر است):

مهراب، هنگامی که اولین خیزشها و تحرکهای سیاسی را در مردم می بینند، می گوید:

«سن معتقدم وایسان دارم که تأثیر مردم، شادی یا خشم مردم و عمل اجنماعی مردم، هینوز از منطقهٔ مغیز فرمان نمیگیره، عمل مردم، عمل اجتماعی اکثریت قریب به اتفاق مردم، فقط حسی است! ډیدن، شئیدن و عمل کردن ایس دیده ها و شئیده ها مطلقا" به سطح ادراک نمی رسه! یکه و گیر می گیرن و یکهو وا می رن - در حالی که اگر به منطقهٔ ادراک برسه، دیر باست - با یک کیش نمی بان تا با یک فیش برن، و این، خطرناکه! اگر چهار تا آدم باچه ورمالیده نبض احساسات مردم را به دست بیارن، واویلاست -»

اما هنوز رشد لازم پیدا نکردیم! و همینه که همیشه در مرحلهٔ مفدماتی هستیم، در حد رشدمان. و همینه که همیشه تکرار میکنیم، در همان مرحلهٔ مقدماتی درجا میزنیم- هنوز درخواست اساسیمان نان و آب و ایس چیزاس! هنوز از ایس مرحله جلوتر نرفته ایم و همیشه در همین مرحله، تکرار و تکرار- در نیازهای ابتدایی و اسیر احساس- بی هیچ ادراکی!-»

او، در پاسخ اعتراض دوستش می گوید:

«با این مردم میزنید، خراب میکنید و کس دیگه سوار میشه و باز روز از نو روزی از نو!» (ص ۱۲۵۱) مدار صفر درجه 🔲 ۲۸۵

«به خدا این مردم نه بالغ هستن، نه شعور اجتماعی دارن!» (ص ۱۵۹٤)

اتا وقتی که عقل همین مردم (تظاهرات کننده) جانشین احساسات نشده، نباید دست به تغییر شکل جامعه زد!» مُن (ص

## ب- نوذر و آرزوی پانزده سالهاش

نشانه همای دیگر مؤید همین مطلب، که با انقلاب اسلامی، چیزی در مملکت تغییر اساسی نکرده است، و همه چیز بر همان مدار سابق (مدار صفر درجه) می چرخد، از سخنان و زندگی نوذر قابل برداشت است:

نوذر و طبعا"، زنش بانزده سال است که منتظر یک بچهاند، اما به آرزویشان نمی رسند. تقریبا" مصادف با آغاز خیزش انقلابی مردم در سال ۱۲۵۲، به طوری کاملا" بی سابقه و غیر منتظره، بلقیس حامله می شود. ایمن موضوع، شور و نشاطی بسیار در زن و شوهر به ویژه نوذر ایجاد می کند، و تحولی بزرگ در زندگی راکد و خمود آنان به وجود می آورد. اما درست زمانی که چند روزی بیشتر به پیروزی انقلاب نمانده است، نوذر به شکلی غیر منتظره کشته می شود، و فرزندش نیز مرده به دنیا می آید (سقط می شود).

انتخاب بانزده و نه مثلا" شانزده یا چهارده سال، به احتمال زیاد، به سالهای تبعید امسام در خارج از کشور و تعداد سالیانی که از قیام پانزده خرداد ۱۳٤۲ می گذرد، اشاره دارد گانتظار پانزده سالهٔ نوذر برای بخصه دار شدن، نماد انتظار او به پیدا شدن تحول و انقلابی در اوضاع و شرایط سیاسی و اجتماعی مملکت، پس از ماجرای قیام پانزده خرداد چهل و دو است. این امید، با خیزش انقلابی و عمومی مردم در سال به حود ارد مرحلهٔ تحقق یافتن و صورت واقعیت گرفتن به خود می شرول به خود می شرول به خوارت دیگر، این مرحله، آغاز انعقاد نطفهٔ انقلاب، در عمل می شرول به خوارت دیگر، این مرحله، آغاز انعقاد نطفهٔ انقلاب، در عمل

به ایس ترتیب، باردار شدن بلقیس همزمان با این مرحله، به صورت نمادین، به همیس امر اشعار دارد. بعد از آن، همراه با رشد انقلاب، جنیس داخل رحم بلقیس نیز رشد می کند. (مثلا" در دورهٔ روی کار آمدن دولت آشتی ملی (!) شریف امامی، تأکید می شود که جنین، پنج ماهه است). آما همان طور که مهراب نویسنده و متفکر پیشبینی می کند، درست در آشتانهٔ پیروزی انقلاب، نوذر نه تنها به آرزوی پانزده ساله اش نمی رسد، بلکه جان خود را هم از دست می دهد و جنین (انقلاب) نیز سقط می شود و مرده به دنیا می آید! به عبارت دیگر، انتظار پانزده ساله و خیرش انقلابی حدودا" یک ساله (۱۳۵۱–۱۳۵۷)، نه تنها به انتظارات و خواستهای مشروع امیدواران پاسخ مقتضی نمی دهد، بلکه زندگی طبیعی عدهای ازایشان را نیز از آنان می گیرد. انقلاب، در بطن پرورندهٔ خود سقط می شود؛ و مرده به دنیا می آید! حرکت صورت گرفته است؛ اما خود سقط می شود؛ و مرده به دنیا می آید! حرکت صورت گرفته است؛ اما بر میدار صفر درجه. از هیچ آغاز شده و به هیچ ختم شده است. دور باطل، بی هیچ حرکت به جلو و پیشرفت!

گفتنی آست، که فرایس داستان، جدا از صورت ظاهری آن که واقعیتگرا (در واقع: رئالیست انتقادی) به نظر میرسد، تقریبا" هر یک از چهرههای مؤثر و اصلی داستان، نماد و نمایندهٔ یک گروه یا صنف یا طبقهٔ اجتماعی نیز هستند (ایس، تنها ادعای نگارنده نیست. بلکه برخی از منتقدان همفکر احمد محمود نیز به آن اذعان کردهاند.)

پس، نـوذر نـیز مـی تواند نماینده و نماد مردم عادی باشد که در عین حـال کـه بـه هـیچ حزب و باند و گروه سیاسی وابسته نیستند اما عناد و دشـمنی خاصـی نـیز بـا هـیچ یـک ندارند. شاید بتوان گفت: پیرو فلسفهٔ

در این مورد، در نقدی به قلم مشترک علی اشرف درویشیان و رضا خندان (مهابادی) - هر دو از نویسندگان مارکسیست قدیمی - در مجلهٔ آدینه (ش ۱۱۷ بهمن ۷۱؛ با عنوان سرنوشتهای بی فرجام آمده، نوئته شده است: «احمد محمود برای اجرای طرح خود، از آدمهای داستانش تیپهای ناقصی می سازد. آدمهای او همه تیپیک هستند و هرکدام نمایندهٔ گروه اجتماعی خود.

هبچ بک فردیتی ندارند. (ص ۱۶)

«زندگی کن و بگذار زندگی کنند» است. او می خواهد زندگی کند. از مشاهده ستمها و بعيعدالتيها ناراحت و متأثر مي شود و حتى به تنگ می آید. عرت و افتخار آزادی را دوست دارد. از فشارهای اقتصادی أسبيب مي بيند و آزرده مي شود. حق و حقيقت را دوست دارد. اماايمان و اعتقاد قلبی اش به این ارزشها در آن حد نیست که حاضر باشد یای آنها بایستد، در راهشان مبارزه کند، برای تحققشان از راحتی و آسایش و سلامت و یا مثلا" جان خود، بگذرد. گذر عمر و دیدن فراز و نشیبهای مختلف اجتماعی و تاریخی و شکست خوردن و زمینگیر شدن در همان ابتدا و آغاز راه، نوعی احساس ضعف و خودباختگی را بر او حاکم کرده؛ و منتقاعدش ساخته، كه لااقل تا آن زمان كه شرايط تاريخي لازم كاملا" فراهم نیامده است، دل به تقدیر خویش بسیارد؛ با زندگی و شرایط آن-همر قلدر هم دشوار باشد- بساؤد و تن به خطر ندهد. او، البته، اميد به رستگاری و فلاح را کاملا" در خود نکشته است. بنابراین، مأبوسش نمی تبوان دانست. اما دیگر حال و حوصله وایمان لازم را برای درگیر شدن در خطر ندارد. به همین سبب است که بهایفای نقش یک ناظر اکتفا کرده است: مبارزه را میبیند؛ در خفا، برای طرفی که در جهت آرزوهای او مبارزه می کند کف می زند و به زبان، تأییدشان می کند. اما حاضر نیست خود به یاری آنان بشتابد و در این مسیر، نقشی فعال بپذیرد.

سایر خصوصیات نوذر هم، بیش و کم، این دریافت را تأیید میکنند:
او، هر جا محیط را امن تصور کند، به جبران ضعفهای شخصیتی و قصورهای علمی ناشی از آن، بلوفی میزند، و میکوشد که لااقل، در سخن خودی بنماید. اما به محض آن که کار به جاهای خطرناک میرسد، یکباره صد و هشتاد درجه تغییر جهت میدهد و مثلا" خود را چاکر و جاننثار شاه و رژیم او جلوه میدهد، و دشمنان او را خائن و نادرست میخواند. در جایی از رژیم انتقاد میکند و در جایی دیگر به میل خود، بسرای حل مشکل افراد، به دربار نامه مینویسد، و در آن مجیز شاه را

می گوید. مذبذب مینماید؛ و در هر لحظه ممکن است به رنگی در بیاید. برای کوچکتر و ضعیفتر از خودش شاخ و شانه میکشد و در برابر او، خود را رستم دوران، و همه فن حریف جلوه می دهد. اما در مقابل قویستر، به سرعت کوتاه می آید، به شدت تواضع به خرج می دهد، و نرمی پیشه میکند. هرجا منافعش اقتضا کند، دروغ میگوید. منکر خدا و دین نیست، اما عامل به احکمام شرع و پایبند به دستورات آن هم نیست. مشروب میخورد. بشت هم اندازی میکند و... با این همه، ذاتا" خبیث نیست، بد مردم را نمی خواهد. در ارتباط با دیگران، اهل تساهل و تسامح است. اگر در حق آنان، از دستش کاری بر بیاید، کوتاهی نمی کند. شوخ و بذله گوست. خشونت ندارد. آمادگی پذیرش حرف حق در او زیاد است؛ هرچند در پیگیری و تقید به آن، نبات قدم ندارد. در نهایت، مجموعهای از ضد و نقیضها، و بیشتر ضعفهای مردم عادی است. نمونهای از دستهای بزرگ از مردم عوام- لااقل در قبل از انقلاب- است. آن ها که بیشتر رقت انسان را برمی انگیزند تا خشم و تحسین او را. بنابرایس، با همهٔ اشکالهای گاه کلافه کنندهٔ شخصیتی شان، انسان احساس می کیند که حاضر است ببخشدشان. دوستی و همنشینی آنان را نمیخواهد، اما قلبا" مایل به سیه روزی و نابودی شان هم نیست، رمز همهٔ اینها در چند چیز است: نخست خوش قلبی، و دوم، تواضع آنان، و اقرارشان به قصورها و تقصیرها و ضعفهای شخصیتی خود (گویی مدام- نه به زبان که با رفتار و کردارشان- به نواقص خود اقرار میکنند و به سبب آنها از دیگران عذر می خواهند؛ اما در عین حال، می گویند که قادر به اصلاح خود نیستند. پس، تقاضا دارنید که دیگران، آنان را همان گونه که هستند- با خوب و بدشان- بیذیرند).

در این داستان، البته، شوخی و خوشمزگی و طنزپردازی نوذر و تسلط ویژهای که نویسنده در پرورندان شخصیت او به خرج داده است،

نقشی مهم در جذابیت او دارد که این عوامل، در این بخش از بحث ما، مورد توجه نیستند.

نکتهٔ حاشیهای در ایس ارتباط نیز این است که نوذر، کودک به دنیا نیامده را سهراب نام می گذارد. در برخی از تفاسیر جدیدی که از سوی شبه روشنفکران از غمنامهٔ (تراژدی) رستم و سهراب شده است، این بر ماجرا را پسرکشی نام نهادهاند؛ و آن را نماد ستیز سرنوشتساز بین دو نسل کهن، که خصیصهٔ با ارزش پاسداری از سنتها و ارزشهای قدیمی است و نسل جدید، که ویژگی عمدهاش سنت شکنی و نوجویی، و پیام آور اندیشههای تازه است، میدانند؛ و بن اندیشهٔ این داستان را این میدانند که در فرهنگ ما، هر اندیشهٔ نو و انقلابی، به وسیلهٔ پاسداران محافظه کار اندیشههای کهن، نابود می شود. این تفسیر نمادین که در میان چپگرایان طرفداران زیادی دارد، احتمالاً مورد پذیرش احمد محمود هم هست دور نیست که او با ایس دید این نام را بر فرزند نوذر گذاشته ماشد.

# ج- نماد بوش لمبو

ر میان داستان های واقعیت گرا، گونهٔ داستان هست که دارای جنبه های نمادیس است. به عبارت دیگر، صورت کامل ظاهر داستان، واقعیت گراست؛ اما در آن، یک یا چند عنصر و نه همهٔ آن ها وجود دارد که می توان از آن ها برداشت نمادیس نیز کرد. نشانهٔ بارز جنبهٔ نمادیس داشتن ایس عناصر هم تکرار آن ها در جاهای مختلف داستان و تأکید ویشرهای است که روی آن ها می شود زدر مدار صفر درجه یکی از این عناصر، بوش لمبو، یا به تصور نوذر، ماهی لجن خوار است.

در ابستدا شساهدیم که بساران، شسب بعدد از آن که به کممک مسائده، اعلامیه هسای گروه هسا و تشمکل های مختلف سیاسی را تایپ می کند، در حوض خانه شان نخست متوجه ماهی قرمز حوض می شود که «جاندار و

### بیدار دلان در آینه 🔲 ۲۹۰

پرتحرک» مشغول شناست. سپس ماهی سیاهی را میبند که «درشت تر از ماهی قرمز و جاندارتر» از آن، در حال شنا و نوک زدن به خزههای دیواره حوض است.

باران تعجب می کند و می پرسد که چه کسی این بوش لمبو که ظاهرا" نام محلی نوعی ماهی ماهی خوار است - را توی حوض انداخته است. نوذر می گوید که این ماهی بوش لمبو نیست و لجن خوار است؛ و او آن را خریده و توی حوض انداخته است تا لجنهای حوض را بخورد و محیط را برای تخم ریزی ماهی (قرمز) حوض مساعد کند «حوض تمیز می کنه - سی تخم ریزی ماهی (ص ۱۳۱۰) اما باران معتقد است که آن ماهی، اگر هم چنان کاری بکند «سی تخم ریزی خودش» می کند (همان ص).

### بلقيس گفت:

۱۵ بچه ماهی ها روز به روز بیشتر می شن نوذر – صدتا بیشترن.
 نوذر حوله را بالای سر گرداند – «عید ازشان می فروشم – جفتی بیس تومن».

باران اصرار می کند که شکل ظاهری آن می گوید که بوش لمبوست؛ و «صد هزارتاش زیر پل سفید (روی رود کارون) تو هم لول می خوره» (همان ص) به همین سبب، او که در این امر با تجربه تر از نوذر است، می خواهد آن را از حوض بیرون بیندازد. ولی با مشاهدهٔ دلخوری نوذر، کوتاه می آید و از ایس کار صرف نظر می کند. اما در نهایت، حرف تاریخی اش را می زند:

هرچه زمان میگذرد، صحت حرفهای باران و بی اساس بودن خوش بینی نوذر، آشکارتر می شود. تا آنجا که بلقیس هم، اگرچه نه از

روی شناخت علمی، اما به طور غریزی، به شومی و بدیمنی بوش لمبو پی میبرد؛ او، هنگامی که باران را دستگیر میکنند، میگوید:

همرچه به سرمان می آد، از بد قدمی بوش لمبو جا ماندهس.» (ص ۱۳۹۱)

نیز در اولین روز بهار مورد نظر نوذر، که برای فروش بچه ماهی ها خیالها را در سر یخته است:

«بوش لمبو، پر تحرک دور حوض میگشت و به خزهٔ دیوار نوک میزد. (در صورتی که) ماهی سرخ زیر چکه شیر آب دور خود میگشت-انگار که بی قرار بود.»

هنگامی که انقبلاب به مراحل پیروزی خود نزدیک میشود، از نگاه باران، وضعیت حوض چنین تشریح میشود:

ابداران ایستاد کنار عمو فیروز و به حوض نگاه کرد، دید که پر است بچه ماهمی، بسوش لمدو را دید. پسر جنبش بود. رفت زیر آب، آمد بالا، دور حوض گشت؛ و بعد، باله به بالهٔ ماهی طلایی شد و هر دو با هم زدند به گله ماهی و گله ماهی به هم ریخت، و حوض آشفته شد، فریاد بلقیس آمد. بلقیس نعره کشید.»

(ص ۱۷۳۰)

در آخریس مرحلهٔ پیروزی انقلاب در داستان و در آخرین سطرهای رمان؛

«باران دید که بوش لمبو هجوم برد به گله ماهی، گله ماهی آشفته شد. بوش لمبو ماهی های تک افتاده را بلعید. پی در پی...» (ص ۱۷۸۲)

پیشتر، در تحلیل شخصیت نوذر گفته شد که او می تواند نمادی از مردم عادی عامی باشد که هرچند نه مذهبی و نه چپاند، اما با هیچیک نیز از اساس مخالفتی ندارند. بلکه ممکن است براساس دریافت ساده لوحانه و عوامانه یا احساسهای غریزی خود، گاه مواضع و حرکاتی از

ایس سسو و زمانی مربوط به آن سو را تأیید کند و به نتایج مثبت آنها دل ببندد؛ همچنان که دیدیم: او در عین حال که چپ نیست، با علاقهای خاص، اسامی مبارزان کشته شده چپ را حفظ کرده و اینجا و آنجا بازگو می کند؛ به بیبیسی گوش می دهد، و به نتایج خیزس اسلامی مردم نیز سخت امیدوار است. هر چند خود حاضر نیست در عمل، همراهی و اقدامی - حتی در حد مشارکت ساده در برخی تظاهرات بی خطر - در جهت اهداف هیچیک از این جریانها کند؛ ر

با این ترتیب، و با دیگر مقدمههایی که در این ارتباط گفته شد، اینک می توان جنبههای نمادین حوض و ماهی قرمز و ماهی سیاه (بوش لمبو) و ... را چنین تفسیر کرد:

حوض، نماد کل کشور در آن برهه از تاریخ آن است. ماهی قرمز، نماد نیروهای مبارز مارکسیست و ماهی سیاه (بوش لمبو) نماد نیروهای مذهبی، یا به تعبیر شاه، ارتجاع سیاه (به تعبیر مارکسیستها، ارتجاع) است. همچنان که شاه، مبارزان مارکسیست را قوای مخرب سرخ مینامید، و در کل، رنگ سرخ (ستارهٔ سرخ، ارتش سرخ،...) نماد سخت مورد علاقه و استفاده مبارزان مارکسیست و حتی دولتهای مارکسیستی بود.

مجموعهای از تودههای ساده لوح و ناآگاه و فاقد تحلیل درست از اوضاع و شرایط تاریخی و سیاسی کشور، که تحت تاثیر حوادث سال ۱۳٤۲، امیدی به دستیابی به رستگاری و نجات به وسیلهٔ امام خمینی و مذهبیها یافتهاند، با پدید آمدن خیزش انقلابی چشمگیر سال ۱۳۵۶ که یکی از مهمترین فرازهایش چاپ آن مقالهٔ آهآنت آمیز راجع به امام است، ایمن امیدشان تقویت میشود. مذهبیها، به رهبری همین مرجع خود، به تدریح هدایت جنبش را به دست میگیرند؛ و تودهٔ مردم نیز، با این خیال خوش که «فردا که بهاراید، آزاد و رها» هستند و میتوانند از ثمرهٔ این خیال خیام (بچه ماهیهای پرورش یافته) بهره ببرند، از آنان حمایت میکنند. به قیام (بچه ماهیهای پرورش یافته) بهره ببرند، از آنان حمایت میکنند. به

عبارت دیگر، با این تصور خوش باورانه که جریان مذهبی (ماهی سیاه) کارش تنها مساعد کردن فضا و محیط (خوردن لجنهای حوض) برای تکثیر و پرورش نیروهای انقلابی (بچههای ماهی سرخ) است، با دست خود، آن را وارد جریان زندگی خویش میسازند (خریدن بوش لمبو و انداختین آن به درون حوض توسط نوذر) و با تمام قوا از آن حمایت و پشتیبانی میکنند (مشاجرهٔ نوذر با باران بر سر بودن یا نبودن ماهی سیاه در حوض). غافل از آنکه ماهی سیاه، اگرچه واقعا" لجنهای حوض را میخورد و محیط آن را برای پرورش تخمها مساعد میسازد، اما این کار را برای تخمریزی خودش میکند (به یاد بیاورید تذکر صریح باران را در این مورد)، شرنین خودش میکند (به یاد بیاورید تذکر صریح باران را در این مورد)، شرنین

ضمن آنکه به تدریج و با آغاز رشد انقلاب (بچه ماهیها)، ابتدا با ائتلاف با نیروهای غیر چپ- بخوانید: ملیت گراها؛ بورژوازی ملی .... - (همراهی و همگامی با ماهی طلایی)، و سرانجام، به تنهایی (بدون همراهی ماهی طلایی)، شروع به حمله به گلهٔ بچه ماهیها و خوردن بچه ماهیهای تک افتاده و جدا مانده از گله می کند.

به عبارت دیگر، می بینیم که در طی مطرح شدن این نمادها و بهره گیری از آنها برای القای مضامین و درونمایههای مورد نظر نویسنده، اغلب نظرها و پیش بینیهای مهراب نویسندهٔ چپ گرا نیز تحقق می یابد: مردمی که هنوز به رشد لازم سیاسی نرسیدهاند و به جای استفاده از عقل، از احساسهای خود پیروی می کنند، نیز سیاسیهای با سابقهٔ ای که شرایط سالهای ۵۱ و ۵۷ آنان را در تحلیلهایشان به اشتباه انداخته است، و به همکاری با مذهبیها در جهت سرنگونی رژیم پیشین پرداختهاند، به تدریج از صحنه حذف می شوند تا مذهبیها به عنوان قدرت مطلقه و بلامنازع، سررشتهٔ ادارهٔ انقلاب و سپس کشور را به عهده بگیرند، و دود آتش انقلاب، «قبل از همه، به چشم همینا می ره». (ص

یعنی رژیمی می رود و رژیمی دیگر به جای آن می آید؛ بی آن که بسرای مسارزان چیپ و مردم، چیزی تغییر کند و تحولی مثبت در زندگی شان به وجود بیاید. (به یاد بیاورید مرگ نوذر و کودکش – آرزوی پانیزده سالهٔ او – را، درست در آستانهٔ پیروزی انقلاب، و سپس شیون و عزاداری بلقیس را در سوگ او، هنگام مرور یادداشتهای نوذر در ارتباط با امیدها و خوش بینی هایش نسبت به انقلاب (ص ۱۷٤۹). یا سرتایا سیاه پوشی بلقیس را در صفحه آخر داستان.)

(مهراب:) ابا ایس مردم میزنید، خراب میکنید، و کسی دیگه سوار میشه؛ و باز روز از نو روزی از نوا، (ص ۱۲۵۱)

نکتهٔ دیگر قابل اشاره در مورد نماد ماهی سیاه و...، نوعی نظیرهسازی ظریف میان آن و کوسهای است که در ابتدای داستان، بابان، نان آور خانواده و برادر غیور و زحمتکش باران را میکشد:

در آن، از نگاه باران، صحنهٔ کشته شدن برادرش به وسیله کوسهها- در در آن، از نگاه باران، صحنهٔ کشته شدن برادرش به وسیله کوسهها- در درون آب- به تصویر کشیده می شود. متقابلا"، دقیقا" در آخریس سطرهای آخریس صفحهٔ رمان نیز باز باران را می بینیم که این بار در کنار حوض خانه شان ایستاده است و از نگاه او، حملهٔ ماهی سیاه (بوش لمبو) به گله ماهی ها و بلعیده شدن ماهی های تک افتاده توسط ماهی سیاه نمایانده شده است.

ایس نظیرهسازی و تقارن نیز، خود به خود، برای این موضوع،ایجاد جنبهٔ نمادیس می کند. بویژه اگر این دو صحنه را در کنار صحنهای قرار دهسیم که در آن، مادر بزرگ به داخل آب حوض خانه می افتد؛ و باران برای بیرون کشیدن او از حوض جلو می دود؛ و در آن لحظه، صحنهٔ کشته شدن برادرش توسط کوسهها، در آب حوض، به طور کامل زنده و دقیق، برایش مجسم می شود:

«(باران) رسید به حوض انگار که فریاد کسی را شنید. «یا اابووو» حوض آشفته بود و به نظرش خونی بود - بعدها باران گفت که حتی حرفهای درهم مردم را هم شنیده است (درست مثل روز مرگ پدرش) وحتی - تو حوض - باله های سیاه کوسه را دیده است.» (ص ۱۱٦۸)

به عبارت دیگر، نیروهای مذهبی (ماهی سیاه؛ بوش لمبو) هیچ فرقی با کوسه ها ندارند؛ و دقیقا" همان کاری را میکنند که آنها میکردند و میکنند.

در اینجا، ضمنا" نظر سیف پور و عطا- دو شخصیت چپ دیگر داستان- تحقق می یابد؛ که برای موفق شدن در مبارزه، باید متحد بود. در غیر این صورت، به راحتی توسط دشمن، از میان برداشته خواهی شد.

ایس موضوع، از طرف دیگر، ذهن را به سوی معنی تلویحی نام اثر هدایت میکند. زیرا اینکه داستان با حملهٔ کوسهها به بابان و کشته شدن او در زیر پل کارون آغاز می شود و با حمله بوش نمبو - که به گفته باران «صد هزار تاش زیر پل سفید (کارون) تو هم لول می خوره» (ص ۱۳۱۰) به بچه ماهی ها و خورده شدن آنها توسط این ماهی، به پایان خود نزدیک می شود، تلویحا "می گوید که وضعیت و شرایط، در ابتدا و آخر رمان، مشابه هم - و البته در جهت منفی - است. یعنی تأثید دیگر بر نام داستان: مدار صفر درجه!

# د- دیگر تحریفها 🖰

/ جهتگیری دیگر نویسنده در این اثر، در به زیر سؤال کشیدن، و در واقع ضدیت با انقلاب و اسلام، کم اهمیت و ارزش نشان دادن نیروها و مردم مسلمان، و در مقابل بزرگ نمایی نقش و اهمیت نیروهای چپ

(مارکسیست) در جریان تحولات سیاسی و اجتماعی کشور از جمله، انقلاب در کشور است.

ایس نکته ممکن است برای کسانی که اثر را نه با دیدی نقادانه بلکه صرفا" به عنوان یسک رمان خواندهاند، عجیب به نظر برسد. چه، با ایس گونه برخورد، شاید نه تنها نتوان چنین برداشتی از آن کرد، بلکه چه بسا به نظر برسد مدار صفر درجه رمانی منصفانه و واقعیتگرایانه دربارهٔ انقلاب است، که به ثبت دقیق هنری آن در آن دوران پرداخته است. حال آنکه موضوع به مراتب پیچیده شر و متفاوت تر از اینها است. اینکه نگارنده. در ابتدا به نویسندهٔ آن به خاطر هنرمندی و تبحری که در گنجانیدن درونمایهٔ مورد نظر خود در این رمان به خرج داده است تبریک گفت هم به همین سبب بود. حال اینکه این ادعا از کجا ناشی می شود و پشتوانهٔ آن چیست؛ حتما" نیاز به بحث دارد. بویش آنکه شناختن ظرافتهای روان شناختی و هنری به کار رفته در ایس راه، برای ظرافتهای روان شناختی و هنری به کار رفته در ایس راه، برای نویسندگان جوانتر ما، می تواند دارای بار آموزشی بسیار مفید و ثمر بخشی در کارشان باشد. اما دلایل و شیوه ها:

یکسی از مسوارد مؤید این مدعا، انتخاب نام داستان و شواهد مرتبط با آن در درون داستان بود؛ که پیش از این، مستدلا" دربارهاش، سخن گفته شد. مورد دیگر، تلاش نویسنده در دادن وجههای بی طرفانه به اثرش، و بالتبع، خسود، نسبت به جریآنها و خطوط سیاسی و اعتقادی مطرح شده در داستان است.

واقعیت ایس است که داستانخوان مذهبی ما از پس از مشروطیت به بعد، در آثار داستانی نوشته شده توسط نویسندگان وطنی، تصویرهای کژدیسه و تحریف شده و زشت از سنخ خود دیده و در ارتباط با این قشر عظیم اما مظلوم، بی انصافی مشاهده کرده، حق دارد به محض آن که در رمان مفصل و خواندنیای همچون مدار صفر درجه، از نویسندهای توانا و نامدار چون احمد محمود، مواردی دال بر تأیید نیروها و اشخاص

مذهبسی و بویسژه انقلاب اسلامی دید، احساس خرسندی کند و آنها را دال بـر انصاف و حقطلبی و حتی چه بسا گرایش یافتن نویستدهٔ آن به اسلام تصور کند.

البته اگر بنا بر مقایسه باشد، احمد محمود، در این اثر خود، به مراتب منصفانه تر از سایر نویسندگان مخالف اسلام و انقلاب با این دو مقوله برخورد کرده است. اما اگر مبنا، بیان صادقانهٔ واقعیات باشد، بی هیچ تردید، او، زیبرکانه، واقعیات را تحریف کرده و آنها را آنگونه که خود دوست داشته و با اهدافش از نگارش این رمان هماهنگ بوده، بیان کرده است. به عبارت دیگر، او تنها بخشی از واقعیات مربوط به نیروهای مبارز مسلمان و انقلاب اسلامی، آن هم در ابعادی به مراتب کوچکتر از جنبههای واقعی آنها بیان کرده است. به عکس آفیر مورد نیروهای چپ و خشش آنها در انقلاب، دست به بزرگنمایی و مبالغه زده است

ایس کار نه تنها زیانی به اهداف او نزده، بلکه جنبهٔ واقعیت نمایی اشرش را به مقدار زیادی بالا برده است. یعنی احمد محمود با این کار، هوشمندی و تسلط خود بر شگردهای نویسندگی را نشان داده است. چه، اگر او هم، مانند اغلب نویسندگان غیر مذهبی، در اثر خود، بنا را بر تحریف کامل نقش اسلام و نیروهای مذهبی می گذاشت، با توجه به اینکه هنوز اکثر مردم ما که خود مستقیما" در انقلاب حضور داشتهاند، زندهاند، در واقع با ایس کار، فاتحهٔ اثر خود را خوانده بود. زیرا به طور کامل، اعتماد خواننده را از بی طرفی، صداقت و انصاف خود در داستانش سلب اعتماد خواننده را از بی طرفی، صداقت و انصاف خود در داستانش سلب می کرد. حال آن که بیان بخشی از واقعیت، به کمک شگردهای خاص همنری، این خاصیت را دارد که در ذهن مخاطب عادی یا فاقد قوهٔ نحلیل و نقد، شبههٔ بیان کامل واقعیت راایجاد می کند؛ و از این طریق، می توان مخاطبان بسیاری برای اثر جلب کرد.

اما دلایل این مدعا:

یکی از شگردهای فوقالعاده ظریف و هوشمندانهٔ احمد محمود در رسیدن به این هدف، انتخاب برههٔ تاریخیای است که به عنوان زمینهٔ اثـر خود انتخاب كرده است مبدأ اين دوران، سال ۱۳۲۹ است. (در اوايل داستان گفته می شود که یذر بارآن هفت سال پیش کشته شده است. در جایسی دیگر زمان مرگ او سال ۱۳۲۲ اعلام میشود.) سال ٤٩ هم همان سالی است که چند جوان شجاع و از خود گذشته مارکسیست، باایمان كامل- اكبر نگونيم سادهلوحانه- آموختههاي خود از ماركسيسم، و براساس تحلیل همای غیر واقع بینانهٔ خود از اوضاع و شرایط کشور، به محاصرهٔ پاسـگاه ژاندارمـری سیاهکل (واقع در استان گیلان) پرداختند و خیال تصرف آن را داشتند. اما جان خود را بر سر این کار گذاشتند و طرفی هم نبستند الها این همه، از آنجا که کارنامهٔ مبارزاتی مارکسیسم درایسران، نزدیک به دو دهه، فاقله هرگونه عمل قهرمانی بزرگ و چشمگیر در سطح کشور و به عکس، آکنده از خیانتها، خطاها و سرخوردگی ها بود، گروههای چپ، این عمل کوچک بی منطق را که به یک انتحار کور بیشتر شبیه بود تا یک اقدام تعیین کننده و مؤثر، به عنوان مبدأ جدید مبارزه های مسلحانه خود با رژیم شاه و در ابعاد یک حماسهٔ بزرگ چریکی مطرح، و در مورد آن، تبلیغاتی همه جانبه و مفصل کردند؛ که این تبلیغات، تا سالها پس از پیروزی انقلاب نیز دوام داشت؛ و از آن بهرههایی فوقالعاده به نفع خود می گرفتند.

أ احمد محمود نيز، با انتخاب همين سال به عنوان مبدأ داستانش و بهمين ۷۷ (هنگام پيروزی انقلاب) به عنوان پايان آن، على القاعده، بر آن بهوده است که مبدأ و سرچشمهٔ واقعی انقلاب را نه پانزده خرداد ٤٢، که واقعهٔ سياهکل قلمداد کند.

قرایس برای ایس موضوع در داستان زیاد است. هرچند برخی موارد شبهه انگیز ممکن است صحت این برداشت را دچار تردید جلوه دهند. تلاش مین در ایس بخش، استخراج این قراین از داستان و بحث دربارهٔ

موارد ظاهرا" نقض تا رسیدن به یک تحلیل منسجم و قابل اتکا در این ارتباط است.

اما نخست به موارد ظاهر ناقض این ادعا می پردازم:

موارد شبهه انگیز در ایس ارتباط، سه تاست: امید پانزده سالهٔ نوذر، اشاره به کشته شدن پدر باران در سال ۱۳٤۲، تعطیل بخشی از مغازههای بیازار و خیابانهای اصلی شهر در پانزده خرداد ۲۲ در سال ۱۳۵۷. دربارهٔ نوذر و اینکه او نماد چه گروه از مردم می تواند باشد و امید پانزده سالهٔ او که سرانجام معلوم شد چه قدر بی پایه و اساس و غلط بوده است، پیشتر به اندازهٔ کافی بحث شد. خلاصهٔ کلام در این ارتباط این است که احمد محصود در رمانی با ایس تفصیل دربارهٔ انقلاب اسلامی، حتی اگر هم می خواست، نمی توانست از واقعهای به این مهمی، هیچ نامی نبرد. خاصه آن که گفتیم، بنای او بر حذف کامل هرآنچه که به نقش و اهمیت سرآنچه که به نقش و ایربارهٔ این به نقش و نوچک شدهٔ آنها بوده است.

آنچه در ایس ارتباط در مورد نوذر در رمان آمده است این است که بالاخره در سال ٤٢ اتفاقی افتاده است. اما این حادثه، تنها در دل افرادی ساده لوح و فاقد بینش و تحلیل درست سیاسی همچون نوذر، امیدی برانگیخته است که جریان امور، به روشنی نشان می دهد این امید چقدر واهی و بی اساس و غلط بوده است (کشته شدن نوذر و مرده به دنیا آمدن فرزندش بریعنی در اینکه در سال ٤٢ اتفاقی افتاده است، شکی نیست. (و مگر می توان منکر آن شد؟۱)

بحث بر سر نتایج و فواید و برد واقعی آن است - که داستان نشان می دهد از همان سال تا هفدهم دی ماه ۵٦ که آن مقالهٔ کذایی علیه امام در روزنامهٔ اطلاعات چاپ شد، کمترین آبی از این آتش گرم نمی شود؛ و در عمل، برد و دنباله ای قابل ذکر ندارد.

بعد از آن هم، ایس نه تأثیر واقعی این حادته، بلکه بهره گیری زیرکانهٔ مذهبیها از ایس مقاله در جهت تحریک عواطف و احساسات مردم – مردمی با آن خصایصی که ذکرشان رفت – است، که تئور انقلابی را که از پیش – در طی سالهای ٤٩ به بعد زمینهاش توسط نیروهای غیر مذهبی و خاصه چپ فراهم شده است گرم می کند، تا به پیروزی نهایی آن منجر می شود.

کافی است هر خوانندهٔ عادی نیز یک بار دیگر این رمان را با این دیدگاه مرور کند، تا دریابد که این مطلب، چهقدر ظریف در داستان القا شده است:

هر که نداند یا در این زمینه مطالعهٔ کافی نداشته باشد، نسل میانسال فعلی، که از نزدیک شاهد و تاظر وقایع کشور در دههٔ پنجاه بوده، به خوبی آگاه است که از سال ٤٢ به بعد، چه روحانیان و متدینان پیرو خط امام و چه روشنفکران مسلمان، در همهٔ عرصههای مبارزه، چه تلاشهای گستردهای کردند و در این راه، چه مرارتها، محرومیتها، حبسها و شکنجهها کشیدند و چه شهیدها تقدیم کردند و منشأ چه اثرهای بارزی در سطح کشور شدند. و همهٔ اینها، اگر نشأت گرفته از اسلام و به برکت قیام خونین پانزده خرداد و هزاران کشته و زخمی و اسیر آن نبود، پس از چه بود؟!

افسوس که سخن به درازا می کشد و مجال این بحثها اینجا نیست؛ و گرنه فقط به استناد حافظه، می شد فهرستی دور و دراز از این افراد و کارهایشان ارائه کرد، تا نسل جوان خوانندهٔ آن رمان و این نقد، دریابد که واقعیت امر چیست، و تا چه حد، در مدار صفر درجه تحریف شده است.

در ایس داستان، جز اشارهای فوقالعاده گذرا و ناقص که عینا "نقل خواهد شد، به ماجرای پانزده خرداد ٤٢، تا نوزده دی ٥٦ اثری از آتار این افراد و فعالیت هایشان نیست.

کل سبارزان مسلمان مطرح شده در این داستان دو نفرند: یک بازاری به نام حاج و یک کاسب خرده پا به نام حاج آقا بزرگ عطار. تمام فعالیتهای ایس دو در سرتاسر داستان (انقلاب) نیز منحصر می شود به سفارش تکشیر عکس امام خمینی توسط اولی. و یک مورد تکتیر اعلامیهٔ مذهبی توسط دومی. اولی که در این ارتباط دچار مشکلی نمی شود. بلکه به عکس، در این مورد هم، براتعلی عکاس چپ، که کار تکثیر آن عکس را انجام داده است، دستگیر و زندانی می شود.

دومی هم در این ارتباط دستگیر می شود؛ اما جز چند روزی در بازداشت به سر نمیبرد، و خیلی زود آزاد می شود. در یک جا هم بازاریان (دقت کنید) اهواز تلگرافی به رئیس جمهوری فرانسه می زنند و از او به خاطر اجازه اقامت دادن به امام تشکر می کنند و ... خلاص از

در مقابل از همان ابتدای داستان (سال ٤٩) نیروهای غیرمذهبی و عمدتا" چپ، به حدی درگیر در مبارزه به اتواع مختلف (از فعالیتهای سیاسی و اعتصابهای کارگری بگیرید تا انتشار اعلامیههای ضد رزیم و درگیری مسلحانه و اقدام برای گروگانگیری اعضای خاندان سلطنتی و…) و تحت تعقیب و گرفتار در تبعید و زندان و شکنجه و اعدام نشان داده میشوند، که خوانندهای که آن دوران را به چشم خود دیده است در حیرت می ماند که اگر از سال ٤٩ تا ٥٦، چنین حجم عظیمی از مبارزه علیه رژیم شاه و جود داشت، پس چرا اصلا" نمود خارجی نداشت و تأثیری در روند امور نمی گذاشت؛ و چگونه ممکن است در شهری کوچک مانند اهواز، این همه فعالیت سیاسی و مبارزه، در چنین سالهایی خویان داشنه باشد؟!

اما این کار، هر سودی که نداشته باشد، این فایده را برای نویسندهٔ ما دربردارد که به خوانندهٔ ناآشنای رمان خود چنین القاء کند که واقعهٔ کوچک سیاهکل، نقطهٔ عطفی بزرگ در تاریخ مبارزات مردمایران علیه نظام شاهی پهلوی بود، منشأ و مبدأ دورانی تازه از تاریخ کشور و موجد

جنبشها و قیامهایی شد که در نهایت به سرنگونی آن رژیم در بیست و دوی بهمن ۵۷ منجر شد.

ایس که پدر باران در سال ۶۲ کشته می شود نیز به خلاف ظاهرش، هیچ چیز را ثابت نمی کند. پدر باران در اصل توده ای بوده است (نگاه کنید به بخشی که عدهٔ زیادی با شعار مرگ بر توده ای به پشت در خانه او می آیند و او از راه پشت بام مجبور به فرار می شود)؛ پس از آن در کودتای ۲۸ مرداد سال ۳۳ ازایران می گریزد و چند سال متواری است. بعد هم که به ایران برمی گردد، در هیچ جای داستان گفته نمی شود که تغییر جهت داده و مسلمان شده است. پس، کشته شدن او در پانزده خرداد ۲۲ نهایتا" می تواند بیانگر این باشد که از چپها هم در پانزده خرداد، کشته شده است.

به همین سبب است که گفتیم: این اشارههای سهگانه به پانزده خرداد ۲۲ درداستان حاوی نکتهای نیست که بتواند باعث خوشحالی مذهبیها شود.

جز شواهدی که پیش از این، در این جهت ارائه شد، به تأکید قابل توجه نویسنده بر این دورهٔ هفت- هشت ساله و تحولات سیاسی و اجتماعی به وقوع پیوسته در آن در محل وقوع حوادث داستان (به عنوان نمونهای از کل کشور) نیز باید اشاره کرد.

ایس تأکید در حدی است که دیگرانی هم که به نقد ایس اثر پرداختهاند- حتی افرادی مارکسیست چون علی اشرف درویشیان و رضا خندان (مهابادی)- مستقیم یا غیر مستقیم، به عنوان یک نقطه ضعف قابل توجه فنی، به آن اشاره کردهاند. به عنوان مثال، عبدالعلی دستغیب، آن را «گزارش داستانی مبارزه دههٔ ۵۰ (تا ۵۷) بر ضد نظام ستمشاهی خوانده، و افزوده است:

مدار صفر درجه، اختصاص به زندگانی و رویدادهای زندگانی هیچ یک از شخصیتها به تنهایی ندارد. در واقع، هیچ یک از اشخاص، به تنهایسی مفهسوم نمیروی حرکتی رمان نیست و در مرکز رویدادها قرار نمی گیرد. به سخن دیگر، مجموعهای از رویدادهای دههٔ ۵۰ که به انقلابی فراگسیر و جوشسان مسیانجسامد و انگیزههایی که اشخاص را در مسیرهای متفاوت به حرکت در می آورد مقوم ساختار رمان است. ا

درویشیان و خندان نیز در این باره نوشتهاند:

خط محوری مدار صفر درجه، شخصیت «غایبی» است به نام جامعه. رمان، داستان یک جامعه است که در مقطعی از زمان و مکان مشخص بیان می شود و رمان در مقطعی به پایان می رسد که مقطعی در جامعه به «پایان» رسیده است.

ایس برداشت که در نقد دستغیب دقیق تر و روشن تر از نقد دو نفر بعدی بیان شده است، بی دلیل نیست:

ظاهر امر این است که شخصیتهای اصلی این زمان، به ترتیب، باران و نودر هستند. اما با چند پرسش فنی، می توان این برداشت را خدشه دار کرد:

۱- اگر واقعا" باران شخصیت اصلی و اول رمان است، معمولا" بایستی رمان از حوالی تولد او یا لااقل آن زمانی که تحولی قابل توجه در زندگی اش رخ می دهد آغاز می شد، و با مرگ او یا ابتدای دورانی که زندگی او در مسیر تعادل و آرامش (طبیعی) می افتد، به پایان می رسید. اگر هم به نظر نویسنده، نوذر شخصیت اصلی اولی بوده است، باز چنین آغاز و پایانی برای داستان، در ارتباط با او، می بایست در نظر گرفته می شد. حال آن که سال مبدأ این داستان، برای نوذر که نقطهٔ عطفی خاص محسوب نمی شود. برای باران هم هرچند این سال آغاز تحولی به محسوب نمی شود. برای باران هم هرچند این سال آغاز تحولی به حساب می آید؛ اما اهمیت آن، مثلا" بیش از سال ۱۳٤۲ که پدرش، جلو روی خودش، با گلوله عمال رژیم پهلوی کشته شده است، نیست. زیرا

ا ادبیات داستانی شمارهٔ ۲۰

مجلهٔ آدینه، شمارهٔ ۱۰۷، بهمن ماد ۷۶

اولا" نقش پدر در زندگی یک کودک حدودا" نه ساله به مراتب بیش از نقش یک برادر ولو نانآور خانواده - در زندگی یک نوجوان شانزده ساله است. در ثانی، نحوهٔ مرگ پدر باران، قهرمانانه بوده، و می توانسته است نقشی قابل توجه در شکلگیری شخصیت و مشی آتی زندگی باران و خانوادهاش بازی کند. خاصه آن که زندگی او، توأم با مبارزههای بسیار با رژیم گذشته بوده است. همچنان که، پایان مدار صفر درجه نیز پایان واقعی کار باران نیست. به عکس، آن گونه که داستان اشعار دارد، این برهه، خود آغاز دورانی پر فراز و نشیب و تعیین کننده در زندگی اوست؛ و از این نظر، مدار صفر درجه، کاملا" ناتمام به نظر می رسد (از جمله، به همیس سبب هم هست که درویشیان و خندان، عنوان نقد خود دربارهٔ این رمان را سرنوشتهای بی فرجام گذاشته اند).

یعنی در واقع، احمد محمود، برای آن که به هدف خود در طرح این دوران و بویئه، مبدأ قرار دادن سال وقوع ماجرای سیاهکل برای داستان برسد، یک خصیصهٔ فنی و لازم برای رمان خود را زیر پا گذاشته است. زر مسورد دیگر در این ارتباط، تحول شخصیت اصلی رمان باران از بر نوجوان پاک و بی آلایشی که در ابتدا حتی مقید به انجام غسل در آب سرد سحرگاهی حوض هم هست، به یک چریک مبارز چپ در این دوران است.

همچنان که شاهدیم، باران در ابتدا که برادرش کشته می شود، با آن که پدرش فردی کاملا" سیاسی و مبارز بوده و در همین راه هم متواری و سپس کشته شده است، خود اصلا" در این عوالم نیست. او، حداکثر می خواهد معاش خانواده را تأمین کند و در ضمن، یک آئیهٔ شغلی و معیشتی مطمئن برای خود تدارک ببیند. اما پس از آشنایی با عناصر سیاسی چپی همچون مبارک و براتعلی و... (در زمان ورود به بازار کار) و سپس ایجاد ارتباط عاطفی و دوستانه با مائده و منیجه و نامدار، که هر سه از عناصر فعال چپ هستند، به جریان چپ می پیوندند و حتی با یکی از

أنها (مائده) وصلت مىكند. فراز أنجا كه يكى از خصايص شخصیت اصلی مثبت هر داستان این است که او، غالبا" حامل و بیانگر نهایی اعتقادات و ارزش های مورد قبول و دفاع نویسنده است؛ بی هیچ شردید می توان قهرمان اصلی داستان واقع شدن باران را، دال بر مورد توجمه و تأینید خماص بودن مشی اعتقادی و سیاسی او از سوی نویسنده دانست. بویسره اگر توجه داشته باشیم که در این رمان، هر چند برخی شخصیت همای قدیمی و میانسال چیپ که اغلب هم دارای سوابق وابستگی و علاقه به حزب تودهاند- چنان مطلق جلوه داده نمی شوند و دارای برخی اشتباه ها در تحلیل شرایط و اوضاع سیاسی و اجتماعی و یا واجد ضعفهای کوچک شخصیتی کوچک با جهان بینی غیر الهی-هستند، اما نسل جوان وابسته به اندیشهٔ چپ، همچون نامدار، منیجه، مائده و باران، موجوداتی کاملا" آگاه، شایسته، شجاع، مبارز، صادق، جان بسركف وايتارگرند. بويى باران، كه در واقع كمترين انحراف و ضعف شخصیتی در وجودش نیست، به عکس، او - جدا از آن خصایص مثبت مشترک با بقیهٔ یارانش - فوقالعاده دوستدار و قدرشناس مادر، یاک، درستكار، غيرتمند، حق طلب، ظلم ستيز، خوش قلب و بيشيله پيله است؛ بلقس معتقد است که در دنیا مظلوم تر از او پیدا نمی شود. (ص (1.11

أ، از دیگر جنبه های چپگرایانهٔ اثر یکی هم این است که در طول رمان، هم عدهٔ افراد چپ پیروان دیگر باورها و مشیهای سیاسی است؛ هم در عرصهٔ سیاست و اجتماع و مبارزه به مراتب فعال تر از بقیهٔ اقشار جامعهاند؛ هم بیش از بقیه گرفتار زندان و فرار و حتی کشته شدن در درگیری مسلحانه هستند. (نامدار نخست دستگیر و زندانی می شود و سیس با نامزدش، منیجه، تحت تعقیب قرار می گیرد و سرانجام نیز هر دو در در گیری با مأموران رژیم پهلوی کشته می شوند. براتعلی و مبارک و سیف پور دستگیر و زندانی هی شوند. براتعلی و مبارک و سیف پور دستگیر و زندانی می شوند. گلمرخی و برخی از یارانش یا

## ۳۰۶ میدار دلان در آینه

سرلشکر مقربی و دیگر معدومان چپ همچون پویان، جزنی، ظریفی، خوشدل، افشار، سورکی، سرمدی، ذوالانوار و طوفان زاده – که نویسنده با اصرار نام تک تک آنها را از زبان این و آن، در داستان میآورد – و...) علاوه بر اینها، هرجا اشاره به مبارزان مسلح علیه رژیم میشود، از آنها با عنوان چریک یاد میشود؛ که فورا" ذهن را به طرف چریکهای فدایی خلق (۱) هدایت میکند. که خورا که نورا که نورا

) "ابه عکس، مذهبی ها یا کاملا" عامی و خرافی و منفعل و فاقد شعور نسیاسی معرفی می شوند (مادر بزرگ و مادر باران، ملا اشکبوس، کل بشیر، عمو فیروز،...) یا آدم های ناجوری مثل بارولی بی سواد ساواکی قاچاقجی یا چپرساز (حق گو) عامل ساواک باورمند به دین جلوه داده شدهاند. ۲

ر پشتکار احمد محمود در ارائهٔ تاریخچهای گویهٔ از مبارزاب و کشتگان چپ در دوران شاه مدفون، به راستی که مثال زدنی است. برای مثال، هنگامی که گلسرخی اعدام میشود، بیشتر کسانی که به کافه آمدهاند یک گل سرخ به سینه زدهاند. یا بر نگین انگشتر نامزدی که باران به مانده میدهد، حک شده است: زمستان پنجاه و سه!

آیارولی فاسد ساواکی، در چند جا- با نوعی تأکید- فودی با گرابشهای اسلامی معرفی شده است. برای مثال، او وفتی می بیند که در ماه رمضان، مردی در خیابان سیکار می کشد، می گوید: هرعایت رمضان هم نمی کنه - تو خیابان - با و در یاسخ شهروز که می گوید. همی گن ساواکیه! همی گوید: هخو مگه ساواکی مسلمان نیس؟ ه (ص ۱۹۵۵) (این در حالی است که در بعد از انقلاب، هنگامی که فهرست اسامی اعضای ساواک منشر شد، معلوم سد که به عکس، این عدهای قابل توجه از افراد نشان دار - ماثند باقر مؤمنی و... - یا بی نسان جب و مودهای بودند که بعدا" به عضویت ساواک درآمده بودند، ولی در ظاهر، برای رد گم کنی و سود استفاده، در ظاهر خود را برژیم معرفی می کردند و به آن می تاختند!) او مانند بسیاری از مدهبی ها در آن نظاهر خود را برژیم معرفی می کردند و به آن می تاختند!) او مانند بسیاری از مدهبی ها در آن ساواکی؛ هنگامی که بس از تغییر اوضاع، به وسیلهٔ باران دستگیر می شود، به او می گوید: «به خدا من نیستم. مگر تو مسلمان نیستی؟ « (ص ۱۷۲۱) و . اینها جدا از اراذل و اوبانی هستند که با تغییر اوضاع در کشور، سلاح به دست می گیرند و خود را در صف انقلابان جا می زنند و که با تغییر اوضاع در کشور، سلاح به دست می گیرند و خود را در صف انقلابان جا می زنند و به سوء استفاده های شخصی دست می زنند.

اما همین دو نفر مذهبی مثلاً فعال هم، خالی از اشکالهای شخصیتی نیستند. آقا بزرگ از سادگی و صفا و بی تجربگی قهرمان اصلی داستان (باران) سوء استفاده میکند؛ (

جالب این است که با آن که عدهٔ چپیهای آگاه سیاسی (مبارز و نیمه مبارز و سابقا" مبارز) در داستان به مراتب بیش از مذهبیها است و بیشتر فعالیتهای سیاسی را هم در طول مدت داستان و حتی زمان پیش از آغاز داستان آنان می کنند و بیشترین مرارتها را هم آنها متحمل می شوند، اما در نهایت این مذهبیها هستند که در آخرین مراحل همه کارهٔ انقلاب می شوند و عنان و اختیار آن را در دست می گیرند!

اما چرا و چگونه کار به اینجا میکشد و چنین میشود؟ این ماجرا خیلی ساده و تقریبا" بی مقدمه آغاز می شود: شخصی در روزنامهای (اطلاعات) مقالهٔ اهانت آمیزی راجع به ایت الله خمینی به چاپ می رساند. جمعی از طالاب و مردم قم، در اعتراض به این کار تظاهرات میکنند. تظاهرات آنان به وسیلهٔ مأموران رژیم به خاک و خون کشیده می شود. چهلمهای این شهدا در برخی شهرها برگزار می شود و ... به

قضیه، به ظاهر کاملا" دفعی و اتفاقی به نظر میرسد. اما توجیه آن که چرا نیروهای چپ با آن همه عده و تلاش و برنامه، بر سرنوشت انقلاب حاکم نمی شولد این است که طبق فلسفهٔ تاریخی مارکسیسم، هنوز شرایط اجتماعی و تاریخی، بسرای وقعوع یک انقلاب مارکسیستی، در کشور ما فراهم نبوده است. فعلا" باید این دورهٔ تاریخی به عنوان یک مرحلهٔ گذار طی شود، تا مردم به آن سطح از شعور و آگاهی لازم برسند که آمادگی ذهنی و روانی لازم را برای پذیرش چنان رژیمی پیدا کنند، و دیگر شرایط تاریخی و اجتماعی لازم نیز پدیداید، تا در انقلاب بعدی، دیگر شرایط تاریخی و اجتماعی لازم نیز پدیداید، تا در انقلاب بعدی، رژیم حلقی مورد نظر، روی کاراید. همچنان که در داستان نیز شواهد و قابل توجهی، در تأیید این موضوع مشاهده می شود:

نخست اینکه کشته شدن نوذر و مرده به دنیا آمدن فرزند او، جدا از برداشت پیشین از آن، می تواند القیا کنندهٔ این موضوع نیز باشد، که دوران چنین افراد و بینشهایی به سر آمده است؛ و این جریان، بی دنباله و ابسته به حزب توده یا غیر وابسته به آن، که دیگر شور و شر و حال و همت اقدام جدی عملی را ندارند اگرچه مورد نفی کامل قرار نمی گیرند و در طول داستان، از سوی نویسنده، همدلیهای بسیاری با خود می بینند، اما آن کسانی نخواهند بود که وارث اتقالاب اینده باشند. وارثان حقیقی انقلاب اینده، چپیهای جوان فعالی اند کسه اهل سلاح به دست گرفتن و مبارزه، و آماده برای فداکاری و از جان گذشتگی اند.

نماد این جریان، همان کمانی هستند که مسیر مبارزان کشته شدهٔ این راه- همان کسان حقیقی که نامشان در داستان آمده است- را ادامه می دهند. کسانی چون باران، مائده، نامدار، و فرزند نامدار و منیجه، به عکس نوذر، کمه بی پسله و پشت و ابتر کشته می شود، نامدار و منیجه، دنباله دارند.

زیرا پییروز را انقلابیان آگاه و مبارز و راستینی همچون مائده و باران به فرزندی قبول میکنند. و پر واضح است که فرزند چنان پدر و مادریبویژه آنکه اشاره میشود که شباهت بسیاری با مادرش دارد- هنگامی که تحب تربیت کسانی چون ایس دو قرار گیرد، چگونه کسی از کار در خواهد آمد!

اما برای آنکه کمتریس شبههای برای خوانندهٔ داستان، در این مورد باقی نماند که اینده متعلق به این جریان فکری و سیاسی است، نویسندهٔ ما، نام او رآ پیروز می گذاردا و علاوه بر آن، از نشانههای طبیعی نیز برای تأکید بر مطلب، استفاده می کند. (درست هنگامی که باران و مائده برای تحویل گرفتن پیروز به راه می افتند، آسمان می غرد!) (ص ۱۷۷۹).

ساختار

دربارهٔ نقطههای آغاز و پایان مدار صفر درجه، در خلال بحث راجع به مضمون و درونمایهٔ اثر صحبت شد؛ و گفته شد که اصرار نویسنده در محور قرار دادن بک دوره زمانی خاص (۱۳۵۹ تا ۱۳۵۷) سبب شده است که او به یک اقتضای مهم فنی مربوط به پیرنگ، که همان محور بودن شخصیت یا شخصیتهای اصلی است و نه مثلا" دورهٔ تاریخی، توجه لازم را نکند؛ نقص و اشکالی که برای ساختار یک داستان، چیز کمی نیست.

اشکال دیگر ساختار اثر این است که به شخصیت اصلی داستان (باران) آن برجستگی لازم نسبت به دومین شخصیت آن (نوذر)، داده نشده است.

اگر بنا باشد برای این داستان در پی شخصیت اصلی باشیم، بی هیچ شک، این شخصیت، باران است. چه، داستان با او شروع می شود و با او پایان می یابد؛ به نسبت دیگر شخصیت ها، حضور زیادی – مستقیم و غیر مستقیم – در داستان دارد، تا پایان، بیشترین و عمیق ترین تجول ها در او صورت می پذیرد، و حامل و تجسم اندیشه و باورهای مورد قبول نویسنده است. با این همه، به سبب کم توجهی نویسنده، و یا دلایل دیگر، نوذر، که علی الاصول، شخصیت دوم داستان محسوب می شود، به مراتب زنده تر، جذاب تر، واقعی تر و ملموس تر و حتی می توان گفت پررتگ تر از باران مطرح شده است. به طوری که با به پایان رساندن رمان، اوست که در ذهن و خاطره خواننده باقی می ماند و فکرش را به خود مشغول می کند، نه باران.

بنابراین، دور نیست که برخی منتقدان حتی سرشناس و با سابقه نیز چنین برداشت کشند که «شخصیت عمدهٔ رمان، بی هیچ تردید، نوذر اسفندیاری است.» یکی از دلایل این موضوع این است که شخصی با مشخصات باران، در این داستان، بیشتر حاصل آرزوها و تخیلات و ساخته و پرداختهٔ ذهن نویسنده بوده؛ حال آنکه برای نوذر، مابه ازاء و مدل و مصداق واقعی داشته است.

- اشکال دیگر این داستان - که باز نانسی از اصرار نویسنده بر گنجاندن مضامین و درونمایههای فکری و سیاسی مورد نظر خود در آن است - به فقدان رابطهٔ انداموار بین بخشهایی از داستان و شخصیتهای آن، با سایر بخشها (در واقع، محور اصلی آن) برمیگردد. در این داستان، به خلاف روال معمول در طراحی ساختمان رمان، آنچه مایهٔ پیوند اجزاء مختلف به یکدیگر است نه شخصیت اصلی و مشکلات مبتلا به او، که موضوع از پیش مد نظر نویسنده واقع شده، یعنی نمایش تحولات سیاسی و اجتماعی رخ داده در دورانی - آن هم - از پیش تعیین شده توسط نویسنده است. به این ترتیب که داستان در دو بخش مجزا (بازارچه یا راسته ای که باران در آن کار می کند، و خانه شان) می گذرد.

این دو بخش، در عمل، بده بستان واقعی و رابطهٔ تنگاتنگی با یکدیگر ندارد. افرادی که در بازارچه (راسته) هستند و مطرحند و ماجراهایی که برای آنان رخ میدهد هم، ارتباط تنگاتنگی با باران و زندگی او ندارند. باران البته عاملی برای توجیه طرح آنچه در بازارچه میگذرد هست؛ اما کمتر اتفاق میافتد که از حد یک بهانه برای این موضوع فراتر برود. به گونهای که، مثلا" اگر برخی از آن شخصیتها که در بازارچه مطرحاند نمی بودند، یا به فرض شخصیتهایی دیگر به آنها اضافه می شدند، تغییر قابل توجه در ستون فقرات اثر پدید نمی آمد. این دو پارگی نیز یکی از اشکالهای پیرنگ این رمان است.

اما از نظر تعداد شخصیتها و توجهی که نویسنده به رابطهٔ فرد با اجتماع و دوران تاریخیای که او در آن قرار دارد مبذول داشته، مدار صفر درجه، در نوع خود، اثری مثال زدنی است، خاصه در زمانهای که

بسیاری از نویسندگان- بویره از نسل جوانتر- از فقر تجارب اجتماعی و تاریخی رئیج می برند، و برای راحت تر کردن کار خود، به نوعی خلوت کردن زندگی دست می زنند، یا از نمایاندن رابطهٔ فرد با جامعه و تاریخ غفلت می کنند.

شخصیتهای داستان، غالبا" در حد نقش خود، خوب نمایانده شده اند! و تنوع شخصیتها نیز به اندازه کافی هست، بویژه شخصیت نوذر، به خوبی هرچه تمامتر پرداخته شده است! و در نوع خود هم، واجد تازگیهایی ویژه در ادبیات داستانی کشور است، به طوری که نگارنده، در میان داستانهای معاصر، برای نخستین بار با چنین چهرسانی (تیپی) با این خصوصیات کامل روبهرو شده است. که اگر واقعا" نیز چنین باشد، افتخار آفرینش چنین چهرمانی در ادبیات داستانی کشور، باید به نام احمد محمود، ثبت شود. و این، خود، کم افتخاری نیست.

نکته دیگر ایسنکه: با همهٔ ایرادهایی که به ساختار اثر وارد شده، در مجموع، مدار صفر درجه رمانی جذاب و خواندنی است؛ و می تواند قشرهایی مختلف از مردم کتاب خوان را به خود جلب کند و یای خود بنشاند. که این هم موفقیتی قابل توجه، برای یک رمان است.

- یک نقص چشمگیر این رمان اما، پا سنگینی نویسندهٔ آن است. به این معنی که او، تنها در حد محله و محل کار و حواشی آنها، و حداکثر چند خانه و یکی در جای معمولی دیگر حاضر است با قهرمانانش همراه باشد. به محض آن که یکی از آنها- حتی اصلی ترین هایشان- به جای نامتعارف و خاصی مثل کلانتری، زندان یا بیمارستان یا دادگاه می رود، او را رها می کند و با دیگران همراه می شود. برای مثال، در این داستان، باران، نوذر، مبارک، یارولی، براتعلی، عطا، سیف پور، آقا بزرگ عطار، برزو و ... هر یک از نه ماه تا چند روز به زندان می افتند؛ سر از دادگاه و محاکمه در می آورند؛ در دوران اسارت باران، در زندان شورش می شود و عده ای از زندانیان از جمله باران، تیر می خورند و زخمی می شوند، و

## ۳۱۲ ] بیدار دلان در آینه

باران در بیمارستان مربوط به زندان بستری می شود. اما نویسنده، از همراهی آنان در این دورآنها و مراحل، سخت پرهیز می کند! حتی در زندان به ملاقاتشان نمی رود! به عبارت دیگر، خواننده، در سرتاسر این رمان طولانی، هیچ تصویری از درون این مکانها نمی بیند!

ایس قصور، برای رمان، یک ضعف قابل توجه به شمار می رود. بویژه در مورد کسی چون باران، که تا پیش از دستگیری اول، مرکز توجه نویسنده و شخصیت اصلی رمان اوست، به طور طبیعی انتظار می رود که زندگی وی در زندان نیز نشان داده شود. چه، برای تازه جوانی چون او، آن هم در یک داستان واقعیتگرا که مبتنی بر تأثیر کاملا" تعیین کننده محیط بر شخصیت قهرمانان است، بی شک، زندانی شدن می تواند مایه تحولی قابل توجه در شخص باشد. از قضا، باران، که بعدها مشی مبارزه مسلحانه را در پیش می گیرد و مبارک این کار او را خطرناک و بی ثمر می داند، می گوید که زندان به او نشان داده است که چارهای جز پیروی از این راه نیست. اما نویسنده، به محض دستگیری و بازداشت باران، محور داستان خود قرار می دهد!

- مورد دیگر، زیادی سیاسی بودن فضا و آدمهای داستان است. در ایسن رمان، تأکید مبالغه آمیز بر سیاسی بودن آدمها و اوضاع و شرایط، باعث می شود که خواننده چنین تصور کند که از نظر نویسنده، محور و منشأ همهٔ تحولهای زندگی انسانها سیاست و مسائل سیاسی است؛ و شخصیتهای اصلی و عمدهٔ رمان نیز جز برای این به دنیا نیامدهاند که سیاست بورزند! به بیان دیگر، وجه سیاسی زندگی و شخصیت قهرمانان اصلی داستان، بر دیگر وجوه آنها، غلبه آشکار دارد. حال آن که می دانیم، در واقعیت، حتی در مقطع تاریخی مورد نظر نویسندهٔ ما چنین نبوده است.

خشونت حاکم بر داستان و روابط افراد با یکدیگر نیز، زیادتر از حل طبیعی و واقعی زندگی است. به راستی اگر زندگی واقعی با این مقدار درگیری و مشاجره و کشمکش و بدخواهی و ماده گرایی و بد دهنی همراه بود، غیر قابل تحمل می شد. متأسفانه، این، وجهی است که شاید تحست تأثیر دستورالعملها و القائات رئالیسم سوسیالیستی، در آثار برخی از نویسندگان چپگرای ما نفوذ یافته است. چه یکی از آموزههای این مکتب که به پیروان آن توصیه می شود که آن را هنگام آفرینش ادبی نصبالعین خود قرار دهند این است که وضعیت انسانها را در رژیمها و حاکمیتهای غیر سوسیالیستی چنان تلخ و تیره و سهمناک نشان دهند که در مخاطبان اثبر، نسبت به آن شرایط،ایجاد انزجار و دلزدگی کنند؛ تا از این طریق، میل به تغییر شرایط و اوضاع موجود را در آن دامن بزنند؛ و بسه ایس ترتیب، زمینه برای عرضهٔ سوسیالیسم، به عنوان مکتب و نظام جایگزین، و پذیرش آن از سوی ایشان، مساعد شود.

- بخش مربوط به مرگ گمرکچی، اگرچه فینفسه بخشی جالب است، اما در روال کلی داستان نقشی ندارد، بنابراین زاید است؛ و بهتر آن بود که حذف میشد.

- اجبار نوذر توسط سروان ارژنگ و همراهانش به اینکه رانندگی آن اتومبیل غصبی را برای آنان به عهده بگیرد، به نظر، چندان منطقی و معقول نمی آید. چه، از آن چهار نفر، یکی می توانست رانندگی را به عهده بگیرد، و بیهوده شاهدی غریبه (نوذر) برای جنایات خود نتراشند، تا بعد هم مجبور شوند آن طور او را بکشند.

ر - در مواردی معدود - از جمله در ارتباط یارولی با نوذر (مثلا" صفحه ٤٨٣) نوعی مخفی کردن اطلاعات از خواننده به چشم میخورد - که صحیح نیست.

- بر داستان، نوعی فلسفهٔ حاشیهای مبتنی بر اینکه سرانجام، بدکار، در همین دنیا به سزای عملش خواهد رسید، مشاهده می شود؛ که کاملا"

مثبت است. این سرانجام، در مورد بسیاری از شخصیتهای مهم داستان، صورت تحقق به خود می گیرد. در مورد باقی نیز می توان چنین توجیه کرد که آنان همه، دیر یا زود، گرفتار مجازات در خور حال و کار خود خواهند شد: یارولی با دست خودش دختر بزرگش را به بدبختی می اندازد، و خود آواره می شود و مغازهای که با حقوق ساواک و یول قاچاق تریاک آن قدر مجللش کرده به ویر آنهای تبدیل می شود. برزو، زندانی، معتاد و دربه در می شود. سروان ارژنگ کشته می شود. حقگو (چپرساز)، دستگیر و به نیروهای انقلابی تحویل داده می شود تا به مجازات استحقاقی خود برسد. آقا بزرگ عطار، با کلاهی که شهروز بر سرش می گذارد، مجازات رفتار ناجوانمردانهٔ خود با باران را می بیند. دکتر می شود. و دختر نازپرورده و پرمدعایش، به وضعی خفت بار، متواری می شود. و دختر نازپرورده و پرمدعایش، به وضعی خفت بار، متواری می شود. ابوالحسن گمرکچی متکبر و مغیرور، در انزوا و به آن طرز می شود. ابوالحسن گمرکچی متکبر و مغیرور، در انزوا و به آن طرز رقت باره می میرد. سرکار ثامن، که وسایل کار باران را در رودخانه ریخته است، کشته می شود. و ...

- برخی از شخصیت های مهم داستان، جنبه های چهرمانی (تیپیک) آن ها بر تشخص و فردیتشان غلبه دارد. یک علت عمدهٔ این اشکال می تواند این باشد که نویسند، بنا داشته از قشرهای مختلف اجتماعی مورد نظر خود نمونه هایی نوعی در داستانش داشته باشد.

- اصرار نویسنده بر گنجانیدن تحولهای اجنماعی. اقتصادی و سیاسی مورد نظر خود در داستان، گاه به طور مشخصی به چشم میآید، و سبب تضعیف جنبهٔ واقعیت نمایی آن میشود:

در این اثر شاهدیم که خانهٔ صمد صراف، توسط دار و دستهٔ مهندس دلاور و دکتر داور خریداری و کوبیده می شود و به جای آن بنایی جدید شامل بانک و فروشگاه وسایل صنعتی کتباورزی سربرمی آورد. صمد

صراف که کمی پس از فروش خانهاش، از این کار پشیمان شده است، میکوشد تا آن را بازپس بگیرد، اما موفق نمی شود.

جایگزینی بانک به جای خانهٔ صراف، اشاره به یک مرحلهٔ گذار از سیستم اقتصاد سنتی به اقتصاد نو، و نیز جایگزینی طبقه ای جدید (خرده بورژوازی) به جای طبقهٔ قدیم (سرمایه داری سنتی) است.

مصادرهٔ روستاها توسط شرکت بررگ فراگیر کشت و صنعت و مهاجرت عمو فیروز و خانوادهاش به شهر و... بیانگر مکانیزه شدن کشاورزی و جایگزینی آن به جای کشت و کار به شیوهٔ سنتی است. همچنین، عوارض این موضوع؛ که سیل مهاجران روستایی به شهر، و پیدایش پدیده و معضل حاشیه نشینی در حومهٔ شهرهای بزرگ است. به این ترتیب، مشاغل کاذبی مثل دستفروشی و دلالی و... (لمپنیسم) نیز رونت میگیرد، که معضلی دیگر به مشکلات جامعه اضافه می کند، با افزایش پول در دست مردم، مدام پاساژ است که علم می شود و...

شرکت کشت و صنعت، که با سرمایه گذاری و مشارکت خارجیان تأسیس شده است، می تواند تلویحا" به پیدایش طبقهٔ بورژوازی کمپرادور اشاره داشته باشد.

یارولی و تحول منفی شخصیتی او، ظاهرا" به قصد نشان دادن حاکمیت پول به عنوان یک ارزش بر جامعهٔ در حال گذار از مرحلهٔ سنتی به مرحله ای نو، و عوارض مفسده آنگیز آن مطرح شده باشد و...

- در اواخر داستان، بسیاری از شخصیتها یا در تظاهرات یا در گیریها یا...، به یکدیگر برمیخورند تا سرانجام کارشان در داستان روشین شود. یا مثلا" تنها نیروی نظامی که درگیریهای مختلف خیابانی و بگیر و ببند انقلابیان حضور پیدا میکند، کلانتریای است که سروان ارژنگ فرماندهٔ آن است و ممل تارزان و اسد موتوری و...، لمپنهای همکار آنند. در حالی که اهواز، در آن زمان، لااقل شش کلانتری دارد!

ایس گونه تمرکز روی شخصیتهای خاص داستان و دادن نقش به آنها در جای جای اثر، از جهت انسجام پیرنگ و کمک به پرداخت کافی افراد، خوب است. اما دست غیبی نویسنده در پس ماجراها و افراد را نیز آشکار میسازد، و سبب تضعیف جنبهٔ واقعیت گرایی اثر می شود.

#### فصلهاى داستان

نکتهٔ دیگر قبابل ذکر در مورد ساختار، مربوط به فصلهای مختلف داستان است:

اول اینکه فصل بندی داستان، یا حتی مجلد کردن آن، گاه از حساب و کتاب دقیقی پیروی نمی کند. به این ترتیب که در برخی جاها، تغییر یک فصل و رفتین به سر صفحهٔ جدیدی برای آغاز کردن فصل تازه، یا حتی رفتین از یک مجلد به مجلد دیگر، به دلیل وجود مثلا" یک خلاء زمانی طولانی بیان رسیدن یک فراز وییژه و آغاز فرازی دیگر از داستان و زندگی قهرمانان آن با انجام یک تغییر مکان نیست (برای مثال، در صفحههای ۲۸۲، ۲۸۲، ۲۸۱، در که دوم و ابتدای مجلد سوم).

دوم اینکه، طول برخی فصلها گاهی زیادی کوتاه میشود؛ به طوری که از این نظر، نوعمی بی تناسبی و بی ظرافتی در فصل بندی داستان به چشم میخورد.

مورد سوم، به گذاشتن علامت فاصله بین فصل ها باز می گردد؛ که در مواردی متعدد، مصنوعی است به این معنی که مطالب قبل و بعد از فصل می بایست بدون فاصله و پشت سر هم می آمدند، و گذاشتن علامت فاصله بین آنها ضرورت نداشته است. حال آنکه این کار صورت گرفته است. به عکس، گاهی گذاشتن علامت فاصله بین دو قسمت از نوشته ضرورت داشته است؛ در حالی که یا به سفید باقی گذاشته شدن یک سطر میان آن دو بخش اکتفا شده یا حتی همین یک سطر سفید هم بین

آنها قرار نگرفته است. تا آنجا که گاه در این قسمتها، مطالب بخش بعدی حتی سر سطر جدید هم نرفته؛ و به طور پیوسته، در یک سطر واحد، به دنبال مطالب بخش قبلی آمده است.

نکتهٔ شگفتی انگیز دیگر - شگفتی انگیز از یک نویسندهٔ با سابقه مثل احمد محمود - گذاشتن علامت فاصله در انتهای فصلهایی است که فصل بعد از آنها به سر صفحهٔ جدید رفته است! حال آنکه می دانیم که در این میوارد، خود رفتن مطلب فصل بعدی به سر صفحهٔ جدید، به اندازهٔ کافی و گویا، این دو فصل را از هم جدا کرده است؛ و نیازی به ارتکاب این عمل حشو ابتدایی نیست.

نکته آخر، به مسائل درونی هر فصل بر می گردد: معمولا" قاعدهٔ بیشتر رایج، که منطقی هم می نماید، این است که در هر فصل ، یک یا حداکثر دو نفر و غالبا" یک نفر - در مرکز توجه نویسنده قرار می گیرد. به این ترتیب که، نویسنده، هر فصل را با آن یک یا دو نفرآغاز می کند و با همان ها نیز به پایان می رساند. این قاعدهٔ معقول وفنی، درهمهٔ فصول مدار صفر درجه رعایت نشده است: در بعضی از این فصل ها، شخصی که فصل با او آغاز شده، در میانهٔ راه رها می شود، و نویسنده و دوربینش باشخصی دیگر همراه می شوند و فصل را به پایان می برند (مثلا" :از صفحه ۱۰۰۸ به بعد) . در یک مورد حتی، فصل با یکی شروع می شود؛ و در اواخر فصل، مجددا" شخص اولی به درون ماجرا بر می گردد و در اواخر فصل، مجددا" شخص اولی به درون ماجرا بر می گردد و شنخص دوم رها می شود. تا آنکه در نهایت، فصل، با همان شخص اول به پایان می رسد (از ۱۵۶۳) به بعد) . در موردی نیز، فصل با کسی شروع به پایان می رسد (از ۱۵۶۳) به بعد) . در موردی نیز، فصل با کسی شروع شده است. در آن فصل، شخصی دیگر بی هوش می شود. با بی هوش شدن شده است. در آن فصل، شخصی دیگر بی هوش می شود. با بی هوش شدن فرد دوم، ادامهٔ فصل رها می شود و به توصیف در نمی آید (ص۹۹).

علاوه بسر ایسن ها، در یک مورد، نویسنده از شیوهٔ تقطیع موازی در روایت داستان استفاده میکند (ص ٤٤٧). حال آنکه اولا" استفاده از این

## ۳۱۸ 🔲 بیدار دلان در آینه

شیوه در این داستان کاملا" به همین بک مورد ختم می شود. یعنی در این داستان نه سابقهٔ قبلی دارد و نه در بعد از آن تکرار می شود. در ثانی، ایس شیوه، معمولا" در فیلم (آن هم برخی فیلمها) مورد استفاده قرار می گیرد؛ و این گونه تقطیعهای کوتاه کوتاه، در داستان رایج نیست.

#### يرداخت و زبان

احمد محمود، بسرای نوشتن رمان خود، در مجموع، از شیوهٔ بیان بیرونی (زاویه دید نمایشی) استفاده کرده و میتوان گفت که نقریبا" خوب از پس ایس کار به راستی دشوار برآمده است. البته انتخاب این شیوه بیان دشوار برای نگارش یک رمان - خود به حود، در جاهایی، کار را به پرگویسی آدمها کشانده و گاه نیز برخی از آنان را زیادی متوجه بیرون جلوه داده است، همچنان که اغلب، مانع وصف احساسها و اندیشههای آنان - حتی در حد معقول - شده است، اما متقابلا" در کل، باعث تندی آهنگ حرکت داستان هم شده است.

در جاهایی، البته از این شیوهٔ بیان عدول می شود. برای مثال در صفحهٔ ۱۹، شاهد بک تک گویی نمایشی هستیم؛ که در درون شیوهٔ بیان انتخابی برای داستان، توجیه نمی شود و جا نمی افتد. یا آن که گاهی یسنگری (فلاش بک)هایمی صورت می گیرد، که به درستی معلوم نمی شودایا در ذهب افراد داستان صورت گرفته است و کدام فرد یا آن که نویسنده خود آن اطلاعات را از گذشته، به خواننده می دهد. در صورت اول، روشن نبودن منتأ پسنگری محل اشکال است و اگر صورت دوم صحیح باشد، شکل پسنگری از نظر فنی دچار اشکال می شود. یعنی منطق و توجیه فنی داستانی ندارد که نویسنده، در جاهایی سیر داستان را متوقف توجیه فنی داستان اطلاعاتی از کند تا به قیمت حتی به رخ کشیدن حضور خود در داستان، اطلاعاتی از گذشته به خواننده بدهد. ضمن آن که کند" در شیوهٔ بیان نمایشی، گذشته به خواننده بدهد. ضمن آن که کند" در شیوهٔ بیان نمایشی، پسنگری یا پیشنگری و نیر تداعی، از اصل جایز نیست.

زمان افعال نیز، که در متن اصلی داستان، گذشتهٔ ساده است، در ایس پسنگری ها تبدیل به مضارع اخباری می شود که اصلا" فنی و درست نیست. چه، بدون آگاهی از فنون داستان نویسی هم می توان به این نکته پی برد که وقتی که زمان روایت داستانی گذشته است، معنیاش این است كه آن ماجراها در گذشته رخ داده است. حال اگر درلحظه ها یا دقایقی از گذشته، قهرمانی از داستان، به یاد ماجرایی مربوط به گذشتهٔ خود بیفتد، آن گذشتهٔ دوم، در واقع گذشتهٔ گذشته یا اصطلاحا"، ماضی بعید است. با این همه، از آنجا که ذهن، هرگاه ماجرایی را به صورت تصویری به خاطر می آورد (مجسم می کند) ، آن ماجرا برای او زنده جلوه می کند- هر چیند در ژرفیای ذهبن خبود بیر این امر وقوف دارد که آن ماجرا، در هر حال، مربوط به گذشته است- در نمایش داستانی آن ماجرا، ما زمان وقوع را به عقب نمی بریم. بلکه همان زمانی را برای به تصویر کشیدن آن مورد استفاده قرار میدهیم که ماجراهای جاری داستان با آن روایت میشوند. به ایس ترتیب، برای داستانی که به زمان گذشتهٔ ساده روایت میشود، زمان روایت پسنگری تصویری هم همان گذشتهٔ ساده خواهد بود اگر هم زمان روایت خود داستان مضارع اخباری است، روایت پسنگری تصویری آن نیز به همان زمان مضارع اخباری خواهد بود. حال بر اساس چه توجیه فنی یا منطقی، بعضی از نویسندگان حتی با تجربهٔ ما مثل احمد محمود یا سیمین دانشور (در جزیرهٔ سرگردانی)، روایت پسنگریها و تداعیهای تصویری را، در داستانی که زمان آفعال روایت اصل آن، گذشتهٔ ساده است، با مضارع اخباری صورت میدهند، معلوم نیست! (مثل اینکه کسی بگوید: روایت هر تجسم (تداعی) مربوط به گذشتهٔ دورتر در گذشته می شود همان واقعه در زمان حال!!! که این هم واقعا" از آن حرفهاست!)

اما از ایسنها گذشته، احمد محمود در این داستان نشان می دهد که با ایسن همه سابقهٔ نویسندگی، هنوز به طور کامل با ظرافتهای خاص

#### بهم الله بیدار دلان در آینه

استفاده از به پسنگری و تداعی - حتی در این اشکال سادهٔ آن - آشنانست!

نکتهٔ طرفه تر در این ارتباط، قائل شدن یک خط فاصلهٔ سفید بین ماجرایی که به ماجرایی که در زمان جاری داستان در حال وقوع است و ماجرایی که به صورت پسنگری یا مبتنی بر تداعی، در داستان میآید! (حال باز جای شکرش باقی است که مثل آثار بعصی از نویسندگان دیگر، بین این بخشها علامت فصل گذاشته نشده است!)

ایس کیار هم مثل این است که ادعا کنیم انسان هر گاه بنا می شود به طور ارادی یما غیر ارادی به یاد خاطرهای در گذشته بیفتد، ابتدا مکثی می کند؛ تمرکزی در خود به وجود می آورد؛ نفس عمیقی می کشد: و با شمردن یک تا سه، از آن عالم به عالم بعدی منتقل می شود و به عکس!

به هر حال، اینها از جمله اشکالهای پرداختی مدار صفر درجهاند؛ که به نظر من، سر زدن آنها از نویسندهٔ پرسابقهای چون احمد محمود، بعید بود.

اما رئالیسم جادویی مارکز، نویسندهٔ نامدار ما را هم بی تأثر نگذاشته است. (برای مثال، در صفحهٔ 7۹ شاهد حاضر شدن روح بابان در کنار دست برزو و صحبت ابن دو با هم هستیم. یا برخی خصایص شخصیتی بی بی سلطنت، به این شیوهٔ داستان نویسی آمریکای لاتینی پهلو می زند). بیا ایس همه، ایس تأثیر پذیری بسیار اندک است؛ و از طرفی بجا مورد استفاده قرار گرفته است. بنابراین، نمی توان بر آن ایراد گرفت.

- در یک مورد، برای اولین و آخرین بار، نویسنده رسما" حضور خود را در داستان اعلام میکند:

الشنیدیم که حسینیهٔ اعظم شلوغ است.» (ص۱۲۹۹)

این در حالی است که ضرورتی برای این کارو فایدهای مترتب بر آن، احساس نمی شود.

- هنگامی که باران در مغازهٔ یارولی است و کتایون تلفن میزند، نویسنده تنها صحبتهای باران را برای ما بیان میکند و صدای گویندهٔ آن سوی خط را نمی شنود. اگر احمد محمود شیوهٔ بیان نمایشی را به طور کامل و دقیق در سرتاسر اثرش رعایت کرده بود، این کار کاملا" درست و مجاز بود. اما با این شیوه بیان نیم بند، این امساک قابل قبول نیست.

- از عوامل مهمی که در تلطیف فضای داستان و شیرین و جذاب کردن آن نقش چشم گیری دارد، وفور آدمهای جالب و نیز استفاده از عامل طنز بجا و مقتدرانه در جای جای اثر است. از هبت بگیرید تا برادر برهان و از کل بشیر، تا نوذر که گل سرسبد آنهاست.

تا آنجا که نگارنده مطالعه دارد، استفاده از این عناصر، خاصه در این ابعاد، در آثار پیشین احمد محمود، بی سابقه است. اگر این تصور من درست باشد، توجه و گرایش یافتن او به این جنبه ها در آثارش خود می تواند یک نقطهٔ عطف در کار وی باشد. با این همه، صرف نظر از این موضوع، هر چند این کار، جدید و منحصر به احمد محمود نیست، اما قابل توجه و پیروی بسیاری از نویسندگان جوانتر ما، لااقل در برخی از آثار داستانی شان است.

- نوعی ایجاز خاص در موارد متعددی از داستان مشاهده می شود که غالبا" مثبت و مثال زدنی است. هر چند به تازگی و قوت مشابه آن در جزیرهٔ سرگردانی سیمین دانشور نمی رسد و در مواردی هم ایجاز مخل می شود و به ساختار نمایشی اثر لطمه می زند.

برخی اطلاعات راجع به اشخاص یا مسائل، دیر وگاه نیز توأم با ابهام داده می شود. مثلا" نسبت بابان با باران، یا تحصیلات و شغل نوذر. (ضمن آن که ما هیچ گاه به معنی واقعی کلمه، نوذر را در هنگام انجام کارهای مربوط به شغلش نمی بینیم. در حالی که او به عنوان یکی از دو شخصیت اصلی داستان، لازم بود از این نظر نیز مورد توجه قرار گیرد.)

# ۲۲۳ میدار دلان در آینه

برخی اطلاعات لازم راجع به آنها هم که اصلا" به خواننده داده نمی شود (برای مثال کودکی و وضعیت خانوادگی نوذر).

- از جمله نقاط قوت این رمان توصیف موجز اما مقتدرانه و مؤثر صحنههای شلوغ و پرجمعیت، در موارد متعدد است. همچنان که داستان از صحنههایی که باایجاز تمام، تأثیر عاطفی و احساسی قابل توجهی بر مخاطب می گذارند، خالی نیست.

- استفاده از توصیفهای اکسپرسیونیتی یا به عبارت بهتر، استفادهٔ نمادین از ابزارها و عناصر طبیعی همچون پدیدههای جوی، به کرات، در داستان مشاهده میشود. از جمله، شاهدیم که در روزهایی که باران هم نمیبارد، نبوذر باخود چتر میبرد. اینکه بلقیس در آخرین لحظههای داستان با لباس سر تا پا سیاه عزا از اتاق خارج میشود نیز حاوی یک معنای کنایی منفی در ارتباط با پیروزی نهایی نزدیک انقلاب اسلامی است.

کامل کنندهٔ این سناریو، سطور آخر این صحنه و کل داستان است؛ که باران بچهٔ منیجه (پیروز) را با دست راست میگیرد تا دست چپش آزاد بماند و آن را دراز کند تا مائده دستبند را به دست چپ او بیندازد و بعد هم قفل آن را ببندد.

ایس دستبند همانی است که در سال ۱۳۵۳، مائده به عنوان هدیه نامزدی – غیر رسمی شان به باران داده بود. اما اینکه احمد محمود، در این واپسین صحنهٔ داستان و در حالی که شرایط هم اصلا" شرایطی مناسب نامیزدبازی و احساساتی بازی نیست، مائده را وامی دارد تا دست به چنین کاری برند، دقیقا" منظوری نمادیس به همراه دارد. به ویژه اگر توجه داشته باشیم که باران، دست چپش را دراز می کند و مائده علاوه بر آن که دستبند کذایسی اهدایسی خود را به دست او می اندازد، به همین هم اکتفا نمی کند و قفل دستبند را هم می بندد. به این الله می بند در این می کند و قفل دستبند را هم می بندد. به این الله دستبند را هم می بندد. به این الله دستبند را هم می بندد. به همین هم اکتفا

به بیان خودمانی، این اعمال نمادین، بیانگر تجدید بیعت مجدد و البته ناگسستنی بران با آرمان چپ و مبارزهٔ چریکی ستنی بر آن است. نیز اینکه مائده آن کار را میکند، بیانگر این است که عامل آغاز و نیز دوام ایس بیعت به وسیلهٔ امر ازدواج؛ ولو به شیوهٔ مارکسیستی آن-اوست.

معنای تلویحی و انضمامی این ماجرا هم روشن است: نه باران و نه مانده، تحصیلات مدرسی بالا، حتی در حد دیپلم متوسطه ندارند. از طرفی، هر دو، به کار یدی مشغولند و با حاصل دسترنج خود زندگی میکنند. دارای آگاهی طبقاتی و شم سیاسی و عزم مبارزهای هم هستند. پس، بنا به تعریف مارکسیسم، پرولترند. همچنان که دو شخصیت مطرح دیگر مبارز داستان - منیجه و مراد - پرولتر بودند. مراد که زنده است و به احتمال زیاد، به زودی به این دو ملحق میشود، پیروز، نیز که قطعا" با همیسن اید تولوژی و آرمان تربیت و بسررگ خواهد شد. همهٔ اینها یعنی اینکه ادامه دهندگان راستین مبارزهٔ مسلحانهٔ خلقی و وارثان انقلاب آتی - که گفتیم از نظر نویسندهٔ ما، انقلابی مارکسیستی خواهد بود - پرولترها هستند.

# زبان و لحن

نشر احمد محمود در ایس اثر، نثری است اغلب با جملههای کوتاه، مقطع و پر تپش. نحوهٔ به کار گرفته شده در غالب قسمتهای آن، همچنین تعدادی قابل توجه از واژهها، تعبیرها و ترکیبها، جنوبی خوزستانی است. این خاصه، به ویژه در گفتوگوهای داستان که بخشی بزرگ از اثر را به خود اختصاص دادهاند – نمودی بارزتر می یابد.

بومی کردن زبان، البته کمک زیادی به فضاسازی اثر و انتقال فرهنگ گفتاری ویـرهٔ آن مـنطقه به مخاطبان، خاصه خوانندگان غیر متعلق به آن

#### ع۲۳ 🔲 بیدار دلان در آینه

ناحیه می کند. اما این کار، مشکلاتی را نیز با خود به همراه دارد که قابل تأمل است:

نخست اینکه، اگر در بومی کردن زبان و لحن داستان، از حد معینی، بیشتر پافشاری شود، سرعت خوانندهٔ غیر بومی را در مطالعه کم میکند، مایدهٔ خستگی ذهنی و ملال او میشود، از بردن حظ کافی توسط مخاطب از اثر جلوگیری میکند و - در مواردی - ممکن است سبب تخریب زبان پایهٔ فارسی رایج شود.

زبان و لحن مدار صفر درجه قدری از این عوارض منفی را دارا هست.

البته، استفاده از تعبیرها، ترکیبها، اصطلاحها، واژهها یا حتی نحوی وییژه، مشروط بر آنکه اصل و نسب و ریشه در زبان فارسی- ولو کهنداشته باشند؛ یا معادل دقیق و گویای آن در سایر لهجهها وجود نداشته باشد، نه تنها خالی از اشکال است، بلکه می تواند به غنای زبان وایجاد طراوت و تازگی در آن کمک کند. اما زبان مدار صفر درجه، همه جا دارای چنین خصایص مثبتی نیست. به عکس، گاه احساس می شود استفادهٔ در این حد از این زبان و لحن، منجر به فقر نثر آن شده است. ضمن آنکه لحن و زبان داستان یکدست نیست و گاه افت و خیزهایی (از لهجه خوزی به فارسی رسمی) دارد.

موضوع دیگری که به این قضیه دامن میزند، استفاده از املای نامتعارف بسرای برخی از واژههاست. برای مثال، در این داستان علاوه بر ایسنکه به تبعیت از لهجهٔ خوزستانی، این شکسته شده؛ املای آن هم به نی (به جمایای) یما علاءالدین به علائدین، اومدی به نومدی و شود و به است. باهای غیر ملفوظ که در محاوره، جانشین «است» میشود و به انتهای کلمهٔ ماقبل آن می چسبد، در این رمان به کسره تنزل یافته است. یعنی به این ترتیب، مشکل خواننده دوتا شده است.

مشکل دیگر در ایس مورد این است که همین نحوهٔ شکستن و محاورهای کردن کلمه ها هم همیشه از یک قاعدهٔ واحد پیروی نمی کند. بعنی برای مثال، در مواردی شکل محاوره ای این یا همین به کار رفته و گاه شکل سالم آن. یا گاه تومان، گاه تومن، گاه تمن؛ گاه چائی گاه چاهی، به ایس ها وقتی برخی غلطهای املایی و اشتباه های چاپی هم اضافه می شود، کار باز مشکل تر می شود. غلطهایی مثل مرحم (به جای اصافه می شود، کار باز مشکل تر می شود. غلطهایی مثل مرحم (به جای مرهم) (ص ٤٧٠)، اصل و نصب (به جای اصل و نسب) (ص ۷۸۸) تروش (به جای ترش) (ص ۷۹۰)

انا لله و انا الیه الراجعون (ص ۱۲۱۱)، اقامه بست (به جای قامت بست) (ص ۷۹ و مکرر) [عدد] شست (به جای شصت) (ص ۱۳۲۰)، یه باره گی (به جای یهبارگی) (ص ۱۳۲۰) لامصب (ص ۱۲۵۸) و لامسب در جایی دیگر، نهار (به معنی روز) (به جای ناهار؛ همه جا)، ضرب عجل (به جای ضرب الاجل یا ضرب اجل) (ص ۱۱۰۰ و مکرر) استغفرالله ربی و اتوبو الیه) (ص ۲۲۲ و ۲۲۷)، بوک (به جای پوک) (ص ۱۹ و مکرر)، عجلو بالصلوه (به جنای عجلوا بالصلاه) (ص ۱۲۲)، ماءالحیاط (به جای ماء الحیات) (ص ۱۲۹)، خورد (به جای خرد) (ص ۲۶۹)، حریسه (به جای هریسه) (ص ۲۵۶)، کعب الاخبار (به جای کعبالاحبار) (مکرر)، ولایحیطون بشی من علمه (به جای ولایحیطون بشیء من علمه) (ص ۲۵۸)،...

غلطهای چاپی اثر نیز به نسبت زیاد است و نشان از بیدقتی در نمونه خوانی دارد.

با علایم نگارشی هم در این کتاب بازیهای نامتعارف و ناچسبی شده است.

از جمله، حذف دو نقطه علامت نقل قول مستقیم، استفادههای بیجا از خمله، حذف دو نقطه علامت نقل علامت تعلیق، گاه به جای مکث طولانی گاه به جای نقطه و گاه در بیان نقل قول مستقیم، پس از گیومه

#### ۲۲۶ □ بیدار دلان در آینه

و... ضمن آن که به خلاف قاعدهٔ رایج، پس از کلمهٔ گفت، گفته، بلافاصله نیامده، بلکه بی هیچ ضرورت و توجیه، به سر سطر جدید رفته است. اما همین قرارداد نامعمول هم گاه زیر پا گذاشته شده و رعایت نشده است. یا به عکس، گاه چند گفته از چند شخص متفاوت، بی فاصله و پی در پی سطر) آورده شده است و...

البته، در یک مورد، از قول یکی از اشخاص داستان، به جای اصطلاح رایج پمپ بنزین، بنزین خانه به کنار برده شده است، که هرچند در توصیف خود نویسنده همان تعبیر پمپ بنزین به کار رفته، اما یک پیشنهاد و معادل جایگزین خوب قابل پیروی است.

نگاهی نطبیقی و مقایسهای به پنج رمان احمد محمود کتاب ماه «ادبیات و فلسفه» ٔ بلقیس سلیمائی شمارهٔ ۱۳۸ دی ماه ۱۳۸۱

# در حضور تاریخ

رنه ولیک گفته است: «ادبیات طریقی است برای درک آنچه شکست خورده و آنچه پیروز شده، یا آنچه کم کم در حیات اخلاقی جامعه نفوذ می کند و بسر آن مسلط می شود.» مصداق عینی این نظر رنه ولک رمانهای وقایع نگار معاصر، نویسندهٔ توانا، شادروان احمد محمود است. محمود، فرازها و فرودهای اجتماعی تاریخ معاصرایران زمین را در آثار خود شکلی زیباشناسانه و هنری بخشیده است. پنج رمان بزرگ احمد محمود، هر کدام به نوعی به وقایع مهم تاریخ معاصرایران مربوط هستند. در رمان همسایه و قایع ملی شدن صنعت نفت، چگونگی جبهه گیری حزب توده، و سقوط دولت دکتر محمد مصدق بین سالهای سی تا سی و دو، به نحو هنرمندآنهای روایت شده است.

داستان یک شهر، روایت شکست مبارزان و روشنفکران، و رخوت و سکوت جامعهٔ ایران بین سالهای سی و سه تا سی و شش است.

f

ا ولک، رنه، تاریخ نقد جدید، جلد چهارم. سعید ارباب شیرانی. نشر نبلوفر، ص ۱۹.

# ۱۲۸ 🗖 بیدار دلان در آینه

زمین سوخته گزارش مقاومت مردم اهواز در روزهای آغاز جنگ تحمیلی (پایمیز سال ۱۳۵۹) و آشفتگی و ویرانی این شهر در زیر آتش دشمن است.

، مدار صفر درجه روایت مبارزهٔ مردم بر علیه حکومت ستم شاهی از سال ۱۳۵۷ تا پیروزی انقلاب در بهمن سال ۱۳۵۷ است. ا

درخت انجیر معابد به رغم ساختار ویژهاش، نوعی روایت داستانی از رویارویسی دو مقولهٔ «سنت» و «تجدد» از یک سو و به ظن بنده روایتی از شکلگیری نهضتهای دینی معاصر از سوی دیگر است.

چان که دیده می شود هر پنج متن یاد شده، متون «ارجاعی» هستند؛ متون ارجاعی به متنهایی گفته می شود که به جهان خارج از منن ارجاع داده می شوند. بسه تعبیری این متون مابه ازاء خارجی دارند و خوانندگان برای فهم درست آن ها می توانند به جهان خارج از متن مراجعه کنند. این جهان خارج یا «پسس متن»، تاریخ و وقایع اجتماعی ایران هستند، حال سؤال این است که؛ به راستی چرا احمد محمود مصرانه و مجدانه تاریخ معاصرایران را دست مایهٔ کار هنری خود قرار می دهد؟ ایا آنچه مورخان روایت می کنند کافی و بسنده نیست؟!

برلوئی سباستین مرسیه در مقایسهٔ تاریخ و رمان می گوید: «رمان نویس، در عیس حال که کاملا" به نظر می رسد تین به قوهٔ تخیل می دهد، تابلوهایی ترسیم می کند که بیشتر به واقعیت نزدیک باشد تا به تخیلاتی که تحت نام تاریخ می شناسیم. وانگهی تاریخ صرفا" با دیدی تحسین برانگیز بر پادشاهان، بر اقدامات خاص شان و کارهای وسیع و دسیسه بازی های سیاسی شان خیره می ماند. رمان با غروری کمتر بلاهت های آدمیان را دربر می گیرد، سیر تحول خصلت ملی را دنبال می کند. «

ا بورنوف، رولان و اولله وثال، جهان رمان، ترجمهٔ نازیلا خلخالی، ص ۱۶۳.

بدون ترديد أنجه احمد محمود از تاريخ معاصر روايت مــىكـند، قــبل از آنكه تاريخ باشد رمان است، تلفيق هنرمندانهٔ واقعيت و خیال و خلق شخصیتهایی که در ذهن میمانند، آثار این نویسنده را از گــزارش ســادهٔ رویدادهای تاریخی فراتر میبرند. اما بدون شک محمود مجنذوب تاریخ است و آدمهای داستانهایش را از دل تحولات اجتماعی بیرون میکشد و در بستری از رویدادهای تاریخی روایت خود را پیش می سرد. در آثار وی، سیاست، تاریخ و جامعه با فرد و خانواده همزیستی مسالمت آمیزی دارند. اما به نظر میرسد، آنچه برای محمود در مرتبهٔ أول ع اهمیت قبرار دارد روایت تحولات اجتماعی است و عناصر داستان در خدمت این مهم هستند. البته این امر به این معنا نیست که محمود مورخ است یا موفق به تلفیق امر تاریخی و امر هنری نشده است؟ برای محمود واقعیت اجتماعی چیزی بیشتر از یک سکوی پرش است. واقعیت نه تنها بستر رویدادها که اصولا" سازندهٔ مناسبتها و شخصیتهای داستانی است. محمود نه آن الدازه «فلوبسری» است که بگوید: «واقعیت وجود ندارد و تنها شیوهٔ دیدن وجود دارد» و نه آن اندازه «کوندرایی» است که تاریخ و واقعیتهای اجتماعی را «موقعیتهای وجودی» بداند. او مانند «پلخانف» ادبیات را اینهای میداند که زندگی اجتماعی را انعکاس میدهدایا تصویری گویاتر و روشنتر از مدار صفر درجه برای دریافت وقـایع دههٔ پنجاهایران وجود دارد وایا گزارشی دقیقتر از زمین سوخته از جنگ شهرها، نگاشته شده است وایا می توان وقایع ملی شدن صنعت نفت را در جنوب نفت خیز بدون خواندن همسایهها فهم و درک کرد.

البته این مسئله به معنای این نیست که آثار محمود برگردانی از تحولات اجتماعی هستند. او روایت خود را از این تحولات در شکلی بس هنرمندانه به خواننده عرضه می کنتا اما در پی تحریف واقعیت نیست. اگرچه با نگاهی امروزی می توان گفت: آفرینش هر واقعیتی،

ا احمدی، بابک، تفسیر و تأویل متن، نشر مرکز، ص ۱۲۱.

تحریف واقعیت است. اما ما با یک دیدگاه سنتی به سراغ آثار محمود رفته ایم و با همان دیدگاه نیز به ارزیابی این آثار می نشینیم و با عنایت به همین دیدگاه است که می توان دیدگاه باشلار و ریشار را که کتابهای یک نویسنده را از هم متمایز نمی کنند و هر نویسنده ای را نویسندهٔ یک کتاب می دانند، در مورد محمود تا حدی صادق دانست. مضمون واحد آثار احمد محمود - عشق و مبارزه -، ساختار تقریبا" یکسان آثار وی - به جز بحث هایی از رمان درخت انجیر معابد همه وقایع نگاری اجتماعی است. مکنان روی دادن رویدادها جنوب، مخصوصا" شهر اهواز است. مکنان روی دادن رویدادها جنوب، مخصوصا" شهر اهواز است. شخصیت ها شبیه به هم هستند و تفاوت آنها به بستر اجتماعی و تاریخی بازمی گردد که در آن قرار دارند. البته محمود بنا به سرشت تاریخی بازمی گردد که در آن قرار دارند. البته محمود بنا به سرشت تاریخی ادمهایی متناسب با این شرایط می آفریند، ولی بسیاری از شخصیت ها مثل هم هستند، تو گویی تمامی پنج رمان بزرگ احمد محمود می توانست اثر واحدی باشد که زمان های در حدود نیم قرن را روایت کند.

برای روشن شدن این بحث و با توجه به نکتهٔ محوری این نوشته یعنی اهمیت روایت تحولات اجتماعی در نزد احمد محمود، نگاه تطبیقی و مقایسه ای به پنج رمان بزرگ احمد محمود داریم.

# شخصیتهای داستانی؛ قهرمان و ضد قهرمان

اولین اثر محمود – منظور رمان است – رمان همسایه ها است. این رمان چنان که گفته شد به وقایع سالهای ۳۰ تا ۳۲ میپردازد، دارای یک شخصیت محوری به نام خالد است. ایس شخصیت در دو اثر دیگر محمود، یعنی داستان یک شهر و زمین سوخته نیز حضور دارد. بعضی از منتقدان، ایس سه اثر را به همین دلیل تریلوژی مینامند، اما خود احمد

ا حسن میر عابدینی در کتاب صد سال داستان نویسی، این سه اثر را یک تریلوژی مینامد.

محمود، با توجه به سرنوشت خالد، داستانهای همسایهها، داستان بلندی از یک شهر و بازگشت را تریلوژی مینامد. ٔ «بازگشت» داستان بلندی از مجموعهٔ دیدار است. در ایس مجموعه شاسب شخصیت اصلی داستان بعد از بازگشت از تبعید و پشت سر گذاشتن بحرآنهایی سخت در نهایت تصمیم به «آغازی» دیگر میگیرد.

سنخن محمود با توجه به موضوع آثار یاد شده درست مینماید، زیرا در رمان همسایه ها خالد بعد از طی مراحلی به یک مبارز تبدیل میشود. در داستان یک شهر به بندر لنگه تبعید می شود و در «بازگشت» با نام شاسب بــه اهــواز برمــ*یگــردد. اما این اظهار نظر مانع از آن نمیشو*د که<sup>م</sup> سرنوشت خالد را در زمین سوخته پی نگیریم و مرگ رقت انگیز او را با دیدهٔ تفکر ننگریم. به عبارتی شاسب «بازگشت» در زمین سوخته همان خالدی است که نگران کار اداری و زن و فرزند خود است و این همه مانع از آن نمی شود که این قهرمان همسایه ها و تبعیدی داستان یک شهر و مرد سرگردان «بازگشت»، در زمین سوخته از سیطرهٔ سیاه مرگ بگریزد. به نظر میرسد خالد تنها قهرمان رمانهای احمد محمود است. به عبارتی تنها در رمان همسایه ها است که محمود سعی میکند مراحل رشد و تغییر یک شخصیت و تکامل و برکشیدن او را نشان دهد. خالد در همسایهها از نوجوانی بازیگوش، به مبارزی تیزبین تبدیل میشود. اما در داستان یک شهر همین خالد، روشنفکر شکستخوردهای است که از یک سو با روی آوردن سه عرق و تریاک سعی در گذران روزهای کشدار تبعید میکند و از سوی دیگر با یادآوری گذشته و خاطرهٔ پایمردی های افران اعدام شده سعی در زنده نگاه داشتن خود دارد، چرا که «آنگاه که فراموش می کنیم، می میریم، زیرا مرگ از دست دادن اینده نیست، از دست دادن گذشته است». ا

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> گلستان، لیلی، حکایت حال (گفت وگو با احمد محمود)، کتاب مهنار <sub>در</sub>ص ۱۳۹.

<sup>&</sup>lt;sup>۱</sup> فوٹنتس، کارلوس، خودم با دیگران، عبدالله کوتری، ص ۲۸۳.

داستان یک شهر داستان شکست و درک شکست است، طبیعی است، طبیعی است که قهرمان ندارد، آدمهای این رمان، مردمانی فراموش شده هستند، آنها درگیر در زندگی پوچ شهری در انتهای جهان هستند، و اگر نبود خاطرهٔ جانفشانی های افسران اعدام شده، راوی نیز، فرومایهای در حد اندازه انور مشدی، گیلان و دیگران بود. زمین سوخته نیز فاقد قهرمان است. حتی فاقد شخصیت یا شخصیتهای مرکزی است، نویسنده در این اثر تلاش میکند تا وضعیت همهٔ گروههای اجتماعی را در شرایط بحرانی جنگ نشان بدهد. به همین دلیل آدمهای گوناگون در این اثر حضور دارند. باران دانشجو است، محمد میکانیک کارگر است، کل شعبان کاسب است، امیر سلیمان بازنشسته است. رضی جیببر و احمد فری بیکار و خلاف کار هستند و...

در زمین سوخته نویسنده سعی می کند انرژی داستان را به تساوی بین شخصیتها تقسیم کند. هر یک از این آدمها به گونهای بیانگر وضعیت و شرایط اجتماعی خاص آن دوران هستند. با وجود این نویسنده به راوی، شاهد، خالد، باران، ننه باران، محمد میکانیک و کل شعبان توجه بیشتری نشان می دهد و در این میان حرفهای پرشور محمد میکانیک و شهادت باران و کنشهای ننه باران آنها را شخصیتهای برجسته رمان میکند. اما هیچ یک از این شخصیتها نه قهرمان و نه شخصیت محوری هستند و در همین اثبر است که نویسنده قهرمان روزگار جوانی نسل خود را به قربانگاه می فرستد. تو گویی مرگ خالد در این اثر پایانی است بر زندگی مبارزانی که روزگاری برای تغییر شرایط اجتماعی جانفشانی می کردند. مبارزانی که روزگاری برای تغییر شرایط اجتماعی جانفشانی می کردند. و بخود دارد، اما نه تنها و بخود دارد. با آران، شباهتهای زیادی با خالد همسایهها دارد، اما نه تنها قهرمان نیست بلکه شخصیت محوری رمان نیز محسوب نمی شود. او نه قهرمان نیست بلکه شخصیت محوری رمان نیز محسوب نمی شود. او نه خساسیت و تیزبینی خالد را دارد و نه جرأت و جسارت او را. البته به نظر می رسد خود شخصیت امکانات و ظرفیتهای زیادی برای برجسته نظر می رسد خود شخصیت امکانات و ظرفیتهای زیادی برای برجسته نظر می رسد خود شخصیت امکانات و ظرفیتهای زیادی برای برجسته نظر می رسد خود شخصیت امکانات و ظرفیتهای زیادی برای برجسته

شدن دارد. اما به دو دلیل نویسنده این ظرفیتها را نادیده می گیرد، اول اینکه زمانهٔ نگارش مدار... با همسایهها متفاوت است. او برای اینکه مدار... نیز «سرنوشت همسایهها را پیدا نکند، از باران، موجودی منزه می سازد و حتی عشق او و مائده را پر و بال نمی دهد. باران از نوجوانی گیام به سیاحت جوانی می گذارد، بدون اینکه خواننده شاهد این تغییر باشد. از خیام فکری به دنیای مبارزه پرتاب می شود و سهم انتخاب و عمل در ایس فراروی بسیار ناچیز است، او تنها یک ماشین تحریر را در خانهٔ مانده بنهان می کند و اعلامیه ای به خانه می آورد و این همه در اواخر سال پر التهاب ۷۵ اتفاق می افتد.

دلیل دوم در عدم پرداخت جامع شخصیت باران در رمان مدار... را باید در بدیع نبودن شخصیت «باران» دانست، زیرا باران نسخهٔ بدل خالد در روزگاری دیگر است و از آنجا که نویسنده قبلا" سرگذشت خالد را تا رشد نهایی دنبال کرده است، اکنون حرفی تازه دربارهٔ باران ندارد. به همیس دلیل است که نویسنده سرگذشت باران را در زندان دنبال نمی کند، زیرا او قبلا" ایس کار را دربارهٔ خالد انجام داده است. البته دنبال کردن سرگذشت خالد در زندان به معنای چشم پوشی نویسنده از تحولات بیرون از زندان در ماههای پرالتهاب به بار نشستن انقلاب است. به همین دلیل به نظر میرسد، نویسنده دیدگاه دقیقی را برای بیان وقایع و تحولات دهه پنجاه برنگریده است. وی تا آن زمان که باران دستگیر تحولات دهه پنجاه برنگریده است. وی تا آن زمان که باران دستگیر

ا بنا بر گفته نویسند، رمان همسایه ها سال هاست مجوز نشر نگرفته است. وی می گوید: به گمان من، همسایه ها خوش اقبال ترین و هم بد اقبال ترین کتاب من است. به ابن معنی که این کتاب بیست و هشت سال پیش نوشته شده است. از این بیست و هشت سال، بیست و پنج سال اجازه چاپ نداشته است! قبل از انقلاب به عنوان یک کتاب سیاسی مخالف با حاکمیت و حالا هم به عنوان یک کتاب مبتذل. ص ۱۳۸ – حکایت حال.

ا نوبسنده خود نیز به این مسئله اعتراف دارد: وی در این خصوص میگوید: به نظر می آید در مدار صفر درجه باید به عشق بیشتر میپرداختم – عشف مائده و باران – از طرف دیگر می بینم که این عشق را ساده و نجیب دیدهام. ص ٦٥، حکایت حال.

#### ع۳۳ 🗍 بیدار دلان در آینه

می شود تقریبا" پشت سر باران حرکت می کند و از زاویهٔ دید او وقایع را روایت می کند- تقریبا" دو سوم رمان به این شیوه روایت می شود- اما وقتی باران را روانهٔ زندان می کند بیشتر پشت سر نوذر حرکت می کند و با کنشهای او روایت را پیش می برد.

آیا اگر نویسنده از همان ابتدا، زاویهٔ دانای کل محدود را انتخاب میکرد و همراه با نوذر یا باران روایت را پیش میبرد، منطق روایت مستحکمتر نمی نمود؟ ایا این دوگانگی باعث تشتت در شیوهٔ روایت نشده است؟

به نظر می رسد نویسنده با انتخاب باران و نوذر به عنوان دو شخصبت محوری، قصد دارد نگرش دو نسل را به پدیدهٔ انقلاب بیان کند؛ نسلی که شکست را تجربه کرده است و نسلی که انقلاب را خلق و تجربه می کند. به همین دلیل نویسنده سرگذشت هر دو شخصیت را دنبال می کند.

الزنوع پرداخت داستان مدار... چنین برمی آید که نویسنده مصمم است سهم مبارزات مسلحانهٔ دههٔ پنجاه را در این اثر نشان بدهد. او در طول داستان، مرتب از بمب گذاری ها، ترورها، حمله به بانکها و... سخن می گوید، و با وارد کردن منیجه و نامدار به دنیای داستان سعی می کند، نمایندگانی از این شیوه مبارزاتی به خواننده نشان دهد. اما این دو عملا به سرعت از جهان داستان بیرون می روند و گاهگاه، از طریق دیگران، به سرعت از جهان داستان بیرون می شود. باران به رغم رابطه ش با خبری دربارهٔ آنها به خواننده داده می شود. باران به رغم رابطه ش با مائده آدم سیاسی نیست و در حرکات و اطوار او نیز نشآنهای برای حرکت انقلابی وجود ندارد. مثل بسیاری از جوانان اواخر دههٔ پنجاه به دنیای سیاست پرتاب می شود. عملا جز در آخر رمان آنجا که کفتر خبیای سیاست پرتاب می شود. عملا جز در آخر رمان آنجا که کفتر غریبه را می کشد و همراه مائده بچهٔ منیجه و نامدار را به خانه می آورد- ظاهرا" این اتفاقات در روز ۲۲ بهمن سال پنجاه و هفت رخ می دهند طاهرا" این اتفاقات در روز ۲۲ بهمن سال پنجاه و هفت رخ می دهند هیچ عمل و کنش انقلابی از او سر نمی زند. به عبارتی باران شخصیتی

زنده و جاندار مانند خالد همسایه ها نیست، اگرچه از جهت نوع زیست کم و بیش مثل خالد است.

اما شخصیت محوری دیگر رمان مدار... نوذر اسفندیاری است. او به نوعی ضد قهرمان است. مردی میانسال که سالهای ملی شدن صنعت نفت را دیده و ضربه خورده است. او زنده ترین، جذاب ترین و ماندگار ترین شخصیت رمان مدار.. است و به نوعی دن کیشوت ادبیات معاصرایران است، مردی رویایی، ساده دل و لاف زن. او بیش از هر شخصیتی در رمانهای احمد محمود ویژگیهای یک مرد جنوبی را دارد، بذله گو و لاف زن، اما ساده دل و مهربان، کمتر عمل می کند بیشتر حرف می زند. او از جهست شخصیت پردازی نیای «فرامرز»، در رمان درخت انجیر معابد از جهست شخصیت پردازی اسکیزوفرنیک است، هم پس می زند، هم پیش می کشد، هم تأیید می کند، هم رد می کند. بعدها فرامرز در درخت... با دو عنصر «سنت» و «تجدد» این نوع رفتار را دارد.

در درخت انجیر معابد نه تنها قهرمانی وجود ندارد که اصولا" نویسنده نوع قابل قبولی از یک ضد قهرمان را در ادبیات داستانی معاصر می آفریند.

فرامرز شخصیت محوری رمان پرحجم و پر شخصیت درخت انجیر معابد است. او برخلاف نوذر که زندگی ساکن و راکدی دارد، زندگی پر ماجرایی دارد. قبل از پرداختن به دیگر شخصیتهای خلق شده در رمانهای محمود این سؤال مطرح می شود که چرا محمود با قهرمان خالد در همسایه ها - شروع می کند و با ضد قهرمان، رمانهایش را تمام می کند؟ ایا او دوران قهرمان سازی در ادبیات را سپری شده می بیند؟ ایا با توجه به مقاطع تاریخی مختلفی که بستر شکل گیری رمانهایش هستند دست به خلق قهرمان یا ضد قهرمان می زند؟ ایا محمود در چهار رمان بعد از همسایه ها، نویسنده ای پیشتاز و مدرن است؟

به نظر میرسد نوع تحولات اجتماعی و موضوع مطرح شده در آثار محمود است که سبب خلق قهرمان یا ضد قهرمان می شود.

مرز دانشجویان، نظامیان، راننده ها، ولگردان، روسپی ها و سهستند در جنز دانشجویان، نظامیان، راننده ها، ولگردان، روسپی ها و سهستند در یک نگاه اجمالی می توان گفت زنها جایگاه ممتازی در آثار محمود ندارند، اما به طور کلی سه دسته زن در رمانهای محمود وجود دارد: دسته اول «مادران» هستند، نگاه نویسنده به این گروه نگاهی مشفقانه است. مادر خالد، زنی زحمتکش و منبع طبع است. او گرسنگی را بر گرفتین غذا از ثروتمندان ترجیح فی دهد. «خاور» مادر «باران» نیز شباهت بسیاری به مادر خالد دارد. او نیز رنج می کشد و در خود فرو می ریزد. اما نقش مادرانهٔ خود را در قبال فرزندان از یاد نمی برد. «ننه باران» در زمین سوخته شاید در رمانهای محمود تنها مادری باشد که نقش اجتماعی می پذیرد. او اسلحه به دست می گیرد و در آشوب جنگ از شهر محافظت می کند و بر روی خلافکاران آتش می گشاید. او در هنگامهٔ شهادت تنها فرزندش نیز استوار می ماند:

«... نگاهم به ننه باران کشیده می شود. منای خدنگ، راست ایستاده است. قسنداق تفنگ رو سینه اش برق می شود. نوار فشنگ رو سینه اش برق می زند. نگاه ننه باران، انگار که از آتش است.» ۱

اما این استواری دیسری نمیهاید، ننه باران پس از اجرای حکم خلافکاران در خود فرو می ریزد و به نقش همیشگی زنایرانی روی می آورد:

۱۰۰۰ ننه باران، حالا روزها میرود مسجد که درس قرآن بخواند. انگار که از همه چیز زده شده است و انگار که با همه کس قهر کرده است و به مسجد رو آورده است.» ا

دومین دستهٔ زنان رمانهای محمود را می توان «معشوقه ها» نامید، شاید بتوان به نوعی آنها را زنان اثیری نیز نامید، وجود این زنها البته به وجود شخصیتهای محبوری الصاق شده است. «سیه چشم» در رمان همسایه ها نقش یک معشوقهٔ رؤیایی را بازی می کند، اما همین شخصیت در خدمت اهداف نویسنده و وقایعنگاری او قرار می گیرد. او که به حسب تصادف با خیاله آشنا شده است، به دلیل موقعیت طبفاتی اش عنقی ممنوع را رقم می زند، عشقی که در نهایت ناکام می ماند.

عشق حائده و باران در رمان مدار... موانع عشق خالد و سیه چشم را ندارد، اما شتاب حوادث مانع از تأمل نویسنده بر عشق این دو میشود. عشق این دو در حمد یمک رابطهٔ ساده و در نهایت رابطهٔ مبارزاتی باقی می ماند.

عشق فرزانه و فرزین در رمان درخت... از نوع عشق های لیلی و مجنونی است. سرانجام این عشق جنون فرزین و خودکشی فرزانه است.

اما دسته سوم زنان در رمانهای محمود، زنان روسپی هستند. حضور این قشر را در رمان داستان یک شهر به خوبی میتوان دید. لایهٔ اولیهٔ رمان داستان یک شهر به خوبی میدهد. آغاز و انجام رمان با داستان یک شهر را زندگی شریفه تشکیل می دهد. آغاز و انجام رمان با حضور او رقم می خورد. او روسپی شریفی است و مرگ او رفت انگیز است. در همین رمان خورشید کلاه، طلا و قدم خیر نیز تقریبا" نقش زنان روسپی را بازی می کنند و همهٔ آنان به نوعی قربانی مناسبات و شرایط ناعادلانهٔ جامعه هستند. بلور در رمان همسایهها نقش یک روسپی را بازی

ا همان، ص ۲۱۰.

میکند. نویسنده بر رابطهٔ او و خالد تأمل میکند، زیرا این رابطه برای خالد بلوغ جسمی را به دنبال دارد.

زری خالدار در رمان مدار... با اطواری روسپی منشانه در دو صحنهٔ کوتاه نشان داده میشود. اما در این رمان حجیم سه جلدی نه از روسپی خانه خبری هست و نه از روسپیها.

تنها شخصیت زنی که در رمانهای محمود، مورد تأمل نویسنده قرار گرفته است و شخصیت او به نوعی مورد کنکاش روانکاوانه واقع شده، خانم تباج الملوک عمه فرامرز در درخت انجیر معابد است. زنی که از لحاظ جنسی دچار سرخوردگی شده و به همین دلیل نوعی نفرت از جنس مرد را در زنان اطرافش ایجاد میکند. شخصیت زری و فرزانه شخصیتهای کمکی برای فهم لایههای مختلف شخصیت تاجالملوک هستند.

اما زنهای مبارز نیز چندان جایگاهی در رمانهای محمود ندارند، تنها در رمان مندار... نویسنده با خلق شخصیت منیجه، آفاق و مانده... چشمانندازی مبهم از نقش زنان مبارز در تحولات اجتماعی ارائه میکند. به نظر میرسد محمود زنان طبقات فرودین را در نقش مادر و خواهر و روسپی بهتر از دیگر زنان میشنامند، به همین دلیل در پرداخت شخصیت این زنان استادی نشان می دهد.

در پایان این بحث حیف است که از شخصیت بلقیس همسر نوذر اسفندیاری نام نبریم. این زن، ساده و دوست داشتنی است و اگر نوذر را دن کیشوت بنامیم او را باید سانچو پانبزای این دن کیشوت بخوانیم؛ همراهی که لاف زدن «سرورش» را تاب می آورد و با بلاهستهای شیرینش این سفر و همراهی را جذاب و هموار می کند.

نکتهٔ آخر اینکه نقش نمادین بی بی سلطنت مادربزرگ باران را در رمان مدار... نباید دست کم گرفت. دربارهٔ این نقش در بخشهای بعد بیشتر سخن خواهیم گفت.

شایان ذکر است برخلاف مادران که در رمانهای محمود حضور دارند، پدران در این رمانها غایب هستند. پدران یا در سفر، یا مردهاند، یا کشته شدهاند. پدر خالد در همسایهها بعد از چلهنشینی راهی کویت می شود. در داستان یک شهر راوی هیچ حرفی از خانواده و یا از پدر خود نمی زند. در زمین سوخته پدر راوی مرده و پدر باران پدر باران باران در همین رمان سالها قبل کشته شده است. در مدار... پدر باران کشته شده است. در مدار... پدر باران کشته شده است. در مدار زنده است. پدر فرامرز در رمان درخت... نیز مرده است. نام او یادآور شکوه و عظمتی است که در عهدی دیگر وجود داشته است.

در رمانهای محمود، پسران در غیاب پدران می بالند و عمل می کنند، تو گویی در رمانهای محمود نه سنت شرقی پسر کشی (تجدد) که سنت غربی پدر کشی (سنت) وجود دارد این امر به معنای نفی سنت و امید به پیروزی تجدد است؟ایا می توان این پدیده را در رابطه با عقدهٔ ادیپ تجزیه و تحلیل کرد!؟

کودکان نیز در رمانهای محمود غایب هستند، در رمان همسایهها نوجوانانی که در آستانهٔ جوانی قرار گرفتهاند حضوری چشمگیر دارند. در داستان یک شهر کودکان به شکل تودهای بیشکل و هویت تنها در چیند صحنه در خیابان به دنبال بزرگترها روان هستند و تنها در خاطرهٔ راوی، دختر بچهای که ظاهرا" فرزند یکی از افسران اعدام شده است، حضوری لحظهای دارد. در زمین سوخته نیز کودکان حضور مؤثری ندارند. در رمان حجیم مدار صفر درجه، انتظار ظهور یک کودک در خانوادهٔ نوذر وباران بیشتر کارکردی نمادین می یابد و تولد کودک منیجه و نامدار به نام پیروز - در آستانهٔ پیروزی انقبلاب، بیان روشن پیام نویسنده است. در درخت انجیر معابد نیز جز برادر زری که نویسنده او را برای هنگامهٔ ظهور مرد سبز چشم آماده می کند، زندگی کودکآنهای وجود ندارد.

در باب نامگذاری شخصیتها در رمان احمد محمود می توان بحثی مفصل و طولانی داشت که از حوصلهٔ این نوشته بیرون است. ما تنها به ایس نکته اشاره می کنیم که نویسنده در بعضی آثارش از اسامی خصیصه نما استفاده می کند. در بعضی دیگر، اسامی کارکردی نمادین می باید، برای مثال نام «شریفه» برای یک روسیی، بیان کنندهٔ این نکته اخلاقی است که این زن به رغم خودفروشی انسانی «شریف» است. نام فرزند منیجه و نامدار که در آستانهٔ پیروزی انقلاب زاده می شود و «پیروز» فرزند منیجه و نامدار که در آستانهٔ پیروزی انقلاب است، به عبارتی تمرهٔ مبارزه و همراهی مبارزان دههٔ پنجاه و «پیروزی» انقلاب است که اکنون در دستهای نسل انقلاب است باران و مائده -.

# ساختار و شیوهٔ روایت: از عدم شناخت به شناخت

احمد محمود در جایی گفته است «... همسایه ها را بیشتر با نوعی غریزه و کمتر با شناخت داستان نوشته ام، در حالی که این کتاب آخرم مدار صفر درجه – را بیشتر با شناخت داستان و کمتر از روی غریزه نوشته ام.» همسایه ها، به شیوهٔ اول شخص روایت می شود، راوی خالد است که خود قهرمان و شخصیت محوری رمان است. رمان همسایه ها از یک دیدگاه، رمان «شخصیت» و از دیدگاهی دیگر رمان «تاریخی» است. در این اثر خالد پانزده ساله به مبارزی حزبی تبدیل می شود. همهٔ حوادث از دریچهٔ ذهن او روایت می شود و خود کانون رویداده است.

از طرفی آنچه بسر خالد میگذرد در بستری از تحولات اجتماعی و تاریخی روایت می شخود و نویسنده از رهگذر سرگذشت فردی، چشم اندازی از تحولات تاریخی را نیز پیش روی خواننده قرار می دهد. به رغم گفتهٔ نویسنده در بالا، همسایه ها یکی از زیباترین رمان های نویسنده است

۱ ر.ک کتاب ماه ادبیات و فلسفه، شماره ۶۹، ص ۲۱.

تلسنان، لیلی، حکایت حال، کتاب مهناز، ص ۲۱.

و اگر برخی تحلیلهای ایدئولوژیک و حزبی نویسنده نبود، این اثر یکی از منسجم ترین و خوش ترکیب ترین رمانهای معاصر بود. با وجود ایسن نگارنده بر این باور است که همسایه ها همچنان بهترین اثر محمود است.

داستان یک شهر از جهت ساختار رمانی بسامان نیست، رمان به شیوهٔ اول شخص روابت میشود. خالد تبعیدی داستان... ضمن بیان رویدادهایی که در بندر لنگه اتفاق میافتد، با یادآوری خاطرات خود از پادگان دو زرهی و اعدام افسران، روایتی چندپاره ارائه میکند. خاطرات در آغاز به شیوهٔ تداعی معانی احضار و روایت میشوند، اما در نهایت نویسنده در فصلهای هفتم، هشتم و نهم این شیوه را نیز کنار میگذارد و یک نفس ماجراهای گذشته را تعریف میکند. اگر «جریان سیال ذهن را بدون انتخاب، بدون مرتب کردن، بدون سانسور» بدانیم، باید بگوییم، شیوهٔ یادآوری در رمان داستان... به هیچ وجه به شیوهٔ جریان سیال ذهن صورت نگرفته است؛ تداعیها، مرتب و منظم، منسجم و زمانمند هستند. به عبارتی در رمان داستان... تکهها در کنار یکدیگر چیده شدهاند و به عبارتی در رمان داستان... تکهها در کنار یکدیگر چیده شدهاند و

به عبارتی در رمان داستان... تکه ها در کنار یکدیگر چیده شدهاند و تلفیق و ترکیبی هنرمندانه از گذشته و حال صورت نگرفته است. در این اثر، ترکیب بندی عنان گسیخته است. به همین دلیل می توان گفت رمان داستان یک شهر اثری منسجم و سامانمند نبوده و از ساختمان محکمی برخوردار نیست.

رمان زمین سوخته، به شیوهٔ وقایع نگاری اجتماعی نوشته شده است و باز هم نویسنده از زاویهٔ دید «من راوی» استفاده کرده است. ضعف عمدهٔ این اثر شیوهٔ گزارشی آن است. راوی گاه مانند یک ضبط صوت آنچه را که شینده گزارش میکند. البته بخشهایی که به شیوهٔ داستانی روایت میشود، هنرمندانه و خلاقانه است. بهترین بخشهای داستانی کتاب را می توان در بخش مربوط به شیهادت و خاکسپاری خالد و

<sup>ٔ</sup> بورنوف، رولان و اونله رئال، جهان رمان، ص ۸۱.

توصیف محلهٔ موشک باران شدهٔ ننه باران مشاهده کرد. این اثر تصویری گویا از جنگ شهرها و وضعیت اجتماعی آن دوره را به خواننده ارائه می کند.

رمان مدار... از جهت شیوهٔ روایت با سه اثر قبلی تفاوت چشمگیری دارد.در ایس اثر نویسنده از زاویه دید دانای کل برای روایت داستان استفاده می کند. در آغاز به نظر می رسد نویسنده از زاویهٔ دید دانای کل محدود استفاده می کند، زیرا روایت با کنشهای باران پیش می رود و خواننده همراه با باران به مکانهای مختلف می رود و با شخصیتهای گوناگون آشنا می شود. اما در طول رمان مخصوصا" از زمانی که باران دستگیر و زندانی میشود، نویسنده رویدادها را همراه با کنشهای نوذر دنسبال میکنند و در اواخیر داستان آنجیا که رویدادها به سوی پیروزی انقلاب سیر میکنند و پاساز ستاره آبی آتش میگیرد، نویسنده از زاویهٔ دید دانای کل بهره می برد تا وقایع را روایت کند. به عبارتی شیوهٔ روایت در ایس اثر و به ظن نگارنده در همهٔ آثار محمود تابع بیان تحولات اجتماعی است. محمود میخواهد تصویری گویا از تحولات اجتماعی ارائه کند. به همین دلیل نیز در بعضی مواقع منطق روایت را رعایت نمی کند. برای مثال چگونگی شکل گیری تیپ فرصت طلبی مانند شهروز در آستانهٔ انقلاب، نویسنده را برآن میدارد تا کنشهای او را به طور مستقل دنبال کند. چنانکه در رمان داستان یک شهر نیز نویسنده منطق روایت را نادیده می گیرد تا وضعیت زندانیان سیاسی، چگونگی مقاومت و شهادت آنها را در سه فصل پی دریی بدون در نظر گرفتن منطق داستان روابت كند.

رمان مدار... از جهت نوع و جنس روایت به رمان زمین سوخته نزدیک است، اگرچه در این اثر ریتم تند حوادث، روایت را سرعت

مسی بخشید و نوعی داستان به وجود می آورد که خود نویسنده آن را «تعریف در حرکت می نامد.» ا

در ایس شیوه روایت شناب می گیرد و تصویری می شود. زبان ساده و فاقد توصیفات پر طول و تفصیل است. جملات کوتاه می شوند و روایت پا به پای شناب حوادث، شناب می گیرد. چنان که در صحنهٔ کشته شدن نوذر، زبان، سرعت لحظات و حوادث را در حرکتی شنابوار نشان می دهد.

البته تکرار کنشها گاه این سرعت را از روایت می گیرد. نویسنده بارها برای نوذر بساط عرق خوری می گستراند، تا بهآنهای برای روایت تحولات اجتماعی (اخبار بی بی سی را نوذر در همین لحظات گوش می کند، یا اعلامیه ها را در همین مواقع می خواند) و وضعیت خانواده داشته باشد. البته شخصیت شوخ و بذله گوی نوذر مانع از آن می شود که خوانده از خواندن این صحنه های تکراری احساس کسالت کند.

رمان مدار... بین رمان شخصیت و رمان عمل سرگردان است، زیرا در این اثر از یک سو شاهد رشد و تکامل شخصیت «باران» هستیم و از سوی دیگر حیوادث داستانی بر این سویهٔ رمان سایه میگسترانند و بار روایت تحولات اجتماعی و تاریخی بر زندگی فردی و خانوادگی سنگینی میکند و این همه بیانگر این نکته هستند که در رمانهای محمود شخصیتها و رویدادهای فردی در خدمت تحولات اجتماعی هستند. برای اثبات این مدعا کافی است خط داستان را در رمان حجیم مدار... دنبال کنیم: باران بعد از مرگ بابان (بابو)، تحصیل را رها میکند، به سلمانی یارولی میرود تا آرایشگری یاد بگیرد. در این مکان با مبارک، نبی، حاج آقا عطار و تراب آشنا میشود، و با حضور مائده در خانهشان (به عنوان مستأجر) با او رابطهای عاشقانه پیدا میکند، بعد از مدتی به علیت رابطه با برهان دستگیر میشود اما بلافاصله آزاد میشود. مجددا"

ا گلستان، لیلی، حکایت حال، ص ۱۷.

در سال ۱۳۵٦ به دلیل همکاری با حاج آقا عطار و فعالیت سیاسی زندانی میشود. در آستانهٔ پیروزی انقلاب از بیمارستانی که در آن بستری است فرار میکند و همراه مردم در روزهای پرالتهاب پیروزی انقلاب فعالیتهایی انجام میدهد.

ایس خط داستان یک خط روایی رمان مدار... است. در حالی که در ایس اثر داستان زندگی نوذر اسفندیاری نیز با طول و تفصیل فراوان تا آخرین لحظه روایت می شود. به عبارتی زندگی نوذر خود داستان مستقلی است که خلاصهٔ خاص خود را دارد. علاوه بر روایتهای ذکر شده داستان مهاجرت عمو فیروز و زندگی بچههای او شهباز و شهروز نیز داستان مهاجرت عمو فیروز و زندگی بچههای از رمان به زندگی یارولی، سلمانیای که به درون نظام کشیده می شود و با همکاری با ساواک و قاچاق مواد مخدر به زندگی خود سر و سامانی می دهد، اختصاص دارد. این خطهای گوناگون داستانی، نشان از تالاش نویسنده برای ارائه این خطهای گوناگونی را شکل می دههٔ پنجاه دارد. به عبارتی نویسنده روایستهای گوناگونی را شکل می دهد، تا بیانی روشن از تحولات تاریخی این دوره داشته باشد.

نکتهٔ دیگری که در خصوص رمان مدار... ، شایان ذکر است، تلاش نویسنده برای عمق بخشیدن به روایت داستانی خود است، به عبارتی او سعی میکند داستان را چند لایه کند. البته این عمل تقریبا" در اواخر داستان به شکلی کنایی صورت می گیرد، به طوری که می توان به نوعی پیام نویسنده را نیز در همین جا جست و جو کرد.

ایس روایتها تقریبا" به طور موازی با هم پیش می روند و در نهایت در پایان رمان در کنار یکدیگر تولید معانی گوناگونی می کنند. چنان که گفته شمد روایت بسی بسی سلطنت، مادر نوروز (پدر باران) یکی از این روایت ها است ارپی بی سلطنت در بی زمانی سیر می کند. او گذشته را در حال حاضر می بیند. آبی موقع اذان می گوید و نماز می خواند و به نوعی

دچار پریشان حالی است. بیبی سلطنت تقریبا" همزمان با باردار .

شدن بلقیس بعد از یانوده سال انتظار، به نوعی هوشیاری خود را باز

می یابد. این واقعه در سال ۱۳۵۷ رخ می دهد، یعنی سالی که رویدادهایی

که مسجر به انقلاب می شوند سرعت می گیرند. در همین سال ماهی

طلایی که نوذر خریده است باردار است و همزمان نیز سر و کله «بوش

لمبو ه ماهی سبیل داری که به ظن نوذر لجن خوار است ولی در واقع بچه

ماهی های «تک افتاده» را می خورد، پیدا می شود. در آستانهٔ پیروزی

ماهی سلطنت خواهان رفتن به خانهٔ عمو فیروز است:

اسایهٔ بی بی افتاد کف ایوان - چراغ پر نور اتاقی پئت سرش بود - بعد، خود بی بی آمد بیرون. رنگ و رویت سرخ بود. جشمانش زنده و درخشان بود. پیش آمد و حرف زد. صداش زنگ داشت - اگر کسی همپام نمیاد، خودم تنها میرم خانهٔ کل فیروز - اینجا مو دیگر کاری ندارم، اگر بمانم تمام میشم! - باران و خاور به یکدیگر نگاه کردند، بعد، نگاه بی بی کردند - دیدند که گلویش سرخ است و مقنعه به سر دارد و تسبیح را به گردن انداخته است و چادرش دستش است و حرف می زند میخوام برم تونجا تنور بزنم، نان بپزم، گاو بدوشم، مرغان بخوابانم. هزارتا کار دارم - هزار تا درد بی درمان دارن که مو باید علاجش کنم. به مو احتیاج دارن - اگر دیر برم همه از دست میرن. ها

آیا می توان بی بی سلطنت را «مام وطن» نامید که اکنون هوشیاری خود را باز یافته و تصمیم به «آغازی» دیگر گرفته است.

از طرفی بلقیس در سال ۵۷ باردار می شود. اگر پانزده سال است که آنها از سال ۱۳٤۲ آنها از سال ۱۳٤۲ که خود نقطه عطفی در تحولات معاصر است منتظر این «تولد» و «زادن» بوده اند و اکنون در سال پنجاه و هفت می رود که این کودک به دنیا بیاید.

ا محمود، احمل مدار صفر درجه، جلد سوم، انتشارات معين ص ١٧٥٥.

اما داستان در همینجا ختم نمی شود. سرئوشت همهٔ این کنشها را باید در یکه تازی بوش لمبو و قلع و قمع ماهی های جوان دید:

«باران نگاه انگشت مائده کرد- انگشتری بود. دست به جیب کرد. دستبند را درآورد. پیش رفتسند تا پای حوض، باران پیروز را گرفت و دست چپ را دراز کرد. مائده دستبند را انداخت به میچ باران.» ا

ایس نگرش نمادین نویسنده مقدمهای است بر رمان خواندنی درخت انجیر معابد که به نوعی گسترش یافتهٔ همین شیوه و نگرش است.

ساختار درخت انجیر معابد با دیگر رمانهای محمود تفاوتهای چشم گیری دارد. در این اثر نویسنده وقایع نگار ما تلاش می کند، تجربه تازهای در زمیسهٔ ساختار و تکنیک داشته باشد. از جهت موضوع نیز این اثسر مقطع تاریخی خاصی را روایت نمی کند، اگرچه در یک نگاه کلی موضوع ایس اثسر، برخورد و تقابل دو مقولهٔ «سنت» و «تجدد» در تاریخ معاصرایران زمین است. مهم ترین ویژگی این اثر، همزیستی «رئالیسم» با «سور رئالیسم» است. در اینکه ایس همزیستی چقدر ضروری و منطقی می نماید و چه اندازه قریس موفقیت است، دیدگاههای متفاوتی وجود دارد، اما اکثر قریب به اتفاق منتقدین بر این باورند که محمود در این وادی خطر کرده است.

رمان در حقیقت از جهت شیوهٔ نگارش به دو پاره تقسیم می شود: در پارهٔ اول ما با متنی رئالیستی روبه رو هستیم، حدود نهصد صفحهٔ اول کار به این شیوه، نوشته شده است. مابقی رمان تا پایان به نوعی به شیوهٔ سورر تالیستی تحریر شده است. به راستی چرا این وقایع نگار موفق تاریخ معاصر دست به خلق چنین اثری می زند؟ ایا محمود حرفهایی برای گفتن دارد که بیان آنها را به شیوهٔ نمادین ترجیح می دهد؟

۱ همان، ص ۱۷۸۲.

آر.ک: کتاب ماه ادبیات و فلسفه، شماره ٤٩، میز گرد نقد و بررسی رمان درخت انجیر معابد. آر.ک: «این یک درخت نیست»، بلقیس سلیمانی، کتاب ماه ادبیات و فلسفه، شماره ٤٩.

رمان درخت... داستانی انعطاف پذیر دارد، به ایس معنا که نویسنده به ماجراهای فرعی «گریز» زده و یا از «رؤیا»، «کابوس» و دیگر عناصر برای پر و بال دادن به داستانش بهره برده است. ماجرای فرزین، داستان زندگی زری، از نوع ماجراهای فرعی هستند، محمود تا ظهور مرد سبز چشم، همان محمود رمانهای دیگر است.

از هنگامهٔ ظهرور مرد سبز چشم ما با نویسندهای روبه رو هستیم که دست به تجربهٔ تازهای در زمینهٔ تکنیک می زند. به نظر می رسد حتی در ایس تجربهٔ تازه نیز محمود به چیزی ورای تکنیک می اندیشد، او تکنیک را در خدمت درونمایهٔ داستان قرار می دهد. محمود شیفتهٔ تکنیک نیست و دغلغهٔ خلق اثری تکنیکی را ندارد. او حرفهای مهمی برای گفتن در باب برخورد سنت و تجدد و نقش باورهای مردم در فروپاشی و یا مقابله با تجدد دارد. به نظر نگارنده محمود به تکنیک متوسل می شود تا حرفهایش را در باب برخی حرکتهای اجتماعی معاصر به شکلی خدادین بیان کند.

#### مکانهای تعیین کننده و فضای بومی

حوادث و رویدادهای هر پنج رمان محمود در جنوب رخ میدهند. به نحو دقیق تر باید گفت حوادث و رویدادهای رمان داستان یک شهر در بندر لنگه و تهران اتفاق میافتند و حوادث مابقی رمانهای محمود در اهواز رخ میدهند. (در درخت... به رغم اینکه نوع کار فضایی مبهم و مکانی ناشناخته را برمی تابد، اما همهٔ عناصر گویای رخداد رویدادها در شهر اهواز است).

محمود جنوب، مخصوصا" شهر اهواز را به خوبی می شناسد. کارون با کوسه هایش، نرمهٔ بادهای شرجی اش و پل نمادینش، خیابان های نادری، باغ شیخ، مولوی، سعدی، سی متری، بیست و چهار متری، جادهٔ کوت

عبدالله، بهشت آباد، راه آهن و دیگر محله های اهواز مکان های رخداد حوادث داستان های محمود هستند.

اما در داستانهای محمود، دو نوع مکان از برجستگی و اهمیت زیادی برخوردار هستند. یکی از این مکانها «محله» و دیگری «قهوهخانه» است. «محله» معمولا" یک مرکز دارد که خانواده یا خانوادههایی در آن زندگی میکنند. در رمان همسایهها خانهٔ «اجارهای» مکان کوچکی است که میتواند تا حد و اندازهٔ یک کشور بزرگ شود، زیرا در این خانه انواع تیپها و شخصیتها زندگی میکنند و کانون توجه نویسنده همین خانه است.

در داستان یک شهر کل شهر بندر لنگه با خیابان مساح، قهوه خانهٔ انورمشدی، عرق فروشی آهن و پاسگاه و پادگان دو زرهی در تهران مکان رویدادهای داستان هستند. چنان که از نام داستان برمی آید نویسنده شهر لنگه را کوچک شده کشورایران می داند و رخوت و رکود این شهر را نمادی از رخوت کشور بعد از کودتای ۲۸ مرداد به شمار می آورد.

در ایس رمان «محله» کارکردی را که در دیگر رمانهای محمود دارد، ندارد. در واقع در این اثر کل شهر پرت و دور افتادهٔ بندر لنگه یک محله محسوب می شود.

در زمین سوخته محلهٔ ننه باران، مرکز نگرش نویسنده است. در این محله خواننده با محمد میکانیک، مهدی پاپتی، ناپلئون، کل شعبان، فاضل، گلابتون، عادل، ننه باران، شوهر گلابتون، میرزا علی، مکوند، امیرسلیمان و... آشنا میشود. محلهٔ ننه باران در رمان مورد بحث، کوچک شدهٔ جنوب در حال جنگ است. تقریبا" اکثر حوادث رمان در همین محله اتفاق میافتد. مکان در زمینسوخته، تنها نقش یک دکور را بازی نمیکند، بلکه خود بخشی از موضوع است. جنگ، مکانها را ویران میکند و ویرانی مکانها، به معنای ویرانی آدمها است. در این رمان

خواننده از رهگذر تخریب مکانها است که تخریب آدمها و تخریب شهر و وطن را دنبال میکند.

﴿ رمان مدار... دو محله مكان وقوع رویدادها هستند و شخصیتها در این دو محله به خواننده معرفی میشوند. محلهٔ اول، محلهای است كه در آن خانوادهٔ باران زندگی میكنند. در این محله خواننده با خانوادهٔ ملا اشكبوس، گمركچی، حامد، بشیر، مش دوشنبه و... آشنا میشود.

محلهٔ دیگر، خیابانی است که مغازهٔ سلمانی یارولی، خیاطی مبارک، منزل اقعا سیف، عکاسی برات، عطاری حاج آقا عطار، بانک و شرکت کشاورزی در آن واقع شده است. تقریبا" همهٔ این مکانها در زمان از جایگاه داستانی برخوردارند. سلمانی یارولی علاوه بر اینکه مکان حضور دو شخصیت اصلی رمان یعنی باران و یارولی است، خود مکان و تغییراتی که در آن رخ می دهد، بیانگر تحولاتی است که در شخصیتها و در اجتماع رخ می دهد (سلمانی یارولی هنگامی که یارولی همکاری با ساواک و قاچاق مواد مخدر را آغاز می کند، به آرایشگاه هالیوود تغییر نام می دهد).

خیاطی مبارک و عطاری حاج آقا هر دو مکانی برای مبارزه هستند، البته دو نبوع مبارزه. مبارک تبودهای شکست خوردهای است که همهٔ تغییرات را دورادور دنبال و نظاره میکند و اما عطاری حاج آقا جایگاه مبارزات مذهبی است. عکاسی برات، محلی برای آشنایی خواننده با عطا، کندرو و مهراب است. کندرو به مبارزهٔ مسلحانه اعتقاد دارد و عاقبت سر از اوین در میآورد و مهراب (او نویسنده است) به کار فرهنگی باور دارد و مخالف خیزشها و مبارزات خشونت آمیز است. بانک و شرکت کشاورزی علاوه بر اینکه نشان دهندهٔ رشد اقتصاد بیمار و وابستهٔ آن دوران هستند، در تحولات سیاسی نیز نقش دارند. بانک یک بار مورد هجوم مبارزان ملح قرار می گیرد و در همین جا است که شهروز منبجه را در لباس یک چریک می شناسد. در نهایت شرکت کشاورزی به عنوان

نماد سرمایه داری توسط مردم به آتش کشیده می شود. چنان که دیده می شود، اولا" این مکانها زمانمند هستند و در پیشبرد روایت نقش دارند. دوما" این مکانها به تاریخ وصل می شوند.

محله در درخت... به شکلهای گوناگونی خود را نشان میدهد. اولین محله، جایی است که تاج الملوک بعد از خارج شدن از عمارت اسفندیارخان آذریاد در آن سکنی میگزیند. محلهٔ دوم خیابانی است که فرامرز با کاسبهای آن سر و کار دارد.

اما در جامعهٔ نوخاستهٔ مهران شهرکی نمی توان از محله به معنای سنتی آن نمام برد، در شهرک برپا شده بر خرابههای عمارت کلاه فرنگی اسفندیار خان آذرپاد، از مناسباتی که در یک محله به معنای سنتی آن وجود دارد خبری نیست، در این شهرک مکانهای جدیدی شکل می گیرد که در محلههای سنتی وجود ندارد. در شهرک نوپا، سینما، سالن تئاتر، مدرسه، مدرسهٔ دینی و ... وجود دارد. اما حضور درخت انجیر معابد و متولی آن در این شهرک، به مثابهٔ داغ سنت بر پیشانی تجدد است.

«قهوه خانه» یکی دیگر از مکانهایی است که در رمانهای محمود، محل پیشبرد روایتهای داستانی، معرفی شخصیتها و جایگاه مجادلات سیاسی و اجتماعی است. در قهوه خانه ها است که خواننده با تیپهای گوناگون اجتماعی خصوصا" مردمانی از طبقات فرودین جامعه آشنا می شود و در همین مکانها است که گاه نطفهٔ توطئهای بسته می شود. اما مجموعا" قهوه خانه ها محل اطلاع رسانی هستند. قهوه خانهٔ امان قهوه چی در همسایه ها محلی برای آشنایی خواننده با کارگران شرکت نفت و تحولاتی است که در این مرحلهٔ تاریخی در کشور رخ می دهد. در همین مکان است که در این مرحلهٔ تاریخی در کشور رخ می دهد. در همین مکان است که خالد با بلور آشنا می شود و یکی از مراحل رشد خود را پشت سر می گذارد.

در داستان یک شهر قهو هخانهٔ انورمشدی و عرق فروشی آهن دو محل بسرای درگیری های حقیر گروهبان مرادی با ناصر تبعیدی و قدم خیر، انور

مشدی و ممدو و جایس بسرای فراموش کردن مصائب برای علی و راوی هستند. در ایس دو مکان نیز خبرها و شایعات دهان به دهان می چسر خد و می گسردد و رخوت و رکود یک شهر پرت و دور افتاده به نمایش گذاشته می شود.

در زمیس سوخته قهوه خانهٔ مهدی پاپتی مهمترین پایگاه راوی برای گرزارش رویدادهای مربوط به جنگ و وقایع مربوط به شهر است. در مدار... نه از قهوه خانه خبری هست نه از عرق فروشی، نه از روسپی خانه نویسنده یکی، دوبار نو ذر را در قهوه خانهٔ آصف نشان می دهد. در همین قهوه خانه است که نو ذر با حقگو آشنا می شود و این آشنایی دامی برای کشاندن او به سازمان امنیت می شود. این قهوه خانه کار کرد خاصی در پیشبرد روایت ندارد. در عوض نویسنده به شیره کش خانهٔ دکتر بیش از دیگر مکانها سرک می کشد و خواننده را پای بحث های روشنه کرانهٔ مهراب و کندرو می نشاند و کنش های یارولی را در نقش یک ساواکی آماتور به خواننده نشان می دهد.

به نظر میرسد سرعت و ریتم تند روایت سبب شده است که نویسنده از اماکن ثابت کمتر برای پیشبرد روایت خود بهره ببرد. در این اثر خیابانها به عنوان مکان وقوع رویدادها از اهمیت زیادی برخوردار هستند.

علاوه بر مکانهای یاد شده، توصیفی که محمود از «زندان» در آثار خود ارائمه میکند، تا آن اندازه دقیق است که میتوان گفت توصیفات محمود از ایس مکان در ادبیات داستانی ما یگانه و منحصر به فرد است. این توصیفات در رمان همسایهها و داستان یک شهر آورده شده است.

محمود بافت جامعهٔ سنتی ما را بهتر از بافت متجددانهٔ آن میشناسد. به همین دلیل اماکنی که به این بافت تعلق دارند در آثار محمود جایگاه ویژهای دارند. چنان که گفته شد مکان وقوع داستان های محمود عموما "جنوب، مخصوصا" شهر اهواز است. همانطور که می دانیم این

منطقهٔ جغرافیایی در تحولات جامعهٔ معاصر ما جایگاه ویژهای دارد. با کشف نفست و حضور شرکتهای خارجی در این منطقه و سرازیر شدن نیروی انسانی از اقصی نقاط کشور به این بخش از کشور، سبب پدید آمدن بافت جدیدی از شهرنشینی در این منطقه شد. به علاوه این منطقه از جهت جغرافیایی نیز منطقهای ویژه است. همجواری آن با دریا، همسایگی آن با کشورهای عرب زبان منطقه، کشاورزی خاص منطقه، همه و همه آن را منطقهای منحصر به فرد کرده است.

بسیاری از اهل نظر اقلیم جنوب را دارای سه عنصر خاص می دانند، این سه عنصر عبارت اند از: دریا، نفت و نخل.

دریا در آثار محمود نقش چندانی ندارد. علمت آن نیز مکان رویدادهای رمانهای محمود است. تنها شهری که در رمانهای محمود با دریا همجوار است، بندر لنگه در داستان یک شهر است. دریا در این اثر بیشتر با مرگ مرتبط است تا زندگی، جسد شریفه را دریا پس می دهد و راوی آن را در هیبتی ترسناک در ساحل می بیند و علی نیز به دست قاچاقچیانی کشته می شود که از طریق دریا آمد و رفت می کنند.

عناصر سازندهٔ فضای این رمان را بیشتر باید در مصالحی جست وجو کرد که به نوعی به دریا مربوط هستند، مثل شرجی بودن هوا، گرمای طاقبت فرسا، ماسه های نرم، برکه های آب شیرین، ماهی های گوناگون، و آدابی که به مردمان ساحل باز می گردد (مثل آداب مربوط به اهل هوا) اما محمود در رمان های دیگرش چندان توجهی به دریا برای خلق یک فضای بومی نمی کند.

ار «نفت» در رمان همسایه ها مفهوم مرکزی رویدادها است. همه جا صحبت از این «طلای سیاه» است.

نخل در زمین سوخته کارکردی نمادین دارد و نشانهای از جنوب است. در صحنهٔ آخر رمان، نخل پایه بلند شیر فشاری از کمر شکسته است، اما نیمهٔ شکسته، از تنهٔ درخت جدا نشده است و نخلهای وسط

میدان، از بن کنده شدهاند و روی زمین افتادهاند. اما در صحنهٔ دیگر کمه به نظر می رسد نویسنده از همان ابتدا آن را برجسته کرده است و آدم همای آن از اهمیت والایسی در داستان برخوردار هستند، صحنهٔ خانهٔ درهم کوبیده شدهٔ ننه باران است. در این خانه باران، محمد میکانیک، ننه باران و راوی سکنی داشته اند. در این صحنه نویسنده در حالی که در حال توصیف حالت گلابتون است می نویسد: «نخل پایه بلند گوشهٔ خانهٔ ننه باران بر جای خود استوار ایستاده است.»

به نظر می رسد این نخل که با وجود درهم کوبیده شدن محله هنوز پابر جاست، نمادی از جنوب در حال ویرانی باشد که به رغم هجوم دشمن همچنان پابر جاست و از همه در خشان تر صحنهٔ آخر و آخرین سطرهای زمین سوخته است که نوید پیروزی و بابر جایی جنوب را با توصیف «کاکل نخلی» که آن را آفتاب سایه روشن زده است، می دهد.

جنوب در آثار محمود، با آدمهای خونگرم، گرمای شرجی، نخلهای پربار، گلهای اطلسی، چهرههای آفتاب سوخته، نرمه بادهای کارون، درخستهای کنار، گلهای کاغذی، تصنیفهای عربی، چای دشلمه، قهوه خانههای شلوغ، بادهای شمال، گلهای محبوبهٔ شب، قایقهای موتوری رود کارون، آوازهای محلی، میموزا و ... تجسم می یابد.

اما فضایی محمود تابع رویدادهاست. برای مثال فضایی که در رمان مدار... ساخته می شود فضایی پرتحرک است. به عبارتی فضا به جای اینکه توصیف شوده روایت می شود. مهم ترین عنصر در خلق فضای بومی در آثار محمود به خصوص دو رمان زمین سوخته و مدار... عنصر زبان است، محمود با زبان است که فضای داستان را خلق می کند. بافت جنوبی زبان در آثار محمود همراه با تحرک و پویایی زبان، فضایی بومی و پرتحرکایجاد می کند.

ا زمین سوخته، ص ۳۳۳.

أ مدار صفر درجه، جلد اول، ص ٣٢.

در رمان درخت انجیر معابد به نظر می رسد فضای خاصی که با درونمایه و ساختار اثر هماهنگی داشته باشد آفریده نمی شود. ایا می توان داستانی نمادین و یا سورر نالیست با فضایی رئالیستی خلق کرد؟ به نظر می رسد نویسنده در این اثر موفق به خلق فضایی متناسب با ساختار و شیوهٔ روایت و درونمایه اثر نشده است.

# زبان رنگین، بافت جنوبی

محمود نویسندهای متعلق به خطهٔ جنوب است. او جنوب را خوب می شناسد و به همین دلیل آثارش رنگ بومی دارند. معنای این سخن این نیست که آثار محمود در سطح ملی و یا جهانی قابل طرح شدن نیستند. بالعکس رنگ بومی آثار محمود هویت خاصی به این آثار بخشیده است و آنها را دارای شناسنامه و جایگاه فردی کرده است. به عبارتی رنگ بومی آثار محمود همراه با تکنیک فنی و نگرش انسانی، از او نویسندهای مطرح ساخته است.

اگر این گفته بنونیست را که می گوید؛ انسان از زبان قوام یافته است بپذیریم، باید بگوییم، برخی شخصیتهای محمود به درستی مصداق عینی این گفته هستند، زبان و لحن هر شخصیتی، نوع نگرش و سطح درک و دانش او را از هستی بیان می کند. به عبارتی هویت هر شخصیت در زبان او بازشناخته می شود. نمونهٔ عینی چنین شخصیتی «نوذر اسفندیاری» در رمان مدار... است. زبان متلون، لحن شوخناک و ریشخند آمیز او، بافت جنوبی جملههای او، همه نشان از شخصیت متلون، لاف زن و ساده دل او دارد. محمود در رمان مدار... رفتار خاصی با زبان دارد، تا آنجا که می توان گفت عنصر برجستهٔ این اثر «زبان» آن است.

در ایس اثس نویسنده از توصیف صحنه ها تا حد ممکن خودداری می کند. بالعکس با جملاتی ساده، وقایع را روایت و صحنه ها را بیان می کند. جمله ها سریع، کوتاه و پر تحرک هستند. نویسنده از ردیف کردن

صفات بسرای اسسامی خودداری میکند. ریتم تند حوادث با ریتم تند زبان بسیان مسیشسود. تسو گویی زبان در این اثر جنبش دارد و هر واژه و جملهای روایت را یک گام به پیش میبرد.

از طرفی زبان هر شخصیت با شخصیت آن هماهنگی دارد. به تعبیری زبان و سطوح آگاهی در این اثر رابطهای تنگاتنگ دارند. بلقیس همسر نوذر، از همان آغاز با تکیه کلام «وی بسمالله» هویتی خاص می یابد، و نویسنده در آغاز اثر با مغلوط نوشتن عباراتی که او بیان می کند، بر بی سوادی او تأکید می کند.

«بلقیس گفت: وی بسم الله - نوووزر» چنان که دیده می شود نویسنده کلمهٔ نوذر را به گونه ای می نویسند، که هم حالت گفتار بلقیس و هم بسی سوادی او را نشان دهد. و یا در جایی دیگر بلقیس می گوید: «همه ش تخصیر میرزاس» برزو گفت - «تقصیر خود رئیسه هم هست!» آ

نکتهٔ قابل توجه در ایس مورد این است که نویسنده این بازی های زبانی را در آغاز رمان، مخصوصا "در آغاز جلد اول رمان، دارد. اما در جلدهای بعدی همین بلقیس با همان تکیه کلام تقریبا" الفاظ و عبارات را صحیح تلفظ می کند. به نظر می رسد نویسنده در هنگامهٔ شتاب گرفتن روایت دیگر به این بازی ها علاقه مند نیست و شتاب برای بیان روایت فرصت این نوع بازی ها را از او می گیرد.

"علاوه بر بلقیس، کم دانشی یا بی دانشی یارولی نیز در آغاز با همین رفتار زبانی مشخص میشود. باران گفت: «عمو نوووزر» یارولی لبخند زد و گفت:

- لابد تخصیر انگلیسه که استثمار میکنم!<sup>۲</sup>

<sup>ٔ</sup> همان، ص ۲۳.

۲ همان، ص ۲۰

<sup>&</sup>quot; همان، ص ٤٤

در عبارتهای بیان شده نویسنده برای بیان حالت عصبانیت باران رسم الخط خاصی برای واژهٔ نوذر خلق میکند و در جملهٔ یارولی نیز با مغلوط نوشتن کلمهٔ «تقصیر» پایگاه فکری و فرهنگی او را نشان میدهد. جالب ایس است که یارولی قادر به تلفظ صحیح کلمهٔ مشکل استثمار» است!!

در صفحات بعمد نویسمنده جمالات مرد عرب زبان را به فارسی به شکلی مغلوط و رسم الخطی خاص می نویسد:

«مرد گفت - خودش نمی دونم عصلاح می کنم.» چنان که دیده می شود نویسنده کلمهٔ «اصلاح» را به نوعی می نویسد که یک عرب زبان تلفظ می کنب. پحث فنی در این باره را به زبان شناسان واگذار می کنیم. فقط اشاره می شود که نحوهٔ سخن گفتن این شخصیتها، بیانگر پایگاه فکری آن هاست.

زبان به کار گرفته شده در مدار... زبانی رنگین است. در این زبان چند دسته واژه به کار گرفته شده است: دستهٔ اول واژههایی هستند که اهالی اهواز (شاید هم خوزستان به طور کلی) از آنها استفاده می کنند، ایس واژهها عموما" اصطلاحاتی هستند که در این منطقه مورد استفاده واقع می شوند، اگرچه ممکن است شکل قلب شدهٔ آنها در دیگر مناطق نیز کاربرد داشته باشد. یک دسته از این واژهها اصطلاحاتی هستند که صاحبان حوف به کار می برند. برای مثال در صفحهٔ ۲۲۲، نویسنده از اصطلاحاتی استفاده می کند که در حرفهٔ نانوایی کاربرد دارند، برای مثال، استفاده می کند که در حرفهٔ نانوایی کاربرد دارند، برای مثال، استفاده می کند که در شیره کش خانهها استعمال می شود مثل؛ چیتی، استفاده می کند که در شیره کش خانهها استعمال می شود مثل؛ چیتی، پاتیل، پوش، چلم و سر. دستهٔ دوم اصطلاحاتی هستند که مردم عادی از آنها استفاده می کنند، برای مثال ترات: دویدن، قماره: کیوسک، توله: آنها استفاده می کنند، برای مثال ترات: دویدن، قماره: کیوسک، توله: نوعی گیاه خودرو، بن کل: بالکل، فجعه: فجاء یا سکته.

ا همان صص ٤٥ و ٤٤ و ٤٣.

#### در حضور تاریخ 🔲 ۳۵۷

دستهٔ دوم واژههایی هستند که شکل قلب شدهٔ واژههای انگلیسی هستند، مثل دلور: Driver، راننده عنترناش؛ انترنشنال، بلبل: Volvo، گاهمی نیز واژههای انگلیسی با همان تلفظ به کار گرفته می شوند، مثل فنس، FENCE به معنای پرچین، هاستل، HOSTEL به معنای شبانه روزی یا گرد GRADE، به معنای درجه.

دسته سوم واژه یا شبه واژههایی هستند که به تکرار در سراسر اثر مورد استفاده قرار گرفتهاند، مثل: سی، مو، نی، ها، خو، په؛ محمود معتقد است آنچه حاکم بر کل مدار است، «بافت جنوبی گفتوگو است» نه لفظ جنوبی، وی جملههایی از این رمان را مثال می آورد که لغت آنها فارسی است، اما شکل قرار گرفتن کلمات در کنار هم جنوبی است مثل: «مو مال ثبی حرفها نیستم»، «نشانت می دم غربتی، چی به تو بگم که لاقت باشه»، «می برم خانه سر صبر و دل امن می خوانم». "

رمان درخت انجیر معابد از دیگر آثار محمود از جهت نثر و زبان تا حدی متفاوت است. لحن این رمان لحنی تقریبا" شکوهمند است، نثر از استحکام و استواری خاصی برخوردار است. اما با وجود این شخصیتها لحنهای خاص خود را دارند و زبان متنوع و رنگین است.

ا حکایت حال، ص ۳۷.

آ همان، ص ۲۷.

مهدی قریب ماهنامهٔ نگاه نو شمارهٔ ۱۰ دورهٔ جدید آبان ماه ۱۳۸۱

# تأملی در منش زیبایی شناختی بر محور رمانهای مدار صفر درجه و درخت انجیر معابد

اگر احمد محمود، حداقل، پنج سال دیگر زنده میماند، افزون بر یک فصل عمده که داستانهای کوناه و رمانهای ماندنی او در تاریخ ادبیات داستانی معاصر ما گشوده است، فصلی دیگر نیز در ساحت جمال شناسی نویسن رمان بسر فصل پیشین می افرود. فصلی کاملا" متفاوت با آثار گذشته اش که می توانست متضمن گرایشهای نو در منش زیبایی شناختی او باشد. در دو رمان اخیر او بعنی مدار صفر درجه و درخت انجیر معابد، ما، با طلیعه ظهور عناصر ساختاری و شکلی بدیعی در شگرد هنری خالق همسایه ها و داستان یک شهر روبه رو هستیم. اما، افسوس که این شگرد شد، تاره، با مرگ او نتوانست تکامل قهری خود را در آثاری که نوشته نشد، پی بگیرد.

در دو مقالهٔ مفصل که من چند سال پیش در همین مجلهٔ نگاه نوان نوشتم، به دو نبوع سبک و صناعت متمایز که بر آثار داستانی معاصر از هدایت تبا به امروز، به لحاظ ساختاری، غالب بوده اشاره کردم؛ و از

ا – نگاه نو، شماره ۳۰ آبان ۷۵، و شماره ۱ (پی در پی ٤۵) دورهٔ جدید بهمن ۷۹.

آثاری که با این دو صناعت یا دو شگرد ماهیتا" متفاوت داستان نویسی، آفریده شده با عناوین «داستان بیشگو» و «داستان شاهد» نام بردم. در همان توشته با ذکر شواهدی چند از متن، نتیجه گرفتم که رمان مدار صفر درجه احمد محمود، تلفیقی هنرمندانه و ماندنی از این دو نوع سبک و سیاق پردازش داستانی در حوزهٔ رئالیسم است. با این ترفند نویسنده خواسته که با تعیهٔ عناصر نمادین و مفاهیمی رمزآمیز و گاه استعاری در سیاختار واقعیتگرای داستان، ژرف ساختی نو بیافریند و آن را موازی روایت اصلی به پیش ببرد، تا خواننده به استناج ناشناخته از طریق شناخته بپردازد و معنایمی را که در سطح زیرین رویدادهای ظاهری، به همراه خط اصلی داستان پیش میرود، دریابد.

در همین جا مناسب است بر خصیصه برجستهای که در منش ادبی و سیرهٔ اخلاقی احمد محمود هست، تأکید کنم، به قول یکی از دوستان، «احمد محمود هرگز مرعوب تئوری های ادبی» که بیشتر وارداتی بودند و بعضا" تاریخ مصرف داشتند، نشد. برچسبها و شانتاژهای روانی دو گروه معاند که حتی به ظاهر شدیدا" با هم مخالف بودند، دلگرم تر و استوار ترش کرد. پاسخ فروتنانهٔ محمود به این دو گروه که یکی به دلایل سیاسی و اجتماعی از قدرت و نفوذ جهان داستانی او به هراس افتاده بود و دیگری به لحاظ ادبی و حرفهای در برابرش احساس حقارت می کرد، فقط خلق آثاری متعدد و ماندنی بود که هر یک فرزند راستین تخیل و تجربهٔ خاص او از زندگی بسود. ریشخند آمیز و جالب ایسنکه او متفاوت ترین و تازه ترین تجربههای داستانی خود را در حوزهٔ فرم، متفاوت ترین و تازه ترین و جاوید خورده بود.

از برخی داستانهای کوتاه مجموعهٔ دیدار (۱۳۲۹) تا رمان مدار صفر درجه (۱۳۷۹) و سپس درخت انجیر معابد (۱۳۷۹) که حاصل آخرین دهههٔ عمر اوست، ما، شاهد کوشش مداوم نویسندهٔ همسایهها (۱۳۵۳)،

داستان یک شهر (۱۳۲۰) و زمین سوخته (۱۳۲۱) برای آفرینش آتاری متفاوت در عرصهٔ «جمالشناسی رمان» هستیم. برجسته ترین أفريدههاي اين دوره از عمر او مالامال از عناصر تازه، مفاهيم كنايي و شخصیتها و وضعیتهای نمادین است که گاه با ترصیعسازی هنرمندانه در ساخت واحد یک داستان واقعیتگرا مانند داستان بلند «بازگشت» و «کجا میری ننه امرو؟» در یم القاءحسی مضاعف به خواننده است تا عاطفهٔ او را به مواجهه با ژرفنای تراژیک موقعیتهای زندگی و وضعیتهای روحی قهرمان داستان ببرد و در مدار صفر درجهٔ خود، ساختاری مستقل دارد و در پس خط اصلی رمان رو نهان کرده است. این دغدغمه و وسواس تازه جویسی و نوطلبی در ساحت الزامات زیبایی شناختی رمان، حتی تا آنجا پیش میرود که نویسنده در مدار صفر درجه، اصولا" بار اصلی اندیشه و پیام داستان را بر گردهٔ این ساختار کنایی کار میکند؛ ساختاری که با وجود کلمهٔ پایان در آخر کتاب و ختم روایت اصلی، ظاهرا" به حرکت خود ادامه می دهد تا خواننده همذات با ذهنیت نمادین رمان، همچنان در جهان متن زندگی کند. شایدبدین ترتیب فرد بتواند موقعیت سردرگم فردی خود را در درون سرنوشت تراژیک جامعهای که از درد زایش یک تحول بزرگ اجتماعی به خود میپیچد، از نزدیک سند.

تا زمان خلق رمان مدار صفر درجه و پس از آن درخت انجیر معابد که همر دو از زاویهٔ دید «دانهای که همر دو از زاویهٔ دید «دانهای که کرویه» روایت میشوند، همهٔ رمانها و تقریبا "اکثر داستان ههای کوتها و محمود از منظر اول شخص مفرد («من راوی») روایت شده اید. مدار صفر درجه به لحاظ ساختمان کلی داستان، زبان و موضوع به رمانهای قبلی محمود و به ویزه همه بسیار نزدیک است و از نظر زاویهٔ دید و کارکرد عناصر کنایی و نمادین در تفکر رئالیستی داستان، با درخت انجیر معابد سنخیت ساختاری دارد. در همسایهها و مدار صفر درجه همهٔ اشیاء، محیط زندگی و حتی مناسبات

میان شخصیتها و موقعیتها فقط به کمک کنش مضمون و واکنش زبان قابل رؤیت می شود و زوایای تاریک و نامرئی آنها مرئی می گردد. پنداری هر شخصیت به مثابهٔ چراغی است که با حرکت مداوم در مکان هم خود را روشن می کند و هم امکان دیدن زوایا و گوشه کنارهای صبحنه و اشیاء و آدمهای دیگر را برای خواننده میسر میسازد. تفاوت عمده میان زاویه دید اول شخص مفرد در همسایه ها و «دانای کل» در مدار... در تعداد این چراغهاست. در همسایه ها گویی تنها یک چراغ وجسود دارد که آن هم از دست راوی داستان و در اختیار اوست و با آن اشیاء، محیط و رویدادهای محاط در صحنه را روشن می کند و به خوانبنده نشبان می دهد، در حالی که در مدار... دانای کل اگرچه قادر مطلقی است کلهٔ می تواند همزمان بر تمامی مناظر و زوایا پرتو افکند و مداوم زاویه دید خود را تکثیر کرده و در طول، عرض و عمق زمان و مكان گسترش دهاد، اما محمود براي حدت و شدت بخشيدن به حس حرکت و عمل در محدودهٔ مکانی و زمانی کوچک، در این رمان از این ظرفیت نامحدود زاویه دید به تمامی استفاده نکرده است. من در جایی دیگر به این موضوع، به تفصیل اشاره کردهام.

اگر همسایه ها با ساختار واحد و مطلقا" رئالیستی خود، که در آن شخصیت ها همانی هستند که می نمایند و رویدادها ظاهر و باطنی یکسان و آشکار دارند، آفریدهٔ دورهای از زندگی محمود است که نگرش زیبایی شناختی نویسنده به هستی، انسان و تاریخ، فقط «شهادت دهنده» است، مدار صفر درجه ماحصل آغاز دوران جدیدی در جهان داستانی اوست. دورانی که تلفیق «پیش آگاهی از اینده» و «شهادت حال»، بدعت نو و هوشمند آنهای در ادبیات داستانی معاصر برجای گذاشته که در همین مدت کوتاه نیز رهروانی پابرجا یافته است.

زبان در رمان دو جلدی درخت انجیر معابد یکی از مشخص ترین و جهود با تمامی آتار گذشتهٔ اوست. اگر ساختمان

و مضمون آثبار قبلی محمود و به ویژه مندار صفر درجه زبان توضیحی میطلبید که خود به عنوان عنصری درون ساختاری با کنشها و واکنشهای مداوم «حرکت و گفتگو»، همساز شود، در درخت انجیر معابد ما، با زبانی توصیفی روبهرو هستیم که در کارنامهٔ ادبی محمود، هيچگاه به شکل جدي، مسبوق به سابقه نبوده است. وظيفه و کارکرد زبان در مدار صفر درجه که واجد کامل ترین شکل زبان توضیحی در این گونهٔ خاص از داستان است، «نشان دادن» و «تصویر شدن» است، در حالی که در درخت... ما با «توصیف کردن» و «نمودن» روبهرو هستیم. زبان توضیحی مدار صفر درجه چون از زبان توصیفی یا وصفی درخت... به صحنه نزدیک تر است و حرکت و عمل آدمها و وقایع از گذشته شروع شده و در آستانهٔ زمان حال در درون زبان به شکل نهایی خود دست مىي بابد، ناچار نثر داستان به فعل ماضى و در وجه غالب به ماضى مطلق متوسل شده؛ اما، در زبان توصیفی درخت... که صیرورت زمان از حال به سوی اینده استمرار دارد، فعل مضارع و در وجه غالب مضارع اخباری به كار رفيته است. بديهي است در همهٔ أن مواضعي كه خط زمان حال در تداعیهای ذهنی شخصیتها از گذشتهٔ دور یا نزدیک، شکسته میشود، فعل ماضی استعمال شده است. در زبان توضیحی داستان، به طور کلی، امکان استفادهٔ نویسنده از صنایع لفظی و معنوی و همچنین به کارگیری تمامی ظرفیتهای دستوری، روابط متقابل کلمات و معانی متعدد وازگان، به دلایل سبکی و فنی بسیار محدود است. در معماری رمانی مانند مدار صفر درجه که زبان خود جزئی لاینفک از ساختمان داستان است و با هر شخصیت و با هر عمل و گفتوگو به میدان می آید، در واقع عنصری حقیقی تلقی میشود که الزاما" باید بیشتر با معانی حقیقی واژگان و اصطلاحات و استعمالات به كار گرفته شود. مفهوم مجازي كلمات، صفات و... در توصیف عمل و حرکت شخصیتها و محیط روزمرهٔ زندگی که منطق عینیت و علیت بر همه آنها حاکم است، با اندک کم دقتی و تسامح نویسنده، بدل به تصاویری مضحک، عوضی و ساختگی می شود. در درخت انجیر معابد اما، چون جهان داستان از زاویه عین و ذهن از پیش سنجیدهٔ «دانای همه آگاه» نخست توصیف می گردد و سپس در ذهن و خیال خواننده نقش می بنده، بنابراین کاربرد تمامی ظرفیتهای حقیقی و مجازی زبان، مجاز و چه بسا در اکثر موارد ضروری و لازم است. شاید یکی از اهم دلایلی که باعث می شود بگویند وادی زبان توصیفی در عرصهٔ داستان نویسی، وادی بس لغزنده و خطیری است، همین نکته باشد. مختصه زبانی که هم می تواند عامل تعالی و انسجام رمان باشد و هم سبب آفت و فروپاشی آن.

برای نویسندهای که زیاده گویی و اطناب را در هر مجال داستانی، فضیلت هنری فرض می کند و بی اعتنا به معیارها و قواعد سبکی که در آن قلم می زند، عنان اندیشه و قلم را رها می سازد، رمانش به ورطهای درمی غلطد که در اعماق آن هر شخصیت داستانی بدون توجه به سنخیت فرهنگی و اجتماعی خویش، سخنانی عوضی می گوید؛ هر شیء، هر مکان و هر موقعیت بهآنهای می شود برای فلسفه بافی های دور و دراز و بی در و پیکر و توصیف هایی مطلقا زاید و متحل ساختار و موضوع اثر و فراتر از حوصلهٔ حتی پر حوصله ترین خواننده.

نویسندهٔ رثالیست نمی تواند و نباید وضعیتها و تصاویر ذهنی وای بسا عینی را در روال روایت داستان، بیهوده و نابهجا گسترش دهد، حرف عوضی به دهان آدمهای عوضی به دانستهها و تجربههای خود را کشکولوار در یک رمان به به به مطالب بی ربط با خط اصلی رمان در برخی از رمانهای مفصل و رئالیستی معاصر ما، خواننده را به یاد حکایتهای قدیمی و آثار روایی منظوم و منثور سدههای ماقبل مدرنیسته می اندازد که خط داستان در پس تراکم و تزاحم مطالب نظری، اخلاقی و فلسفی و داستانهای فرعی گم شده است. اشاره به این مطالب را، که البته به درازا هم کشید برای تأکید برایجاز در بصیرت زیبایی

شناختی احمد محمود ضروری دانستم، چرا که مشخصهٔ برجستهٔ تقریبا" تمامی آثار محمود، که بسر آن اتفاق نظر وجود دارد، پرهیز از اطناب در زبان و در ساخت رمان است.

احمد محمود تا زمانی که به زبان توصیفی، آن هم در رمانی حجیم که از منظر «دانسای همه آگاه» روایت می شود، متوسل نشاه بود، امکان داوری جامعالاطراف دربارهٔ او از ایس منظر خاص، میسر نبود. انتشار درخت انجیر معابد با موضوع بسیط، زاویه دید و ساختهای نمادین، محمود را به عنوان نویسنده ای شناساند که آگاهانه از زیاده گویی و پرت نویسی بیزار است و به کارگیری ایجاز در زبان و موضوع، در داستانهای خوش ساخت قبلی اش، فقط به سبب الزامات ساختاری نبوده و این ویژگی، نوعا"، جزئی لاینفک از منش زیبایی شناختی اوست. بررسی مجموعه آثبار او، بر مبنای این معیار مهم، دقیقا" به اثبات این مدعا می انجامد. افزون بر اینها، انسجام و یکپارچگی ساختار همهٔ رمانهای او می انجامد. افزون بر اینها، انسجام و یکپارچگی ساختار همهٔ رمانهای او همر جمله، هر کلمه و یا هر موضوع زائد را به عنوان جزیی غیر ارگانیک، هر حمله، هر کلمه و یا هر موضوع زائد را به عنوان جزیی غیر ارگانیک، از اندام سالم خود پس می زند.

مختصهٔ برجستهٔ «ایجاز» در زبان توضیحی و محتوای رمانهای قبلی او، اگرچه نوعی فضیلت هنری تلقی می گردد، اما در حقیقت این آخرین رمان او یعنی درخت انجیر معابد و زبان توصیفی آن است که ایجاز مضمونی و زبانی را هم به عنوان یک ویژگی دشوار و ممتنع هنری و هم به مثابهٔ نشآنهای از حضور بصیرت فرهنگی معاصر در اندیشه و آثار او تثبیت کرده است.

در تمثالهای زیر کارکردهای متفاوت زبان توضیحی داستان را در رسان همسایهها و مدار صفر درجه ببینیم تا بعد به مقایسهٔ آن با درخت انجیر معابد بپردازم:

اهمه دارند می دوند. چندتایی افتادند. کمکشان میکنند تا از زمین بلند شوند. همراه جماعت، پا میگذارم به دو لب سنگفرش بیاده رو، بای راستم پیچ می خورد. پرت می شوم. دو نفر زیر بغلم را می گیرند. سرپا نگاهم میدارند و در میروند. پاچه شلوارم گلی شده است. شلنگ می اندازم و از میدان دور می شوم. به اولین کوچه که می رسم، کج می کنم تو كوچه. كسى دنبالم نمى آيد. همه از جلو كوچه رد مىشوند و میروند. تا انتهای کوچه میروم. دست راست، یک کوچهٔ تنگ دیگر هست که دررو ندارد. می ایستم. مرددم. می خواهم برگردم چندتایی از جلو دهانه کوچه، سریع رد میشوند. حالا صدای مردم را میشنوم که فحش می دهند و ناسزا می گویند. انگار کسی را به باد کتک گرفته اند. تکان میخورم که راه بیفتم. پای راستم یاری نمیکند. لنگ لنگان میدوم و روبهروی آخرین خانهٔ کوچک بن بست میایستم. صدای یا میشنوم... صدای پا نودیک میشود. شتاب ندارد... صدای پا دور میشود... نفس میکشیم، سرم را بالا میگیرم و زن میانه سالی را میبینم که هاج و واج (همسایه ها، ص ۱۸۰) بالای سرمایستاده است»

در تمثال بالا زبان نیز، گویی، به همراه منطق رویدادها «عجله و شتاب دارد و نفس نفس میزند و تا تصویر را کامل نکرده نمیخواهد از حرکت تند و سریع وقایع عقب بماند. جملهها بسیار کوتاه، شلاقی و مقطعاند. حتی برخی جملهها فقط از یک فعل و فاعل (یا فعل و ضمیر فاعلی) تشکیل شدهاند. این شدت و حدت حسی زبان هنگامی آرام میگیرد، که حرکت به سکون میانجامد، راوی آرامش مییابد و داستان از نفس میافتد. در همین تمثال، راوی (زاویه دید) خود، شخصیت اصلی حوادث است و در درون وقایع جای دارد. حرکت رویدادها مرحله به مرحله با حرکت مضمون در درون زبان حادث میشود، اما به محض میرحله با حرکت از صحنه حذف میشود زبان تبدیل به عنصری بیرونی میگردد و نقش آن در نظام داستان به حد همان دلالتگر تقلیل مییابد.

است، ساکن و به ظاهر بیرون از صحنه است و فقط نقش ناظر وقایع را بازی میکند. جملهها بلندتر و طولانی ترند. زبان پس از هر جمله گویسی نفس تازه میکند و ضرورت ندارد که مانند صحنهٔ قبل برای القاء حس حرکت وحوادث، یک نفس سخن بگوید. با این همه در این صحنه نیز مانند صحنهٔ قبل زبان عنصری درونی است که روایت در درون آن وقوع می یابد. اما، در اینجا به لحاظ نوع موضوع، زبان داستان به زبان توصیفی نزدیک شده و نویسنده حتی از تشبیه و استعاره نیز کمک می گیرد:

اکنار سایبان الاغها، اجاق درست کردهاند. هیزمهای شکسته، جلو اجاقها رو هم کود شده است. صنم دارد برنج آب می اندازد... سلمانی آمده است و حالا دارد ریش خواج توفیق را می زند... حسنی کلهٔ سحر، الاغها را برداشته است و رفته است کوره پزخانه که زود برگردد. رضوان دارد وسمه و سرخاب و سفیداب را جور می کند. یک پایش تو اتاق خواج توفیق است و یک پایش تو اتاق خودش... رحیم خرکچی چپقش را چاق می کند... پسر نفس پک می زند، بعد، انگار که تو چاه خاکستر ریخته باشد و از ریخته باشد و از دهانهٔ چاه بیرون زده باشد، از دهان رحیم خرکچی دود غلیظ بیرون دهانهٔ چاه بیرون زده باشد، از دهان رحیم خرکچی دود غلیظ بیرون می شود و یک می زند و دستهٔ چپق که اخرایی روشن است تو دود تیره می شود و یک لحظه گم می شود.»

همین زبان توضیحی و موجز محمود را در همسایه ها که با زاویه دید اول شخص مفرد روایت شده با دو صحنه از رمان مدار صفر درجه که از منظر دانای کل نقل می شود مقایسه می کنیم (نقطه گذاری و رسم الخط بعینه مطابق است):

«چشم یارولی افتاد به عطار. دید که دست به کمر، آهسته از دم در دکان می گذرد و به دورادور نگماه می کند- صداش کرد. قیچی از کار افتاد.

حواس عطار نبود. از در سلمانی گذشت. دست یارولی جنبید. صدای قیچی درآمد. دلش به کار نرفت. برگشت به باران. «ببین کجا میره-سیل چه میکنه،» باران گفت: - کی اوسا؟ یارولی گفت. «تو هم که سرت با پات بازی میکنه،» و رفت دم در. صمد صراف رو صندلی گشت و به باران نگاه کرد- «خبری شده؟» باران هیچ نگفت. رفت دم در، یارولی از دکان زد بیرون. دید که همه از دکآنها بیرون آمدهاند. دید که دم عکاسی آفتاب شلوغ است...» (مدار صفر درجه، ج ۱، صص ۵۰-۵۱)

#### و یا :

«منیجه چیزی وصله می کسرد و مانده، پای حسوض، آتشگردان را می گیراند... نگاه باران به مانده بود. خط نارنجی آتشگردان دور سرش بود... خاور به باران نگاه کرد. بلقیس از پای پریموس برخاست و رفت طرفش... دستهٔ سیمی آتشگردان برید و گلسه مای آتش بر کشیدند بطرف باران...» (مدار صفر درجه، ج ۱، ص ۱۰۲)

ایس تصاویر، هر دو با زبان توضیحی روایت شده اند ولی یک تفاوت مهم با یکدیگر دارند؛ در صحنهٔ اول که فقط عمل و حرکت در گسترهٔ مکان محور ساختاری داستان را تشکیل می دهد، زبان در نهایت ایجاز قرار دارد و همهٔ واژگان و تعابیر در معنای حقیقی خود استعمال شده و فاقد هر گونه آرایهٔ لفظی و معنوی است؛ لیکن در تصویر دوم که نویسنده می خواهد از تولد عشق در قلب مائده و باران خبر دهد، به اقتضای موضوع از آرایه همای لفظی و حتی بدیعی کلام استفاده می کند؛ مانند استعارهٔ در خشان پاره شدن سیم آتش گردان که در دست مائده است و یرواز گله های آتش افروخته و سوزان به سوی سینه باران.

در همسایه ها و مدار صفر درجه هنر محمود در بلاغت نثر او در زبان توضیحی داستان است. آهنگ کلمات، ضرباهنگ جمله ها، تغییر و جابه جایمی مداوم افعال، قیود، صفات، حروف اضافه در ساخت جمله و

کلام، کوتاهی جملهها و خست در به کار بردن صفت، قید و مترادفات و... آنچنان با دقت و نازک بینی انجام شده که در این ساختهای ویژهٔ کلامی در نثر داستان، خود در اکثر موارد به دلالت مفهوم و تجسم حالات و حتی حس درونی آدمها و وضعیت حوادث کمک میکند.

خوانندهٔ مدار صفر درجه وقتی رمان به نقطهٔ پایانش میرسد، تازه مر فهمد داده های آشکار و به ظاهر بدیهی و تصورات و باورهای اجتماعی و سیاسی را که تا اینجا از مضمون اصلی رمان استنباط کرده، باید یکسره زیر و رو کند و سمت و سو و جهت آنها را تغییر دهد. باید دوباره و حتى چندباره به رمان رجوع كند تا بتواند به ياري سر نخهايي که فراتر از کنش شخصیتها و رویدادها و روایت اصلی وجود دارد، آن نيمهٔ غايب و نماديس آدمها و اشياء را بهتر و عميقتر دريابد و انگارهٔ روابط و ذهنیت مقدر داستان را که در مضمون کنایی حتی پس از خاتمهٔ رمان نيز همچنان ادامه دارد، حدس بزند. چرا بلقيس و خاور همواره سیاهپوشند؟ لباس سیاه آنان که گویی بدل به جزئی از اندام آنان شده است، کنایه از وجود کدام مغای تراژیک در روح فردی و جمعی زنان لایــهــای پاییــن جامعــه است؟ رفتار و گفتار مطایبه آمیز شخصیت مطنز رمان یعنی نوذر که جزء جدایی ناپذیر اخلاق رفتاری اوست و چه بسا سبب تعدیل و تسکین حرمانها و سرخوردگیهایش شده و میشود، بیان کنایس کدام عارضه کهنهٔ اجتماعی و فرهنگی مستولی بر جامعه ماست؟ایا آدمهایی از سنخ نوذر که هر مصیبتی در برخورد با سپر دفاعی شخصيت لودهٔ أنان، قابل تحمل ميشود، بيان طنز أميز از تفكر منفعل همان فرهنگ تودهای نیست که می اندیشند خنده بر هر درد بی درمان دواست و همین را راز ماندگاری خود میدانند؟! زنی مانند بلقیس نا کی می تواند سقط جنین کند و گرامی ترین آرزوی خود را برای زادن فرزند، به سبب استمداد از سنت و اندیشههای کهنه، سوخته و برباد رفته ببیند؟ چرا باران و مائده هرگز فرصتی برای عاشقانه زیستن نمی یابند و...

ایس پرسشها و چندیس پرسش مهم دیگر، به درستی، در کتاب پاسخی نمی یابند، وظیفهٔ هنر و ادبیات نیز پاسخ دادن به این پرسشها نیست، کشف و تبلور هنرمندانهٔ انگیزههای درونی و عاطفی این آرزوها و کابوسهاست.

در مدار صفر درجه به شکلی و در درخت انجیر معابد به شکلی دیگر، خواننده باید مدام با آن شعور پنهانی که در ساختار درونی این دو رهان پنهان است، ارتباط برقرار کند و در هم ادراکی پویا و مستمر با آن، پاسخهای متعدد و محتمل این پرسشها را خود حدس بزند (فقط حدس بزند و نه بیشتر). ممکن است حقیقت رو یدادها، همانی نباشد که پیش روی ما رخ میدهد و شخصیتهای آن واجد آن سیما و شمایی نباشند که نیمهٔ روشن آنها در برابر ماست. آن حقیقت محتمل و آن عمل نهایی که نیمهٔ روشن آنها در برابر ماست. آن حقیقت محتمل و آن عمل نهایی زندگی داستان منتشر شده است، فقط ممکن است در اینده مجموع و رندگی داستان منتشر شده است، فقط ممکن است در اینده مجموع و مکشوف شود. مهم برای خوانندهٔ جستجوگر و آگاه در زمان حال متن، محذات سازی ذهن خود با ذهنیت پیش آگاهی دهنده نویسنده است.

در رمان دو جلدی درخت انجیر معابد به لحاظ ساختار کلی، ما با یک «جهان واقعی» و یک «جهان تخیلی» روبه رو هستیم که همجوار و همزمانند و «جهان داستانی» رمان را شکل می دهند. سرگذشت تراژیک خاندان اسفندیارخان آذرپاد و نکبت و ادباری که گریبانگیر فرزندان و بازماندگان خانواده می شود، مضمون جهان واقعی رمان است و درخت انجیر معابد و تقدس و پیشینه فراواقعی آن، آداب و مناسکایینی مربوط به درخت، تولیت زیارتگاه درخت که همراه با عنوان علمدار، نسل اندر نسل از پدر به پسر به ارث می رسد، یادداشتهای علمدار اول و سرانجام

رشد سرطانی ریشه و شاخ و برگ درخت که زندگی یک شهر را به مثابهٔ تمثیلی از یک کشور فلج میکند و... موضوع خط خیالی است.

مجلد اول و بخشی از آغاز مجلد دوم رمان بر مبنای قواعد و اصول دانش واقعیت گرایی داستان، ساختمانی مطلقا" رئالیستی دارد و مفاهیم تمثیلی و اشیاء نمادین آن که از مجلد دوم به بعد به تدریج جهان تخیلی رمان را مىسازند، به شكل مستقيم و غير مستقيم همه با درخت ارتباط دارد. عناصر نمادین و مفاهیم رمنزی و تمثیلی رمان در مجلد اول به خوبسی در ساختمان رئالیستی داستان جا افتاده و قوانین واقعیت گرایی حضبور و نبوع روابطشان را در زمان، مکان، آدمها و رویدادهای جهان واقعى توجيه مىكند، چرا كه هر يك مى تواند به مثابه مظهرى از خوارق عادات، خرافات و توهماتی باشد که در واقعیت زندگی روزمره به تکرار با آن روبهرو هستیم. در نیمهٔ پایانی مجلد دوم رمان درخت... خواننده دو زمان و دو مکان متفاوت را که یکی واقعی و دیگری تمثیلی است می بیند که همجوار و همزمانند. شخصیتهای کتاب به شکل دلبخواه، به تکرار در ایس زمانها و مکانهای واقعی و فراواقعی رفت و آمد میکنند. آدمها و رویدادهای واقعی و نهادهای حکومتی رژیم شاه که ساختی حقیقت مانند دارنند در این زمان و مکان حقیقی- شهر اهواز در دوران قبل از انقـــلاب- مـــــتقرند و حكومتـــى كــه درخــت النجـــير معـــابد تـــابو و مظهرایدنولوژیک آن است زیر سیطرهٔ مشتی قالتاق و تبهکار و مستظهر به انبوه مریدانی ستوهم و فریب خورده، در بخشی دیگر از شهر نهادهای اداری، قضایی و اجتماعی خود را علم کرده و با آن حکومت به ظاهر واقعى همزيستى غيرمسالمتآميز دارد. روابط اين دو جهان تمثيلي و واقعی که به لحاظ منطق تمنیل در داستان و دانش واقعیت گرایی پدیدهای پارادوکسیکال مینماید، سرانجام تیره و تار میشود و با چیرگی (حکومت شاه) بر دیگری، رمان پایان مییابد.

## ۳۷۲ 🔲 بیدار دلان در آینه

نمونهای از زیبان توصیفی رمان را در اینجا می آورم و نقد و بررسی مفصل آن را به مجال مناسب تری که به نقد و تحلیل مجموعه آثار محمود اختصاص دادهام، موکول می کنم:

«... افسانه پرنده را دیده بود که از فراز درختچهها آمده بود رو شاخه پربرگ کنار- زنبور خورک کوچکی بود سبز سبر با طوقه سیاه و سینه و گلوگاه آبی- پسوش پرهای کبود کبوتر چاهی هنوز تو هوا سرگردان بودند... دیده بود که از انحنای شیشهٔ عقب ماشین، باریکه یی از آفتاب صبخگاهی، بر صورت صورتی رنگ عروسک در آغوش فرزانه تافته است. فرزانه، نشسته خواب بود و نم شرجی بر پیشانی مهتابنگونش بود...»

(درخت انجیر معابد، ج ۱، ص ۱)

پیش از انتشار این آخرین رمان احمد محمود داستانسرای بزرگ و داستانهای بسی همتای روزگار ما، از میان همهٔ آنان که ٤ رمان بزرگ و داستانهای متعدد کوتاه و بلند او را خوانده بودند،ایا کسی میتوانست پیشبینی کند که محمود افزون بسر توانایسی خلق آشاری برجسته وماندنی در زبانی توضیحی و موجز، واجد آن چنان تواناییهای شگرفی است که او را قادر میسازد یک چنین زبان توصیفی استوار و غنی از و مالامال از تصاویر و تشبیهات بکر، ترکیبات بدیع، استعمالات مجازی و... را در آخرین رمان ماندگارش درخت انجیر معابد خلق کند و به یادگار بگذارد؟ یادش زنده و آثارش راه گشا باد!

احمد محمود نویسندهٔ زمانه و طبقهٔ خود محمد بهارلو ماهنامهٔ گلستانه شمارهٔ ٤٤ آبان ماه ۱۳۸۱

من مایلم این نوشته را با قطعهای از گفت و گوی معروف لویی بلان، سوسیالیست فرانسوی، و الکساندر هرتسن، نویسندهٔ انقلابی قرن نوزدهم روسیه، آغاز کنم؛ زیسرا که ایس گفت و گو، به مقدار فراوان، نمایندهٔ احوالات احمد محمود در مقام نویسنده است:

هلویی بلان گفت: زندگی انسان یک وظیفهٔ بزرگ اجتماعی است و انسان باید همیشه خود را فدای جامعه کند.

ناگهان پرسیدم: چرا؟

- منظورت چیست که چرا؟ خب واضح است غرض و رسالت وجود انسان بهبود جامعه است.

- آخـر اگـر همـه فداکـاری کنند و هیچ کس بهرهای نبرد که این غرض حاصل نمی شود.

- تو داری با کلمات بازی میکنی.

با خنده گفتم: آخر ما وحشی ها فکرمان مغشوش است.» متفکران روس ایزایا برلین

احمد محمود جزو آن دسته از آدمهای کمیابی بود که نویسندگی را با معیار تمایلات اخلاقی و اجتماعی میسنجید، و از این جهت نوشتن را غرض و رسالت خود میدانست و حاضر بود در این راه حتی زندگی

خود را فدا کند، بی آنکه بهرهای از این فداکاری ببرد، او حقیقتا" زندگی یک انسان را یک «وظیفهٔ بزرگ اجتماعی می دانست که آرمان آزادی افراد انسانی در مرکز آن قرار داشت. او چه، در مقام انسان و چه در مقام نویسنده، که از لحاظ خودش به هیچ وجه از یکدیگر جدا نبودند، بی طرفی و تذبلب و بی تعهد ماندن را نمی پسندید، و زندگی را به صورت نبردگاهی می دید که در آن دعواهای اجتماعی و سیاسی مهم مطرح می شود و در نتیجه بر این عقیده بود که نویسنده در میان این نبرد بیاید بسیار هشیار و باریک بین باشد. در حقیقت او مدافع و حدت نظریه و عمل و ادبیات و زندگی بود، و مسئولیت اجتماعی و احساس زندگی را جزو ذات ادبیات می دانست.

محمود جانب ادبیات معترض را می گرفت، و به نوعی ادبیات «مفید» اعتقاد داشت، ادبیاتی که در مدار ارتباط با وسیع ترین تودهٔ مخاطبان قرار بگیرد، زیرا به زعم او در سرزمین پهناور و واپسرماندهای که شمار مردمان درسخوانده، به ویژه اهل کتاب، بسیار اندک است و آن شمار اندک را هم شکاف عمیق و هول آوری از تودهٔ مردم بی تمیز جدا می کند ادبیات باید در مخاطبان خود تأثیر کند و آنها را برانگیزد. از این رو آثار او، چه داستانهای کوتاه و چه رمانهایش، عموما" به زبانی ساده و روشن نوشته شدهاند، و هم در لحن و هم در مضمون با بیشترین تودهٔ خوانندگان تماس برقرار می کنند.

تقریبا" از اواسط دههٔ پنجاه شمسی، یعنی با انتشار رمان «همسایهها» تا به امروز، محمود یکی از فعال ترین و معروف ترین و پرخواننده ترین نویستدگان ما بوده است. شاید هیچ رمان نویسی درایران به اندازهٔ او-احتمالا" بعد از بزرگ علوی – این همه دربارهٔ شکاف میان رفاه طبقات و گروههای متمکن جامعه و تودهٔ فقیر مردم، رنیج و تفتیش عقاید و شکنجه، مبارزه و تبعید و آزادی ننوشته باشد و از همین رو است که از

لابه لای پارهای از نوشته های او بیش از هر چیز بوی داغ تازیانه و خون و باروت به مشام می رسد.

در آشار او انتزاعاتی مانند برابری و عدالت اجتماعی و امنیت و میهن و اموری نظیر اینها، همه کمابیش، قربانگاهی شگفت و دردناک بودهاند که مردمان شورنده و پاکباخته در پیشگاه آنها ذبح شدهاند. اما نویسنده اغلب قربانی را ستوده و بلندترین مراتب قدردانی خود را نصیب آنها کرده است، و البته گاه به تلویح یا به تصریح نیش و کنایهای هم به مبانی و مبادی آن انتزاعات زده است. در رمانهای او «سیاست»، قطع نظر از این که غرض و غایت آن چه باشد، امری ساده و انسانی نیست، خشن و خطرآفرین و چه بسیا مرگبار است، به ویژه اگر با تعصب یا استواری همراه باشد.

در سسه رمان نخست محمود- همسایهها، داستان یک شهر و زمین سوخته- فضایی که آدمها در آن سیر میکنند، اغلب ملالآور و خفقان زده است؛ اگرچه همه خود را با آن فضا سازگار نمیبینند، یا میخواهند جهست آن را تغییر بدهند، یا نوعی رابطهٔ عقلانی و خیرخواهانه با آن برقرار کنند؛ گیرم عدهای خود را با آن منطبق میسازند یا با آن درمیافتند و مضمحل میشوند. در فضای این سه رمان، و نیز در رمان سه جلدی بعدی او مدار صفر درجه، معنایی وجود دارد که آدمها، به ویژه آدمهای اصلی که جانب امور تازه را میگیرند، حاضرند بیهیچ واهمهای خود را به پای آن قربانی کنند. این قربانی کردن کاملا" عقلانی یا آگاهانه است، و اشری از جنون و تشویش و اضطراب در آن نیست، یا اگر هست بسیار ناچیز یا نادیدنی است. شاید اینطور به نظر برسد که این آدمها به جای منافع واقعی در پی منافع واهی و خیالی هستند. اما این آمور، آیا در حقیقت، معنایی که آنها برایشان به جوش و جنبش میافتند، خون میریزند و روانهٔ زندان یا تبعید و شکنجه گاه میشوند، از لحاظ آنها میریزند و روانهٔ زندان یا تبعید و شکنجه گاه میشوند، از لحاظ آنها بیش - دیگر

بسیاری آنها را آرمان نمی پندارند، بلکه همان امور واهی و خیالی می شناسند.

در واقع می توانیم بگوییم که فرد، در مقام واحد حقیقی و واقعی جامعه، در آشار محمود به ویژه رمانهای او اغلب قربانی یک مفهوم کلی یا اسم عام یا شعار می شود. نمونهٔ اصلی همچو فردی را، که جوانی است صاف و صادق و پرشور و شوق که ناخواسته در معرض خوادث بزرگ اجتماعی قرار می گیرد و به هیئت آدمی شورنده و خشمگین و مدافع مردم ستمدیده و نمایندهٔ جبههٔ تحقیر شدگان در می آید، در همان منخستین رمان محمود، همسایه ها، به وضوح می توانیم ببینیم. محمود او را با جزئیات واقعی، با از خودگذشتگی اش در راه خیر و صلاح مادی و معنوی همنوعانش و با توانایی ملاحظه ناپذیرش برای فداکاری وصف می کند، و چهرهای از او می سازد که بعدها نمونهٔ قهرمان محبوب رمان اجتماعی دههٔ پنجاه و شصت شمسی می شود. او بیش از هر نویسندهٔ اجتماعی دیگری بر آن بود تا نشان دهد که آدم بی طرف وجود ندارد، و تا زمانسی که کشیمکش های حیاد سیاسی در جامعه بریا است اصولا" با منایی هم به نام «سازش» وجود ندارد و مبارزه، آن هم تا یای جان، و طبعا" به بهای حذف سعادت شخصی، والاترین ارزش عام انسانی است.

«همسایه ها» اگرچه بلافاصله پس از انتشار با اقبال عمومی مواجه شد و موج شوری در میان خوانندگان خود برانگیخت، به ویژه آن دسته از خوانندگانی که رمان را نوعی همدلی با انقلابیان سرسخت و خشم آگین نوخاسته می دانستند، با توقیف دستگاه سانسور دولتی مواجه شد. اما رمان دست به دست در میان جو آنهای نو آموخته و روشنفکران می گشت، و نسل پیرتر انقلابیان، که نویسنده را به سانقهٔ تمایلات سیاسی گذشته ش از آن خود می دانستند، در رمان با نظر عنایت بیشتری می نگریستند. این واکنش طبیعی بود؛ زیرا خوانندگان پس از سال ها می دیدند که نویسنده ای آشکارا جانب مبارزه بر ضد ستم و سرکوبگری و اختناق را می گیرد، و

دربارهٔ آدمهایی مینویسد که آرزومند آزادی هستند؛ گیرم هیچ کدام شاهد آزادی را در آغوش نمی کشند. این رمان، چند سال بعد با از هم پاشیدن بساط سانسور دولتی در آستانهٔ انقلاب، در تیراژ بسیار وسیع - به اظهار نظر خود نویسنده یک صد و پنجاه هزار نسخه - انتشار یافت و احتمالا" نخستین بار بود که یک اثر ادبی معاصر این گونه نظر تودهٔ خوانندگان را می گرفت، آن هم در زمانهای که مردم دیوارهای زندانها را شکسته بودند و ملاک انتخاب کتابها، قبل از هرچیز، آزادی خواهی و شرافت حرفهای نویسنده بود.

محمود با انتشار دومین رمان خود «داستان یک شهر» به عنوان نهام آورتریس و مؤترتریس نویسندهٔ نسل خود تثبیت شد. خوانندگان و منتقدان، بیش از گذشته، او را به عنوان نویسندهٔ پرشور زمانه و طبقهٔ خود به جا آوردند. «داستان یک شهر» از حیث مایه و مضمون به مقدار فراوان در امتداد «همسایه هسا» قسرار دارد. آن جسوان دلیر و جسست وجوگسر «همسایه ها»، که در معرض اگاهی های اجتماعی تازه زبان باز کرده بود، در «داستان یک شهر» با از سر گذراندن تجربه های هولناک و خونین، و در تبعید به بندری پیرت افتاده و فراموش شده در جنوب، در وجدان اخلاقـــیاش تغیــیرات ژرفــی پدید می آید؛ چنان که گویی بار گذشته را از دوش خود میاندازد. جوانی که با دلیری و شورندگی طغیان آمیز سر خود را به میله همای زندان دستگاه دیکتاتوری می کوبید در «داستان یک شهر» تقریبا" دیگر دیده نمی شود؛ گویی در آن بندر نیمه متروک و چول، پس از نظاره کردن آزار و شکنجه و تیرباران آرمانخواهان در زندان زرهی ارتش در پایتخت، جز بیهودگی و ولنشینی و باده گساری و دم و دود دیگر کاری از او ساخته نیست. زندگی ملال آور و تکرارشونده و تن آسایی و تلخکامی دردناک از یک سو، و یاد و خاطرهٔ جوخههای مرگ يارانش از سوى ديگر، او را دچار علااب وجدان و آشفتگى اخلاقى مے سازد. ایس ناسازگاری به صبورت نوعیی دوبارگی، یا تعارض، در

سراسر رمان گسترده است. به گمان من این تعارض فقط به قهرمان رمان، که بنیادهای ارزشهایش در فضایی سخت و خشن و خفقانزده متزلزل شده بودند، محدود نمی شد بلکه تا حد زیادی نمایندهٔ ناآرامی درونسی و تعارضات فکری و اخلاقسی خبود نویسنده نیز بود. همین جا بگویم که من به نوبهٔ خود این تعارض را علی الاطلاق نفی نمی کنم؛ زیرا آن را، بمه ویمره در احوال آن فضای سیاسی وسوسهانگیز که «داستان یک شهر» منتشر شد، مستلزم داشتن مقدار زیادی جسارت میدانم که در حکم نوعی خارق عادت بود و در محمود، در مقام نویسنده، وجود داشت. آثار نوعمی سرخوردگی تلخ ناشی از شکست را در «داستان یک شهر» و پارهای از داستانها و رمانهای بعدی او به وضوح می توان دید. محمود، چه در منزاج و چه در مشرب، از جنس و جنم یارانابام دورهٔ جوانی خود، که همهٔ مسائل و امور اجتماعی را در پرتو یک هدف واحد داوری میکردند، نبود. او به حکم حرفهٔ نویسندگیاش جانب آزادی و استقلال و آفرینش را میگرفت و میکوشید تا این تعارض را به نفع ساختار آثار خود حفظ یا حل کند، اما این کوشش همواره نتیجه نمی داد؛ زيرا أن لحظات يا قطعاتي كه مطالب انتزاعي جانشين واقعيت داستاني می شوند در آثار او کم نیستند. اشکال معمولا" از آنجا پیدا می شود که نویسنده انتزاعات را که او یا پارهای از مردم به آن اعتقاد دارند، سرمشق كار خود قرار مىدهد، ولى التزاعات اغلب با سطح سيال و گريزنده ساختار ادبی راست در نمی آیند و در برابر واقعیتهای متن ایستادگی میکنند؛ به وینژه آنجاکه ما شیفته و شیدای نظریات خود باشیم یا بخواهيم أنها را أشكارا تبليغ كنيم.

واقع بینی محمود، که به صورت نوعی رئالیسم اجتماعی جزءپرداز در آشارش جلوه می کرد، هر گز از او دور نشد. او بیش از هر چیز به ارتعاشات تند زندگی، یا در واقع تجربه های بزرگ، که گاه از آن به «بلایای نفریس شده» نیز تعبیر می کنند، حیاسیت نشان می داد. به هیچ

وجه خودش را از گردش زمانه و حوادث معروض آن برکنار نگه نمی داشت؛ زیرا بر آن بود که جامعه از نویسنده توقع دارد، و او با نگرش هر اثری می کوشید، به نوبهٔ خود، این توقع را برآورد. «زمین سوخته» سومین رمان بلند محمود، کاملا" محصول چنین نگرشی بود. این رمان، که دست کم از حیث ساختار روایی و کیفیت «آدم پردازی» کمابیش در دنبالهٔ دو رمان نخست نویسنده فرار دارد، اثری است دربارهٔ جانگ، و این طور به نظر می رسد که نویسنده خواسته است واقعیت هول آوری را که در زادگاهش می گذرد توصیف کند، بی آن که دربارهاش داوری کند. اما این ارزیابی کاملا"درست نیست.

راوی «زمین سوخته»، که نسبت به دو راوی رمانهای پیشین نویسنده یک فاصلهٔ زمانی سی ساله را پشت سر گذاشته است، آدمی است در مرز میان سالی و بیرانه سر، که ظاهرا" فقط نظاره گر است و در بازی مرگ و زندگی، نبردی که در اطراف شهر جریان دارد، شرکت ندارد. آن شور و شوق جوان «همسایهها» به هیچ وجه در او نیست.ایا کنارهجویی او، و توصیفی که به طور عینی از آدمها به دست می دهد، به این معنی است که نویسنده از منظر راوی بی طرف رسان را روایت می کند؟ اما، چنان که اشاره کردیم، این بی طرفی در ذات نویسندگی محمود نیست، و از همین رو در توصیف نبردی که در جریان است این بی طرفی کاملا" رعایت نمى شود، و نويسنده در ترسيم چهرهٔ آدمها نوعى همدلى و تأييد ضمتى از خود نشان می دهد؛ به ویره نسبت به آدمهایی که در معرض ویرانی همای جمنگ قرار دارند. شاید آن همه سرعت برای نوشتن رمانی دربارهٔ جنگی طولانی و پرتلاطم، که نویسنده فقط سال اول أن را توصیف می کند، قدری شتابزده بنماید. اما «زمین سوخته» از لحاظ او نوعی ادای دیس به سرزمینی بود که در آن زاده شده و بالیده بود، و در حقیقت کوششی بود برای گوشت و استخوان بخشیدن به تصویری که او از آدمهای فرسوده و در هم شکسته و بلادیدهٔ سرزمین خود داشت. با وجود این که او جنگ را از نزدیک لمس نکرده بود حضور سرسخت و خشن و ویرانگر آن را، بیش از بسیاری از آن مردمانی که اعصابشان در معرض آتش جنگ فلج یا کرخت شده بود، حس میکرد و در او احساساتی پدید میآورد که سکوت کردن در برابر آن برایش دشوار بود؛ اگرچه همین سرعت یا شتابزدگی در کارش قدری وقفه و نارسایی پدید آورده است.

محمود شهامت نوشتن داشت و كنجكاوىاش بر ملاحظه و مصلحت اندیشیاش می چربید. فورا" واکنش نشان می داد، و نمی خواست، در حقیقت نمی توانست، چشمانش را نسبت به آنچه به نظرش زنده و پرشور و نگران کننده بود ببندد. او روحیهای نیرومند و اعتماد به نفس ممتازی در نوشتن داشت و حجم هنگفت آثارش این امتیاز او را، در مقام نویسندهای حرفهای، به روشنی نشان میدهد؛ واقعیت این است که نوشتن بر او مسلط بود، همچون روحی بر یک جسم. گاهی این طور به نظر می رسید که نویسندگی، امر نوشتن - که دست کم در دو دههٔ اخیر حمرفهٔ اصلیاش بود- کاملا" مستقل از او بود. در پنج رمانی که تاکنون از او منتشر شده است، و حجم آنها تقریبا" به ینج هزار صفحه میرسد، او با چندین صدا سخن گفته است. احتمالا" در رمانهای هیچ یک از نویسندگان معاصر ما به اندازهٔ او این همه آدم و سنخ از گروهها و طبقات و أحماد مخمتلف جامعه ديده نشده است: كارگران، كارفرمايان، ملاحان، مبارزان، بازجوها، شكنجه گران، قاچاقچيان، روسييان، يااندازان، ولگردان آس ویاس و مانند این ها. در عین حال نویسنده رشته های خانوادگی و اداری و اقتصادی آنها را با نظام موجود پیوند میدهد شاید یکی از ارزشهای جامعه شناختی رمانهای او در همین کیفیت نهفته باشد.

در همهٔ ایس آثبار، چینان که اشاره کردم، آنچه نظرگیر است ستم و زوری است که بر ضد تودهٔ فقیر و بی تمیز مردم روا داشته می شود. برای محمود بسیار دشوار و آزار دهنده بود که ارزشهای کاملا" متمایز را که

از لحاظ او مطلقا" ناسازگار و نامربوط بودند، به هم بیامیزد، یا به هر رو خواننده را نسبت به آنها معلق و مردد نگه دارد. از نظر او بازیهای روشنفکرانه و اشتغالخاطر نویسنده به مطلق ترفندهای صناعتی، چیزی جز خودبینی و خوشخیالی و وسواس مثنی ابدکشمار «متخصص» ادبی نبود.

در سالهای اخیر، چنان که در دو رمان «مدار صفر درجه» و «درخت انجیر معابد» می توان دید، او می کوشید تا خصایل شخصی آدمها و فردیت ممتاز آنها را تا سر حد امکان پرورش دهد. در رمانهای پیشین او طبعا" وصف هایی از خصایل شخصی آدمها وجود دارد، اما این خصایل که معمولا" به صورت تشویش و اضطراب و بیگانگی و مانند اینها بروز میکنند، در حاشیهٔ رمانها- و نه در مرکز و محور آنها- قرار دارند، و اغلب در حوادث «بزرگ» و «آرمان»های والا محو می شوند. در دو رمان اخیر، که در اوج پروردگی و آفرینندگی نویسنده نوشته شدهاند، او از تردید کردن در امور شخصی، به ویژه امور اجتماعی، از خود واهمه نشان نمیدهد، زیرا دریافته است که برای هر پرسشی، الزاما"، پاسخی محکم و قانع کننده وجود ندارد، و آدمها با جست و جوی آن پاسخ، که چـه بــا ممكـن اسـت در پیش پای آنها هم باشد، معمولا" قادر نیستند مشکلات خود را حل کنند. حتی آدمهای اصلی رمانهآیش دیگر از آن مقام و موقعیت مألوف- مبارزه بر ضد ستم و در راه آزادی- برخوردار نیستند، و جایشان را آدمهایی گرفتهاند که شجاعت و آگاهی اجتماعی در شمار سجایای اخلاقی آنها نیست. در واقع گرایش او به انعکاس صداهای متفاوت، حاکی از آن بود که نویسنده حرف دیگران را هم، حتی اگر با او موافق نباشند، می فهمند و می خواهد دربارهٔ جنبه های کمابیش متناقض و فراموش شدهٔ آدمهای زمانهٔ خود با ما سخن بگوید. او دیگر به هیچ وجه اصراری نداشت که بینش خاصی را برای خوانندگانش الزامآور

کند، اگرچه کماکان ترجیح میداد روی حساس ترین رشته های عصبی مسائل زندهٔ روز انگشت بگذارد.

با وجود این رمانهای محمود، در مقایسه با آثار معاصرانش، روشن تریس و شورانگیزترین توصیف دورههای کوته اما مهمی از حوادث سیاسی و اجتماعی گروههای خاصی از جامعهٔ معاصر ما است، زیرا 'آدمهای رمانهایش عموما"، چه مستقیم و چه غیر مستقیم، گرفتار منازعات سیاسی و اخلاقسی و شخصی زمانهٔ خود هستند. روابط حاد انسانی، دعواهای اجتماعی و بیان کیفیت احساس آدمها، آن هم با گفت و گوهای زنده و لهجه دار، از مایه ها و مضامین مورد علاقهٔ محمود بودند؛ گیرم او این مایدها و مضامین را، اغلب، به تفصیل و با سایه روشن های دقیق و وسواس آمیز در آثارش درج می کرد. برای او «بحران» و «آزادی» از همر موضوع دیگری با اهمیت تر بود؛ هرچند از حیث نظری بسر أن بمود كمه همر زممانهماي بافت خاص خود و مسائل و موضوعات خاص خود را دارد. از نظر او «تجربه» عامل بسیار مهم و الهام بخش بود که نشان میداد وجود آزادی - حتی آزادی بیان - برای همهٔ افراد انسانی یک ضرورت اخلاقی و معنوی است و به هیچ وجه- به هیچ عذر و بهآنهای- نباید زیر پا گذاشته شود. در کوتاهترین عبارت، کانون توجه او انسان آزاد بود.

او به زبان فارسی گفتاری و به لحن عامیانهٔ خاص و تعدیل شدهای از لهجه جنوبی (خوزستانی) می نوشت و این زبان را سخت دوست می داشت. مفردات و ترکیبات و اصطلاحات و مثلها و مقدورات بیانی این زبان را به خوبی می شناخت، و کمتر نشانی از «ضعف تألیف» در آثار او، به ویژه در رمانهایش، دیده نمی شود. او به معنای رایج کلمه «صاحب سبک» بود و در اغلب آشارش از یک شیوهٔ روایسی واحد و کمابیش یکدست استفاده می کرد. نثر داستانی، یا شیوهٔ نگارش او از «همسایهها» تا «درخت انجیر معابد» حتی در دو مجموعه داستان «دیدار» و «قصهٔ آشنا»—

## احمد محمود نویسنده زمانه و طبقهٔ خود 🔃 ۳۸۳

از حیث کاربرد ساختمان جمله و زمان رایج افعال، قطع نظر از زبان گفتار آدمها، کمابیش در امتداد هم قرار دارند. نثر نوشتاری محمود در ادبیات معاصر کاملا" از نثر نویسندگان دیگر متمایز است، و هر قطعه یا بند (پاراگراف) از آثار داستانی او کاملا" عطر و طعم کلام خاص نویسنده را دارد.

محمود، تـا أنجـا كـه من او را مىشناختم، آدمى بود بسيار ملايم و خوشطبع و فروتن و خوش مجلس و شیرین سخن. با حرمت از دیگران نقل می کرد، و اگر کسی جلو او از دوستی بدگویی می کرد یا «ذکر شر»ی مى كرد، به اصطلاح قدما، از آن دوست حفظ الغيب مى كرد. محافظت و تشویق از قریحه و استعداد جوآنها را ارج میگذاشت. در محافل و اجتماعات، مگر در موارد بسیار نادر و ضروری، شرکت نمی کرد. اهل خلوت بود، اما در انزوای زاویهٔ دنج خود، هرگز بی کار نمینشست. در فاصلهٔ سالهای ۱۳٦۲ تا ۱۳٦۹ که جلو انتشار و تجدید چاپ آثارش را گرفته بودند، به رغم عسرت و تلخكامي بسيار، دست از نوشتن برنداشت. قانع بود و همت بلندی داشت. در سخت ترین و بدترین احوال، شکیبایی و فروتنی و مهربانی خود را از دست نمی داد. بر این عقیده بود که آدم بهتر است سکوت بکند یا حتی شکست بخورد اما بر سر شرافت انسانی و حرفهای خود معامله نکند و از روی فرصتطلبی به کسی امتیاز ندهد. او آدمی یک پارچه بود؛ به این معنی که همانگونه می نوشت یا کلامی را بر زبان جاری می کرد که می اندیشید یا احساس ميكرد.

حافظهٔ جمعی مردمان ما انوش صالحی ماهنامهٔ گلستانه شمارهٔ ۳۲ مهرماه ۱۳۸۰

احمد محمود با چهارده عنوان رمان و مجموعه داستان جایگاه تثبیت شدهای در ادبیات معاصرایران دارد. اولین کتاب او مجموعه داستان مول در سال ۱۳۳۸ و آخرین اثر او رمان دو جلدی «درخت انجیر معابد» در سال ۱۳۷۹ منتشر گردید؛ علاوه بر این باید، در کارنامهٔ ادبی او، از رمانهای همسایهها، داستان یک شهر، زمین سوخته، مدار صفر درجه و مجموعه داستانهای دریا هنوز آرام است، بیهودگی، زائری زیر باران، بسرک بومی، غریبهها، دیدار و قصهٔ آشنا نیز نام برد.

روزگاری دربارهٔ میزان ارزش و اعتبار آثار بالزاک عقیده بر این بود که مجموعه آثار او بسرای بازسازی جامعهٔ فرانسهٔ اواخر قرن نوزدهم کفایت می کند. امروز می توان آثار بسیاری در میان نویسندگان دنیا سراغ گرفت که بازتاب دهندهٔ سیمای مردم سرزمینهای مختلف است. و احمد محمود، در کشور ما از جملهٔ ایسن نویسندگان است. بستر و خاستگاه بسیاری از آثار محمود جنوب ایران است که به نظر او «سرزمین حوادث بررگ است»، اما این بستر نویسنده را در ارایهٔ مضمون و محتوای آثارش محدود نکرده است. آن چه او مطرح می کند و از حوادیی همچون کودتا، محدود نکرده است. آن چه او مطرح می کند و از حوادیی همچون کودتا، انقلاب و جستگ می گوید در زبان مشترک مردمانی می گنجد که در این

سرزمین پهناور زندگی میکنند و جملگی سیمای جامعهٔ شگفت و رو به تحول ایران را نشان می دهد که دایما" در حال پوست انداختن است. بخشی از آشار او جنبهٔ اتوبیوگرافیک دارد و از تجربهٔ زندگی خودش شمکل گرفته است. از دیدگاه او همر نویسندهای تا دوران پیری از روزگار کو دکی و جوانی اش تغذیه می کند؛ یعنی تأثیر گذاری زندگی دوران كودكسى، نوجوانسى، و جوانسى أنقدر نيرومسند است كه هميشه به هنگام نوشتن آدم زیر نفوذش است.» از آنجایی که دورهٔ نوجوانی و جوانی نویسنده مقارن با یکی از مهمترین رخدادهای تاریخ معاصرایران، یعنی نهضت ملی شدن صنعت نفت و متعاقب آن کودتای ۲۸ مرداد ۱۳۳۲ بوده است، این حوادث انعکاس بسیاری در آثار اولیهٔ او داشته است. اما محمود در بازخوانی تاریخ دچار کلینگری و محدوداندیشی نمیشود و معمولا" حوادث بزرگ را از منشور روند زندگی معمولی مردم، با ذکر جزییات و جنبه های خصوصی زندگی آن ها، تصویر می کند. او همانند بسیاری از نویسندگان هم نسلش خود را از داوری و قضاوت دربارهٔ مضمون و جهت گیری داستانها و شخصیتهای داستانی به طور کلی كىنار نگه نمى دارد/زخودش مى گويد: «سياست بايد در داستان باشد. وقتى می گویم باید به این معنا نیست که از بیرون گرفته شود و بر داستان سوار شود بلکه این باید باید از درون بجوشد و حدش هم مشخص است. همانقدر که زیبایی مشخص است و باید شناخته شود. $oldsymbol{k}_{i,j}$ 

آنچه او مطرح می کند گاهی، عموما" در آثار اولیهاش، نادیده گرفته می شود، به ایس معنی که در مقام نویسنده نسبت به ماهیت داستان و عملکرد شخصیت های داستانی به داوری می پردازد، تا جایس که شخصیت های اصلی آثارش در دو جبههٔ خیر و شر محدود می مانند. محمود در آخریس اثرش - درخت انجیر معابد - تلاش وافری دارد تا بسیاری از قواعد معهود و دست و پاگیر را به کنار نهد، و هرچند که این بار جربآن ها و تحولات سیاسی در متن داستان او حضوری فعال ندارند،

اما گذار یک جامعه از شیوهٔ زندگی سنتی به شیوهٔ نوین در بستر رمان نظرگیر است. این مضمون از طریق نشان دادن اضمحلال خانوادهٔ بیزرگ آذرپاد طرح و در متن رمان منتشر می شود. همان طور که در نمایشنامهٔ باغ آلبالو اثر چخوف، صدای مداوم تبر نماد انقراض یک خانوادهٔ زمین دار سنتی است، در در خت انجیر معابد نیز تاج الملوک، خواهر آذرپاد بزرگ، به عنوان تنها میراث معنوی باقی مانده از گذشته، به جایی می رود تا با حسرت «آوار شدن عمارت کلاه فرنگی را ببیند. ببیند جایی می رود تا با حسرت «آوار شدن عمارت کلاه فرنگی را ببیند. ببیند تبیند نخل بربار سعمران انوعی نخل از امی اندازد.»

داستان از جایسی شروع می شود که اسفندیار خان آذرپاد بزرگ از دنیا می رود، و مرگ او زوال خانواده را به همراه دارد. همسرش افسانه با مهندس مهران جوان که داعیهٔ تجدد خواهی دارد، از دواج می کند، که در نتیجه تمام اموال خانواده به تصرف مهران درمی آید. پس از مهاجرت کیوان، پسر کوچک خانواده، و خودکشی دختر و مرگ مادر، فرامرز تنها بازماندهٔ خانواده، در کنار عمه تاجی، فقط در فکر انتقام از مهران است، در حالی که با یک جسم معتاد و علیل توان انجام آن را ندارد. خلق شخصیتی همچون فرامرز، به عنوان آدم اصلی رمان، چهبسا موجب نوعی فاصله بیس خواننده و اثر گردد، زیرا اغلب خوانندگان تمایل دارند که با شخصیتی ممتاز و مثبت همذات پنداری کنند. شاید نویسنده خواسته است از گذشته اش گیرد و خواننده را وادارد که، همچون خود او، عادت هایش را از سر بیندازد.

"محمود این بار نیز در گفت و گونویسی بسیار موفق است. شخصیت ها حضور و موجود بست اجتماعی و طبقاتی خود را به کمال حفظ کرده اند، هرچند نقش نویسنده بسه عنوان دانای کل، در لحظاتی، این حضور یا موجود بست را تحت الشعاع قرار می دهد. برای نمونه نویسنده می توانست بسیاری از اطلاعات را از طریق همان عنصر گفت و گو به خواننده منتقل

## ۳۸۸ 🔲 بیدار دلان در آینه

كند و از نقش خود، در مقام داناي كل، بكاهد. محمود بر اين عقيده است که دو مقطع آغاز و پایان رمان بسیار مهم است. طوری که «وقتی خواننده كتاب را بست بتواند همچنان با داستان باشد و أن را در ذهنش ادامه بدهد اما نباید فراموش کرد که پراکندگی و عدم انسجام بخش میانی هـ رمانی نیز ممكن است خواننده را دچار مشكل كند و او را تا پایان داستان کنجکاو نگه ندارد؛ به ویژه این که ما در درخت انجیر معابد بها یک منمن حجیم و تفصیلی روبهرو هستیم. رمان دارای آغاز و پایان متفاوتی است؛ به این معنی که آغاز آن واقع گرایانه و پایانش «سمبولیک» است؛ سمبولیزمی که ممکن است در امتداد داستان به نظر نرسد، چون دقیقا" براسیاس روابط درونی اجزای رمان شکل نگرفته است. در پایان رمان درخت انجیر با تنه و ریشههایش براثر گسترش بی رویهٔ شهرک «مىدرن» و نوساخته ويران مى شود و جمعيت شورش گر در فرداي پیروزی چارهای جزیناه بردن به خرابههای شهر ندارند. شاید بتوان گفت که این پایانبندی، که جنبهٔ کنایی و نمادین آن کاملا" مشهود است، با جهان ظاهری، یا واقعی داستان کاملا" هماهنگ از کار در نیامدهاند؛ شاید همين نماد راز خلاقيت نويسنده باشد.

نمایش تقابل سنت و مدرنیسم عبدالعلی دستغیب ماهنامهٔ گلستانه شمارهٔ ۳۲ مهرماه ۱۳۸۰

احمد محمود به گواهی آثار منتشر شدهاش یکی از نویسندگان فعال در عرصهٔ داستان نویسی ماست. سبک کار او در آغاز رئالیسم و تا حدی ناتورالیسم متأثر از آئار هدایت و علوی است، ولی در مجموعه داستان زائری زیر باران به سبکی خاص دست می یابد که در رمان همسایه ها نمایان تر می گردد. دیگر داستان فقط به شکل طولی روایت نمی شود، بلکه در آن رجعـت به گذشتههایی وجود دارد که اجزای داستان را بازسازی و بازخوانس مسى كند. نويسنده در رمان مدار صفر درجه دست به تجربه تازهای میزند که ادامهٔ آن را در درخت انجیر معابد میبینیم، و آن حذر کردن از توصیف های مستقیم توسط نویسنده یا راوی و بنا نهادن داستان براساس گفت و گو است المحمود هر چند مانند بسیاری از نویسندگان هم نسل خود سعی میکند تا از سبک کلاسیک روایت گری فاصله بگیرد، به طوری که در این اثر آن مطلق گرایی رایج در تقسیم بندی نیروها و طبقات اجتماعی تا حمد زیادی کمرنگ میشود، ولی همانند بسیاری از نویسندگان ایرانی هنوز صاحب آن بینش پرورده و مدرنیتهای نیست که نویسندگان غربی در چهارچوب آن به خلق آثارشان می پر دازند. بنابراین تنوع روایت ها در اثر او به خلق متنی «چند صدایی» منجر نمی شود و صدای شخصیتها، با لحنهای متفاوت، در آن متمایز نمی گردد. بنظر من ماحصل رمان درخت انجير معابد تقابل سنت و مدرنيته در یک دوی نفس گیر ماراتن است. (منظور من از مدرنیته دقیقا" مدرنیتهٔ اجتماعي است كنه دلالت برجهان بيرون دارد.) تقابلي بين جامعه فئوداليته و سرمايهداري نوين كه در يک سمت آن خاندان آذرياد در حال فروپاشی و اضمحلال، فرار دارد و در سمت دیگر مهندس مهران که بر زمینهٔ شروت و شهرت همین خانواده رشد میکند. وقتی آذریاد بزرگ میمیرد همسر جوانش به عقد مهندس مهران درمی آید و به این وسیله تمام ثروت و مایملک خانوادهٔ آذریاد از آن مهران می شود. کیوان پسر کوچیک آذریاد به فرانسه مهرود و دیگیر برنمی گردد. دختر آذریاد خودکشی میکند. فرامرز، پسر بزرگ آذریاد، کنه رمان بر هستی و شخصیت او شکل گرفته است، ضد قهرمانی است معتاد که از راه كلامبردارى و كلاشمي روزگار مي گذراند و دايما" در فكر انتقام است، بـدون أنكه توان اين كار را داشته باشد. اما مهران تحصيل كرده و تازه به دوران رسیده بسر هکتارها زمینی که به تصرف درآورده است شهرکهای مدرن میسازد. و در این میان تنها تاج الملوک، خواهر آذریاد بزرگ است، که در عزلت و تنهایی شاهد این ویرانی است.

احمید محمود ایسزبار با خلق شخصیتی همچون فرامرز در فرایند شخصیت پردازی رمان خود به نوعی «آشنا زدایی» دست می زند و به این ترتیب از آثار گذشته اش فاصله می گیرد. فرامرز موجود آنار شیست و نااهلی است که حتی از عمه اش تاج الملوک دزدی می کند، در هیئت بازرس و پزشک قلابی به کلاه برداری می پردازد و در پایان در کسوئی صوفیانه رهبری شورش بر ضد مهران را برعهده می گیرد. و این فاصله زیادی با پرقهرمانانی نظیر خالد (شخصیت رمان همسایه ها و داستان یک شهر) دارد که با روحیهٔ حماسی و انقلابی به ستیز با نظام اداری و بوروکراتیک می پردازد؛ آن هم به طوری که حقانیت فقط از آن انقلابیون باشلهٔ اگر فرامرز، به آن عادت مألوف، به عنوان فردی تحصیل کرده و

جمدا از سمیرت خانوادگی خمود به عنصر انقلابی تبدیل می شد آن وقت احمد محمود هم به تکرار کارهای قبلی خود می پرداخت و اثر فاقد هرگونه نوآوری می بود.

وجه دیگر این تقابل دوگانه استفاده از درخت انجیر معابد به عنوان یک نماد است. درخت که در بحبوحهٔ شورش مردم همه جا ریشه می دواند و از شاخه هایش خون فرو می چکد نماد جامعهٔ سنتی است که در مقابل مدرنیته، به معنای تجدد، قرار می گیرد و همهٔ آن ساز و کارهای شکل گرفته توسط مهران را در می نوردد. اما این وجه «سبمولیک» در پایان، مهران زانو پایان، مهران زانو می زنید و تسلیم سی شود و مأموران پلیسی که از پی او می آیند دستور توقیفش را می دهند. آن چه نویسنده وصف کرده است اشکال دارد؛ زیرا اگر داستان «سمبولیک» باشد و مثلا" حکومت شاه یا جامعهٔ بورژوازی از بین رفته باشد حضور این مأموران دیگر توجیهی ندارد، مگر آن که مأموران را جزو حافظان آن نظم مستقر ندانیم.

اما نویسنده این بار به داوری دربارهٔ تضاد میان خیر و شر نمی پردازد، یا اصراری در بیان آن ندارد. وقتی شهری در آتش شورش مردم می سوزد و سازندهٔ شهر در مقابل حقه بازی های فرامرز و جنبش مردم زانو می زند ما در حقیقت به یک «نیهیلیسم» اجتماعی می رسیم که طرح آن در آثار محمود تازگی دارد. این را هم بگویم که نویسنده در ثبت لحظاتی از زندگی آدم ها بسیار موفق است، به ویژه آن صحنه هایی که در آن رویدادهای زشت و زیبا، کمیک و تراژیک در کنار هم قرار داده شده اند.

اثری مردم شناختی جواد مجابی ماهنامهٔ گلستانه شمارهٔ ۳۲ مهرماه ۱۳۸۰

احمد محمود نویسندهٔ شریف و توانایی است که همواره احترام و گاهی تحسین مرا برانگیخته است؛ به خاطر وفاداری بی دریغش به ادبیات و فرهنگ این مملکت، به خاطر همدلیاش با مردم اعماق که از آغاز جوانی تاکنون، او را به توصیف زندگی فرودستان جامعه واداشته است، به خاطر سختکوشی در قلمزنی بیمزد و منت که هیچگاه پاداشی درخور نیافته است. نه رفاهی از دسترنج سالیان و نه شناختی زیبندهٔ او از سوی جامعهٔ فرهنگی. البته عدم شناخت به معنای بیاعتنایی و بی حرمتی نیست بلکه او همواره از احترامی اجتماعی و اعتباری فرهنگی بهرهمند بیوده است که منش و سلوک او چنین واکنشی در اهل معرفت برانگیخته است.

شوربختانه، در ایس ملک بیشتر دربارهٔ ادبیات و هنر صحبت می شود تا از خود هنر و ادبیات. افکار عمومی بیشتر کنجکاو زندگی هنرمندان و شایعات پیرامونی است تا متن و محتوای آثارشان. پس از مدتی شهرت نویسنده و شاعر و نقاش، محافل هنری و ادبی را فرا می گیرد و افراد محفل گرا هنرمند و ادیب را هرجا و به هر مناسبتی گرامی می دارند بی آن که بخش اعظم کارهای او را دیده یا خوانده باشند.

من تازهترین نوشتهٔ احمد محمود - درخت انجیر معابد - را همان موقع که منتشر شد خواندم. وقتی از مجله با من تماس گرفتند که یادداشتی راجع به این کتاب بنویسم، گفتم به دو جهت معذورم. یکی این که کتاب در دسترس من نیست و دوستی به امانت گرفته و طبق معمول نیاورده است و برای دقیق تر نوشتن باید کتاب را دوباره بخوانم و یادداشت بردارم که حاصلش شاید نقدی میانه حال شود. دوم این که برای نوشتن دربارهٔ نویسندهٔ پرکاری چون احمد محمود باید تمامی آثار او بازخوانی شود تا سپهر اندیشه و تخیل او به تمامی در چشمانداز ذهن ناقد پدیدار گردد. در فرصتی اندک شاید بتوان حرفی کلی و دورنمایی شاد پدیدار گردد. در فرصتی اندک شاید بتوان حرفی کلی و دورنمایی شام شرورتهای ناگزیری که نشریات در گیر آنند مرا به نوشتن این یادداشت ضرورتهای ناگزیری که نشریات درگیر آنند مرا به نوشتن این یادداشت متقاعد کرد.

دوست دارم در این مختصر به دو نکته اشاره کنم:

نخست ایدئولسوژی و اخلاق متافیزکی هر دو چارچوبهای تغییر ناپذیری دارند که عدول از آن اصول و پرنسیبها برای طرفداران آنها به آسانی میسر نیست. اخلاق وایدئولوژی، جهان و هستی و روابط آدمیان را در پرسسشهای مقدر و پاسپخهای تردید ناپذیر بستهبندی میکنند و در عرصهٔ آفرینشگری، وجدان هنرمند را از شکستن این قابهای جاودانه زنهار میدهند. ادبیاتی که متعهد به این دو نگره و آموزه است، آفرینندگان را وا میدارد که پیش از پرداختن به موضوع کارشان، آن اصول تقدس یافته را در نظر داشته باشند. چنین آفرینشگری، سکوپی ثابت و مطمئن برای اندیشهٔ از پیش تعیین شده در اختیار دارد که براساس پایسهای آماده، تندیس خلاقهٔ خود را میسازد. تأملات و حیال خود را سامان میدهد و جامعه و آدمیان را از آن منظر بازسازی میکند. خود را سامان میدهد و جامعه و آدمیان را از آن منظر بازسازی میکند. امکانیدئولوژی و اخلاق متافیزیکی از هوا نمیآید. از واقعیات اجتماعی و حقایق جامعه بارگرفته شده است و در مقاطعی بر آنچه وجدان فرد و

نگرش افكار عمومي مينامند منطبق است. عدالت جويي، حق طلبي، انسانگرایی، آزادی خواهی و رشد و توسعه، نیازهای تردیدناپذیر بشری است که انسان در مراحل مختلف تاریخی در مسیر تکامل زندگی و ذهنش برای رسیدن بدان کوشیده است ابنابراین نویسنده و هنرمند به عنوان یک شهروند مدنی از این گرایشهای ذاتی دور نیست، اما این که تلقمی منا از این مفاهیم چه و تا کجاست ما را در نظامهای ذهنی متفاوتی قرار میدهد. بنابرایس مارزه با شر و ستم و بهره کشی امری نیست که فقط اخلاق وايدنولوژي آن را طرح مي كند، دستاورد مدني جماعات انسانی است. بنویسندهٔ آزادهای چون محمود، از همان آغاز با نشر غریبه ها، پسرک بومی، و زائری زیر باران و بعل همسایه ها به طرح زوایایی از زندگی و مشغلههای مردمان محروم پیرامون میپردازد که ستمستیزی مشترک در آنها با نگرش ایدئولوژی جامعه گرا همسویی دارد. در دورهای که او کارهای اصلی اش را تولید کرده است، مسألهٔ «مهارزهٔ اجتماعی» عمده ترین محور فرهنگی اجتماعی بوده است/و شاید حالاً هم پس لرزههایش جامعهٔ ما را به تکان وا میدارد. نهبارزهٔ طبقاتی، به عنوان پایمهٔ تفکر، درگیری افراد محروم را برای فراتر رفتن از وضعیت تحمیلی و تغییر شرایط غیرانسانی، ضرورتی تاریخی میشناساند. مبارزهٔ بشر با شرایط نابسامان پیرامونی، مبارزهٔ افکار عمومی با اقتدار مسلط، مقابله با بهره کشی جهانی، موضوعی است که نویسندهٔ جوان آن را جزء بدیهیات ضروری میشمارد که باید برای تحقق آن اندیشید و قلم زکم این خویشکاری نویسنده به هیچ روی امری تقلیدی نیست، ضرورتی حیاتی است. محمود در جنوب میان مردمانی میزید که از بدیهی ترین حقوق انسانی شان محرومند، از یک شغل شرافتمندانه، یک لقمه نان راحت، یک سرپناه امن تما چه رسد به برخورداری طبیعی شان از رفاه و آموزش، از حقوق طبیعی، زندگی عادلانه و آگاهانه در جامعهای مدنی که تازه تحقق

همین جامعه هم هدف نیست و تنها پایهای برای رشد متوازن انسان و جهان اوست.

این نبوع نویسندگان و شیاعران الگوی ذهنی مشخصی دارند که خیالات و تاملات و کارهای خلاقه شان را با آن نمونهٔ قیاسی تردید ناپذیــر ســازگار می بابند و یا به تدریج با آن نقشهٔ ازلی همسو میکنند. در كنار ايس نويسندگان، و نه در برابرشان نويسندگان و شاعراني داريم كه نقشهای ابدی و از پیش تعیین شدهای ندارند، اما وجدان فردی و شرابط اجتماعی مسلط و جاری، ذهن و قلم آنان را مثأثر و تحریک میکند در برابر نظمی سرکوبگر که در آن وضعیت وهن آور مستولی، انسان و زندگی و زیبایی و عدالت و آزادی را مسخ کرده و ارزشهای فدیم دل را به زوال تهدید می کند. اینان بیشتر از طریق استقرا و تجربههای فردی گامبه گام در کشف ناشناخته، کارهای آفرینشی خویش را پیش میبرند. جهان بینی و تفکر اجتماعی- فرهنگیشان نه براساس آموزهها و نگرههای از پیش مشخص شده بلکه از دل تجربیات لحظه به لحظهٔ آنها از زیستن در جامعهای توفانی برمی آید و شکل می گیرد. با این تفاوت که آنها آمادگی دارند که تفکرات اجتماعی خود را با توجه به تغییرات زمانه و جامعة بومي و اجتماع جهاني مورد بازنگري دايمي قرار دهند و سهم تأملات فردي خود را برتر از هنجارهاي تثبيت شده و اصول اعتقادی عام بنشانند.

ایس جا در پسی داوری ایس دو دیدگاه نیستم، بلکه مقصود طرح دو نگرش ریشهای است که هر کس بنا به طبع و ظرفیت ذهنی خویش و آنچه انسان را بی اختیارش به سویی متمایل می کند برمی گزیند. در نهایت جدا کردن دو نوع جریان خلاقه است که یکی وابسته به نوع متافیزیک جمعی تثبیت شده است و دیگری به متافیزیک آزاد فردی که احتمال تغییر پذیری دارد پیوسته است. اهل قلم بنا به طبیعت ذهنی شان به یکی از ایس دو مبنا برای آفرینش فرهنگی اش گرایش دارند و احمد محمود را

نویسندهای متعهد به اصول میشناسم و این تصویر کلی را به استناد آشاری که از او خواندهام دریافت کردهام، بدیهی است این تقسیمبندی ها اگرچه در امور اجتماعی قاطعیت بیشتری دارد اما در امر آفرینش هنری امری نسبی و اعتباری است و انسان هنرمند غالبا" به نرمی از مرزهای بی حفاظ بین این دو طریقت، رقت و آمدی رندانه دارد.

توضیح بدهم که من هنر را همچون مذهب و جادو از مقولهٔ متافیزیک میشناسم. همچنین ذهنیتی را که به هنر و خلاقیت مربوط میشود. این متافیزیک لزوما" قدسی و ماورایی نیست. من متافیزیک را در معنای عامتری به کار میبرم که معنا و کارکردی انسانی و منشأیی اجتماعی دارد. این ذهنیت یا متافیزیک در برخورد با فیزیک (عالم بیرونی ارتباطات) در عالم فرهنگ جزئا" به هنر و ادبیات منجر میشود. بنابراین هنر و ادبیات منتجه برخورد متافزیک ذهن با فیزیک بیرون از ذهن است و سمتوسوی آن در میزان ترکیب و نسبت این اجزا با هم مشخص می شود که گاهی بر خیالی سازی و زمانی به واقع نگاری گرایش دارد و در طیفی وسیع بین این دو قطب، هر هنرمندی شکل مطلوبش را جست وجو می کند.

عنصر تخیل را در خدمت پیوند دادن هنزار تکهٔ زندگی دوروبر و تجربه شده می آورد، به توفیق دست یافته است و اعتبار او در جامعهٔ ادبی به خاطر ترسیم فضای شبه تاریخی صادقآن هاش درجامعه ای ملتهب و توفانزده است. نویسنده ای ایرانی که توانسته است صادق و هوشمند، وضعیت جنوب کشور خودمان را به مثابه جنوب جهانی فقیر و تحت ستم و نابرابری در تلاش برای دگرگونی شرایط دشوار و در نهایت رفتار انسانهای مبارز را علیه نادانی و ناداری و ستم نشان دهد. نهر

اما درخت انجیر معابد، سهم خیالیسازی بر روش واقعگرای معهود او پیشی گرفته و کاستی هایی را آشکار کرده است. کل کتاب در شکلی تمثیلی در پی بیان حقیقتی است که واقعیت عصر آن را انکار نمی کند. درختی که ریشههای مهاجم آن، در عمق و در سطح فضا را اشغال می کند به مثابهٔ فریبی فراگستر زندگی نهادها و زیست افراد را در مسیر هجموم و پیشروی زوال دهندهاش میپوشاند و در عمق آن را میپوساند. كتاب بـا زبانسي پيراسـته و بيانــي پر جذبه پيش ميرود. من با لذت اين كتاب راتا به أخر خواندهام، اگرچه با پيام اخلاقي مورد نظر نويسنده موافقتی نــدارم. در فصول پایانی نویسنده ما را با طرح این مسأله روبهرو مے کیند که در شرایطی فریب آمیز می توان به فریبی از همان جلس دست بازید که این نوع نگرش با آن متافیزیک جمعی تثبیت شده که مایهٔ اصلی کارهای نویسنده بوده است سازگاری ندارد. قهرمانی که خود مایههایی از استذال را در حرکات گوناگون فردی و رفتارهای اجتماعی اش نشان داده است در آخر کار برای غلبه بر شرایط تحمیل شده، خود به همان ساز و کار مستولی متوسل میشود و برای برانگیختن عوام - که در این روایت بیشتر منفعل نشان داده شدهاند - به شیوهٔ نهانکاری اقتداری روی می آورد که قربانی آن بسوده است. و ایس نوع پایانبندی از نوعی نگرش ناشی می شود که اولویت را به قهرمان منفرد می دهد نه به کرد و کار خرد

## اثری مردم شناختی 🔲 ۱۹۹۹

جدا از ایس انتقاد مضمونی، دوست دارم با نوشتن این یادداشت کوتاه، که میدانم ربطی به نقد فنی یک اثر ندارد، سپاس خود را نسبت به نویسندهای پسرکار و خلاق و بی ادعا ابراز کنم که چند دهه ما را با آثار صادقآنهاش در جبههٔ ادبیات مردمی، نیرو و شعف بخشیده و همواره در کنار مسردم و فردی برگزیده از درون آنها، به غنای فرهنگی ایران معاصر مدد رسانده است. تصویر شخصیتهای او که از مردم عادی برآمدهاند اسنادی ماندگار از روزگار تلخ مردم عصر ما به دست میدهد که تازگی خود را درنسل ما دارد و امیدوارم در حافظهٔ نسلهای دیگر نیز بپاید.

شیوهٔ روایت سینمایی حسن اصغری ماهنامهٔ گلستانه شمارهٔ ۳۲ مهرماه ۱۳۸۰

بررسی تحلیلی و همه جانبهٔ رمان «درخت انجیر معابد» احمد محمود، در حجم و محدودهٔ یک مقالهٔ کوتاه، نمی گنجد. برای اجتناب از کلی گویسی و تکرار جملههای قالبی و کلیشهای می توان به یک جنبهٔ شالودهای رمان توجه کرد و چگونگی بهره گیری و کارکرد آن را نشان داد.

«صحنه» در رمان درخت انجیر معابد و شیوهٔ پرداخت و نمایش سینمایی آن نقشی شالودهای دارد. نکتهٔ فوق می تواند بحثی را در ارتباط با دیدگاه راوی و خواننده بگشاید که در داستان نویسی روزگار ما مطرح است.

«صحنه» Setting در داستان به طور کلی بیانگر مکان و زمان خاصی است که واقعه یا عمل داستانی شخصیت در آن رخ می دهد. البته این تعریف کلی نمی تواند معنای چند بعدی صحنه های گوناگون داستانی را بیان کند و کارکرد مشخصش را برای خواننده معلوم نماید. هر یک از نویسندگان صحنه های داستان شان را با نگاه و دید ویژهٔ خویش تصویر کرده اند که شباهت زیادی با هم ندارند. نویسندگان برجسته از الگو و شیوهٔ صحنه پردازی یکدیگر تأثیر می گیرند اما در نهایت می بینیم هر یک

صحنه هایی می آفرینند که رنگ و مشخصهٔ خاصی دارند. در داستان نویسی روزگار ما، نقش صحنهها در داستان با نقش و کارکرد آن در داستان های گذشتگان تفاوتی ریشهای را نشان می دهد. آفرینش صحنهها در داستان گذشتگان، بیشتر برای تأکید بر مکان و زمان تاریخی خاصی بود. متلا" در آثار بالراک و دیکنز و دیگران، نقش و کارکرد صبحنه هم برای ارائهٔ زمان تاریخی و مکان مشخص بود و هم برای تزئین و آرایش داستان. این گونه نویسندگان در بسیاری از رمانهایشان صحنه هایی آفرید اند که ارتباط زیادی با شخصیت ها و عملکرد آن ها ندارند و گاه نیز نقش مستقلی دارند و جدا از خط اصلی روایت یا واقعهٔ داستانی ظاهم می شوند. مثلا" بالزاک در رمان «آوژنی گرانده» در آغاز ویژگی بندی رمان، در چهار صفحه، صحنهای می آفریند که یک شهر با تمام خصوصیات اقلیمی و هوا و نوع رویش گیاهان و درختان و ویزگی تاریخی و نبوع بسناها و خصوصیات روحیی کلی آدمهایش و حتی نوع کسب و کار و تجارتشان نشان داده می شوند. حتی نویسنده با توضیح و قضاوت تحمیلی خویش، رنگ و فضای دلگیر و اندوهزا و ملال آور صحنهاش را نیز به رخ خواننده میکشد. درست است که واقعهٔ اصلی و عمل داستانی آدمها میبایستی در این صحنه نمایش داده شود اما با اندکسی تعمق در ساختمان روایت «آوژنی گرانده» می توانیم بگوییم که بدون آن صحنهٔ آغازبندی نیز اصل داستان کامل است و چیزی کم ندارد. اما صحنه پردازی در داستان نویسی روزگار ما نقش مستقل خود را از دست داده است. صحنهها دیگر نقش تزئینی و آرایشی ندارند. نویسندگان امروزی، صحنههای داستانشان را با ریزنگاری مینیاتوری و با نمایی تصویری و سینمایی میسازند و به گونهای غیر مستقیم وضعیت روحــی و عاطفــی و نــوع نگــاه شخصــیتهــا را در تاروپود آن می:تند تا صحنه با شخصیت ها یگانه شود و به عنوان عنصری مستقل به چشم خوانسنده نسیاید. صبحنه هسای رمسان درخت انجیر معابد با نگاه و کردار و رفتار شخصیت ها ساخته می شوند. پردازش این گونه صحنه ها با دیدگاه راوی همیشه پنهان داستان با بافتی تصویری و سینمایی ظاهر می شوند. بر چشمهای کلام راوی، همیشه دوربینی نصب شده است تا همه چیز را در صحنه های نمایش گونه تصویر کند و ارائه دهد:

«می بیند که از سبد کیف مانند دستش شمع برمی دارد و می کاردش رو کرسی آجری و روشنش می کند. چارچرخه حسن جان پیش افتاده است. عمه می ماند تا نفس تازه کند. حسن جان سر برمی گرداند و نگاهش می کند، عرق به چشمش می شکند. تاج الملوک را لرزان می بیند. در هرم داغ که مثل دود از زمین برمی خیزد، می بیندش که رو به آسمان می راند. در بررگ خانهٔ تقی شیربرنجی باز است. گاومیش ها زیر سایبان حصیری چرت می زنند، صدای کسی را می شنود.»

زبان احمد محمود به زبان گفتاری و محاورهای نزدیک می شود و گاه گاه گاه نیز به تکیه کلامها و گویش مردمان جنوب می آمیزد و ترکیبی شیرین پدید می آورد. نویسندهٔ درخت انجیر معابد در اغلب صحنههای رمان، به خواننده توضیح نمی دهد و قضاوتی نیز بر بافت روایت تحمیل نمی کند. او همه چیز را در صحنههای نمایشی با تصویر ارائه می دهد و توضیح و تفسیر و قضاوت را به عهدهٔ ذهن و خیال خواننده وا می گذارد. احمد محمود در داستان یک شهر نیز از شیوهٔ داستان پردازی سینمایی بهره گرفته بود، اما این شیوه با نگاه راوی پنهان در صحنههای نمایش گونهٔ رمان درخت انجیر معابد درخشیده است. مثلا "در صحنه ذیل دوربین راوی پنهان، نقش زمان و مکان و هوایی را که آدمهای داستان در گرمای راوی پنهان، نقش زمان و مکان و هوایی را که آدمهای داستان در گرمای آن شناورند چنان تصویر کرده که راوی نیز در آن حضور ندارد.

احسن جان نفس تازه می کند و می راند نو خیابان شرق باغچه. محمد تقی بقال از ته دکان پیش می آید. بادبزن خیس حصیری دستش است و قدح سبز سفالی آب یخ دست دیگرش. از دکان می آید بیرون.

## ع.ع 🔲 بیدار دلان در آینه

نگاه یخچال نشسته بر چارچرخه میکند. یخ را با ته دستهٔ بادبزن تو آب قدح میگند، مژههایش به هم قدح میگند، مژههایش به هم نزدیک میشود، صدایش تر و تازه است.»

در ایس رمان، حوادث و رفتار و کردار شخصیتها، صحنه صحنه با تمام جزیبات ریزنگارانه ارائه می شوند. می دانیم که نمایش جزیبات بدون ارتباط عضوی و خونی و معنایی در بافت کلی داستان، کاری هنری نیست و نمی تواند اثری خلاقه پدید آورد. اگر نویسنده ای بیش از حد مجاز در صحنه های داستانش دست به جزء نگاری و ریزنگاری بزند و بخواهد که همه چیز را عکاسی وار نشان بدهد، خواه ناخواه به شیوه نگارش طبیعت گرایی (ناتورالیسم) لغزیده است. ریزنگاری و جزء بردازی، بدون گوشت و خون و رگهای ارتباطی با هستهٔ اصلی روایت و عمل بدون گوشت و خون و رگهای ارتباطی با هستهٔ اصلی روایت و عمل داستانی شخصیت ها، کاری بیهوده و تفننی است؛ کاری است در حد ترثین و آرایش صحنه ها که زمانش سپری شده است.

در رمان درخت انجیر معابد ریزنگاری و جزیی پردازی صحنهها به هیچ وجه برای تزئین و آرایش عمل نمیکنند و عموما" کارکردی بر دوش دارند و رگهای پرخون ارتباطی راوی را نیز با عمل شخصیتها برقرار میکنند. در برخی از صحنههای رمان، نویسنده از نگارش جزییات دست برمیدارد و تصاویری فشرده و اشاره گوئه پدید میآورد که تأثیر و کارکرد داستانیشان به مراتب قوی تر است و ذهن خواننده را نیز به خیال پردازی سوق می دهد:

اتاج الملوک هر دو پنجره را باز میکند. آواز دسته جمعی بلمرانان و ماهی گیران از دور می آید. غروب جمع می شوند تو جزیره، ضرب می گیرند و می خوانند و دست می زنند بعد آتش می گیرانند، ماهی کباب می کنند، شام می خورند و می زنند به شط و تور می اندازند.»

دیدگاه و زاویسه دید سینمایی راوی رمان، جای بحث مفصلی را می طلبد که در محدودهٔ این مقاله نمی گنجد. نگاه و زاویه دید نویسنده، در نقش راوی سوم شخص، چنان خونسردانه و پنهان از صحنهٔ روایت عمل کرده است که انگار دوربین فیلمبرداری را بر پیشانی مجسمهای سنگی و تهی از احساس آویختهاند تا همه چیز را بدون دخالت احساس و عواطف و قضاوت، تصویر کند و نشان بدهد. این دیدگاه و زاویه دید، بیا وجود این که شیوهٔ متداول و نویی در داستان سرایی امروزی است اما افراط در آن می تواند به بافت حسی و شاعرانهٔ روایت لطمه وارد کند و متنی بی روح و بی احساس مقابل چشم خواننده قرار دهد. در برخی از صحنههای رمان درخت انجیر معابد چنین برداشتی برایم به وجود آمده است که البته نمی توان آن صحنهها را به کلیت ساختار اثر گسترش داد. هرچند که صحنههای عکاسیوار در لابهلای رمان به چشم می زند اما اطلب صحنههایی مینیاتوری و خوش ساخت، آن عکسها را می بوشاند و از خاطر می زداید.

درخت انجیر معابد بلقیس سلیمانی کتاب ماه «ادبیات و فلسفه» شمارهٔ ٤٩

## این بک درخت نیست

رمان درخت انجیر معابد را می توان آخرین تفسیر و روایت «احمد محمود» از تحولات اجتماعی و ثاریخی صد سالهٔ اخیر ایران زمین دانست. این اثر شاید به نوعی، برآیند و سنتز دیگر آثار محمود باشد که تنها مقطع خاصی از تاریخ تحولات اجتماعی ایران معاصر را روایت می کردند.

در ایس اثر نیز مردم، از قشرهای مختلف، با فرهنگها، آداب، لحنها و حتی لهجههای خود حضور دارند. وقایع در شهر و در مکانی که بی شک جنوب کشور (خوزستان) است، رخ می دهد. محمود در این اثر نیز، همچنان دلبستگی و در عین حال شناخت عمیق خود را از جنوب به نمایش می گذارد.

رمان درخت انجیر معابد را می توان از زوایای گوناگون مورد تفسیر و آویل قرار داد. این تاویلها لزوما" منعکس کنندهٔ «خواست» و «نیت» نویسنده نیستند، اما بسی شک در دیالوگ بین خواننده و متن شکل گرفته اند، به این دلیل می توان گفت: متن درخت انجیر معابد متنی فعال و چند لایه است و تاویلهای گوناگونی را برمی تابد. علت وجودی این

## ٤٠٨ 🔲 بيدار دلان در آينه

تأویل ها را باید در موضوع و مضمون این اثر جست وجو کرد نه در ساختار و فرم آن. مضمون غالب این اثر را می توان «نقش باورهای اعتقادی مردم در تحولات اجتماعی» دانست.

البته منتقد دیگری می تواند مضمون این اثر را «نقش باورهای خرافی میردم در ریزش ساختارهای اجتماعی» بداند، اما در نوشتهٔ حاضر ما با اعتقاد به ایدهٔ اول سخن خود را پیش می بریم، به عبارتی آنچه که برخی «نقش باورهای اعتقادی» می دانیم و بر ایس باورهای اعتقادی» می دانیم و بر ایس باوریم که متن رمان درخت انجیر معابد این تفسیر و تأویل را بیشتر بر می تابد.

برای بسط و گسترش ایس ایده - نقش باورهای اعتقادی مردم در ریزش و رویش نظامهای اجتماعی - سخن خود را با تکیه بر نقش هتقابل در رمان در خت انجیر معابد آغاز می کنیم.

عنصر «تقابل»در رمان از مهمترین عناصر سازندهٔ پیکرهٔ داستانی است. حضور ایس عنصر در رویارویی آدمها یا شخصیتهای داستانی با اندیشهها، بینشها، نگرشها و جهان بینیهای متفاوت که منجر به کنشهای مختلف میشود، به خوبی قابل مشاهده است، اما «تقابل» در تاریخ حیات بشری همواره از سطح رویارویی آدمها درمی گذرد و عرصههای وسیع فکری، اجتماعی و تاریخی را نیز دربرمی گیرد. تقابل سنت و تجدد، «دیروز و امروز»، «مدرن و ماقبل مدرن»، «عقل و حس»، «ماده و روح» و «دنیا و آخرت» از جمله تقابلهایی هستند که همواره در تاریخ زیست فکری بشر باعث و بانی رخدادهای فکری، اجتماعی و تاریخی مهم و تأثیر گذار شدهاند. تا آنجا که می توان گفت اندیشهٔ «دوبنی» دیدن هستی در نزد شرقیها و غربیها، هستهٔ اولیهٔ بسیاری از حرکتهای فکری بوده است.

در تاریخ تفکر مغرب زمین همواره فیلسوفان بر تقابل «روح و ماده»، «جسم و جان»، «معقبول و محسوس»، «عمل و نظر»، «ذهن و عبن» و

«نوشتار و گفتار» تأکید فراوان داشتهاند تا آنجا که می توان گفت، موتور محرکهٔ تفکر فلسفی مغرب زمین، تقابل دوگانه هایی بوده که هستهٔ مرکزی دستگاه های فلسفی فیلسوفان و اندیشمندان را شکل می داده است.

در رمان آنچه که ما به نام کشش، افت و خیز، تعلیق و کشمکش و ریزش و رویش و نزول و صعود می نامیم، جز از رهگذر مفهوم «تقابل» قابل فهم نیست. تقابل در رمان از طریق کنش شخصیتها به نمایش گذاشته می شود، اما همواره در همین حد متوقف نمی ماند. بسیاری از نویسندگان، به خصوص وقایع نگاران اجتماعی، این تقابل را وارد عرصه تحولات اجتماعی و تاریخی می کنند. البته رمان نویسان اندیشه نگار نیز ممکن است این عنصر را از طریق نگرش هستی شناسانهٔ آدمیان نشان دهند.

در رمان درخت انجیر معابد این تقابل به شکلی کاملا" آشکار، قبل از آن که خود را در کنش شخصیتهای رمان نشان دهد، در سقوط یک نظام و نگرش اجتماعی دیگر و نگرش اجتماعی و بسر کشیده شدن یک نظام و نگرش اجتماعی دیگر نمایان می شود. به زبان ادبیات سیاسی و اجتماعی امروز، این تقابل خود را در جدال سنت و تجدد، نشان می دهد. مهران شهرکی با تصرف اموال است اسفندیار خان آذرپاد حتی نام این دو تن نشان دهندهٔ این تقابل است در حقیقت نوعی زیست سنتی اشراف منشانه را به عقب می راند تا زیستی مدرن، فین آورانه، متجدد و امروزین را پایه گذاری کند. طبیعی را دارد، همان طور که این نظام ارزش گذاری، اقتصادی و مذهبی خاص خود را دارد، همان طور که این نظام جدید هویت خاص و مستقلی از نظام را دارد.

هویت نظام سنتی اشرافی مبتنی بر قدرت بی چون و چرا، ثروت بادآورده و عظیم و مذهب عوام قریبانه است. در نظام مدرن نیز همچنان این سه مهم از جایگاه رفیعی برخوردارند، اما بعضی در شکل بخشی این

نظام سهم بیشتری دارند. برای مثال در شکل گیری نظام مدرن، عنصر قدرت که خود حاوی عنصر قدرتمند دانش و علم است، همراه با عنصر شروت سهم بیشتری دارد. مهران شهرکی، قدرت باورها و اعتقادات مردم را در تخریب یا سازندگی زیست مدرن آدمیان می داند، به همین دلیل نیز در شهرک نوبنیاد خود، محوطهای وسیع را به درخت انجیر معابد و تولیت آن اختصاص می دهد. اما نظامی که او در صدد ساختن و ایجاد آن است به هیچ وجه بر پایهٔ این باورها شکل نگرفته است، به همین دلیل در پیشرفت و فراروی این نظام همواره باورهای اعتقادی از ساختارهای مدرن عقب می مانند. ساختن درمانگاه، مدرسه، سالن تئاتر و سینما که از علمدار که تولیت درخت انجیر معابد را دارد، تنگ می کند. در واقع تقابل علمدار که تولیت درخت انجیر معابد را دارد، تنگ می کند. در واقع تقابل اصلی در رمان احمد محمود در همین جا شکل می گیرد و البته در کنش اصلی در زمان احمد محمود در همین جا شکل می گیرد و البته در کنش آدمهای مختلف خود را نشان می دهد. اما آنچه مهم است این است که در حتابل با درخت انجیر معابد نماد سنت، باورها و اعتقاداتی است که در تقابل با درخت انجیر معابد نماد سنت، باورها و اعتقاداتی است که در تقابل با درخت انجیر معابد نماد سنت، باورها و اعتقاداتی است که در تقابل با درخت انجیر معابد نماد سنت، باورها و اعتقاداتی است که در تقابل با نظام مدرن واپس شستهاند.

به نظر می رسد احمد محمود، در رمان درخت انجیر معابد تنها در صدد بیان چگونگی استفادهٔ ناروا از باورهای مردم به قصد بهرهبرداری شخصی نیست، او به چیزی فراتر از عمل فرامرز در کسوت مرد «سبز چشم» می اندیشد. او به نقش خود این باورها در تقابل با زیست مدرن توجه می کند. برای اثبات این نکته کافی است بدانیم که «درخت انجیر معابد» در همهٔ بخشهایی از شهرک که نمادی از جامعهٔ نوظهور مدرن هستند، شاخه می دواند و در واقع راه ورود به آنها و استفاده از آنها را مسدود می کند. شاخههای تازه رستهٔ درخت انجیر معابد سبب تعطیل شدن مدارس دینی و غیر دینی، سالن تئاتر و سینما، فروشگاه شهرک، ادارهٔ فرهنگ و دیگر نهادهای اجتماعی جامعهٔ نو می شود.

نکتهٔ قابل توجه این است که درخت انجیر معابد با حضور مرد سبز چشم که به خوبی می داند از آن برای تخریب جامعهٔ جدید بهره ببرد، خود نیز سبز می شبود، گسترش می یابد و تمامی شهرک را دربرمی گیرد، به عبارتی در ذات پدیدهای به نام «باورهای اعتقادی» نوعی زندگی وجود دارد که با حضور احیاگرانش زنده می شود، جان می گیرد و نقش اصلی خود را که همانا ساختن دنیایی دیگرگونه است، باز می یابد. به نظر می رسد احمد محمود قصد ندارد تنها استفادهٔ فرامرز را در کسوت مرد صاحب کرامت از درخت انجیر معابد برای انتقام از دشمن دیرینهاش مهران شهرکی به تصویر بکشد، او بیش از هر چیز به نقش مخربگونهٔ باورهای مردم و استعداد آنها در تخریب زندگی جدید اهمیت می دهد.

درخت انجیر معابد می تواند نمادی از باورهای خرافی، سنتی و اعتقادی مردم باشد. به نظر می رسد که مدرسهٔ دینی ای که آقای احمد محمود در شهرک مهران شهرکی در کنار مدارس امروزی، سالن تئاتر و سینما، آبجو فروشی ها و دیگر مظاهر دنیای جدید، ایجاد کرده است، یک «در اضطراری» (back door) بیش نباشد. در واقع آقای پارسامئش، مسئول مدرسهٔ دینی شهرک، پیش از آن که یک عالم دینی باشد، یک شهروند جامعهٔ مدرن است.

به عبارتی درخت انجیر معابد نمادی از باورهای اعتقادی مردم نیز می تواند باشد و می توان گفت؛ احمد محمود در این اثر می خواهد نقش باورهای اعتقادی را در متلاشی کردن جامعهٔ جدید نشان دهد و اگر بی بی راه نباشد شاید بتوان گفت، رمان درخت انجیر معابد، داستان تحولات جامعهٔ ما را در عصر حاضر بیان می کند. مگر نه این که شهرک مهران شهرکی - نظام اجتماعی جدید - بر خرابه های عمارت کلاه فرنگی، اسفند بار خان آذر باد - نظام سنتی اشرافی - ساخته می شود و آنچه شهرک مهران شهرکی را نابود می کند، باورهای اعتقادی گروهی است که جمعی نیز از آن سود می برند.

درخت انجیر معابد، با روایت راویانش هویت یافته است. علمدار پنجم که اکنون تولیت آن را بر عهده دارد، این هویت را با تکرار روایتی که ایجاد باور و اعتقاد میکند، استحکام میبخشد. درخت انجیر معابد حنی اگر مابهازائی خارجی داشته باشد، در رمان مذکور، نمادی از باور اعتقادی مردم است و لزوما" این باورها خرافه نیستند. مرز خرافه و اعتقاد حقیقی، مرزی باریک است. چطور و برچه اساسی میتوان گفت «روایت اعظم» در رمان درخت انجیر معابد روایت «نقش مخرب خرافات» است. خرافه آن اندازه توان و اترژی درونی ندارد که باعث ریبزش یک نظام اجتماعی شود. خرافه میتواند در حاشیهٔ زندگی اجتماعی حضور داشته باشد، اما در متن آن نمیتواند دارای زیستی روانمند و پویا باشد. به عبارتی آنچه که در رمان درخت انجیر معابد در جامه خرافه عرضه میشود، چیزی جز باورهای اعتقادی و سنتی مردم نست.

درخت انجیر معابد، درختی «بی حاصل» اما صاحب قدرت است. این درخت «میوه» ندارد، اما می تواند ریشه در هر جایی بگستراند و گسترهای وسیع را بپوشاند. این درخت می تواند با ریشه های فرا روندهاش یک شهر را دربر بگیرد. به عبارتی درخت انجیر معابد، نمادی از باورهای اعتقادی مردم است که می تواند در دوره های مختلف تاریخی – دورهٔ اسفندیار خان آذرپاد، دورهٔ مهران شهرکی و دورهٔ مرد سبز چشم – مورد استفادهٔ متظاهران قرار بگیرد. این درخت در هیچ دورهای به رغم بی حاصلی ظاهری اش، عقیم و نامفید نبوده است. او در همهٔ دوره ها زنده است و مورد تکریم و تکرم است، اما قدرت و توان درونی این درخت در بعضی از دوره ها مستور می ماند و تنها در دورهٔ مرد سبز چشم به صحنهٔ اجتماع می آید و خود را به منصهٔ ظهور می رساند.

فراموز شخصیت اصلی رمان درخت انجیر معابد، قهرمانی مبارز و مقاوم نیست. او بیش از آن که یک قهرمان باشد یک ضد قهرمان است،

اما شگفت این که در ساحتی دیگر و برای مخاطبانی دیگر قهرمانی صاحب کرامت و بصیرت است. او صاحب زخمها و ضعفهایی است، که جامعهٔ مدرن بر پیکرش ایجاد کرده است. او با این که امروزی است، به شدت و با حسی نوستالژیک گونه به دیروز چشم دوخته است و هرگز عصر طلایی، اسفندیارخان آذرپاد را از یادها نمی برد و همواره با یادآوری نام او چشمهایش خیس می شود.

او ضعیف تر از آن است که در صدد احیاء مجدد جامعهٔ فرو ریختهٔ اشرافیت دیروز باشد، اما این هوشیاری و زیرکی را دارد که بداند، تنها بها استفاده از ارزشها و باورهای «دیروز» که هنوز در جان و روح مردم «امروز» با وجود سیطرهٔ ساختارهای مدنی جدید، حضوری مستحکم و استوار دارد، می تواند به جنگ نظام جدید برود. به عبارتی او می داند آنچه بر خاکستر و خرابهٔ نظام دیروز بنا شده است، چون برخاسته از ضرورتهای درونی نیست و مشکلی عاریتی دارد، به شدت آسیب پذیر است. او می داند چگونه شمشیر کند شدهٔ سنت و باورهای اعتقادی را تیز کند تا با آن به قلع و قمع ساختارهای نوین بپردازد.

او به باورهای اعتقادی مردم ایسان ندارد، اما رگ خواب مردم را می شناسد، او دلتنگ سنت است، زیرا سنت یادآور قدرتی بر باد رفته است. او به قدرت می اندیشد و در این راه از بهترین وسیله یعنی قدرت پنهان در درون خود مردم باورهای اعتقادی – علیه زیست و زندگی جدید همان مردمان عامی جامعهٔ کهن هستند که جامه عوض کردهاند و جامهٔ عاریتی را می توان به سهولت و راحتی از تن مردمان به درآورد و در آتش انداخت.

مرد سبز چشم رمان درخت انجیر معابد، رهبری فرزانه نیست، اما نقش یک رهبر فرزانه را بازی میکند، او جامعهٔ جدید و ذهنیت سنتی را به بازی میگیرد. او کیست؟ آیا او یک احیاگر است یا مرد اهل تزویر، برای ما او مردی متظاهر است، اما برای جماعت شهرک مهران شهرکی او

رهبری فرزانه است. به عبارتی مرد سبز چشم برای آنان که با او همراهند و در تجربهٔ او سهیم، یک احیاگر و ناجی است و برای ما که شاهدانی از روزگار دیگر هستیم، یک مرد متظاهر و بیمار است.

اما مهران شهرکی دیگر شخصیت رمان درخت انجیر معابد، کارپرداز جامعه مدرن است. شگفت این که بخشی از شخصیت او که در دوران حاکمیت اسفندیارخان آذریاد (نمایندهٔ جامعهٔ اشرافی)، میگذرد، انسانی است. با همهٔ ضعفها و ویژگیهای یک انسان. اما در دوران مدرن، او با مظاهر این جامعه، در نزد خوانندگان حاضر میشود. ما حضور او را از طریق بالا رفتن آپارتمآنهای شهرک، ساختن اماکن جدید، اتومبیل، مجسمه و در نهایت کاخش حس میکنیم. به عبارتی این کارپرداز جامعهٔ جدید، دیگر از طریق خصلتهای انسانیاش در نزد ما ظاهر نمیشود، بیشتی از طریق فرآوردهها و اشیا و پدیدهها، در روایت حضور میبابد. شاید بتوان گفت؛ احمد محمود، در پرداخت شخصیت مهران در دوران شاید بتوان گفت؛ احمد محمود، در پرداخت شخصیت مهران در دوران مخلص کلام این که؛ رمان درخت انجیر معابد، به خوانندگانی عرضه مخلص کلام این که؛ رمان درخت انجیر معابد، به خوانندگانی عرضه شده است که تجربهٔ حاکمیت باورهای دینی را از سر گذرانده و همچنان در متن این تجربه قرار دارند.

درخت انجير معابد

در نشستی با حضور آقایان احمد محمود، گودرزی، زنوزی، میرعابدینی، امیرنصری و...

كتاب ماه ادبيات و فلسفه

شماره ٤٩ آبان ۱۳۸۰

بیشتر داستان نویسان و علاقمندان به ادبیات داستانی با احمد محمود و آثارش آشنایی دارند. محمود با آثاری چون همسایهها، داستان یک شهر، زمین سوخته، مدار صفر درجه و... از معدود نویسندگان قابل تأمل است که آثارش در سه دههٔ اخیر با استقبال خوانندگان روبهرو شده است. در سال ۱۳۷۹ رمان دو جلدی درخت انجیر معابد از محمود منتشر شد که در سال جاری به چاپ دوم رسید.

کتاب ماه ادبیات و فلسفه، نشستی را به منظور بحث و گفتوگو دربیارهٔ ایس اثبر بیا حضور احمد محمود و جمعی از داستان نویسان و منتقدان برگزار کرد که حاصل این نشست از نظر خوانندگان میگذرد.

شیرزادی: بسرای شسروع بحث از آقای گودرزی می خواهیم که برای رجوع ذهنی مجدد دوستان، خلاصهای از رمان را بازگو کنند، زیرا ایشان در این زمینه (خلاصه کردن داستان) تخصص دارند.

گودرزی: ایسن رمان به نظر من هم وجوه مدرن دارد و هم وجوه کلاسیک. از وجوه مدرنش یکی این است که طرح رمان از میانهٔ داستان

آغاز می شود و هنگامی که به موقعیت تاج الملوک پرداخته می شود، اصل ماجرا تمام شده و تاج الملوک از وقایع فاصله گرفته است، یعنی در واقع با برگشت به گذشته، به داستان و حوادثی که در آن اتفاق افتاده پرداخته می شود. وجه دوم مدرنیستی رمان، استفادهٔ نویسنده از زمان حال برای روایت داستان است.

اما خلاصهٔ داستان این است که شخصی به نام اسفندیار خان باغچه و ملک وسیعی دارد. او صاحب سه فرزند، دو پسر و یک دختر است و خواهرش تاجالملوک هم با آنها زندگی میکند. بعداز مرگ اسفندیارخان، یکی از دوستانش به نام مهران شهرکی که مشاور حقوقی او هم بوده است، با همسر اسفندیارخان ازدواج میکند. مدتی بعد زن بر اثسر سبكتهٔ مغزى مىميرد. در اين فاصله مهران املاک و اموال اسفنديار را تصاحب می کند و در آن ملک مجتمعی آیارتمانی میسازد. وارد آمدن فشار روحیی به بچههای اسفندیار باعث میشود که پسر کوچکتر برای ادامهٔ تحصیل به خارج برود. شخصیت دیگر این رمان خود درخت انجیر معابد است که هم در ملک قبلی بوده است و هم مهران در ملک جدید آن را حفظ می کند. مدتی بعد فرزانه دختر اسفندیار هم قبل از از دواجش خودكشي مي كند و تنها بازماندهٔ خانواده يعني فرامرز تحت تلقينها و برنامهریسزی مهران تریاکی میشود و به دلیل همراه داشتن مواد مخدر به زندان میافتد. او پس از خروج از زندان تصمیم میگیرد که انتقام خانوادهٔ آذریاد را از مهران شهرکی بگیرد. برای این کار او ابتدا با جعل مدارک، خود را پزشک معرفی میکند و در شهری دور افتاده به طبابت می پردازد، اما به هنگام بازگشت درمی بابد که از این راه به نتیجهای نمی رسد و پزشک نبودنش هم افشا می شود. در مرحلهٔ بعد او به کسوت درویشی درمی آیـد و میگذارد موهایش بلند شود و خرمهره به گردن می آویزد و یس از تغییر قیافه به شهرشان باز می گردد. او چون از گذشتهٔ مردم شهر اطلاعات کافی دارد، خود را پیشگو و فالبین معرفی سیکند و با استفاده از باورهای خرافی مردم، عاقبت انتقام خودش و خانوادهاش را از مهران میگیرد، اما در انتها خودش هم لو میرود.

محمود: قصه ساده ترین جزء رمان است، هرچند می تواند به صورت تیرهٔ پشت انسان که انسان را نگه می دارد باشد، ولی آنچه که یک رمان را تبدیل به رمان می کند عناصر زیاد دیگری است. خلاصهٔ داستان همین چیزهاست که گفتند، منتها در این رمان من نمی دانم باید به زاویهٔ دید، حوادث، لحن یا روایتش نگاه کرد، یا به آن زیبایی که به کار برده شده.

زنسوزی: آقسای گودرزی شما فکر میکنید تمام این مسائل و حوادث بسرای این است که فرامرز انتقام بگیرد. یعنی بار رمان روی انتقام است، به نظر من هدفهای دیگری هم در رمان وجود دارد و این مورد کوچکی است که در دل خود اثر قرار گرفته است.

شیرزادی: خیلی راحت و صادقانه میگویم بنده بر این باورم که در جلسهٔ نقد و بررسی کتاب یک بخش روی مطالعه است، اما معتقدم چون ما با یک اثر هنری برآمده از دل خلاقیت تمام عیار طرف هستیم، در نقد هم باید منتقد در چارچوب خودش فعال باشد. بر این باور، من هم معتقدم که برانگیخته شوم و صافی تر برخورد کنم.

رفتار نویسنده با زبان، در این کارش با دیگر آثارش متفاوت است. این بدان معنی نیست که زبان دیگری آمده است. زبان نویسنده به مثابهٔ اثر انگشتش است که گریزی و پرهیزی از آن نیست. این که در این اثر رفتار متفاوتی با دیگر آثار این نویسنده شده، به دلیل این است که جهان ایس اثر در دل دنیای داستانی نویسنده با جهان آثار دیگرش تفاوتهایی بارز دارد.

نکتهٔ دیگر این است که من جستوجوگر این مفهوم هستم که انگیزهٔ روایت در ایس اثـر یکسره متفاوت است با انگیزهٔ روایتهای نویسنده با آثار قبلیاش. و مسئلهٔ دیگر این که بیهوده هم نیست که عنوان اثر درخت انجیر معابد است. اثری بالای هزار صفحه با چند شخصیت اصلی و چندین شخصیت فرعی در یک حال و هوایی متغیر به نظرم وجه مثبت کار است و نویسنده با تسلط کامل از عهدهاش برآمده است. و این درخت انجیر معابد، به نظر مین میتواند به عنوان نماد، روی کل اثر سایه گستر باشد، هم در ساخت و شکل رمان و هم در معنایش. در معنایش هم رجوع به همان نکتهای که عرض کردم قابل به معنای به تأخیر است، یعنی معنایی که مدام به تأخیر میافتد و آخرین معنایی را که ما استنباط میکنیم میتواند در افق دلالتهای معنایی آینده، معناهای دیگری در این وجه داشته باشد. باید به تک تک عناصر کار پرداخت و به این نتیجهٔ ضمنی رسید که آقای احمد محمود در این رمان با هدفهایی که در کار است تا چه حد برای رسیدن به آن هدفهایی که این رمان خواسته یا ناخواسته برای رسیدن به آن ها نوشته شده توفیق یافته است و هدفهای درون متن تا چه حد در رسیدن به آن ها نوشته شده توفیق یافته است و هدفهای درون متن تا چه حد در رسیدن به آن ها نوشته شده توفیق کمک کردهاند.

گودرزی: در هر رمان با داستان و یا به طور کلی هر پدیدهای کشمکشی وجود دارد که عامل پیشرفت و حرکت آن پدیده است. مثلا" در فیزیک اگر اصطکاک نباشد، اصولا" حرکتی ایجاد نمی شود؛ در رمان هم کشمکش عامل حرکت داستان است.

حال لازم است ابتدا کشمکش این رمان را هم مشخص کنیم که حول چه محوری است، بعد به عناصر دیگرش بسپردازیم. به نظر من دو کشمکش در این رمان هست. کشمکش اول فردی است و میان فرامرز و مهران شهرکی شکل گرفته است. این کشمکش منجر به مسئلهٔ انتقام می شود. کشمکش دوم که معنایی و اجتماعی است، میان دو نوع اندیشه و برداشت از این جهان، داستانی است که ما با آن سر و کار داریم، منظورم تجدد و سنت است. من نمی خواهم نمونه سازی بیرون از متن

بكتم، فقط مى خواهم اشاره كنم كه در اين رمان دو نوع انديشه با هم كشمكش دارند و معتقدم كه نماينده تجدد در اين زمان مهران شهركي است و پدر فرامرز، یعنی اسفندیارخان نمایندهٔ سنت است و خود فرامرز ميان اين دو الديشه در نوسان است. دليل اين حرفم هم اين است كه تازمانی که اسفندیار هست، بنای خانه و باغچه به همان شکل قدیمی اش حفظ می شود، اما با آمدن مهران شهر کی کل این بنا به هم می ریزد، یعنی از لحاظ معماری هم که در نظر بگیریم، تفاوت این دو معماری سنتی و متجددانه أشكار مي شود و مهران دست به آيارتمانسازي ميزند. اين كه فرامرز چرا در میان این دو اندیشه در نوسان است، همان پیچنس رمان است. او با توجمه بمه جغرافیای متن، ابتدا از تجدد شروع می کند، ولی وقتنی که به نتیجه نمی رسد انگار واقعیت به او تحمیل می کند که با یک دور زدن، از خود ابزارهای سنت علیه آن استفاده کند. البته نه علیه خود سئت، زیرا او فقط در کشمکشی که با مهران دارد جامه عوض میکند تا بـتواند انـنقامش را بگیرد. آنچه مورد نظر من است، این است که او وقتی می بیند از راه تجدد نمی تواند کارش را پیش ببرد، جامه عوض می کند و در قالب سنت درگیریاش را ادامه میدهد. در واقع مثل همان نهضت های کلی اجتماعی که گاهبی گاه در ایران رخ داده است، بعنی ا يسيخانيان، نقطويان و حتى زنگيان كه هرچند نهضتهايي به ظاهر ديني بودهاند، اما در بطن، ماهیتشان سیاسی – اقتصادی بوده است. فرامرز هم به همین نتیجه میرسد و میفهمد که اندیشهاش و درگیریهایش را در قالب سنت بهتر مى تواند پيش ببرد، اما بايد توجه داشت كه تكيه او بر خرافات است، نه دين.

نکتهٔ بعد دربارهٔ این رمان آن است که وقتی ما در رمانی از تداعی معانی استفاده میکنیم، در واقع از شگردهای نو استفاده میکنیم و این کار با راوی دانای کل چندان همخوانی ندارد. وقتی راوی دانای کل میتواند همه چیز را به ما بگوید، دیگر لزومی ندارد- وقتی که میخواهیم

برگشت به گذشته بدهیم- مثل نویسندگانی چون پروست عمل کنیم و از فسنجان و قهسوه برگردیم به فنجان و قهوه در زمان و مکان دیگری و آن فضا را بازسازی کنیم. این ترفندها نو است و مدرنیستها این کار را می کنند، اما راوی دانای کل این رمان نیازی به این کارها ندارد، چون خودش همه چیز را می گوید. استفادهٔ همزمان از این دو شیوه باعث می شود تناقضی در نوع روایت رمان شکل بگیرد. از طرفی نویسنده یک جا تداعی معنایی را درست به کار میبرد، و یک جا درست به کار نمی بسرد. میثلا" در صفحهٔ ۱۱۱ تداعی معانی ای که اشداره به جوانی تاجالملوک میکند، خوب مورد استفاده قرار گرفته است، اما بلافاصله در صفحهٔ ۱۱۲ این تداعی معانی نادرست به کار گرفته شده است (در یاداًوری ذهنی تاجالملوک نه تنها به خود علی مراد پرداخته می شود، بلکه درون ذهن او هم كاويده ميشود) امرى كه قاعدتا" تاجالملوك نمی توانسته بدانید. یعنی در اینجا باز از راوی دانای کل استفاده شده است. پس به نظرهمن در نوع روایت در این رمان تناقضی وجود دارد که طبق آن، هم از شيوه كلاسيك بهره گرفته شده و هم از شيوه مدرن. (البته ایرادی ندارد که اینها را در جای درستشان کنار هم قرار دهیم، کاری که در این رمان صورت نگرفته است.)

باید توجه داشت که هر قدر نویسندهای خودش را محدود کند، کارش هنرمندانه تر است. به همین دلیل میبینیم که هر قدر رمان جلو میآید و صناعات داستانی پیچیده تر می شود، نویسنده ها خودشان را بیشتر محدود می کنند و گاه تنها از ذهن یک شخصیت، کل رمان را می سازند، البته این محدودسازی ها کار خیلی سختی است. در کل به نظر من باید امروزه راوی دانای کل تا آنجایی که ممکن است کنار گذاشته شود، چون از نظر هنری دیگر آنقدر زیبا نیست و در عین حال هم نشان دهندهٔ یک نگاه اقتدارگراست که می خواهد با قدرت همه چیز را بگوید. الان با این نوع تفکراتی که مطرح شده است مثل تکثرگرایی و این که

هیچ واقعیتی مطلق نیست و هیچ نگاهی مطلق نیست، پس دیگر خودبه خود راوی دانای کل باید کنار گذارد، شود، یعنی وقتی روایتهای متعدد از یک واقعه بیاید، آن واقعه خوب ساخته و پرداخته می شود، در حالی که در این رمان راوی دانای کل سایه اش را روی همه چیز انداخته است.

نکتهٔ دیگر ایس که ایس رمان صحنههای زاید زیادی دارد. می توان گفت که حدود ۴۰۰ صفحهاش زاید است، یعنی اگر این رمان ۲۰۰ صفحه یا کمتر می شد، رمانی موجز و خواندنی می شد. برای تشخیص زوائید باید به محورهای رمان توجه کرد، در این صورت می بینیم که کل ماجرای فرزین زیادی است، بخش اعظم ماجرای زری زاید است، و به نصوص زاید ترین بخش رمان درگیری فرامرز و رحمان است. این کار الزامات متن به وجود نیامده است. موقعی که فرامرز می خواهد برگردد و برای کسب اعتماد مردم، مدام پول خرج می کند، دیگر معقول نیست که درست همین جا یک درگیری با رحمان برای خودش ایجاد کند که هیچ لزومی ندارد. اصلا" او چرا آن برخورد را در تالار غذاخوری با رحمان می کند تا آن فضای بدینی بعد ایجاد شود؟ و سپس به فضایی برسد که می کند ناتورالیستی کارهای چوبک را دارد، اما بدون پیش زمینههای آن.

در مبورد زواند می تبوان به بخش که ماشاره کرد. این بخش ۱۲۰ صفحه است. در این ۱۲۰ صفحه ۸۵ بار واژهٔ چای آمده است، که حداقل ۷۰ بار آن زاید است. یک نقدی که امروزه مطرح شده «نقد معطوف به خواننده است. باید به ذهنیت خواننده احترام بگذاریم و به جای این که در داستان مستقیما" به هدف بزنیم، به کنار هدف بزنیم تا ذهن خواننده خودش به هدف برسد، حال آن که در این رمان همه چیز به صراحت گفته شده است.

در این رمان ۲۰۵ شخصیت اسمی، ۲۲شخصیت فرعی و ۷ شخصیت اصلی هست که در کل می شود ۲۳۸ شخصیت. نویسنده تا حد زیادی این

شخصیتها را خوب جمع وجور کرده است. نحوهٔ نام گذاری این شخصیتها را ثقریبا" می توان به ۲ گروه تقسیم کرد: ۱ - نامهایی که نشان دهندهٔ حرفهٔ افراد است، مثل: رحمان خرما فروش، فاضل نمک فروش و... ۲ - نامهایی که به تبار و موقعیت اجتماعی افراد اشاره می کنند، مثل: تاجالملوک، اسفندیارخان و... ۳ - نامهایی که معنایی خاص دارند، مثل: گلاندام، گلل چهره و... که همهشان در گلشهر زندگی می کنند و میشر: گلاندام، گلل چهره و... که همهشان در گلشهر زندگی می کنند و می شود. ٤ - نامهایی که به ویژگیی افراد اشاره دارند مانند: هوشیار، می شود. ٤ - نامهایی که به ویژگیی افراد اشاره دارند مانند: هوشیار، پارساپیشه، مهرافزا که به نظر من استفاده از این نامها که بار معنایی داشته اند، بیشتر در زمان مولیر صورت می گرفته است، و امروزه یک شخصیت، باید از عمل بیرونی اش خصلت خود را نشان دهد. این کار شخصیت، باید از عمل بیرونی اش خصلت خود را نشان دهد. این کار هم باز همان راحت تر کردن کار خواننده است. ٥ - نامهایی که در مورد اشخاص به نکتهای خاص اشاره می کنند، مثل: حسن سبیل، حسن فک شکن و... ۲ - نامهایی که صرفا" نام هستند و زیبا هم هستند، مثل: حبان اساسان، احمد و...

زنوری: حقیقت مطلب این است که برای یک نقد درست باید بارها یک اثر خوانده شود. متأسفانه من این اثر را فقط یک بار خوانده ام، به این دلیل ممکن است صحبتهای من پخته نباشد، در ارتباط با آثار آقای محمود که واقعا" کارهای برتر و درخشانی هستند احتیاج به گفتن ندارد، این کار نسبت به کارهای دیگرشان یک مقدار خاص است؛ از لحاظ آنچه که انتخاب کردهاند، از لحاظ بستری که در خود اثر است، یک بستر واقعی و یک بستر فراواقعی، تلفیقی از این دو در این کار است و ادامه داده شده است. از میانهٔ کار خانوادهای را که به گذشتهٔ خودش برمی گردد و مروری بر فروپاشیهای خودش دارد می بینیم. اثر همزمان با این که ما را در حال پیش می برد مایههایی از گذشته را هم به ما می دهد تا ما به هر حال ارتباط برقرار کنیم. در شروع کار در ۱۵-۵۰ صفحهٔ اول این آمد و

شدها یک مقدار بیچیده و گنگ به نظرم آمد. بعد از صفحهٔ ٦٠ یا ٧٠ رگههایی از مدار صفر درجه آشکار می شود، با همان خط خاص که استاد محمود در مدار صفر درجه داشتند، به گونهای که بعدها که پیش رفتم احساس کردم که این محلها یک محلهای نسبتا" آشنایی هستند که یک جایسی من ایسنها را دیدهام. البته شاید این به این مورد برمی گردد که من فكر ميكنم استاد محمود نويسندهاي بيشتر تجربي نويس هستند، يعني آنجایی که در محل حضور دارند خوب می بینند و خوب نظر می دهند. نکته های غنی و عالی را در کارشان پیاده میکنند که این ها شاخص های كار ايشان است و براي همين است كه وقتي به اين نكتهها برخورد میکنیم همه چیز را شفاف و سه بعدی میبینیم و آدمها ملموس هستند و هركدام سرجایشان قرار گرفتهاند. مثلا" فرامرز برای خودش خط خاصی دارد، و فریدون نیز برای خودش. اینها هر کدام برای خودشان دارای شناسنامه هستند. دیالوگها متناسب و محیط آشناست. چرا؟ چون محمود محیطش را می شناسد. البته این آشنا بودن به محیط شاید یک جایی کار را دچار اشکال میکند. آنجایی که نویسنده میخواهد تخیل کند- که این اثر خودش ایجاب می کند- نویسنده دچار مشکل می شود، چون بافت این اثر دو دست است. از این نظر که نویسنده تعمد دارد دو دست باشد، یک مسئلهٔ واقعی، یک مسئلهٔ فراواقعی، آنجایی که نویسنده از وضع تجربی خودش استفاده كرده و حضور داشته مثل ساير كارهايش، پذيرفته است. علت و معلولها درست سر جای خودش نشسته و آدمها شناسنامه دار هستند، ولى أنجابي كه ميخواهد جنبهٔ تخيلي داشته باشد و يک مقداري فراواقعی بشود من احساس میکنم زیاد جوش نمیخورد. آن قضایای درخت و مسائل عدیدهای که می ماند که آیا این درخت معجزه می کند یا نه، ایس در کمار جا نیفناده، هر چند که در پس معنا خوب است، ولی از پس روبنایی کار اشکال دارد و خواننده دچار مشکل می شود.

اما در مورد کلیت خود روایت، رفت و برگشتهایی دربارهٔ تاجالملوک و فرامرز وجود دارد که ما با این رفت و برگشتها به گذشته و آیمنده، خط داستانی را تعقیب میکنیم. نویسنده با نشانههایی که در کار گذاشته میخواهد از اصل تداعی معانی استفاده کند، ولی در این رفت و برگشت هایی که بار داستانی را به دوش دارد استاد محمود خودش را از اصل تداعی آسوده کرده است، یعنی ما برای این که دربارهٔ فرامرز، ذهنیتی بیابیم، این جناب محمود است که می خواهد برود نه خود داستان. یک جایسی در مسورد تریاکی بودن صحبت میکند که فرامرز خودش میگوید بگذار من قضیهٔ تریاکی شدنم را بگویم که در اینجا از موضوع داستان قطع می شویم و می رویم دنبال قصهای که فرامرز می گوید. بعد آن خوابی که می بیند و شیههٔ اسبی را که می شنود و ما به گذشته می رویم و ماجرا گفته میشود در کار چفت شده. در قسمتی از کار اصل تداعی رعایت شده و در نیمی دیگر این اصل رعایت نشده است. این دوگانگی در اثر وجود دارد و از أنجا كه شاكلهٔ اين اثر روى اين خط بنا شده، فكر ميكنم ایس قسمت خالم از اشکال نباشد. آنجا که جنبهٔ واقعی مطلب را داریم همه چیز شفاف است، اما آنجایی که فراواقعی می شود ما مشکل پیدا مي كنيم.

از طرفی تکلیف ما با درخت انجیر معابد روشن نیست. علمدار چهارم و پنجم نسلی دنبال این اثر هستند. و این برای من جای سؤال بود که این وردها دارای معنی هستند یا نه. البته این در جایی است که از زبان یکی از شخصیتها گفته می شود و مهم نیست که اینها دارای معنایی باشند یا نباشند، اما برای من جنبهٔ سؤال داشت و از لحاظ جنبهٔ تمثیلی این که شاخه ها از جلوی مدرسه و کتابخانه عبور می کنند برای من مبهم بود.

میر عابدینی: داستانهایی که از آقای محمود خوانده ایم بیشتر جنبهٔ رئالیستی داشته و ایشان به عنوان یک نویسندهٔ رئالیست در داستانهای

خود سعی کردهاند همواره شخصیت داستان و فرد را به عنوان برآیند یک سری نیروهای اجتماعی دورآنهای متفاوت تاریخی به عرصهٔ داستان بیاورند. از ایس رو در داستان درخست انجیر معابد هم با دو نوع تضاد مواجهیم که کنش داستان را باعث می شود، یعنی باید در زیر سطح داستان به دنبال لایهٔ معنایی بگردیم که معنای تمثیلی داستان را می پروراند و کمک می کند به این که فرد از حالت فردی به یک شخصیت اجتماعی برسد. به همین جهت در رمانهای آقای محمود دیده ایم که رمان همواره رمان رشد بوده، چه در همسایهها که خالد مراحلی را طی می کند و به یک مراحل بالاتر می رسد و چه در مدار صفر درجه که نوذر این مراحل را طی می کند (از را طی می کند. در ایس رمان (درخت انجیر معابد) هم رمان رشد است منتها از نوع منفی، یعنی فرامرز یک سیر منفی را طی می کند (از حقه بازی های کوچک تا کارهای بزرگ تر) تا این که در بخش های آخری داستان به نوعی آن لایهٔ زیرین با لایهٔ سطحی گره می خورد و او به عنوان داستان به نوعی آن لایهٔ زیرین با لایهٔ سطحی گره می خورد و او به عنوان برآیند یک نیروی تاریخی سر در می آورد.

از طرفی در ایس رمان به خانه توجه خاصی شده است. خانه در ادبیات ۲۰-۱۰ سالهٔ اخیر ما موضوع مهمی بوده که غالبا" وطن را تداعی می کرده، مثلا" در طوبی و معنای شب و آینههای دردار به نوعی خانه محبور داستان بوده. در درخت انجیر معابد هم خانه به عنوان خانهای که در حال ویران شدن است محور داستان است و من حس می کنم ویرانی خانه به نوعی بیا پر و بال گرفتن افسانههایی در گرداگرد درخت انجیر معابد لازم و ملزوم یکدیگرند. هرچه خانه ویرانتر می شود، چه در بعد سنتی و چه در بعد تجدد خواهانه (به صورت مجتمع آبارتمانی) به هر حال در حال ویران شدن است و به یک گونه و در کنار آن ریشههای درخت گسترده تر می شود، به طوری که چتری روی شهر می گستراند و درخت شهر می گستراند و مفاهیم تمثیلی پیدا می کند که انگار خود نویسنده هم خواستار این وضعیت درخت بوده است. اما ایس که نویسنده در خلق اثر چقدر

توانسته این قضایا را به سرانجام رساند، فکر میکنم در شروع رمان خوب است، یعنی ۱۰-۵۰ صفحهٔ اول که ما را به میانهٔ ماجرا میبرد و از ذهنیت تاجالملوک کل قضیه را میگیریم، در واقع تداعیهای بعدی چیزی به برداشت اولیهٔ ما اضافه نمیکند. حتی آنجا که فرامرز دفترچهٔ خاطرات فرزانه را مییابد، وقتی نویسنده از چنین تکنیکی استفاده میکند، انتظار داریم که با تجربهٔ مستفیم آن شخصیت روبهرو شویم، در صورتی که در دفترچهٔ خاطرات فرزانه هم باز همان مسائلی را میبییم که در خاطرات تاجالملوک خوانده یا در حرفهای فرامرز شنیده بودیم، یعنی چیزی به دانستههای ما از درون این آدمها اضافه نمیشود.

بعد از شروع قصه، شخصیت اصلی یک وضعیت هملتی پیدا می کند، یعنی ظنی که روی مرگ پدر دارد و شکی که به مادر و شوهر مادر دارد و آن سرگردانی که او را به جستوجوی علل ماجرا برمی انگیزد و زمینهٔ انتقامجویی های او را فراهم می کند و این سردرگمی تا پایان داستان حفظ می شود. شاید یکی از استادی های نویسنده هم این بوده که این سردرگمی را حفظ کرده تا به یک نتیجهٔ قطعی نرسد، اما داستان پس از این شروع خوب اولیه به نظر به یک روال رئالیسم سنتی می افتد. روال دنبال گرفتن زمان داستانی را می گیرد، یعنی اگر ما زمان داستانی را زمان پیراسته شدهٔ زمان زندگی بدانیم و با توجه به مفهومی که «لوکاچ» به عنوان پرسپکتیو یا اصلی، فرعی کردن می می از آن یاد می کند و انتخاب مسائل از آن یاد می کند و انتخاب مسائل صورت نگرفته و راوی تمام مدت می کنیم. در اینجا انتخاب مسائل صورت نگرفته و راوی تمام مدت زندگی را بارها و بارها و بارها جای می خورد و شرح حقه بازی های دیگر این آدم.

دربخش سوم که فرامرز پزشک شده ما میبینیم که طنزی که در مدار صفر درجه آن شخصیت درخشان را خلق کرده بسود در اینجا به شکپرانیهای کلامی تبدیل میشود. بخش دوم و سوم هم بخشهای

ضعیف رمان هستند که می توانست خلاصه تر شود. حتی تعلیق هایی که اینجا پیش می آید مثل گم شدن عکس فرزانه و این که فرامرز دنبالش می گردد، تأثیر ساختاری روی داستان پیدا نمی کند، یعنی با توجه به تعلیقی که ما را به دنبال خودش می کشاند، گشایشی حاصل نمی شود که ما ببینیم تأثیری روی ساختار داستان داشته است یا نه. فقط می خواهد ما را آشنا کند که نتیجهٔ سرنوشت او چه بوده که مجنون شده است.

در بخشهایی میبینیم که روایت رمان دانای کل نیست، داستان را دو شخصیت اصلی روایت میکنند؛ تاجالملوک و فرامرز، آقای محمود سعی کردهاند زمانی را که هر کدام از اینها روایت میکنند دانای کل محدود به ذهن آن آدم باشد، که البته بعضی جاها این هم رعایت نشده، مثل آنجایی که فرامرز روایت میکند، اما رحمان را نشان میدهد. مثل قضیهٔ کافه که رحمان با آن راننده توطئه میکند.

راوی داستان در بخش چهارم و پنجم فرامرز نیست و تاج الملوک روایت میکند، ما از فرامرز چیزی نمیدانیم، یعنی با یک شگرد داستانی، نویسنده او را مدتسی از ذهن ما دور میکند تا آن حرکت بعدیاش را شروع کند، که ورود به فضای نمادین رمان است و فرامرز به عنوان تجلی یک دوران خودش را نشان میدهد. سؤالی که من از آقای محمود دارم این است که چرا در پایان فرامرز شکست میخورد؟ آیا پایان خوشی برای رمان تدارک شده بود که فرامرز شکست بخورد؟

امیر تصری: نکتهٔ اولی که باید دربارهٔ رمان آقای محمود بگویم این است که ما یک بررسی روی آثار سال ۷۸ داشتیم. متأسفانه در این سال آثاری که در عرصهٔ داستان کوتاه و رمان چاپ شده، شدیدا" تحت تأثیر ترجمههایی است که از آثار غربی شده و تئوریهایی که این سالها دربارهٔ آن بحث می شود در نقدهای منتقدین ما قرار گرفته اند، یعنی متونی که نوشته شده تا جوشش های ذهنی نوشته شده تا جوشش های ذهنی نویسنده، ضمن این که داستان های اخیر، داستان هایی هستند که در یک

محیط دربسته شکل می گیرند و آن بستر عینی را در این داستانها خیلی کمتر می بینیم.

در مورد این رمان، آقای محمود همان شیوهای را که داشتند در این رمان یسی نگرفتند. درست است که سبک ایشان تغییری نکرده، اما شگردهایی که ما در عرصهٔ این رمان به کار بردهاند آن شگردهایی نبوده که تاکینون از ایشان دیدهایم. من یک تقسیمبندی از شگردهای مورد استفادهٔ این نویسنده کردهام. آن موضوعی که دربارهٔ فراواقعیت گرایی و منطق گریزی مطرح کردهاند، ما با استقرایی که در آثار این سالها داشتیم، دیدیم بسیار زیاد است، بعنی نویسندههای ما از شیوهای استفاده میکنند که منطق گریز است. اما همین رویبدن ریشههای درخت انجیر در آخرین بخش رمان یا مسئلهٔ صحبت کردن با یدر خانوادهٔ آذریاد در مقبرهٔ خانوادگیشان، اینها یک مسائل فراواقعیت است، که این را تاکنون در آثار آقهای محمود ندیده بودم. و استفاده از تداعیها؛ در رمانهای دیگر آقای محمود، همانطور که در نقدهایی هم که قبلا" بر آثار ایشان نوشته شده و به ایس شیوه اشاره کرده بودند، اقای محمود همواره از تداعی استفاده می کنند، اما این تداعیهایی که در این رمان به کار رفته، تداعیهایی نیست که صورت ساده و معمولی داشته باشد. اینها تداعیهایی هستند که واقعها" در عرصهٔ ایس که تعلیق در داستان ایجاد بکنند و به پیشبرد روایت کمک بکنند، خیلی مؤثر بودند. مثلا" آن شخصیت (زری) که می گویند شخصیت زایدی است به نظر من او شخصیتی است که نویسنده به عمد وارد روایت کرده تا بتواند از طریق آن شخصیت، گذشتهٔ تاج الملوک را تداعی بکند و نیز مواردی که نویسنده به صورت تک گویی بیان داشته است.

در مورد ساختار کلی رمان اگر بخواهیم صحبت بکنیم، فکر نمیکنم که این رمان در حیطهٔ رئالیسم سنتی بگنجد. ممکن است که رمانهای سابق آقای محمود در این حیطه باشند، اما این رمان کار جدیدی است. با

توجمه به همان منطق گریزی که گفتم نمی توانیم این رمان را رئالیسم سنتی بدانیم.

بحث بعدی در مورد زبان بخش اول داستان است که یک نثر فخیم و سنگینی است. نثری است متفاوت با نثرهای دیگر آقای محمود. اما بخش اول رمان کلید و سکوی پرشی است که با آن زبان بقیهٔ رمان مجزا می شود و از همان طریق است که ما می توانیم بقیهٔ رمان را ببینیم. به نظر مین آن بخش بعدی که بعد از این زبان آمده شرحی است بر این قسمت اول. و همین طور نقش علمدار. در رابطهٔ درخت انجیر و علمدار، علمدار هیچ نقشی کمتر از آن درخت ندارد. وقتی در بخش اول، با آن زبان بخش اول، می بینیم که از علمدارهای مختلف صحبت می شود و یک علمدار سینه به سینه حکایت می کند و علمدار دیگر آن را می نویسد و علمدار سینه به سینه حکایت می کند و علمدار دیگر آن را می نویسد و مکتوب می کند و علمدار در این بخش مکتوب می کند، ایس یک امیر مهم است. (نقش علمدار در این بخش داستان)

در مورد بخش پایانی رمان باید بگویم که براساس آن خبر مرگی است که ما از شخصیت اصلی، یعنی فرامرز داریم. مرگهایی که در رمان داریم، مرگ اسفندیارخان، فرزانه، تاجالملوک و افسانه، اینها اصلا" مرگهایی نیستند که ما بعینه در داستان با آنها مواجه شویم، بلکه بعدا" متوجه آنها می شویم. اما مرگ فرامرز، برایش زمینه سازی شده تا فصل پایانی رمان با آن مرگ نوشته شود. و طرح و توطئه ای که در فصل پایانی رمان است، مطابق با آنچه ما در فصلهای پیش شاهد بودیم نتوانسته درست از آب در بیاید.

نکتهٔ بعدی دربارهٔ تقابلهای متن است. این تقابلی که میان درخت انجیر و شخصیت مهران وجود دارد (یک اضافهای هم برایش در نظر میگیریم و آن شخصیت فرامرز است)، یعنی تقابل مهران و فرامرز برمی گردد به تقابل درخت انجیر و فرامرز. در واقع ما سه تقابل داریم، اما آن تقابلی کمه میان فرامرز و درخت انجیر است یک تقابل ظاهری، مثل تقابل مهران و انجیر و تقابل فرامرز و مهران نیست.

بعد بحث تعلیق در متن است. فکر میکنم مسئلهٔ درگیری با رحمان یا ماجرای فرزین و زری، اینها کاملا" در رمان جا افتاده و برای من زاید نبود. بسرای آن قسسمتهایسی زاید بود که توصیفات متعدد میکرد، مثلا" وصف چای خوردن. ولی باز نویسندهٔ ما آن تیزهوشی را داشته که از صفت خیلی کم استفاده کند و از حالتهای طرف بهرهمند شود.

و دیگر ذهنیت فیلمنامه واری است که بر آن (داستان) حاکم است. من فکر می کنم با یک ذهنیت سینمایی نوشته شده. آن قطع و وصل هایی که در ماجراهای پی در پی زمان داریم، تبدیل کردن رمان را به یک فیلمنامه ساده تر کرده است.

پرویسز: من یک خوانندهٔ عادی هستم. در اینجا به عنوان یک خوانندهٔ عادی اظهار نظر می کنم. من کتاب را دوبار خواندهام. من از نسلی هستم که عادت به خواندن متنهای رئالیستی دارد. خواندن آثار جدید ذهنیت جدیسدی می خواهد. بار اول که این کتاب را خواندم حالت رخوت به من دست داد، ولی با توجه به استادی آقای محمود مطمئن بودم باید بار معنایی داشته باشد و در این فکر بودم که از بیرون چیزی را بر این متن تحمیل نکنم، بلکه از درون برای خودم یک معنایی پیدا کنم و با خود متن در ورای نیت مؤلف گفتو گو کنم. اول این که روایت کلانی در این اثر مندرج است که این برای من خیلی مهم است، اما این که آن خرده روایت منادر وایستها و خرده ساختارها چه هستند، جای خود دارد. اول بار که خواندم فکر کردم خرافات بر واقعیت پیروز می شود و این برای من قابل خواندم فکر کردم خرافات بر واقعیت پیروز می شود و این برای من قابل خود در و بعد متوجه شدم مضمونش تضادی است که بین سنت و مدرنیسم کرد و بعد متوجه شدم مضمونش تضادی است که بین سنت و مدرنیسم وجود دارد. این کنشهای متقابل جریان و نیروهای موجود در متن این قضیه را پیش می برد. بعد این سؤال برایم مطرح شد که در دنیای واقعیت قضیه را پیش می برد. بعد این سؤال برایم مطرح شد که در دنیای واقعیت

وقتی به یک امر تاریخی نگاه بکنیم، در بلند مدت در یک متن تاریخی و تاریخی میکند و تاریخی میکند و اگر ماندگار است براثر تأثیراتی که از مدرنیسم دارد خود را احیا میکند.

بعد ایس که باید دید معرفت شناسی این قضیه چیست؟ من دیدم در ایس داستان حیطهٔ معرفتی خیالپردازی به نحوی است که شما احساس می کنید یک چرخه کامل است. و مسئلهٔ نماد درخت و آن حوادثی که چون حول و حوش درخت اتفاق می افتد حدود ۲ یا ۷ دفعه به اشکال مختلف مطرح می شود. ایس قضیه یک حالت دوری دارد، مثلا" شخصیتهایی که پرداخته می شوند، این شخصیتها در نهایت همه دچار تخریب شخصیتی می شوند. یک حالت بدجنسی هم حتی در مقدس ترین تخریب شخصیتی (تاج الملوک) وجود دارد، در عیس حال که فرهنگ تیب شخصیتی (تاج الملوک) وجود دارد، در عیس حال که فرهنگ شیاخته شدهٔ مذهبی و سنت شناخته شده تحت تأثیر فرهنگ مرتاضی قرار می گیرد. بنابراین آیا این یک زبان است یا وردهای بی مضمون است؟ یک خرده فرهنگی که ممکن است در یک منطقه ای از کشور ما باشید آیا برای همهٔ خوانندگان می تواند قابل تأویل و درک باشد؟

زنسوزی: یعنی نباید یک شخصیت فرهیخته داشته باشیم؟ چون اگر رمان، رمان زندگی است باید از همه نوع تیپ و شخصیتی باشد. شما این را که شخص فرهیخته ای پیدا نمی کنید یک عیب می دانید.

پرویسز: به نظر من در کلیت زندگی آدم فرهیخته هم وجود دارد و باید از طریق تفکر باید از طریق تفکر متحول بشوند، اما هیچ کدام از اینها از طریق تفکر متحول نمیشوند.

زنسوزی: اتفاقا" به تاجالملوک خیلی ظریف پرداخته شده. به هر حال او هم به عنوان یک انسانی که کامل است و مسائل مربوط به خودش را دارد یک جاهایی میلفرد. اتفاقا" این یک گامی است که ما از آن انسآنهای مطلق، دور می شویم و به هر حال همیشه همین طور است.

شیرزادی: نوعی برداشت شخصی در دل نوعی نگاه. شما در فرمایش خود اشاره کردید به تاج الملوک که بدجنس است و... برداشت من این است که تاج الملوک نه بدجنس و نه خوش جنس است. انسانی است که در موقعیتی محرومیتهای جنسی داشته و باعث شده تا واکنشهای ناگزیر، نیمه آگاه، یا کاملا" ناآگاهانه داشته باشد. در جهان این داستان با رجوع به مجموعهٔ رفتارها و ذهنیتها با تقیدی که نویسنده، به لحاظ تاریخمند بودن آدمها، با نگاه جامعه شناختی دارد، پذیرفتنی است. نویسنده قصد سیاه و سفید کردن هم ندارد. نویسنده در این رمان به همهٔ آدمها نگاه شفیقی دارد، یعنی نگاه یک داستان نویس را دارد.

دهقائی: این رمان از معدود رمانهایی بود که یکسره خواندم و لذت بردم. نشر خوب و سنجیدهای دارد و تأثیر لهجهٔ جنوبی در آن دیده می شود که در دیالوگها خیلی بارز است و خیلی عادی است، ولی در سطوری که روایت نویسنده است چند اصطلاح هست که دائم تکرار می شود. مثل «نگاه به چیزی کردن» یا «ماند زدن». در مجموع پنج بخش اول کتاب یک گزارش و روایت رئالیستی است، اما در بخش ششم سوررئالیستی می شود. آیا قصدی در این کار بوده؟

فضای رمان، به خصوص با توجه به بسامد کلمات به کار رفته یک فضای شیعی است. البته باید هم باشد چون مربوط به همین جامعه است و سه رنگ مختلف تکرار شده، سبز، سرخ و سیاه.

یک اقلیت مذهبی، به نام صابئین در خوزستان وجود دارد که در بخش ششم احساس کردم آقای محمود از اینها الهام گرفتهاند، شاید هم اشتباه میکنم، اما اگر درست است میخواهم بدانم این الهام تا چه حد درست بوده است.

از طرفی در بین رمانهای تاریخ ایران، این اولین رمانی است که ضد قهرمان است. شما اصلا" قهرمان اصلی را در این رمان نمی بینید. شاید

علتش ایس است که ایس رمان یک جامعهٔ ایستا را تصویر میکند. جامعهای که به رغم ایس که ظاهر جامعه عوض می شود، آدمها فقط شکلشان عوض می شود، مثلا" علمداری که یک زمان موتور گازی داشته حالا ماشین شخصی دارد و دکتر فرامرز تبدیل می شود به گلمولا؛ یعنی ظواهر تغییر میکند ولی عمق وجود آدمها تغییر نمیکند. این جامعه یک جامعه ایستاست. به جای یک باغچهٔ شصت هزار متری که نمایندهٔ سنت است یسک مجتمع جدید آپارتمانی تأسیس می شود. آدمها همان آدمها هستند و همچنان درخت انجیر معابد را می پرستند و طبیعی است که در یک چنیس جامعهٔ ایستایی شما نمی توانید با تحول شخصیتها روبهرو شوید. نمی دانم این به طور عمد است یا طبیعی است که به هر حال باید در یک چنیس فضایی، چنین قهرمانانی تصویر شوند. اتفاقا" این یکی از در یک چنیس فضایی، چنین قهرمانانی تصویر شوند. اتفاقا" این یکی از امتیازات رمان است.

رمان بامداد خمار حداقل کاری که در جامعهٔ ما کرد این بود که جای قهرمانان را با هم عوض کرد. قهرمان، ضد قهرمان شد و کسی که ضد قهرمان تلقی میشد در آن رمان قهرمان شد. البته من قصد مقایسهٔ دو رمان را ندارم و اینها دو کار کاملا" مجزا هستند. در رمان درخت انجیر معابد کل قهرمانان تبدیل به ضد قهرمان میشوند. این در واقع روایت شکست جامعهای است که مدتها به دنبال قهرمان بوده است و تمام این قهرمانان پوچ و توخالی از آب درآمدهاند و دیگر این جامعه چارهای ندارد جز ایس که به سمت واقعیت حرکت کند و واقعیت را در وجود افراد را نقد گند.

گودرزی: اشکال این رمان آن نیست که بخشی از آن واقعی است و با واقعیستهای بیرون از متن همخوانی دارد و بخش دیگر آن فراواقعی است. ما اگر متن ادبی را به عنوان یک متن مستقل و به عنوان جهانی خودبسنده که خود یک خرده جهان است در نظر بگیریم، خصایص خودش را دارد، و درست نیست که بخواهیم یک اثر ادبی را به واقعیت

بیرون از متن ربط بدهیم و اساسا" وارد شدن به این نوع نقد غلط است. اشکال این رمان در قرارداد متن با خواننده و باور پذیر نشان ندادن برخی ماجراها در متن است، یعنی ما اگر به زمان ارسطو هم توجه کنیم، می بینیم که او می گوید: مهم نیست که شما دربارهٔ یک امر غیرممکن صحبت می کنید، مهم این است که آن امر را باورپذیر و محتمل نشان دهید. پس ۱ – محتمل نشان دادن و ۲ – عمل کردن طبق قرارداد متن، به همین خاطر وقتی کافکا در میخ ابتدا می گوید که سامسا سوسک شد، قسرارداد را با ما گذاشته است و بعد هم دنبال این خط را می گیرد. اشکال رمان درخت انجیر معابد در این است که نویسنده در ۹۰۰ صفحهٔ اول کتاب رمان را ساده و تخت پیش برده است، ناگهان از آن به بعد رمان دچار سکته می شود و مسائلی فراواقعی پیش می آید. پس ماجرای دچار سکته می شود و مسائلی فراواقعی پیش می آید. پس ماجرای دیگری بوده، دوم این که ماجرا باور پذیر نشان داده نشده است.

بعد مسئلهای که هست، دوستان به مارکز اشاره کردند، اصلاً کشاندن بحث به مارکز غلط است. ما در زمینهٔ متن فرهنگی خودمان داستانها و حکایتهایی عرفانی داریم که چنین فضاهایی دارند و می توان از آنها در آثار امروزه بهره گرفت، فقط باید توجه داشت که فرق عمدهای که داستان امروز با حکایت یا تمثیل گذشته دارد، این است که اگر ما در حکایتهای گذشته تمثیلی را بیان می کنیم، برمبنای معنا شکل گرفته است و آن را هم تفسیر معنایی می کنیم. مثلاً این درخت از لحاظ معنایی نماد خرافات است، اما تفسیر معنایی داستان نیست و این کار مربوط به ادبیات گذشتهٔ ما است. امروزه ابتدا باید یک واقعه با منطق داستانی داستان ما بخواند، بعد از این است که دنبال معنا و تفسیر می رویم، یعنی اگر یک بخش از رمان در سطح بخواند و یک بخش آن در سطح ظاهر نخواند و واگذار به معنا شود، این کار غلط است. در این در سطح ظاهر نخواند و واگذار به معنا شود، این کار غلط است. در این رمان وقتی ما ۹۰۰ صفحه میخوانیم می بینیم متن جواب خودش را

میدهد، اما در ۱۰۰ صفحهٔ آخر میبینیم متن جواب نمیدهد. آن وقت اگر کسی بگوید اینجا تمثیلی بوده و یا نمادی در کار بوده است که نمی شود. اگر نماد است، از همان ابتدای رمان این نماد باید در جای جای متن تکرار شود (همان ماجرای ضرباهنگ در رمان)، یعنی بهتر است وقتی می خواهیم از چیزی در رمان، استفادهٔ خاصی بکنیم، آن را در جای جای جای رمان بگنجانیم تا در کل متن حضور بیابد و ذهن ما را در انتها یک باره دچار سکته نکند. این کار باعث می شود که خواننده از متن فاصله بگیرد و احساس کند که اشکالی در کار هست.

ما در واقع دو نوع شکل بیان داریم، یعنی همان بحث نشان دادن یا روایت کردن صرف. میتوانیم آنجایی که تمثیلی و قراردادی است، در روایت بیاوریم و مثلا"حکایت بگوییم. به همین سبب هم در این رمان، ما به درستی از علمدارهای اولیه چیزی در زمان حال داستان نمیبینیم و گفته می شود که آنها چگونه بودهاند. اتفاقا" اینجا خیلی خوب چفت شده است، چرا؟ چون ما در روایتهای قدیم هم داریم که فلائی روی آب راه می رفته است. ایس هما گفته شده و ما بحثی روی گفته شده ها نداریم، چون آنها در ساحت زمانی خودشان بودهاند و علتهایشان را هم در همان ساحت باید بررسی کرد. اینجا هم تا آنجا که روایت گفته شده و ما با گذشتهای سپری شده به شکل روایی سر و کار داریم، اشتكالي نيست، اما از صفحهٔ ۹۰۰ به بعد اين ماجراها به عينيت ميرسند و وقتی مرشد صحبت میکند، شاخههای درخت جلوی درها را میبندند. اگر ایس ها فقط در ذهن مرشد اتفاق می افتاد، ایرادی نداشت، ولی وقتی عینی است و همه میبینند، شکل بیرونی پیدا میکند، پس با روایت علمدارها فرق می کند. ساخت اولی روایی است و ساخت دومی عینی و وقتی هم که با قرارداد متن متفاوت است، دیگر نباید دنبال تمثیل و معناهای آن برویم. چون تمثیل و معنا جای خودش را در کل متن دارد و از همان اول هم درخت جای خودش را دارد، همانطور که علمدار،

نقشی جداگانه ندارد و بخشی از درخت است. لازمهٔ درخت انجیر معابد علمدار است و این دو از هم تفکیکناپذیرند و در آخر هم علمدار خطها را میدهد، یعنی هر جا شاخهای جلوی مکانی را میگیرد همانجایی است که علمدار در سخنانش به آنجا اشاره کرده است.

دوستمان اشاره کردند که هیچ شخصیتی زاید نیست، اما در نقد که نباید بحث سلیقهای بکنیم و از هر شخصیتی خوشمان آمد، بگوییم وجودش لازم است. شخصیت در رابطه با طرح داستان و جهان کلی داستان سنجیده می شود و آن را محورهای داستان تعیین می کند. به همین سبب آن طول و تفصیلات دلدادگی زری زاید است، والا خودش جایگاهش را در داستان دارد و روابطش با تاجالملوک و رفع کردن نیازهای تناجالملوک و جود او را الزامی می کند. در رابطه با محورهای داستان هم می بینیم که موضوع فرزین زاید است و اگر حذف شود، به هیچ یک از محورهای داستان لطمهای وارد نمی آید.

در آخر جواب این سؤال را هم مایلم بدهم که چرا فرامرز شکست می خورد؟ در اینجا بحث ضدقهرمان مطرح می شود که از الزامات داستان های مدرن است. امروزه با کم شدن نقش فرد در تحولات اجتماعی و حل شدنش در چرخ دندهٔ جامعه، فرد دیگر نمی تواند آن قدر تعیین کننده باشد و قهرمان بشود. به همین سبب هم در دوران مدرنیسم شخصیت های حاشیه ای و شکست خورده در رمان ها راه پیدا کردند. در حالت تازه، شکست خوردن ضدقهرمان ها از الزامات زندگی است و جزء خاتی آن به شمار می رود.

زنوزی: به نظر من هیچ خوانندهای از نویسنده توقع ندارد که به تمثیل و نماد بپردازد. اثر در مرحلهٔ اول باید در روبنای کار جواب خودش را بدهد، رابطهٔ علت و معلول باید چفت باشد. در این رمان من نمی توانم پارهای چیزها را باور کنم، چون زمینهاش چیده نشده و ناگهان تیک می زند. فرامرز به نظر من تکمیل کننده شخصیت نوذر اسفندیاری

است در مدار صفر درجه. فردی است که حرفش با عملش در تناقض است و کامل شده در یک بستر گسترده تری است. کارهایی که در ایس اثر اتفاق می افتد گاه متعارف به نظر نمی رسد. این فضا خیلی بومی است. با خواندن آن فضای فیلمهای آفریقایی در نظرم مجسم شد. آنجا که به جنبههای بومی اثر می رسد خیلی از جامعهٔ ما دور است. من در مدار صفر درجه با نوذر اسفندیاری همه جا می رفتم. آن بو را حس می کردم. در ایس اثر زمینه سازی منطقی به وجود نیامده. من در خیلی جاها احساس می کردم که از لحاظ فضا و موقعیت پردازی های ریز، گاه پرشهای برشهای وجود دارد که منطقش هم ایجاب می کند و به آن پرشهای هنرمندانه می گویند، ولی یک جاهایی دو دست است. گاهی آمد و شدها بههوده است و این شرایط گاه خسته کننده است.

اما نکته های زیبایی نیز در متن به چشم می خورد که باید به آنها اشاره شود، مثلا" مرگ اسفندیار خان که بسیار زیبا توصیف شده بود.

شیرزادی: به نظر میرسد نظر مردمی دوستان محدود به این است که نویسندهای که در پرداخت چنین کاری و در جایی که شخصیتی مثل فرامرز قرار است دچار تغییراتی ایسنچنین گردد و نطفهٔ این کنش و واکنش که بعد پیش خواهد آمد در ابتدای داستان ساخته و پرداخته شده چطور به یک امر مهمی مثل حالت جادویی که بعد پیش میآید تمهیدات لازم ذهنیاش را بیان نمی کند که برای خواننده پذیرفتنی باشد تا به اصطلاح یکه نخورد و دچار دست انداز نشود.

من فکر میکنم همانگونه که دوستان نیز اشاره کردند چون داستان از میانه شروع می شود و بعد به گذشته برمی گردد و تداعی ها در حافظهٔ نویسنده شروع به کار میکنند این نشان می دهد که داستان مدرن است. گند از جهانی که سیری را طی کرده، درک الزامها، چرایی ها و چگونگی های آن (مدرنیسته)، و بعد می رسیم به برآمدنش در دل فلفهٔ سیاسی و سایر قضایا، به آنجایی که مثلا" می گویند کافکا در قصر خود

سرگشتگیاش برآمده از آن نفیای است که نیچه کرده و نفی نیچه هم براساس درکی است که از معبر گذار بورژوازی کرده و نقاب آزاد منشی را از چهره کنده است. و درک عمیق همهٔ اینها میرسد به جایی که درک مدرنیته است و وقتی مدرنیته درک شد، از خلال مدرنیته به این سنت نگاه میکند و درمییابد، و با این درک است که داستان نوشته می شود.

پرویسز: بما توجه به نکتهای که دکتر دهقانی فرمودند در مورد این که ایسن ذاتما" یک جامعهٔ ایستاست، آیا در این داستان آن دیالکتیک مدرنیته واقعا"درک شده یا نه؟

شیرزادی: به اعتقاد من، نه، درک نشده و همین است که بازتابش در نفس ساختار دیده می شود، بازتاب این به صورت منقطع بودن آن دو وجه جلوه می کند، اما جای بحث خیلی وسیعتری دارد، مثلا" اسفندیار خان، به باور من که یکی از خوانندههای این رمان هستم، به هیچ وجه نمایسندهٔ سنت نیست، بلکه موجود سرگشتهای است که یک پایش در شبه مدرنیزم تحمیلی است و یک پایش در سنت. و فرزندش فرامرزخان هم به نظر من تقابلی با سنت ندارد، و این آشفتگی چیزی است که آقای محمود به آن توجه دارد، یعنی یک وجه خواسته و یک وجه ناخواسته و چون ذات هر پدیدهای در حال شدن است مدام تغییر خواهد کرد.

پرویسز: با توجه به این که جنبهٔ معرفت شناسی و شناخت شناسی این رمان و در نهایت یک جاهایی همهٔ بینشها و ادراکات را ارجاع می دهیم به دل و در مورد مسئلهٔ ایمان، استنتاج می کنیم آیا شما در مجموع این را یک اثر ایمانی هم تلقی می کنید؟ اگر نه یک متن تک معنایی است و نمی توان از آن قرائت جدید کرد.

شیرزادی: نویسنده و داستان نویس، علیالاطلاق به نظر من اهل خلق و آفریسنشگری است و نمی تواند تصمیم بگیرد که یک تک معنا را دنبال کند و با وجود مجموعه آثار آقای محمود انصافا" باید بگوییم که در خلق آثار شسان سیز صعودی داشته اند و به هر حال گسست و حرکت در بیشتر آثار معاصر ما وجود داشته و با رجوع به یک یک آثار ایشان این تلاش دیده می شود. اما نویسنده به طور کلی از قبل نمی تواند تصمیم بگیرد که اثر را تک معنایی یا چند معنایی بنویسد و این کار شدنی نیست، چون این شخص نویسنده است و شعبده باز نیست و ادای نویسنده بودن را درنمی آورد.

میرعابدینی: این رمان، رمانی است که وقایعش در ملتقای تغییر یک دوران میگذرد. این حالت گذران و بینابینی بودن در همهٔ شخصیتهای رمان به نوعی دیده میشود. هیچ کدام از آنها استحکام ندارند و همهٔ آنها یک تردید و سرگشتگی را میگذرانند، که این تردید در فرامرز بیشتر است و این حسن رمان است که فضا و شخصیتها با هم تقارن دارند.

اما این بینابینی بودن در ساختار رمان هم دیده می شود، یعنی نویسنده با یسک نگاه رنالیستی به فرم نو و طرح مسئلهٔ نو پرداخته است. این هم ایسرادی ندارد. یسک رمان می تواند فضاهای متعددی را تجربه کند، اما در بخش شش که می گویند ناگهانی است من فکر می کنم که این فصل به نوعی نتیجهٔ نمادیس رمان است، یعنی این درخت می تواند درختی در ذهب ما باشد. ذهن به ظاهر مدرن ما، ولی در واقع خرافه ماندهٔ ما. شاید اگر ایس مسئله با ابزار بیانی در خود رمان نو بیان می شد، مشلا" با نشر شاعرانه تر، ایس فصل به تر جا می افتاد، اما این فصل هم می توانست خواننده را در یک فاصله ای با واقعیت قرار دهد تا آن سویهٔ انتقادی قضیه به تر در ک شود رمان نیمه تمام به تر در ک شود رمان نیمه تمام به تر در ک شود رمان نیمه تمام به تر در محمود اذهان ما را به پرسش فرا می خواند و من فکر می کنم این به بسود. محمود اذهان ما را به پرسش فرا می خواند و من فکر می کنم این به

پرسش فراخواندن و به فکر واداشتن خواننده، حسن بزرگ این رمان است، یعنی در زمانهای که خیلی از نویسندگان ما از طرح مباحث گریزانند جسارت احمد محمود در طرح یک مضمون جدید از برخورد سنت و مدرنیته است و این می تواند بحثهای مختلف در زمینههای مختلف را پیش ببرد و این تغییر شکلهایی که هر کدام از اینها در مواجهه با سنت و مدرنیسم دادهاند و هر کدام برای این که خودشان را حفظ کنند چگونه رخت عوض کردند و این به پرسش فراخواندن امتیاز این رمان است.

محمود: سپاسگزارم که مرا متوجه نقص کارم کردید، انشاءالله اگر عمری باشد و کار تازهای داشته باشم اینها را آویزهٔ گوشم می کنم.

محمد خانی: من هم از شما متشکرم که فرصت بحث را در اختیار ما گذاشتید، زیرا تعالی فرهنگ در همین بحث و گفت و گوهاست. البته نقد در جامعه ما جدی گرفته نمی شود و نقد براساس بده بستآن های تعریفی است. متأسفانه ما نقد عملی خوب نداریم و دلیلش این است که متکی به مبنایی نظری در نقد نیستیم، یعنی اگر آن زمینه را فراهم کنیم تأثیرات خوبی خواهد داشت.

محمود: یک مشکل دیگر هم نقد دارد. کسی که میخواهد نقد بنویسد باید یک بار کتاب را بخواند و با آن ارتباط برقرار کند، بار دوم بخواند و یادداشت ها را تنظیم کند و بخواند و یادداشت بردارد و در بار سوم باید یادداشت ها را تنظیم کند و بعد به نقد کتاب بیردازد.

کارکرد داستانی مؤلفه های سیاسی، در آثار احمد محمود بهرام آرامی دو ماهنامهٔ پایاب شمارهٔ هفتم شمارهٔ هفتم شهریورماه ۱۳۸۱

مؤلفه های سیاسی در آثار احمد محمود، غلبه ای مشخص و در عین حال حل شده در اجزای داستانی دارد. و به همین دلیل می تواند در عین پررنگی، بی ایجاد مزاحمتی فراداستانی و مخل، نقش خود را در کشش و جذابیت داستان اعمال کند.

درست است که زندگی شخصی احمد محمود و تجربههای دوران جوانی وی در مبارزات سیاسی دههٔ سی و زندانی بودن و تبعیدش، نقش مهمی درایجاد این مولفهها دارد، اما چگونگی استفاده از آنها در شاکلهٔ ساختاری اثر، چیزی است که تنها این پشتوانه، نمی تواند ضامن آن باشد و بازتاب مطلوب آن در داستان، مدیون ممارست و تلاش بی وقفهٔ نویسنده در ارتقاء بیان معمولی یک واقعه ، به ایجاد فضاسازی موزاییکی موقعیتهایی است که قابلیت چند باره خوانده شدن اثر را پدید می آورد. دغدغهٔ محمود در این مؤلفهها، شریف و انسانی است. او همواره در تعلق خاطر به کسانی که بی انتظار منفعثی شخصی، حاضر به پذیرش تعلق خاطر به کسانی که بی انتظار منفعثی شخصی، حاضر به پذیرش حدتی ها هستند و بابت آرمان شان تا پای جان فداکاری می کنند، نشان داده است که در آثار خود از عهدهٔ پرداختن به آنها و مسائل شان به خوبی برمی آید. و موازنه ای ظریف و بسیار مشکل دربارهٔ این موارد انجام صی دهد. آن چنان که نه به دام شعارنویسی بیفتد و نه آنکه از بیم این

قضیه، آن موارد را یکسره حذف کند. در اینجا، نمونه وار به یکایک از این موارد می پردازیم:

«نوذر گفت «باشه حاج آقا، بده » یارولی نگانگاه نوذر کرد و رفت تو دکان. عطارگفت «ایس یارولی حرمت کسب تو این محل از بین برده!» نوذر پیش رفت «میدونم حاج آقا، جاسوسی میکنه!» وبه دوروبر نگاه کرد – «مشعوف شنیدی؟» و سر برد بیخ گوش عطار – « – باجزنی – نه تا» عطار، سر و گردن را پس کشید و نگاه نوذر کرد و هیچ نگفت، نوذر از کنار عطار رفت تو دکان. نوذر، اعلامیه را از چنته درآورد – تا کرد و گذاشتش تو دست عطار – «بخوانش بعد ردش کن به بندهٔ خدایی دیگه» عطار اعلامیه را باز کرد. نوذر گفت بعد ردش کن به بندهٔ خدایی دیگه» عطار اعلامیه را باز کرد. نوذر گفت بعد ردش کن به بندهٔ خدایی خطرناکه!

و لبخند زد- «هر کلمه ش بدنر از یه نارنجک!» عطار، اعلامیه را انداخت تو طبلهٔ تخم ریحان.»

آنچه آمد پارهای از رمان مدار صفر درجه بود؛ که یکی از برجسته ترین و خواندنی ترین رمانهای زبان فارسی است. وشخصیت اصلی آن – نوذر – از به یاد ماندنی ترین قهرمانان آثار احمد محمود به شمار می آید.

در ایس رمان، احمد محمود در بازگویی اعدام ۹ مبارز در زندآنهای شماه، با تمهیدی به جا، با آوردن اسامی تمامی آنها، یاد آنان را در ذهن خوانده زنده و پایدار نگه می دارد. و در هر بار خوانده شدن این رمان، بر حضور فراموش ناشدنی شان تأکید می کند:

## لاباران گفت

- هنوز به پایه ها نگاه میکنی عمو نوذر؟

نوذر، دور پایمهٔ برق گشت و بعد، شانه به شانهٔ باران راه افتاد و زمزمه کسرد- «میخوام بیشم راجع به سورکی و سرمدی و اینا چیزی نوشتن یا

کارکرد داستانی مولفههای سیاسی، در آثار احمد محمود

باران لبخند زد- «رو پایه؟» نوذر گفت

- چه فرق میکنه؟ نه نا اسم که بیشتر نیستن- ظریفی و-
  - انگار حفظشان کردی عمو نوذر.
  - حفظ کردن نداره- خوشدل و افشار و-

ماند. غر زد- «نی یاد و هوش میراث مانده!» نگاه باران کرد- «پیر شدم، باران.» باران گفت

- موج دریا و طوفا– نوذر گفت

- يادم نومد- ذوالانوار و طوفان زاده-

و خندید- «دود از کنده ور میخیزه!» چنته را شانه به شانه کرد.» (ص ۱۰۸٦)

وجود این مؤلفه ها، مبین حضور تمایلات نویسنده در قالب راوی و یا در وجهی از شخصیت قهرمانان آثار اوست. که در عین عهده دار بودن نقشی مستقل، و شامل خصلتی خبری، به مثابهٔ شناسنامهٔ تاریخی اثر عمل کرده؛ و در پیچیدگی شبکهٔ ساختاری آن نیز همپای سایر اتفاقات و عوامل، به ایفای نقش پرداخته و به تنیدگی یکپارچهٔ اثر خللی وارد نمی کند.

یادداشتی کوتاه دربارهٔ نویسندهای بزرگ ٔ حسن میر عابدینی دو ماهنامهٔ پایاب شمارهٔ هفتم شهریورماه ۱۳۸۱

احمد محمود (اهواز، ۱۳۱۰) بیش از چهل سال از عمر هفتاد سالهاش را صرف آفرینش ادبی و اعتلای زبان و فرهنگ این مرز و بوم کرده است. حاصل تلاشهایش تاکنون در بیش از ۹ مجموعه داستان و ٦ رمان متبلور شده است.

هسر گلچینی از داستان کوتاه ایرانی، بدون «شهر کوچک ما» - از مجموعهٔ پسرک بومی (۱۳۵۰) - و «دیدار» – از مجموعهٔ دیدار (۱۳۹۹) - گزیدهٔ ناقصی خواهد بود. این دو داستان از بهترین داستانهای کوتاه تاریخ داستان نویسی ایران به شمار می آیند.

هر چند داستانهای کوتاه محمود از بهترین نمونههای ادبیات اقلیمی جنوب ایران است، اما اهمیت عمدهٔ وی به دلیل نوشتن رمانهایی است که حداقل یکی از آن ها جزو «ده رمان بزرگ فارسی» قرار دارد. تداوم جاذبهها و حساسیت برانگیزیهای همسایهها (۱۳۵۳)، سه کهه پس از نخستین چاپ، نشان دهندهٔ غلبه این رمان بر زمان است.

ا متن سخنرانی حسن میرعابدینی در مراسم دومین جایزهٔ ادبی مهرگان (مهر ۱۳۸۰) که در بازنویسی گسترش یافته است.

احمدمحمود ازمعدود نویسندگان ایرانی است که مشمول «جوانمرگی ادبی» نشده است. اغلب رماننویسان ما در تداوم فعالیت ادبیشان، نتوانستهاند آثاری در حد و اندازهٔ نوشتههایی که آنان را به شهرت رساند، پدید آورند. محمود پس از همسایه ها هر چند افت و خیزهایی داشت اما در نوشتن پیگیر ماند. ذوق داستانگوییاش را حفظ کرد و توانست با سحر کلامش، خوانندگان بسیاری را مجذوب جهآنهای داستانی آفریدهٔ خویش کند. در این داستانها، به دلیل تجربیات زیستی ارزنده و آشنایی دقیق با مردمی که دربارهشان مینویسد، ما را با جلوههای تازهای از روانشناسی جمعی ایرانبان آشنا میکند. با هر رمان به بخش مهمی از تاریخ معاصر عینیتی داستان می بخشد: قهرمانان رمانهایش برآمده از دل محیطی اجتماعیاند و، با رفتار و کردار خویش، برتو تازهای بر ساختار آن محیطی اجتماعیاند و، با رفتار و کردار خویش، برتو تازهای بر ساختار آن محیط می افکنند.

واقعیت این است که تئوریهای ادبی می آیند وپس از چندی، جای به تئوریهای تازه می دهند. مهم این است که نویسنده، به جای مرعوب شدن در برابر تئوریها، بتواند با روشی طبیعی، جهان تخیلی تازهای خلق کند که ارتباطی ارگانیک با جهان واقعی داشته باشد. جهانی بیافریند که واقعی تر از جهان واقعی است، هم ابداع است و هم می تواند برداشتی از یک دورهٔ تاریخی باشد. احمد محمود آثار برتر خویش را با چنین هدفی نوشته است.

اغلب شخصیتهای احمد محمود ملموس و درک شدنیاند، اما برخی از آنها از یادنرفتنیاند. اینان با لحن خاص خودشان به ما شناسانده می شوند و به تدریج شکل می گیرند. اگر تعبیر ساراماگو را به عاریه بگیریم، می توانیم بگوییم: از آنهایی هستند که هر کدام برای خود «آدمی» می شوند و به جمعیت جهان می افزایند، خالد، از رمان همسایه ها، و نوذر، از رمان مدار صفر درجه (۱۳۷۲)، از چنان استحکام شخصیتی و

توان روانشناختی برخوردارند که می توانند خود را به دنیا بقبولانند و جایی برای زندگی کردن در آن بیابند.

کرانویسنده آرمان و یقینی دارد، پس قهرمانانی می آفریند که هدفی را دنبال کنند کریه ویده در رمان زمین سوخته (۱۳۲۱) – اما منش رمانی و رئالیستی کار از ورای کنش قهرمانانی بروز می یابد که گوش به فرمان نویسنده نیستند. اینان هم هدفی دارند اما به یقینی نرسیدهاند، پس جستجوئی را آغاز می کنند که آنان را به شناخت شکلهای پیچیده تری از زندگی می رساند. اینان برخلاف اکثریت پذیرا، به آزمودن زندگی معتقدند. پس سرنوشت خود را از سرنوشت جمع جدا می کنند، و تنها و بیگانه وش به مواجهه با جهانی می روند که با خواستهای درونی شان در تضاد است. آنچه به رمانهای محمود ویژگی خاصی می بخشد، تنهائی عمیق آدمها است که آنان را به غریبه هائی در میان جمع تبدیل می کند: خالد با وضعیت خود مصالحه نمی کند و سرنوشت خود را از سرنوشت خود در از سرنوشت خود مصالحه نمی کند؛ تا به عنوان فردی مسأله دار، دیگر جوانان خانه همسایه نشینی جدا می کند؛ تا به عنوان فردی مسأله دار، ویژگی خاص یک شخصیت رمانی را بیابد. نوذر تنهائی و بیگانگی خود ویژگی خاص یک شخصیت رمانی را بیابد. نوذر تنهائی و بیگانگی خود

جهان رمانهای محمود، حول جستجوی رنجبار قهرمانانی شکل می گیرد که به درک ناهمخوانی خواسته ها و امیال شان با واقعیت موجود رسیدهاند. و همین امر، صیغه ای تراژیک به سرنوشت آنان می بخشد.

احمد محمود همواره «رمان رشد» نوشته است. قهرمان ترازیک او جوانی است که به میان آشوب حوادث تاریخی پرتاب می شود و سرنوشتش را مبارزه میان نیروهای متضاد اجتماعی رقم میزند. ظرح رمان گرد تحول شخصیت و عقاید او شکل می گیرد و از راه توصیف چگونگی دگرگونی او، گسترش می بابد تا زمانهای را دربرگیرد. اما احمد محمود در درخت انجیر معابد (۱۳۷۹) به سرگشتگی و حیرانی جامعهای می بردازد که با وجود نوگرایی ظاهری، در بنیاد متحول نشده

## ۸٤٤ 🔲 بيدار دلان در آينه

است؛ در ایس فضای اختلاطی سنت و مدرنیته است که شرایط برای شکلگیری و رشد «ضد قهرمانها» آماده می شود. شکست پایانی رمان، شکست روحیهٔ منجی طلبی و دعوت به پرسشگری برای نقد هشیارانهٔ گذشته است.

حرف و سخن دربارهٔ جنبه های گوناگون خلاقیت احمد محمود زیاد است و به فرصتی در حد یک کتاب نیاز دارد. دستش توانا باد! تا همچنان رمان هائی بنویسد که ما بتوانیم با زندگی کردن در جهان تخیلی آن ها ملال واضطراب چیره بر زندگی روزمره را تاب بیاوریم.

## بیدادی گران که بر منش زیبایی شناختی احمد محمود رفته است!

مهدی قریب ماهنامهٔ کارنامه شمارهٔ ۳۱ آبان ماه ۱۳۸۱

دربارهٔ زنده یاد احمد محمود نویسندهٔ بزرگ و انسان دوست روزگار اما، حرفهای بسیاری گفته اند و نقدها و تقریظهای متعدد بر آثار او نوشته اند و باز هم خواهند نوشت. از ایرادها که بگذریم، اما، میان به اصطلاح تقریظهائی که در آنها یا به ایجاز و یا با کلی گویی های بی اعتبار به ارزشهای زیبائی شناختی آثار محمود پرداخته شده، گاه به انتسابها و اصطلاح هایسی برمی خوریم که غریب و شگفتی آور و در نهایست تأسف آور است و باید آنها را از مقولهٔ همان مدح شبیه ذم تلقی کرد. آن به ظاهر مدحی که آثار محمود را به لحاظ ویژگی های ساختاری به مکتب به ظاهر مدحی که آثار محمود را به لحاظ ویژگی های ساختاری به مکتب رئالیسم سوسیالیستی، رئالیستم اجتماعی و یا ادبیات کارگری منتسب می کند، دانسته یا نادانسته بر محمود و بر میراث با ارزش ادبی او جفائی می کران روا می دارد. معتقدان به ایس نظریه دو گروهاند، دو خصوصیت میتفاوت دارند و با دو هدف متبایس قلم می زنند. گروهی مخلصانی متفاوت دارند و با دو هدف متبایس قلم می زنند. گروهی مخلصانی ناآگاهند که اظهار نظر آنها را باید نوعی رفع تکلیف قلمداد کرد. این گروه، نوعا"، نه اصطلاحی را که به کار برده اند می شناسند و نه اصلا" آثار محمود را خوانده اند. به سخن دیگر این دسته معرفانی هستند که نه آثار محمود را خوانده اند. به سخن دیگر این دسته معرفانی هستند که نه

شأن معرف را شناختهاند و نه با تعریف آن آشنایی دارند. اطلاعات جسته گریخته و افواهی است و طوطی وار شنیده ها را بازگو میکنند. اما، گروه دیگر، مغرضانی آگاه هستند که می کوشند زیر نقاب مدح، ارزش های زیبائی شناختی آثار محمود را به حدیک مکتب ادبی ایدنولوژیک تقلیل دهند و یا در بهترین حالت و با خوش بینانه ترین داوری، صداهای آثار او را به صدای واحد یک طبقهٔ اجتماعی معین محدود کنند.

مکتب در اصطلاح رئالیسم سوسیالیستی که هیچگاه به عنوان یک نحلهٔ داستان نویسی با مختصات ویژهٔ آن، مورد پذیرش اکثر منتقدان و نظریه پردازان ادبی جهان قرار نگرفت، پدیدهٔ ادبی شرایط تاریخی دهههای آغازین قرن گذشته میلادی در شوروی سابق است که به ویژه در دوران حکومت استالین و به وسیلهٔ نظریه پرداز و ادب مدار مورد وشوق او یعنی «ژدانف» به صورت جدی تئوریزه و مطرح شد. آثاری که عمدتا"در شوروی سابق و بعد در شمار معدودی از کشورها علی الظاهر با انتساب به این نحله ادبیات نوشته و منتشر شد، بالفعل نتوانست حتی به اکثر خواستههایی که به شکل نظر در پلاتفرم این مکتب تئوریزه شده بود پاسخ دهد.

در رمان «همسایه ها» وقتی صدای حضور فردیث غریزی انسان در قالب اخلاق رفتاری و کنش اجتماعی قهرمان رمان و دیگر شخصیتهای خاکستری آن، رساتر از هر صدای دیگر به گوش خواننده می رسد؛ زمانی که نویسنده کتاب در گرهگاههای تعیین کنندهٔ زندگی شخصیت اول رمانش بهشق را به عنوان جوهره و «آن کیمیای کهنهٔ هستی»، نه تنها بالاترین و مطمئن تزین تکیه گاه آدمی تصویر می کند و آن را فراتر از هر نوع تفکر و اندیشه ای قرار می دهد، بلکه راه نجات اندیشه و آرمان اجتماعی شخصیت داستان نیز، گاه، به نیروی لایزال آن هموار می شود به خوف به می توان این رمان را به آن مکتب پیش گفته سنجاق کرد؟ افزون چگونه می توان این رمان را به آن مکتب پیش گفته سنجاق کرد؟ افزون

بر ایس در آخرین تصویر رمان که در حقیقت به مثابهٔ آخرین صدای صداهای داستان است، شگرد هنر داستان نویسی محمود در قالب تمثالی استعاری و درخشان، انگشت اشارهٔ داستان را رو سوی افقی نشانه میرود که بسی گمان واجد مفهوم اید تولوژیک نیست. توجه کنید به صحنهٔ آزاد شدن خالد از زندان در پایان کتاب، در آن جائی که دو آغوش گشوده در انتظارش است، یکی در عین و دیگری در ذهن او. راوی نخست همرزم حزبیاش را در آغوش می گیرد، اما در ذهن، خود را با تمام وجود در آغوش سیه چشم، بوی موی و روی او را نیز احساس می کند و جالب این که وقتی شخصیت داستان در همین صحنه از دنیای ذهنی خود یعنی آغوش سیه چشم، بیرون می آید، در واقعیت نیز این آغوش مادر است که او را آرام می کند و در پناه خود می گیرد. در یک رمان که مجاز است فقط به یاری شگردهای هنری و ساختهای یک رمان که مجاز است فقط به یاری شگردهای هنری و ساختهای داستان سخن بگوید، آیا این قدر قرائن تصویری برای نفی مطلق این داستان سخن بگوید، آیا این قدر قرائن تصویری برای نفی مطلق این انتساب کذائی کافی و گویا نیست؟

در «داستان یک شهر» که ظاهرا" به عنوان سیاسی ترین و جهت دار ترین اثر محمود تصور شده، ماجرای تاریخی اعدام دسته جمعی و متناوب گروهی از افسران وابسته به سازمان نظامی حزب توده ایران به عنوان گذشته داستانی روایت شده که در تداعی های ذهنی راوی رمان از گذشته آزاد می شود و با شگردهای داستانی نویسنده در زمان حال تصویر می گردد.

محمود در «داستان یک شهر» با شکستن زمان و جذب تدریجی مکان از تداعیهای قهرمان کتاب در حقیقت، «جهانی ذهنی» داستان را از قید جغرافیای مکان و صیرورت جبری زمان که تغییر و جابهجائی و گذشت و فراموشی جزو سرشت آنها است، آزاد میکند تا این رویداد تراژیک تاریخی از هویت تقویمی و ایدئولوژیک آن جدا شده و به یک

واقعه حماسی بیرون از زمان و مکان بدل شود و با مفاهیم انسانی و تعمیم یافتهاش متعلق به همهٔ مردم آزادهٔ جهان قلمداد گردد.

از داوری های مغرضانه و هدف دار که بگذریم، این رسم نادرست و ارتجاعی که بی گمان بازتاب حضور همان تفکرات و علقه های قبیله ای و پیشامدرن در تفکر معاصر ماست، چه موقع دست از سر ما برمی دارد؟ چه وقت اگر نویسنده ای به هر دلیل، گوشه ای از عاطفهٔ زخم خوردهٔ تاریخ تراژیک معاصر میهن مان را کشف و بازآفرینی کرد، عموما "دیگر سیاسی کارش نمی دانیم و خصوصا" او را به اید تولوژی خاصی وابسته نمی کنیم؟!

چرا باید نویسندهای بررگ و انسان دوست مانند محمود و رمان درخشان او «داستان یک شهر» با آن لحن غنایی و بیان شاعرانه و ساختار نو و بدیعش، به جرم این که ماجرای دردناک و فاجعه آمیز گروهی از بهترین فرزندان این مرز و بوم را، بدون توجه به اندیشهٔ آنان، تصویر کرده در مذبح نقادی های ساده لوحانه و یا مغرضانه قربانی شود و یا منتسب به مکتبی قلمداد گردد که به لحاظ سبکی و فنی هیچ سنخیتی با آن ندارد؟

در سراسر رمان منسجم و مفصل «مدار صفر درجه» که صداهای طنزآمیز و جدی شخصیتها و کنش رویدادها در ساختار بیرونی آن با اصوات و تصاویر نمادیس و تحذیر دهندهٔ ساختار درونی کتاب درهم می آمیزد و سمفونی هماهنگی می آفریند که خواننده در طنین آن آیندهای تراژیک را می بیند، کدام نکتهای را می توان یافت که با آموزهها و آثار مکتب رئالیسم اجتماعی شباهت دارد؟ به ویرژه توجه کنید به صحنه پایانی «مدار صفر درجه» که نویسنده هیچ گونه پاسخ یا پاسخهای صریح و روشنی در تأکید بس درستی راهی مقدر که آینده پیش روی قهرمانان کتاب گشوده نمی دهد، فقط خواننده را کنجکاو می کند و ذهن او را

بیدادی گران که بر منش زیبایی شناختی احمدمحمود رفته است! \_\_ ۳۵۳ برمی انگیزد که پس از پایان کتاب، او نیز به همراه شخصیتهای داستانش همچنان به حرکت، شناخت و مبارزه ادامه دهد.

و سرانجام «درخت انجیر معابد» و دو جهان واقعی و تمثیلی آن که فرجام دردناک و تراژیک جامعهای ایدنولوژی زده و آدمهایی شارلاتان و مسردم فریب خورده و متوهم از سوی مسردم فریب خورده و متوهم از سوی دیگر، در درون آن با پرداختی هنرمندانه تصویر شده، چه ربطی با مکتب من درآوردی «ادبیات کارگری» که به ویژه در ایس روزها و پس از درگذشت محمود، آثار او را، بعضا"، بدان منتسب میکنند، دارد؟

چندی و چونی تقلیل آثار محمود با ترفندهایی از این دست، به یک مکتب ادبی ایدئولوژیک که به هر حال ماندگاری یا عدم ماندگاری ارزشهای زیبایی شناختی آن تابعی از متغیر آن جهانبینی است، به طور قطع و یقین در تاریخ ادبیات معاصر ما در آینده، تبیین و تعلیل خواهد شد. در همینجا باید تأکید کنم که کوشش برای تبیین وجود تفاوت میان آثار محمود (یا هر نویسندهٔ دیگر) با این مکتب پیش گفته، الزاما" به معنی فضیلت دادن یکی بر دیگری نبوده و نیست. همهٔ سعی من در این وجیزه ناچیز و در نوشتههای قبلیام که به این موضوع پرداختهام، فقط جهت بیان وجود تمایز و تفاوت میان آنها به لحاظ اصول و دادههای نقد ادبی است و لاغیر.

نگارندهٔ این سطور، بسیار پیشتر از این، در سه مقالهٔ مفصل که یکی در بررسی کتاب (چاپ آمریکا) شماره ۲۷ پاییز ۱۳۷۷ و دوتای دیگر در نگاه نو شمارههای ۳۰، آبان ۱۳۷۵ و ۷۵، مرداد ۱۳۷۹ چاپ و منتشر شده است، به تفصیل و با ذکر شواهد و مثالهای متعدد به این موضوع پرداختهام. اما، بیش و پیش از هر کس خود زنده یاد احمد محمود بود که همواره از این انتساب غیرواقعی و غیرکارشناسانه شاکی بود و رنج می می بسرد. او نیز با وجود شکایت از این موضوع، هرگز به لحاظ زیبایی

عمع 🔲 بیدار دلان در آینه

شناختی و ارزشهای ادبی هیچگونه فضیلتی برای آثار خود در نسبت با مکتب مزبور قائل نبود، یادش زنده و آثارش ماندگار باد!

عنصر عشق در ساختار آثار احمد محمود مهدی قریب مجلهٔ نگاه نو شمارهٔ ۳۰ آبان ماه ۱۳۷۵

از صدای سخن عشق، ندیدم خوشتر یادگداری که درین گنید دوار بماند حافظ

در منش زیبایی شناختی احمد محمود، داستان نویس بزرگ معاصر، عشق مقوله ای بدیع و مهم است که در ساختار اکثر آثار او و به ویژه رمانهایش کارکردی عضوی داشته و ادراک هنری نویسنده را از انسان، جامعه و تاریخ تعالی و غنای بیشتری میبخشد. ناگفته پیداست که تأکید این قلم برحضور عشق به مثابهٔ جزئی مهم از بینش زیبایی شناختی داستان، به هیچ وجه به معنای این نیست که این عنصر در رمانهای محمود در واقع همان الگویی است که معمولا" در مطرح ترین آثار داستانی عاشقانه، زمینهٔ اصلی ایجاد عامل تعلیق وهول و ولا قرار می گیرد و اساسی ترین کنش پیش برنده در نظام شکل، محتوا و ساخت اثر بر گردهٔ آن بار می شود. روشنتر بگویم در سه رمان عمدهٔ احمد محمود یعنی همسایهها (۱۳۷۳)، داستان یک شهر (۱۳۷۰) و مدار صفر درجه (۱۳۷۲)

ا نویسندهٔ ایس سطور همچنان حق انتقاد از برخی لغزشهای صناعی و قنی و افسهای زیبایی شناختی دو اثر اخیر را برای خود محفوظ میدارد.

به شکل مشخص عشق در کلیت و تمامیت داستان نه مقولهای انتزاعی است که با همان بار مفهومی متعارف وشناخته شدهاش در بیرون، اما این بار با فردیت هنری خاص برای ایجاد جاذبه و رونق در موضوع تعبیه شده باشد و نه اینکه اصولا" احمد محمود از آن گروه نویسندگانی است که بدون توجه به الزامات شاختی داستان، عشق را دستاویز مطلق هنر فرض کند و در هر شرایطی به آن بیاویزد.

تکیه این قلم بر روی مقولهٔ «عشق» یا پی جویی بازتاب «صدای سخن عشق» در نگرش و نگارش احمد محمود، در واقع ادای دین به نویسندهای ست که با خوش بینانه ترین داوری، همواره برخی ظرایف زیبایی شناختی آثارش ، به گناه سیاسی اندیشی در مذبح نقادی های مسامحه کار و تساهل اندیش قربانی شده و در این میان اگر نه قدر واقعی هنر نویسنده ای معین با نام احمد محمود، که دست کم زیبایی های مستر در چندین اثر مطرح ادبیات داستانی معاصر ما، مهجور مانده است.

آنچه به عنوان درآمدی مختصر، اما به هر حال ضروری، درکنار و در پیوند با موضوع این نوشته یعنی «عشق» باید به آن اشاره شود، طرح چند ویژگی مهم ساختاری رد سه رمان مورد بحث است. بررسی این ویژگی ها یا این عناصر مهم در آثار محمود، البته به مجال مستقلی نیاز دارد، اما از آنجا که عنصر عشق در پیوند تنگاتنگ با این خود ویژگی داستانی، به ویژه در داستان یک شهر، نمود و معنای می یابد، بنابراین باز جست اجمالی چندی وچونی کارکرد عضوی این سه خصوصیت یعنی حرکت، مکان و زمان در سه رمان مهم او در آغاز این بررسی ضرورت دارد.

تجربهٔ مداوم برای خلق داستان به وسیلهٔ حرکت وگفت و گو بدون اینکه نویسنده کمترین دخالتی برای توصیف مستقیم حوادث، خلق وخوی شخصیتها و موقعیت اشیاء ومحیط داستان به خرج دهد، به طور کلی ویژگی اصلی داستانهای احمد محمود است، اما تکامل و تکمیل

این شیوه در سه رمان مورد نظر به مثابهٔ یک سبک، از همسایهها آغاز می شیوه و در مدار صفر درجه به عنوان وجه غالب ساخت داستان در کلیت ساختاری اثر جا می افتد. در این پویهٔ دانمی فرم و محتوا که زبان در ایجاد آن نقشی اساسی دارد، دو عنصر مهم در هر اثر داستانی معاصر یعنی زمان و مکان نیز به تبع این کنش مداوم درونی و بیرونی موقعیتها و آدم ها تحقق می یابند و به طفیل آن از سوی خواننده ادراک می شوند. به سخن دقیق تر حرکت زمان و گسترهٔ مکان در ذات حرکت و اعمال شخصیتها در محتوا و فرم به کیفیتی درونی بدل می شوند که شتاب یا کندی و حصر یا گسترش آن تابعی از منطق و عمل و عکس العمل کندی و حصر یا گسترش آن تابعی از منطق و عمل و عکس العمل وجود دارد. دقیقا" در درون مناسبات حاکم بر همهٔ اجزاء و عناصر این منظومهٔ هماهنگ است کمه «عشق» در پیوند با حرکت مجازی زمان و معنای کنایی مکان از قالبهای مجرد خود برمی گذرد و به عاملی ویژه و مشخص در ساختار داستان و پیام محتوا تبدیل می شود.

خانهای دنگال با انبوه همسایههای مستأصل و درماندهٔ آن، خیابانها و مغازهها، باغ ملی و زندان عمومی شهر اهواز در همسایهها؛ بندر لنگه، کاروانسرای دنگال عدنانی، خانهٔ شریفه و خورشیدکلاه، پشته، قهوه خانهٔ انورمشدی وزندان لشکر دوزرهی مرکز در داستان یک شهر و مغازهٔ سلمانی یارولی و دکآنهای مجاور آن در مدار صفر درجه به عنوان مکان داستان، هرگز پیشاپیش و مستقیم توصیف نمی شوند بلکه دانش خواننده در وقوف تدریجی بر مکان وقوع حوادث و زمینهٔ حرکت شخصیتها، خودبهخود وبه شکلی کاملا" طبیعی از طریق ایجاد رابطهٔ با منطقی که از درون کنشها و واکنشها و گفتوگوی آدمهای داستان حادث می شود، حاصل می آید. برای مثال، خانهٔ بزرگ و مخروبهٔ رمان همسایهها فقط با ادمهایی با نام و مشخصات وحتی نام خالد، بلور خانم، رحیم خرکچی، ادمهایی با نام و مشخصات وحتی نام خالد، بلور خانم، رحیم خرکچی، ابراهیم، خواج توفیق، امان آقا، بانو ودیگران و با فردیت همان مناسبات

معین زندگی آنان قابل درک و فهم است و بدون آنها بی معنا و پادر هوا مه ماند. همچنین تشخص این مکان و برجستگی اشیاء و دیگر عوامل بیرونی محیط داستان که خود ویژهٔ منطق حرکت وگفتار شخصیت هاست، توانایی اختیار هر مکان دیگری را از خواننده سلب می کند و تلاش های احتمالی او را برای جایگزین کردن مکانهای مفروض دیگر عقیم می گذارد. حتی اگر این مکانها و اشیاء مفروض واجد همهٔ این تشخص های فردی هم باشد، ذهن خوانندهٔ کتاب به شکل ناخودآگاه، لامحاله باز هم از طریق نوع زندگی وشیوهٔ مماشات و گفتار شخصيتها، متوجه همين حوزهماي مكاني وهمين اشياء و عوامل می شود. این معنا دربارهٔ مکان داستان یک شهر و مدار صفر درجه هم با هميىن شدىت صدق مىكنىد. بىراى خوانىنده رمانهاى سه گانه احمد محمود در حقیقت بیرون از خانهٔ دنگال خالد در همسایهها، شهر راکد و رخوت زدهٔ بندر لنگه در داستان یک شهر و نمایی مشخص و منفرد از راستهای که دکان یارولی سلمانی در آن واقع است در مدار صفر درجه، نه تنها مکانهای مشابه دیگری متصور نیست که از برای او جز این سه جهان محصور در مدار بستهٔ عمل وگفتار آدمها با آن مناسبات ویژه، جهان دیگری وجود ندارد.

عنصر زمان نیز در سه رمان مورد بحث احمد محمود با چنین درک زیبایی شناختی از ظرفیت عناصر داستانی تعبیه شده است. برای نمونه در همسایه ها محمود با قرینه سازی از دو صحنهٔ به ظاهر مشابه، قهرمان داستان را محاط در دو موقعیت کاملا" متضاد تصویر می کند که گذشت زمان در آنها دیگر برای خواننده احساسی درونی است و نه واقعیتی بیرونی. به قرینه مشابهت زمانی موقعیتی در زمان حال، واقعهٔ دیگری از گذشته در ذهن راوی داستان زنده می شود؛ بدین صورت که در زندان، شهری شکنجه گر شهربانی در ساعت حدود دوازده ظهر، خالد (راوی و شخصیت اول همسایه ها) را تهدید می کند و به او می گوید که در ساعت

سه ونیم بعدازظهر همان روز دوباره می آید و اگر او خود را برای اعتراف آماده نکرده باشد، شکنجهای سخت در انتظارش خواهد بود؛ در همان حال در ذهن راوی داستان صحنهٔ دیگری تداعی می شود و آن ملاقیات عاشقآنهای بوده است که او هر هفته در همین روز و همین ساعت با سیه چشم داشته و از قضای روزگار ساعت سه ونیم بعدازظهر امروز نیز از آن جمله است. در هیچ یک از این دو وضعیت، حرکت زمان، گذر متعارف و شناخته شده از ثانیه به دقیقه و از دقیقه به ساعت نیست، بلکه این احساس ذهنی و عاطفی خواننده از گذشت زمان که محیط بر این میعادهای ناهمگن است، واجد ارزش زیبایی شناختی است. محمود در حقیقت از طریق انطباق دقیق ساعت قرار عاشقانهٔ راوی داستان با موعد شکنجهٔ او در زمان حال که خود به خود آن دیدار عاشقانهٔ خالد با سیه چشم را در ذهن خواننده زنده می کند، فقط باحرکت عاشقانهٔ خالد با سیه چشم را در ذهن خواننده زنده می کند، فقط باحرکت و دیالوگ و بدون کمترین ترفند توصیفی، او را به اعماق این دو موقعیت متضاد در زمان حال (لذت ملاقات با معشوقه و درد وعذاب دیدار با متضاد در زمان حال (لذت ملاقات با معشوقه و درد وعذاب دیدار با میناد.

آنجا که خالد برای دیدار با سیه چشم بی قرار و شتابزده است، ناگاه ظهر عاملی تأخیری در هیأت علی شیطان (مأمور آگاهی) که در پی دستگیری اوست به زمان شتاب اضطراب انگیزی می بخشد و مسألهٔ رسیدن راوی بر سر قرار عاشقآن هاش با سیه چشم که برای خواننده در منطق روایت داستان واجد اهمیت خاص شده است، به کلی در پردهٔ ابهام قرار می گیرد. و در موقعیت داخل زندان و در حد فاصل زمانی میان قرار شکنجه گر با موعد شکنجه، با این که برای خواننده بر مبنای یک پیش آگاهی مسلم است که راوی داستان هرگز و تحت هیچ شرایطی اعتراف نخواهد کرد، باز هم با ترس و اضطراب، دست به گریبان است، زیرا اگر خواهد بود، لیکن در این موقعیت خاص رسیدن زمان به ساعت شکنجه خواهد بود، لیکن در این موقعیت خاص رسیدن زمان به ساعت شکنجه خواهد بود، لیکن در این موقعیت خاص رسیدن زمان به ساعت شکنجه

که موعد قرار عاشقانهٔ راوی هم هست، به معنای فراق همیشگی است و ایس را به همیچ وجمه نمیخواهد. تأثیر شتاب زمان بر خوانندهٔ همسایه ها در آن حد فاصل زمانی که تا موعد شکنجه باقی مانده، در واقع با تأثیر آن در مدت زمان قبل از ملاقات راوی با سیه چشم در صحنهٔ بيرون از زندان متفاوت است. اسا در هر دو صحنه، با اين كه خواننده پیشاپیش حوادث را حدس می زند، اما فقط رسیدن زمان به یایان مقرر آن است که سرانجام همه چیز را سر جای خود قرار می دهد: خالد با سیه چشم ملاقات كمند؛ خالد زير شكنجه مقاومت كرده باشدا اين احساس خواننده از گذشت مجازی زمان را می توان به حرکت کورکورانه و غریسری در دالان طولانی و تاریکی تشبیه کرد که ساعت سه ونیم بعدازظهر همچون چراغ چشمک زنی در انتهای آن خاموش و روشن می شود؛ بیرون آمدن از درون این دالان تاریک وهمانگیز یا به تعبیر دیگر آسودگی از احساس دلهره و نگرانی، هنگامی برای خواننده حاصل می آید كمه زمان به بايان مقرر خود رسيده باشد؛ دالان طولاني طي شود و چراغ خاموش گردد. (صحنهای که در صفحههای ۲۲۵-۲۷۷ رمان همسایهها آمده است با تصویری که نویسنده در عین و ذهن راوی داستان در ص ٣١٥ ارائه داده، مقايسه شود).

ساختار رمان داستان یک شهر بر مبنای زمان شکسته وغیرخطی شکل می گیرد و کنش داستان از تضاد میان گذشته (رویدادهای زندان لشکر دوزرهی تهران، و ماجرای محاکمه و اعدام افسران سازمان نظامی حزب تودهٔ ایران) با زمان حال (دور باطل زندگی راوی داستان در تبعیدگاه بندر لنگه در اواخر سال ۱۳۳۶) از منظر نگاه راوی در زاویهٔ اول شخص مفرد، پیش میرود. مکان داستان یعنی بندر پرت و دورافتادهٔ لنگه با زندگی کند و بی شتاب و ساکنان رخوتزده و بی خبر آن، در حقیقت تجسمی کنایی از کل جامعهٔ سرخورده و مأیوس میهن ما در نخستین سالهای بعد از کودته ی مرداد سال ۱۳۳۲ است. ذهن گیج و گنگ شهر در مدار بسته

و دایـرهوار گذر زمان تو گویی از همهٔ جهان منتزع شده و جغرافیای زمین از دید این بندرنشینان پرت افتاده و محروم در سیاهی مطلق فرورفيته و موجوديت آنان از حافظهٔ جهانيان طرد شده است. ذهن خالد، قهرمان داستان که تبعیدی سیاسی است، برای رهایی از انزوای این جزیرهٔ متروک به دامن گذشته ای پناه میبرد که مالامال از حرکت ومبارزه بوده است. بدین ترتیب ساختمان رمان با قطع و وصلهای مداوم و متناوب زمان از حال به گذشته و از گذشته به حال، به تدریج کامل میشود و ماجرای مبارزه، مقاومت و سرانجام اعدام گروهی از مردم میهن ما به درون ذهن خوابزده و منفعل شهر کوچک سرریز می شود. در این زمانهٔ راكبد و سباكن حبال (سال ۱۳۳۶ و آغاز سيطرهٔ حكومت كودتا) و زمينهٔ مكانسي مناسب آن است كه ارزش هاي مورد نظر نويسنده در وحدت درونسی و بیرونسی سیاختار اثر بندل بنه مفاهنیم زیبایسی شناختی داستان می شود. این جهان کنایی محمود که از درون تضاد میان دو زمان گذشته وحمال در عیمن وذهمن راوی داستان، وحمدت سماختاری خمود را پمی می جوید، در حقیقت واکنش آرمانگرایی هنر نویسنده در برابر مدعای تاریخی آن کسانی است که در هر مرحله به عبث میبندارند از دریای خون خلق به سلامت گذشته و به ساحل عافیت رسیدهاند. چنین به نظر مىرسىد كى نويسنده براى القاء حالات درونى و بيرونى زندگى آدمهاى گذشته وحیال داستان، چارهای نداشته است که زمانی هنری را بر این دو موقعیت واقعی و داستانی تحمیل کند و به ویژه آدمهای جهان گذشته را در قلمروی بیرون از گذر متعارف زمان به تصویر بکشد. بدین ترتیب هم ركود و انفعال زندگيي زمانيه حال برجسته تر نمود مي يابد و هم عنصر جوانسی و سسرزندگی در خاطرهٔ آدمهایی که سر بلند زیستن را در وادی مرگ جست و جو می کردند، در مذبح زمان حقیقی که گذشت و فراموشی جـزو سرشـت أن اسـت، قربانـي نشـود. محمـود، بـه رغم نظر رايج، در داستان یک شهر به هیچ وجه در پی قهرمان سازی، آن هم از نوع

قهرمانهایی نبوده است که در درون دایرهٔ بستهٔ تفکر خاص حزبی و مسلکی اسیرند. به طور کلی، ارزشهای متعالی زندگی و مسرگ شخصیتهایی که در رویدادهای تراژیک سالهای ۱۳۳۷ و ۱۳۳۵ در زندان لشکر دو زرهی مرکز به جوخهٔ اعدام سپرده شدند واجد آن اندازه مفاهیم عام و تعمیم پذیر بوده است که بتواند چارچوب تنگ و نامناسب مصالح و معیزات مسلکی وگروهی خاصی را که به آن نسبت می دهند درهم بشکند و به بخشی مهم از تاریخ مبارزهٔ همهٔ ما مردم، بدل شود. محمود در حقیقت با حذف حصر زمان از تداعیهای ذهنی قهرمان کتاب خویش، به نوعی حماسه سازی دست زده و با قرار دادن زندگی و مرگ بهلوآنهای این حماسهٔ واقعی در ورای فوریت و ضرورت زمان، از یک بهلوآنهای این حماسهٔ واقعی در ورای فوریت و ضرورت زمان، از یک

در درون دو لایهٔ اصلی زمان داستان یعنی حال و گذشته، که چنان که بیشتر هم آمد، ساختمان نهایی رمان از کنش میان دو کیفیت متضادی که محیط بر آن است شکل می گیرد، خوانندهٔ داستان یک شهر، در زمان حال داستان با احساس ذهنی دیگری از زمان هم درگیر می شود که معنای ساختاری دارد. از همان آغاز ورود شریفه به شهر و آشنایی او با خالد، روال داستان به شکلی است که احساس نوعی پیش آگهی از چیزی که به طور قطع و یقین در آینده روی خواهد داد به خواننده دست می دهد. این زندگی راوی با صمیمی ترین دوستش علی و نیز بر رابطهٔ او با شریفه و به طور کلی بر مشی زندگی او سایه می اندازند، با پیشرفت داستان در زمان در ود شریفه به بندر لنگه با نوعی شتاب گیری زمان در خهن خواننده همراه است. در حقیقت، این حس پیش آگاهی از فرجامی ذهن خواننده همراه است. در حقیقت، این حس پیش آگاهی از فرجامی فاجعه بار که خواننده هنوز از چند و چون آن به خوبی آگاه نیست، ارزش گذر زمان را در ذهن او تعیین می کنند. بدون تردید علم نویسنده به گذر زمان را در ذهن او تعیین می کنند. بدون تردید علم نویسنده به

چگونگیی شکل گیری حوادث و به ویژه بایانبندی کتاب و اینکه در روایت زمان حال فقط او می داند که علی برادر شریفه است و زن بینوا به چه دلایلی سرانجام به دست برادرش کشته می شود، تا اندازهای به خوانسنده هم منتقل می شود؛ به ویژه این که می دانیم داستان یک شهر رمان پلیسی نیست و محمود به هیچ وجه در یمی ایجاد و تعبیهٔ دقایق و ترفندهایی نبوده است که در داستانهای پلیسی، عادتا" حالت تعلیق و هول و ولا را در پیوند حوادث و منطق موضوع، آگاهانه، دامن میزند. این پیش آگاهی از پایان داستان حتی در همین شکل کلی و مبهم آن، در واقع ارزش روشن شدن حوادث را در پایان کتاب برای خواننده کم اهمیت جلوه می دهد. اصل پیشرفت داستان بر مبنای حضور دائمی ابهامی منطقی در سرشت حوادث و گشوده شدن گرهگاه موضوع در پایان كتاب، يعنى همان كيفيتي كه در ساختار يك رمان بليسي واجد اهميت درجمهٔ اول است در حوادث زمان حال داستان یک شهر فاقد اهمیت است، زیرا در اینجا ایجاد احساس خاصی از گذر زمان به خواننده برای القاء هرچه مؤثر تر گره تراژیک داستان، مقصد نهایی نویسنده را تشکیل میدهد. در داستان یک شهر در حقیقت، ذهن خواننده با کارکرد تراژیک زمان در داستان درگیر است و نه با واقعه، و آنچه برای او ارزش دارد انتظار برای به سر رسیدن زمان است که مهر پایان بر پیشانی همهٔ حوادث کتاب می زند، و نه باز شدن گرههای واقعهای که او خود پیشاپیش همه آنها را حدس زده است.

در مدار صفر درجه، اما خواننده با جلوهٔ دیگری از تأثیر عاطفی مضمون که از طریق تجسم گذر زمان در حرکت و اعمال شخصیتها، القاء می شود روبه روست. برای نمونه در صحنهای که هر لحظه خطر دستگیری باران به وسیلهٔ ساواک احساس می شود و باران در انتظار مائده است تا فکری برای مخفی کردن ماشین تحریر بکنند، گذر زمان خود موجد بیشترین احساس خطر می شود، زیرا گذشت هر لحظهٔ آن به معنای

از دست دادن فرصت مناسب برای رهایی است. قلق و اضطرابی که در فضا معلق است از طریق تکرار مداوم حرکت شخصیت داستان و اعمال غیر عادی او ، به خواننده منتقل می شود (ج ۳، ص ۱۳۵۸). این کیفیت القاء احساس مجازی و واقعی از زمان و محیط و اشیاء به وسیله نوع حرکت و گفتار شخصیتها، که به طور کلی وجه غالب ساختاری مدار صفر درجه است، در جای جای رمان تشخص و برجستگی حتی مطلق می یابد؛ از جمله در صص ۲۱۲ ۲۲۸، ۲۲۲ ، ۱۰۵۷، ۲۲۸ و ۱۰۵۷، ۱۰۵۷ و ۱۰۵۷، ۱۰۵۷ و ۱۰۵ و ۱۰۵۷ و ۱۰۵۷ و ۱۰۵۷ و ۱۰۵۷ و ۱۰۵ و ۱۰۵۷ و ۱۰۵ و ۱۰۵۷ و ۱۰۵ و ۱۰

در یک چنین ویژگی ساختازی که در رمانهای سه گانهٔ احما محمود گاه با برجستگی و تشخص بیشتری نمود می یابد، عنصر عشق اگرچه به ظاهر جای کوچکی در کلیت داستان دارد و در برخی از مواضع هم زیر تأثیر شدت و حدت حوادث دیگر به چشم نمی آید، اما به ویشره در پیوند باعناصر زمان و مکان نقشی عضوی می بابد. هم در رابطهٔ خالد با سیه چشم و بلور خانم در همسایهها و شریفه و خورشیدکلاه در ذاستان یک شهر و هم در مناسبات عاشقانه میان باران و مائده در مدار صفر درجه عشق دیگر کشش جسمی وعاطفی به سوی جنس مخالف نیست که به حوادث چاشنی عاشقانه بزند و کیفیتی پر جاذبه به موضوع داستان ببخشد. در هر یک از رمانهای سه گانه محمود، خواننده با جلوههایی متفاوت از عشق روبهرو می شود که همپیوند با معماری داستانها در منطق موضوعی اثر تعبیه شده است. با این تعبیر همچنان که خواهیم دید کر همسایه ها عشق راوی به سیه چشم با جلوهٔ اثیری اش که نیازهای جنسی حتی در ذهن نیز محملی برای بروز نمی بابد، خاله را در رونید میارزهٔ سیاسی در زمان حال یاری میرساندُلاِ،در داستان یک شهر عشق راوی به شریفه- که زنی فاحشه است- باجلوه های دوگانه در تخیل و واقعیت نمود می بابد و حقیقت و واقعیت متضاد و اندوهبار هستی

کنونسی او را در آیمنهٔ عیمن و دهمن حال و گذشتهٔ داستان منعکس می سازد.

به طور کلی زنهای اکثر داستانهای محمود، و به ویژه شخصیتهای زن سه رمان مورد بحث جبز سیه چشم در همسایهها از فرودست تریین و مصیبت دیده ترین اقشار جامعهاند. زنانی که در شرایط سخت ودشوار زندگی هرگز فرصتی برای عاشقانه زیستن نمی یابند. آنان یا در حصار مصائب، دشواریها و محدودیتهای روزمرهٔ زندگی حتی مجالی برای اندیشیدن و پرداختین به عشق ندارنید و عشق ورزی را به فردا واگذاشتهاند مانده در مدار صفر درجه بینیا با تصوری بدوی و ساده از عشت، بیدون کمتریین تمهید و مقدمه چینیی عاطفی، رهایسی از سرخوردگیها و ناکامیهای خود را بلافاصله در بستر همخوابگی حست وجو میکنند - بلور خانم در همسایه برای شریفه و خورشید کلاه در داستان یک شهر - ببینیم:

همسایهها موفقتریان و درخشانترین اثر احمد ومحمود و یکی از معدود آثار ماندنی در ادبیات داستانی معاصر میهن ماست. موفق و ماندنی به ایان اعتبار که هر اثر هنری پس از نشر و اشاعه قاعدتا" و به شکل کاملا" طبیعی باید از دو مرحلهٔ دشوار یا از دو مانع بزرگ بگذرد. مرحلهٔ نخست موفقیت آنی و مقطعی اثر است که احتمالا" ممکن است با اقبال و توجه خوانندگان مواجه شود و بحثهای موافق یا مخالف پرشماری در محافل و نشریات ادبی برانگیزد. در هر حال موفقیت یا عدم موفقیت یک اثر ادبی یا هنری دراین مرحله به هیچ وجه به معنای توفیق بیا شکست نهایی آن نیست، زیرا برگذشتن از مرحلهٔ ثانی یا عبور از مانع صعب دوم است که موفقیت آتی اثر را تضمین میکند و آن را به سطح اشری ماندنی و بورگیهایی است که این مختصات در موفقیت آنی اثر، مشروط به وجود ویژگیهایی است که این مختصات در موفقیت آنی اثر، مینواند کارکرد چندانی نداشته باشد، همانگونه که هر اثر ماندنی و

بررگ نیز الزاما" کمترین نیازی به توفیق در مرحلهٔ نخست ندارد. همسایه ها از زمان انتشار خود تا به امروز حداقل از مانع اصلی و صعب دوم به سلامت و موفقیت گذشته است. حتی همهٔ آن کسانی که به دلایل بسیار رمان همسایه ها را در کلیت آن نیسندیدند و نمی پسندند امروزه اگر نه به تصریح که به تلویح بر ماندنی بودن نخستین رمان احمد محمود اعتراف میکنند.

موضو ﴿ همسایه هما روایت رشد و بالندگی نسلی از مردم ماست در زمانهای کُنّه خطیرترین وتأملانگیزترین مقطع از تاریخ معاصر میهن ما در ایس ٤٠-٥٠ سیالهٔ اخیر نام گرفتهٔ است؛ شخصیت اول رمان نوجوانی ١٨/١٧ ساله و وابسته به فرودست ترين اقشار جامعه به نام خالد است كه داستان از زاویمهٔ دید او (اول شخص مفرد) حکایت می شود. همچنان که پیشتر هم به اشاره گفتیم دو بعد اصلی مکان و زمان در همسایه ها یعنی الخانمه ای دنگال و نیمه مخروبه با انبوه ساکنان محروم و بینوای آن در سالهای بحرانی و پرتنش ۱۳۲۸-۱۳۳۲ محاط در کنشها و واکنشهای شخصیتهای آن تصویر شده است این ترکیب زمخت اما هماهنگ که از فشردگی و تکاثر فقط ف مبارزهٔ سیاسی، شکنجه و زندان و مناسبات ممنوع جنسی و نیز عشقی اثیری و لطیف شکل می گیرد و در نبض زبانی زنده و پرتیش و موجیز با ضرب آهنگی گاه کند و گاه سریع می تپد. در همسایهها که حرکت مداوم و دیالوگهای موجز و متناسب مشخصه اصلی آن است، هر حادثه در زمان خود و در همان مکانی روی میدهد که طرح رمان اقتضای آن را دارد. خالد، شخصیت اصلی و راوی داستان، که در سالهای بحرانی آغاز جوانی به سرمیبرد در مسیر جاذبهٔ جسمانی بلور خيانم، كنه زن چوان و سرخوردهٔ امان أقا، همسايهٔ خالد، قرار میگیرد. در بستر این ازن ناامید که عقدهها و سزخوردگیهای زندگی او را به سوی این نوجوان بی تجربه کشانده است، راوی با آن سیمایی از زن آشنا می شود که ارضاء نیازهای جنسی در بدوی ترین اشکال آن،

ضرورت طبیعی این کشش عاشقانه است، این عشق معنوع، آن هم با همسر مردی که با قهرمان ساده و بی غل و غش کتاب رابطهای مهر آمیز دارد، خالد را که از سلامت نفس خاصی برخوردار است، به تضادهای دردناک دچار می کند. به ویژه از زمانی که قهرمان کتاب به مسیر فعالیتهای سیاسی و اجتماعی گام می نهد واین شیوهٔ بدیع و پرجاذبهٔ نلاگی با ارزشهای خاص آن، خود عامل دیگری است که بر تضادهای درونی او دامن می زند و وی را به قطع رابطه با بلور خانم بیش از پیش مصمم می سازد. اما رویداد دیگری سبب قطع نهایی این رابطه می شود و آن آشنایی با دختری دارباست که در کتاب همه جا از او به عنوان مسیه چشم، نام برده می شود بر جریان پورش پلیس به یک میتینگ سیاسی که به همت حزب سیاسی خالد سازمان داده شده است، رزمندهٔ جوان و کم تجربه، هراسان می گریزد و به اولین خانهای که سر راهش می بین با جواندختری می بیناه می برد. در همین جاست که راوی داستان با جواندختری ریبا که به لحاظ اجتماعی در مرتبهای بس فراتر از او قرار دارد، آشنا می شود و این آشنایی به عشقی زودرس و معصومانه می انجامند:

«از گوشهٔ جشم نگاهم را میدوانم رو صورت دختر. دارد نگاهم میکند. دلم میلرزد. این لرزه غریبه است اما شیرین است. روزهای اول که بلور خمانم را نگاه میکردم، دلم میلرزید ولی حالا کلی فرق دارد. انگار دلم میخواهد از جا کنده شود. انگار تمام تنم میلرزد. انگار چیزی تو دلم خروش برداشته است.»

با رؤیت این دختر است که در ذهن خالد دو جلوهٔ متباین از عشق سربرمی دارد. دیدن این دو دنیای متفاوت، احساس عاطفی و غریزی از این دو سیمای متضاد عشق که نوجوان ساده دل و تشنهٔ محبت را در میان دو کشش ناهمگن به سوی جنس مخالف، سردرگم می سازد، در دو

تصویر درخشانی که نویسنده از دو محیط متباین زندگی که یکی در عیسن و دیگری در ذهن راوی داستان تجسم میهابد، به زیبایی نشان می دهد:

«نگاهم با نگاه دختر درهم می شود. تکان می خورم. حالا چشمانش سیاه است. مرژه هایش بلند و برگشته است. پوستش مهتابی رنگ است. اتاق بزرگ است و دلباز، با رنگ هایی که آرامش می بخشد. رنگ پرده ها و رنگ دیوارها و رنگ فرش ها، دلهره را از آدم می گیرد. مبل خیلی نرم و راحت است.»

و درهمین حال، حافظهٔ راوی با سماجت موذیآنهای تصویر دیگری را به ذهن او میآورد و نگاهش را منتوجه مکان دیگری میکند که او پیشتر جلوهٔ دیگری از عشق را در آن شناخته بوده است:

«خانهٔ دنگال، دیواره های گلی، تنور صنم، الاغهای رحیم خرکچی، گاری عموبندر، چارچرخهٔ کرم، در شکست و بست خورده، اتاق های خفه و نوسری خورده و سرتاسر کف حیاط – از باران چند روز قبل – گل و لای تا قوزک پا.»

(ص ۱۸۳)

در همسایهها، در واقع شناخت و تجربهٔ عشق به وسیلهٔ نوجوانی ۱۷ –۱۸ ساله در روندی بالنسبه متعارف تصویر می شود. از بستر کامجویی بلورخانم تا دلبستگی عاطفی به عشق سیه چشم به مثابهٔ تصوری اثیری و بری از وسوسههای غریزی جسم، با مکان زندگی که در داستان تصویر شده است، پیوندی تنگاتنگ دارد. آشنایی بازنانی مانند بلورخانم یا بانو که همواره با جلوهٔ معینی از رابطهٔ میان زن و مرد برخورد داشتهاند و کشش عاشقانه برای آنان فقط به «بله» گفتن و رفتن به بستر شوهری محدود می شود که پیشتر کمترین شناختی از او نداشتهاند، در این شرایط و محیوط به سهولت ممکن می گردد. در حیاطی دنگال با انبوه

همسایه هایی که گویی همه با هم زندگی میکنند و خانواده ای واحد را تشکیل میدهند، کشش خالد به سوی زنی با مختصات بلورخانم یا برعکس، خود به خود امری کاملا" طبیعی مینماید که در آن غریزهٔ متقابل جنسی نوجوانی هیجده ساله و زنی سرخورده و ناامید، در ایجاد آن نقشی مؤثر و تعیین کننده بازی میکند.

با ایسنهمه، تمایل به مالکیت مطلق که در سرشت روابط میان دو جنس مخالف نهفته است، این جلوهٔ غیر طبیعی و ممنوع از عشق را نیز دربرمی گیرد. هر آنچه به معشوق یا به عاشق باز بسته است،انحصاری است و فقط به «من» عاشق تعلق دارد و «دیگران»را در حریم امن این مالکیت راهی نیست؛ توجه کنیم به حسادت بانو به بلورخانم و به سخنان او به خالد پس از ایسنکه از رابطهٔ آنها آگاه می شود و تصویری که نویسنده از صحنهٔ چشم چرانی ابراهیم به بلورخانم و گلاویز شدن خالد با او ارائه می دهد و نیز به حسادت و بدگمانی شدید بلورخانم نسبت به رابطهٔ خالد با سیه چشم (صفحههای ۲۱-۱۳ و ۲۳۵).

سیه چشم و عشق او که شاید به سبب وابستگی دختر به طبقه اجتماعی بالاتر برای قهرمان ساده دل همسایه ها موجودی دست نیافتنی می نمود، خالد را با جلوهٔ دیگری از عشق آشنا می کند که در عرصهٔ جدید و بدیع تجربه اندوزی فردی و اجتماعی، عاملی ضروری بوده است. در این مرحله پهمشق نیرویی است که هم به رشد و تکامل قهرمان کتاب یاری می رساند و دشتواری های بسیاری را بر او آسان می کند و هم نوع رابط هاش با بلورخانم را در پرتو این کشش نوین مورد بازنگری قرار می دهد. اینجا دیگر عشق فقط جاذبه ای بدوی و کور نیست که قهرمان کتاب را به سوی جنس مخالف می کشاند، بلکه خودبه خود به مکانیسمی مادی و قابل لمس بدل می شود که حتی بر اخلاقیات و تدابیر سادهٔ او در زندگی نیز اثر می گذارد. در حقیقت، کشش راوی همسایه ها به بلور خانم جسم او را پیدا می کند و عشق به سیه چشم ذهن و عاطفه اش را به

تکاپوی بیشتر وا می دارد ۱۵ می دارد ۱۵ می دارد ۱۵ معنا و ارزش تازه ای بخشیده، در این مقطع از زندگی خالد که مبارزهٔ سیاسی بدان معنا و ارزش تازه ای بخشیده، در پنهان ترین زوایای درون او رو نهان کرده و «دوست داشتن» به مثابهٔ یک دلخوشی بزرگ و یک انگیزهٔ نیروسند، خلا روانی او را پر می کند و سیمای اثیری آن، رؤیاهای شوریده و کابوسهای هول شکنجه گاهها را بر زندانی تحمل پذیر می سازد.

ر. در کتاب همسایه ها قراین متعددی دال بر تفکر مستقل نویسنده در نگرش به رویدادهای اجتماعی و سیاسی سالهای قبل از کودتای ۲۸ مرداد ۱۳۳۲ وجود دارد. این تفکر مستقل که گهگاه به شکل انتقاد یا انکار در قبال برخی از موضع گیری های حزب از سوی راوی داستان، نمود می یابد، در جای جای کتاب باتصویری کنایی آمده است (صفحه های نمود می یابد، در جای جای کتاب باتصویری کنایی آمده است (صفحه های تفکر مستقل با برخی از نظر گاه های حزبی در داستان، هنگام ترسیم رابطهٔ تفکر مستقل با برخی از نظر گاه های حزبی در داستان، هنگام ترسیم رابطهٔ عاشقانهٔ راوی با سیه چشم است که در قالب منطق زیبایی شناختی داستان به شکل بر جسته ای اقناع کننده جلوه می کند.

تضاد میان تفکر نویسنده با آن نوع خشک اندیشی و برداشت جزمی از زندگی که معتقد است انسان وقتی درگیر مبارزهٔ سیاسی است، مطلقا" نباید درگیر احساس باشد (ص۲۸۷) در دو مورد به شکل اعتراض مستقیم خطاب به مسئول حزبی مربوطه ابراز شده (صفحههای ۲۸۷ و ۴۱۱) و در سه مورد هم این انکار در ذهن و تخیل خالد به شکل گفت و گوی درونی تصویر گردید است (صفحههای ۲۸۸، ۲۸۸ و ۴۱۷). لیکن، چنانکه در بالا هم آمد، در رمان همسایهها حقانیت فکری نویسنده در مؤمن بودن به ضرورت حضور عشق در روند زندگی اجتماعی و سیاسی انسان و معارضهٔ آن با نظرگاه حزبی، در آنجایی به حقانیت هنری بدل میشود که میبینیم نویسنده این معارضه را با منطق هنر داستان تبیین کرده است.

درمراحل مختلف مبارزهٔ سیاسی، ازحمل و یخش اعلامیه و روزنامه گرفته تا پایداری در برابر بازجوهای شهربانی و زندان و شکنجه، اتكاء رواني و عاطفي راوي همسايهها به عشق، عامل مؤثري است در پیشبرد همان آرمان سیاسیای که به لحاظ نظری چنین دلبستگیهایی را مخبرب و مضر به حمال مبارزه ارزیابی می کرده است. از زمان عضویت راوی داستان در حزب و ورود او به عرصهٔ مبارزه سیاسی، تا پایان رمان، حتی در زمانی که تا اندازهای به مبانی فلسفی و سیاسی بینش حزب خود وقوف یافته بود، درک او را از ستم و نابرابری اجتماعی و مقولهٔ تضاد میان فقر وغنا، بیشتر غریزی و تجربی است تا تعلقی و ارادی. اما همین ادراک غریزی وشفاف، وجود تناقض در برخی از موضع گیری های حزب خود را، به روشنی، درمی یابد و در برابر آن عکس العمل نشان می دهد (صص ۲۲۳،۲۲۳،۲۰۸،۱۷۱). در این روند ملهم از احساس وغریزه است كه خالد عاشق سيه چشم مي شود و چند بار با او ملاقات مي كند. از اين پس، از لحظهٔ دستگیری به وسیلهٔ پلیس تا پایان رمان، که به لحاظ کمیت نزدیک به نیمی از حجم کتاب را شامل میشود، عشق در هیأت دختری با نام سیه چشم که دیگر مطلقا" در ذهنیت داستان حضور دارد، در اکثر موارد سبب قوت قلب وعامل ایجاد نیروی مضاعف در خالد میشود.

راوی داستان از سوی حزب مأمور می شود تا چمدانی پر از کتاب، اعلامیه و روزنامه را به شهر مجاور ببرد و در آنجا به شخص دیگری تحویل بدهد. قرار لو می رود وخالد پیش از خروج از شهر همراه با چمدان دستگیر می شود، اما در شهربانی با استفاده از یک لحظه غفلت مأمور خود می گریزد و در خانه مخفی می شود:

«هموا دم دارد. همول برم داشته است خیابان دارد خلوت تو می شود. قلبم میزند. اگر قرار باشد خودم را ببازم، گیر افتادنم حتمی است. فکرم را از چممدان می گیرم. قرار تماس را از ذهنم بیرون می کنم. تلاش می کنم به سیه چشم فکر کنم.»

و در بی تکیه گاهی روزهای طولانی زندگی مخفی، باز این یاد سیه چشم است که تنهایش نمی گذارد و در برابر ترس و نگرانی تسکینش می دهد (ص ۲۵۹). و حتی وقتی یک شب سرانجام با ترس و لرز از خانه بیرون می آید تا شاید بتواند کسی از همرزمان حزبی خود را بیند، یکهو ملتفت می شود که «دارد به طرف خانهٔ سیه چشم می رود.» (ص۲۱) در صحنه ای از زندان که قرار است راوی داستان برای بار دوم شکنجه شود، چنان که پیشتر هم در مقولهٔ معنای زمان، از بعد دیگر به آن اشاره کردم، محمود به طباق و تضاد دست زده و با قرینه سازی دقیق روز و ساعت شکنجه خالد با موعد دیدار عاشقآن هاش با سیه چشم، عشق را به عنوان عاملی تصویر می کند که در نهایت سبب می شود شکنجه شونده در قبال شکنجه گر به نوعی موقعیت مسلط دست یابد:

اشهری تو چارچوب در ایستاده است: - خوب فکراتو بکن... حالا حرف زدنش دل را میآزارد. چیزی تو صداش هست که حتی کلمات خوب را به دشنام بدل می کند: - ... درش سر ساعت سه و نیم میام. دلم می خواد تا اونوقت سر عقبل اومنده باشی. از تو چارچوب در پس می نشیند و در را می بندد. می نشینم کنار دیوار. زانوهام را تو بغل می گیرم. هنوز صدای شهری تو گوشم است: - ساعت سه و نیم. یکهو یاد سیه چشم می لرزاندم: - چرا رفتین تو فکر؟ از لذت سرشار می شوم. صدای کارون خوش است. خودم را به سیه چشم می چسبانم: - باز میتونم شما را ببینم؟... فقط روزهای سه شنبه. باز صدای شهری است: - ساعت سه و نیم. صدای سیه چشم است: - ساعت سه و نیم. صدای سیه چشم است: - ساعت سه و نیم. صدای سیه چشم است: - ساعت سه و نیم. صدای سیه چشم است: - ساعت سه و نیم. صدای سیه چشم است: - ساعت سه و نیم. صدای سیه چشم است: - ساعت سه و نیم. صدای سیه چشم است: - ساعت سه و نیم.

در همسایه ها خاطرهٔ آخرین ملاقات راوی داستان با سیه چشم و نیز لحظهٔ رسیدن خبر آزادی خالد از زندان، هر دو به یاری زیباترین اشکال بیان ایهام وکنایه در فرم داستان، تصویر شده است. در آخرین دیدار عاشقانهٔ راوی با سیه چشم، ایهام هنرمندانهٔ نویسنده، در حقیقت نوعی

پیش آگاهی از جدایی همیشگی این دو دلداده را که با توجه به اختلاف میان مسیر زندگی اجتماعی آنان، امری محتوم مینماید، به خواننده القا میکند:

«... پنجههایمان توهم است. بلند می شویم و راه می افتیم... احساس می کنم که سبک شده ام. می خواهم پر بکشم. پنجه سیه چشم را فشار می دهم، به بوتهٔ نخل می رسیم برگهایش عین سر نیزه های تودرهم است. می از طرف چپ بوته می روم. سیه چشم از طرف راست بوته می رود. دستهایمان به بالای بوتهٔ نخل کشیده می شود. چند تا از برگهای بلند سرنیزهای نخل، تا مچهایمان و کف دستهایمان بالا آمده است. بوتهٔ نخل خیلی پهن شده است. انگشتهایمان از توهم بیرون می آید... انگشتهایمان رو هم سائیده می شود. می خواهم انگشتهایش را بگیرم اما نمی توانم. سر انگشتهایمان رو هم سائیده می شود و دست همدیگر را رها می کنیم.»

و در صفحهٔ ماقبل آخر کتاب که کابوسهای هول و هذیانهای شوریدهٔ راوی داستان به سبب روزهای متوالی اقامت در سلول انفرادی، همزمان با رسیدن خبر آزادی او قطع می شود، محمود با تصویری آمیخته با ایهام، به ویژه در آن صحنهای که راوی داستان به سوی همرزم حزبیاش خیز برمی دارد، اما در عمل احساس می کند که در آغوش سیه پخشم قرار دارد، مضمونی کنایسی را که با منطق فکری داستان او نیز همخوانی دارد، به ذهن خواننده القاء می کند و بلافاصله با صحنهٔ آزاد شدن خالد از زندان، کتاب به پایان می رسد:

«... انفرادی دور سرم میگردد. بنا میکنم به دویدن. صدای علی شیطان را میشنوم «بیخود داری فرار میکنی». صدای خشمگین مادرم است «با بچهم چیکار داریسن؟... این النگو چیه به دستش زدین؟...» نگاه گستاخ لیلا، بهم قبوت قلب میدهد. صدای پدرم سرشار از غرورم میکند «... توحالا دیگه مرد شدی...» شفق آغوشش را باز میکند «... آفرین خالد...

ما به تو افتخار می کنیم...» تمام یهنای صورتش خنده شده است. خیز برمی دارم به طرفش. همدیگر را در آغوش می گیریم، احساس می کنم در آغوش سیه چشم هستم. از محبتش سرشار شده ام. از عشقش سرشار شده ام. گرمای لبانش طعم هسهٔ خوبی ها را به جانم می ریزد. آرام می شده ام. کرخت می شیوم. انگار رو مخمل ابرها خوابیده ام ، همراه بادمی روم. به سبکی قاصد کها. نرم و آرام... آرام... و آرامتر... صدای باز شدن در آهنی انفرادی بیدارم می کند. تب رفته است...» (ص ۵۰۰)

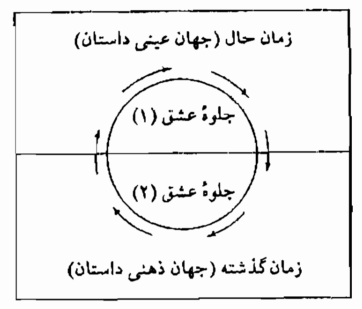
«خیلی زود با شریفه اخت می شوم. خیلی زود دل به همدیگر می دهیم... وقت و بی وقت به سراغش می روم... شریفه آرام نگاهم می کند. لبخند می زنید. نگاهش می کنم، لبهایش رو هم می رود و دندان هایش پنهان می شود. دنید آن هایی که به ناموزونی شان و به رنگ آبیگونشان دل بسته ام.»

(داستان یک شهر، ص ۷۶–۷۵)

روایت عشق در داستان یک شهر دلبستگی اندوهبار و بی سرانجام دو انسان مطرود و دربهدر، در بندری دور افتاده و فراموش شده است. خالد، راوی داستان یک شهر که تبعیدی سیاسی است، در بندر لنگه دل به زنی جوان با نام شریفه می بندد. زنی که زیر فشار مناسبات نابرابر جامعهای بی رحم و دشمن خو از خان و مان و کسانش بریده و با تن فروشی امرار معاش می کند.

بعد زمان و بعد مکان در ساختار داستان یک شهر ، چنان که پیشتر اشاره شد، با عشق پیوندی عضوی دارند؛ بدین صورت که دو جلوه عشق یا دو تصور متضاد از عاشقانه زیستن در ذهن و عین راوی داستان معنا و مفهوم خود را از زمان گذشته و حال می گیرند و هر بار با جلوهای دیگر به تصبویر درمی آیند. رابطهٔ عاشقانه و زودگذر با زئی هرجایی از قماش شریفه در زمان حال و در زندگی بسته و پرملال بندر لنگه امری طبیعی و مغتنم می نصود که کمترین دغدغهٔ خاطری برای خالد فراهم نمی کرد. اما، هر زمان که راوی داستان از سفر به گذشته و از جریان

یادهای پرصلابت آن مبارزهای که خود نیز تا اندازهای در آن سهیم بود، به زمان حال باز میگشت، دیگر در نظر او شریفه زنی هرجایی نمی نمود، بلکه زنی لایق عشق و سزاوار آن حصهٔ کوچکی از خوشبختی بود كه هر انساني شايسته آن است. بدين ترتيب، رابطه با شريفه در مفهـوم زمـان حال انگيزهٔ كمترين تضاد دروني در وجود راوي نبود، بلكه آن گذشتهای کمه گمهگاه از ژرفنای یادهای او سربرمی آورد و با سرریز شدن در زمان حال معنا و مفهوم همه چیز را دگرگون می کرد عامل اصلی ایجاد تضادهای دردناک در درون خالد بود. هر زمان که خالد از حال مع بريد، چشمهايش ناخوداً كاه بسته مي شد و به گذشته مي رفت، در پشت پلکهای بستهٔ او و در طیران خیال بلند پروازش ارزشهای دوران شکوفایی اندیشه و مبارزه و ایثار حاکم می شد و در این جهان ارزشهای والا، ازدواج با شریفه برایش امری کاملا" مقبول و وظیفهای طبیعی مینمود که حتی یک بار این اعتقاد خود را به زن نیز ابراز کرده بود (ص ۱۸۷). اما زمانی که چشمهایش را باز می کرد و به ادراک حسی شرایط زندگی در دنیای محدود زمان حال با ارزشهای دوران رکود و یأس سالهای هزیمت و شکست باز می آمد، شریفه در نظر او زنی هرجایی بسود که ازدواج با او امری ناممکن و قبیح می نمود (ص ۱۲۵). اضلاع این مربع تضاد و تقابل كه البته با كشته شدن شريفه هرگز به وحدت واقعى نرسید- و شاید با زنده بودن شریفه هم نمی رسید- یعنی ابعاد زمان و مكان در گذشته و حال از آغاز تا بایان رمان در تعاطی وتداخل مداوم با یکدیگر درعین و ذهن راوی داستان معماری رمان داستان یک شهر را بر محور عشقی بی سرانجام و اندوهبار شکل می دهند. به تعبیر دیگر مکان و زمان گذشته، یعنی زندان لشکر دوزرهی تهران در بحبوحهٔ محاکمه و اعدام افسران، در تداعی های ذهنی راوی داستان با روایت زندگی در مكان و زمان حال يعنى تبعيدگاه دور افتاده بندر لنگه در سالهاى هزیمت و سرخوردگی شکست، به تناوب جابهجا می شود و در این جابه جایسی مداوم و متناوب، هر بار تصوری خاص از عشق که با ارزش های ایس دو جهان متبایس در تناسب و پیوند قرار دارد، در برابر قهرمان داستان سربرمی آورد. تصویر تقریبی این تعاطی و جابه جایی را می شود در شکل زیر مشاهده کرد:



حرکت به مثابهٔ عمده ترین کنش پیشبرندهٔ داستان، یعنی همانگونه که با نسبتهایی متفاوت در ساختار سه رمان احمد محمود قابل تشخیص است، در آخرین اثر او یعنی مدار صفر درجه شکلی کامل تر و برجسته می یابد. تفصیل دربارهٔ این مقولهٔ مهم ساختاری، البته، در حوصلهٔ این نوشته نیست. در اینجا فقط به آن جنبهٔ خاص از عنصر حرکت که با نقش عثنی در مدار صفر درجه پیوند عضوی دارد، اشاره می کنم.

الله مضمون مدار صفر درجه نیز مانند همسایه ها به نوعی روایت بالندگی و تکامل یک نهبل است که در قالب فردیت داستانی شخصیت باران تصویر شده است! همان نسلی که از پس نسل خالد قهرمان همسایه ها و داستان یک شهر و شاسب در داستان بلند بازگشت تولد یافت و در مقطع بلوغ عقلی و سنی به انقلاب رسید. باران، قهرمان مدار صفر درجه، در عین این که دارای شباهتهای ناگزیر اخلاقی و رفتاری با خالد است، لیکن به لحاظ باورهای اجتماعی و سیاسی به تلقی دیگری رسیده است. به نظر میرسد که خلق شخصیت داستانی باران با این ویژگیها در به نظر میرسد که خلق شخصیت داستانی باران با این ویژگیها در

ا داستان بلند بالگشت در مجموعه دیدار، تاریخ انتشار: ۱۳۶۹.

حقیقت آرزوی ذهنی نویسندهای است که می کوشد میان گرایش عاطفی شدید به شخصیت خالد و اعتقاد به مسیر متفاوت زندگی باران در مقطع زمانی اکنون، نوعی وحدت و آشتی برقرار سازد. و ممکن هم هست تصور شود كه إجراين برهه از زمان، نويسنده بدين باور رسيده باشد که ادامهٔ منطقی و اصولی مبارزهٔ خالد، در همان مسیر فکری و اجتماعیای باید باشد که در پایان مدار صفر درجه برای باران تصویر کرده است از در مدار صفر درجه اگر چه محمود برای القاء شباهتهای غیرقابل انکار اخلاقی و رفتاری میان شخصیت خالد و باران، کمترین تمهیدی به خرج نداده است، اما از ساختار داستان به گونهای است که گویمی همم نویسنده و همم خواننده این مسأله را به عنوان امری مسلم و ضروری از همان آغاز پذیرفتهاند، آن چنان که فی المثل وقتی باران به وسیلهٔ ساواک دستگیر می شود و داستان بدون حضور او روال عادی خود را یسی مسی گنیرد، خواننده احساس می کند که ماجرای خالد در زندان و پایداری او در برابر شکنجه که در همسایه ها توصیف شده، به عینه می باید برای باران نیز اتفاق افتاده باشد. به هرحال، مبدأ تاریخی حوادث در رمان سنه جلدی مدار صفر درجه آن تعین زمانی وصراحت تاریخی دو رمان دیگر احمد محمود را ندارد، اگرچه مقطع آن یعنی انقلاب تا اندازهای روشین است. در واقع، خوانندهٔ این آخرین رمان محمود بر اساس قرائنی پراکنده که به صورت جسته وگریخته در جای جای داستان آمده است، می تواند زمان وقوع حوادث کتاب و سن و سال تقریبی شخصیت های اصلی آن را حدس بزند. نوروز پدر باران (شخصیت اول داستان) که در مبارزات سیاسی قبل از کودتای ۲۸مرداد ۱۳۳۲ در جناح چپ فعال بوده است، در ظاهر در قیام مردم در روز ۱۵خرداد سال ۱۳٤۲ شهید میشود وحوادث رمان از چندسال پس از مرگ او آغاز میشود. تفصیل دربارهٔ مفهوم کنایی تقدس خاطرهٔ نوروز (پدر خانواده) و حضور مداوم نام نوروز در داستان که گهگاه بر زبان مادرش بیبی سلطنت و

دیگران جاری می شود، شخصیت جذاب نوذر که جنبهٔ نمادین آن از بخت بد برای ما ایرانیان سیمایی کاملا" ملموس و آشنا دارد! و ارتباط کنایمی او با ماهی بوش لمبو (نوعی ماهی سیاه ماهیخوار) و تعارض آن با باران، نقش بیبی سلطنت که به نوعی روانپریشی دچار است اما در یک مقطع زمانی معین به خود می آید و هشیار می شود؛ و نیز موقعیت حاج اقا بزرگ عطار در روال داستان که به همراه بیبی سلطنت به مثابهٔ نماد نوعمی پیش آگاهی از زمان، در ساختمان رمان تعبیه شدهاند و نکات بسیار دیگر، مسلما" مجال گسترده و مستقلی میطلبد که امیدوارم در آینده فراهم آید، اما آنچه در همین جا به اشارهای باید گفت و گذشت ضرورت حضور همهٔ این شخصیتها و حوادث در منطق فکری حاکم بر محتوای داستان است که گاه یک شخصیت یا یک حادثه یا حتی یک شسیء کوچک مانند جرقهای می درخشد و بر ایهامی که در پشت مضمون اصلی رمان رو نهان کرده، روشنی میافکند. به هر حال، همچنان که پیشتر هم گفتم، آن ویژگی برجستهای که در ساختمان رمان مدار صفر درجه كاملا" به چشم مى آيد، محاط بودن تمامى عناصر و اجزاء داستان در حرکت و گفتار شخصیتهاست ۱۸ تعبیر دیگر حرکت وکنشی که در نبض زنده و پرتیش زبان موجز و مناسب داستان، گاه تند و پرشتاب وگاه کیند می تید، دیگر در این آخرین اثر محمود به طور کامل محیط بر تمامی تصاویر رمان و کنش اساسی محتوا می شود و خواننده به واسطهٔ گفتار و کردار آدمهاست که ابعاد محیط و موقعیت اشیاء و زمان را درک میکند. در مدار صفر درجه، احمد محمود برای اولین بار در رمانهایش،

در مدار صفر درجه، احمد محمود برای اولین بار در رمانهایش، زاویهٔ دید داستان را عوض کرده و منظر دیگری برای روایت حوادث کتاب اختیار میکند. به رغم سه رمان دیگر نویسنده یعنی همسایهها، داستان یک شهر و زمین سوخته که از دید شخصیت اصلی داستان در زاویهٔ اول شخص مفرد روایت شدهاند، تمامی اجزاء وعناصر مدار صفر درجه از منظر نگاه «دانای کل» رؤیت میشود. قاعدتا"، امتیاز عمدهٔ زاویهٔ

دید «دانای کل،» نسبت به شیوههای دیگر داستانسرایی و از جمله «من» راوی، ظرفیت نامحدود آن بسرای نگسرش عمودی به اعماق ذهن شخصیت ها و زیر و بالای حوادث است؛ اما محمود در این کتاب برای دستیابی به آن خود ویژگی ساختاری، یعنی محور قرار دادن حرکت و پرهیز از ارائه هرگونه تصویر و توصیف مستقیم روایی به وسیلهٔ نویسنده، ایس امتیاز مهم منظر «دانهای کهل» را نادیده می گیرد. تا محیط، اشیاء و مناسلبات درونی و بیرونی میان آدمها از طریق نشان دادن شخصیتها در حال حركت و گفتار طبيعي، فقط از بيرون قابل رؤيت باشند. در آن بخشهایی از رمان که تصویر ذهنیت حوادث یا تخیلات و اندیشههای آدمها در طرح کلی داستان ضروری بوده، باز هم این کیفیات دهنی و كنش هاى درونى از حركت و گفت و گوى شخصيت ها به خواننده القا می شود و نویسنده کمترین کوششی برای توصیف مستقیم به خرج نمی دهد. همپیوند با همین حرکت و دیالوگ مداوم است که عشق یعنی لطبیف تریس و متعالی ترین مقولهٔ عاطفی انسان، در شرایط ویژهٔ محیط و زمان داستان معنایسی کنایسی وخاص مییابد. در این فرم خاص روایت داستان المخواننده هنم از طریق عمل وگفتار دو شخصیت اصلی رمان یعنی باران و مائده، به تدریج به رابطهٔ عاشقانهٔ آنان پی میبردُ اُرو هم به وسیلهٔ واکنش ها وگفت و گوهای اطرافیان در جریان چگونگی پیشرفت مناسبات عاشقانه میان ایس دو تسن قسرار می گیرد و از خلال تصورات و نظرهای دیگسران از پیشرفت این عشق آگاه می شود (برای نمونه صفحه های ٩٦-۱۱۵، ۱۹۳–۱۹۵، ۲۶۲، ۲۵۲، ۲۵۷، ۲۰۹، ۲۰۹ دیده شود).

مدت زمانی نه چندان طولانی از آمدن خانوادهٔ مائده به خانهٔ باران به عنوان مستأجر نگذشته است که خواننده از طریق نگاههای دزدآنهای که میان باران و مائده رد و بدل میشود، کمکم از علاقهٔ این دو نسبت به هم آگاه میشود و آنگاه این کشش دوسویه در سخنان و حالات گاه جدی و گه طنزآمیز نودیکان آنها، ابعادی تازه به خود میگیرد. به تقریب از

صفحه ۹۵ تما ۱۱۷ رمان (جلد اول)، ایس شیوهٔ بدیع توصیف چگونگی ایجاد کشش عاشقانه میان یک دختر و پسر جوان، چندین بار به جملههای کوتاه که دارای ساختمان نحوی مشابه هستند، آورده شده است که در حقیقت حال و مقام همین جملههای مشابه که نگاههای باران و مائله را از نگاههای دیگر متمایز میسازد، خود قرینهٔ دیگری است بر تناسب زیبایی شناختی ایس ویژگی بیان با مناسبترین حال و مقام داستان: «نگاه باران به مائله بود»، «چشم باران به مائله رفت تما دهانهٔ پلهٔ بام»، «چشمش به مائله بود» و آبه باران] نگاه کرد». «چشم مائله همراه باران گشت»، «مائله مراه باران گشت»، «مائله مراه باران گشت»، «مائله مائله مراه باران گشت»، «مائله مراه باران گشت»، «مائله مراه باران گشت»، «مائله

جرز ایس ها، قرائس ساده اما زیرکانهٔ دیگری نیز در کتاب تعبیه شده است که در آغاز ورود مائده به داستان، خوانندهٔ خالی الذهن را به یکباره متوجه تغییر غیرعادی اخلاق باران می کند و عکس العمل های عجیب و خلاف عادت یک نوجوان ۱۷/۱۱ ساله در قبال سخنان و اعمال دیگران، موقعیت و فضای خاصی را به او می نمایاند که حضور مائده سبب اصلی ایجاد آن است؛ از جمله واکنش تند و غیرعادی باران در برابر حرف نوذر کمه جلو چشم مائده او را بچه خطاب می کند (ص ۹۱) در حالی که پیشتر در برابر خطاب هایی از این دست هیچگونه واکنشی نشان نمی داده است و نیز حملهٔ او به برادر بزرگترش برزو به سبب اینکه به خانوادهٔ مائده توهین می کند (ص ۹۵) یا حسادت و غیظ شدیدی که در اثر مائده توهین می کند (ص ۹۵).

اما برجسته ترین تصویر داستانی از آغاز کشش عاشقانه میان باران و مائده در استعارهٔ زیبای گرداندن آتشگردان به وسیلهٔ مائده و پاره شدن سیم آتشگردان و پرواز گلههای افروختهٔ آتش به سوی سینهٔ باران، آمده است:

۱۰. مانده پای حوض، آتشگردان را می گیراند... نگاه باران به مانده بود.. خط نارنجی آتشگردان بوید بود... دسته سیمی آتشگردان بوید و گلههای آتش پر کشیدند به طرف ایوان- به طرف باران... (ص

گذشته از خاور، مادر باران، که مانند بیشتر مادران با عشق پسرش برخوردی جدی اما تا اندازهای یکسویه و خودخواهانه دارد، تنها کسی که با این رابطهٔ عاتمانه مسئولانه روبهرو می شود و آن را امری طبیعی و حتی منطقی می داند، شوهرخواهر مائده یعنی نامدار است که به سبب فعالیت سیاسی زندانی بوده و در اوایل کتاب از زندان آزاد می شود. و جالب اینکه اولین کسی که به این عشق جنبهٔ آشکار و رسمی می دهد، همین نامدار است که در منطق فکری داستان عامل اصلی شکل گرفتن اندیشهٔ باران و انتخاب مشی زندگی آیندهٔ او می شود. مائده جوان دختری خودساخته است که در کارخانهٔ دوزندگی معاش خود و پدر و مادر پیرش را تأمین می کند. اما مشغلهٔ مهم زندگی او و خواهر بزرگترش منجه و نامدار شوهر منیجه، در حقیقت عضویت در یک سازمان چریکی مخالف رژیم شاه است. آشنایی باران با مائده که به عشق میان آن دو می انجامد، راه زندگی او را تعیین می کند و به شخصیت مستعد او رمینهای مناسب برای شکوفایی می دهد.

﴿ محصود در مدار صفر درجه همچون همسایه ها جلوهٔ دیگری از نیروی عظیم و تعیین کنندهٔ عشق را در تکامل اندیشه و شخصیت قهرمان کتاب خویش بر بستر مبارزهٔ سیاسی تصویر می کند. اگر خالد در همسایه ها از ورود به عرصهٔ مبارزه، با سیه چشم آشنا می شود و در مسیر فعالیت های سیاسی، زندان و شکنجه است که عشق به عنوان عاملی مؤثر نیروی مقاومت و صلابت رفتار اخلاقی و سیاسی او را تعالی می بخشد، اما در مدار صفر درجه عشق به مثابهٔ هم عامل وقوف و آگاهی اجتماعی و هـم انگیزهٔ عمل فعال به آن، نقشی توامان می یابد و در قالب کنش

درونی داستان که در پشت مضمون اصلی رو نهان کرده است، حتی پس از پایان کتاب به شکلی کنایی در ذهن خواننده ادامه می یابد. بدین ترتیب عشق در مدار صفر درجه بیش از آنکه در منطق روایت داستان کارکرد داشته باشد در پایان کنایه آمیز کتاب ذهبین خواننده را به خود مشغول می کند. با «دوست داشتن» زندگی کردن که عنصر تعقل و تعهد در آن نقشی اساسی دارد، و کشش کور و غریزی عشق را برنمی تابد نایی چگونه می تواند در شرایط دشوار زندگی مائده و باران همچون پایانی خوش برای کتاب تصور شود؟

در آخرین صفحهٔ رمان، دو عاشق جوان در آستانهٔ ورود به خانه، در حالی که میراث منیجه خواهر کشته شدهٔ مائده را در هیأت پسری که از او بر جای مانده در آغبوش دارنید و بیا نگرانی به حملهٔ ماهی سیاه ماهیخوار (بوش لمبو) به ماهیهای قرمز حوض وسط حیاط نگاه میکنند با اندام سیاه پوشیده و سوگوار بلقیس خواهر باران رو به رو میشوند:

«صدای بلقیس از اتاق آمد: - کیه؟ باران دید که بوش لمبو هجوم برد به گله ماهی. باز صدای بلقیس آمد: - پرسیدم کیه؟ گله ماهی آشفته شد. حوض آشوب شد. باران گفت: - مونم! بوش لمبو ماهی های تک افتاده را بلعید، پی در پی، بلقیس تو چارچوب اتاق پیدا شد. سر تا با سیاه. و صداش لرزه برداشت: - باران! مائده قفل دستبند باران را بست و پیروز را از باران گرفت. »

این صحنه که رمان مدار صفر درجه احمد محمود با آن به پایان می رسد، در حقیقت کنایه از آغاز داستانی دیگر است با مصائبی دیگر. زندگی واقعی نسلی که در فردیت داستانی دو شخصیت اصلی کتاب یعنی باران و مائده تصویر شده، تازه شروع شده است گوئی این نسل که مصیبتهای بسیاری را از سر گذرانده اما هنوز وظایف دشواری پیش رو دارد، باز هم ناچار است بهرهگیری از مواهب دوست داشتن و عاشقانه زیستن را به فردا واگذار کند.

همسایهها در اغماء مهدی قریب ماهنامهٔ نگاه نو شمارهٔ ۱۰ (دورهٔ جدید) آبان ۱۳۸۱

ایس نرشته را دو روز پیش از درگدشت شادروان احمد محمود برای انتشار در نگاه نو نوشت. دلیر باش! تا زمانی که دو چشم وفادار با ما اشک میریزند، رندگی به راج کشیدن می ارزد. (از یک شعر آلمانی)

بسیار دیده و شنیده شده است که آدمی، گاه، برخی از عینی ترین و ملموس ترین پدیده هایی را که پیش رویش شکل می گیرند، با همهٔ ذرات و جود پس میزند و در برابر آن به انکاری سخت پا سفت می کند و دهانش ناباورانه به فریادی بی صدا گشوده می ماند.

در زمانهای که شادی و امید کیمیای گمشدهای مینماید و ارزشها یکی پس از دیگری رنگ میبازد، دیدن عزیزترینی به حالت اغماء بر تخت افسرده و غمبار بیمارستان، در فاصله زمانیای بس کوتاه، آنچنان که هنوز طنین صدای پخته و مهرآمیز و طمانینهٔ حضورش را در آخرین دیدار در گوش و چشم دارم، دردی است که حتی تا ژرفنای عاطفهٔ کرخ شدهٔ این روزهای من نیز رسوخ کرد و به سختی تکانم داد. آن موقع میاندیشیدم از میان پزشکان، پرستاران و کارکنان بخش آی.سی.یو

بیمارستان مهراد تهران، چند نفر می دانند مردی بی هوش و بی گوش که با جانی ملتهب روی آخرین تخت سالن کوچک بخش، مظلومانه و غریبانه افتاده است، احمد محمود نویسندهٔ بزرگ و انسان دوست زمانهٔ ماست. به ذهن نه فقط اینان، بلکه حتی برخی از خواص نیز آیا می گنجد که در هیأت غمبار این بیمار به ظاهر غریب، به قول مولای بلخ دو جهان بزرگ و کوچک سر در آغوش هم به اغماء دچار شده اند: جهان رنگین، وسیع و پرتپش داستانهای ماندگارش و جهان کوچک زندگی شخصی و روزمره اش؛ دو جهانی که اولی سر بر افلاک ساییده و به آینده پیوسته و درمی در قالب تنی بیمار و جانی مثالم در خانهٔ کوچک محله نارمک، در شرق تهران، با محرومیتها و فشارهای زندگی روزمره دست به گریبان است. اگر با استعمال کلیشهای واژهها و عبارات از محمود تمجید کنم، اگر ناخواسته و به رسم روزگار عنان قلم را رها کرده و محمود را در اگر ناخواسته و به رسم روزگار عنان قلم را رها کرده و محمود را در قالب صفات مترادف و مشعشع وصف کنم، بی گمان بر جان منزه و بر زندگی شفاف و پاکیزهٔ او بیداد روا داشته م و بر منش آزادهاش ستم زندگی شفاف و پاکیزهٔ او بیداد روا داشته م و بر منش آزادهاش ستم کرده ام چرا که:

# در آن زمین که نسیمی وزد ز طره دوست چه جمای دم زدن نافههای تماتاریست

می توان تا آخریس روزهای عمر به زعم خود منزه زیست؛ می توان هوش مند ترین مردم حتی نزدیک ترین و صمیمی ترین دوستان و اطرافیان خویش را نیز از ضعف ها و لغزش های کوچک و بزرگ احتمالی خود بی خبر گذاشت ولی هرگز نمی توان آن قاضی سمج و نامیرا را که در ژرفنای وجود هر انسانی هست، فریب داد و چشمان باز و سخت گیر او را بسر حقیقت وجودی خویش کسور کسرد. بی گمان کمتر انسانی، حتی انسان های به ظاهر والا و با ارزش را می توان سراغ کرد که از التهاب این لحظه های نادر، سربلند بیرون آمد، و دیدگان بیدار و بی ترحم وجدان خود را مغفول داشته باشد. احمد محمودی که من بیش از بیست و پنج

سسال است که از نردیک می شناسم، به یقین، از زمرهٔ آن معدود انسآنهای سعادتمندی است که توانسته باطن بی گذشت و بی نظر خود را نیز مجاب کند، که این مهم از هنر والای نویسندگی او کمتر نیست.

محمود را بی هوش و گوش در انتهای اتاق بیمارگاه می بینم، بی هیچ شرم و پرده پوشی می گریم، و پروایی ندارم از این مثل کهن که می گوید: اشک زیبندهٔ چشمهای مرد نیست! خیال من حداقل دراین باره راحت است چرا که معدود مردانی که طی این چند دههٔ اخیر از دالان دوزخ و از جحیم جهنم زمانیه، لنگ لنگان و به سلامت عبور کرده اند، حالا با خسته و نومید در انزوایی تحمیلی و ناخواسته با محرومیتهای مادی و معنوی زندگی دست و پنجه نرم می کنند یا مانند احمد محمود در حال اغماء به سر می برند.

از همسایه ها تا درخت انجیر معابد یعنی در جهان داستانی رنگارنگ و مالامال از سرزندگی و حرکت محمود، آنچه برجسته تر نمود می یابد، وسواس مستمر نویسنده ای انسان دوست است که دخد غههای زمینی اش فراتر از تعلقات سرزمینی اوست. اگر الهام در هنر و ادبیات را در حقیقت همان غرقاب روح مشترک میلیون ها مردمی تعریف کنیم که نیرویشان در تن و تخیل هنرمندشان متجلی می شود، بی گمان احمد محمود واجد نبوغ ادبی ای برتر از اکثر همگنان معاصر خویش است. ژرف ساخت همهٔ داستان های او، بازتاب مصیبت ها، قهرمانی ها و کابوس های مشترک انسان رنج دیدهٔ وطن او و سوداهای همگانی همهٔ مردم جهان است. شاید عمده ترین دلیل آن که گفتم محمود به رغم همهٔ آن محرومیتها و فشارهایی که در جهان شخصی با آن دست به گریبان بوده، انسان فشارهایی که در جهان شخصی با آن دست به گریبان بوده، انسان سعاد تمندی است، همین نکته باشد؛ کدام سعادتی والاترست از زیستن اما طعمهٔ زندگی نبودن، بلکه فرمانروای زندگی گشنن، و در عین حال با هستی ادبی خویش فصل عمدهای از تاریخ ادبیات داستانی معاصر را فشتن؟

من نمی دانم آیا محمود سرانجام از اغماء چند روزهاش به درمی آید و سالهایی دراز باز هم با دو جهان داستانی و زندگی شخصی خود به نبرد با ضدارزشها و پلشتی های زمانه می پردازد یا نه؛ اما به هر حال هنر و اندیشهٔ متعالی او راه خویش را به سوی آینده گشوده است، و به قول رومن رولان رودخانه سرانجام به اقیانوس می پیوندد.

وقتی از بیمارگاه بیرون آمدم و در انتظار تاکسی در کنار خیابان ایستادم، به شدت افسرده بودم. یک لحظه چشمم به آسمان افتاد و به نظرم رسید که ستاره ها نیز دارند اشک میریزند، اما اشتباه می کردم، این من بودم که به رغم آن مثل قدیمی پیش گفته، باز هم می گریستم.

از همامروز و تما دیر نشده است یاد و شأن زندهیادان بزرگ هنر و ادبیات خود را چه کلاسیک و چه معاصر که بر همهٔ آنان کم و بیش بیدادی گران روا داشته ایم، گرامی بداریم، و بیش و پیش از هر چیز وجود بزرگانی مانند احمد محمود – که عمرشان دراز باد – را برای اعتلای حیثیت ملی و هنری این مرز و بوم غنیمت بداریم، یک بار برای همیشه باید باور کنیم هماینان اند که می توانند با اندیشه و آثار و مهمتر از همه با حیثیت شان، ارزش همای تماراج رفته و معیارهای گمشدهٔ جامعهٔ اکنونیان را بازسازی کنند و سلایق و باورهای فروپاشیدهٔ نسل امروز و فردای ما را ترمیم کنند و تعالی بخشند.

تهران، نهم مهرماه هشتاد و یک

## درد فراموش شدن، درد جاودانه

ایس داستان که در سالهای اخیر به کران در نشریات ادبی به چاپ رسیده، در هیچ یک از مجموعه داستانهای احمد محمود نیامده است. لذا، با ترجه به این که دو نقد تفسیری بسر ایس داستان کوته نوشته سده و در این مجموعه آمده است، برای این که دهن خوانندگان گرامی که آنها را خواهد خواند از اصل داستان خالی نباشد، در این مجموعه نیز آورده شده.

رفتم طرف چارطاقی بنفش. آفتابنشین بود. یادم بود که وصیت کرده بود اینجا دفین شود. شایستهاش نبود، اما شده بود - در خاک شوره زده قبرستان عمومی و در میان مردم عادی. از چپ چارطاقی رفتم - نشآنهام همین بود. دو سنگ سیاه مرمر دیدم - هر دو رنگ باخته. بعد، سنگ دیگر ببود - همیچ کدامشان نبود. چشم گرداندم. زردی آفتاب از خالیگاه بین دو منارهٔ مسجد رفته ببود. صدای زنی آمد. مویه میکرد. صدا دور بود. با خاکسادی سبک میآمد و میرفت. دور و بر نگاه کردم. تا دوردست هیچ جنبندهای نبود صدا فریب میداد. گاه از سوئی میآمد و گاه از سوی دیگر. سردرگم شدم. خیال کرده بودم که راحت پیدایش میکنما راه رفته دیگر. سردرگم شدم. خیال کرده بودم که راحت پیدایش میکنما راه رفته را برگشتم. باید از راستای دیوار غربی مسجد میآمدم تا چارطاقی. سرم را برگشتم. باید از راستای دیوار غربی مسجد میآمدم تا چارطاقی. سرم رخت سیاه ساده. پیش رفتم، لبخند به لب گفتم:

- تو كجايى؟ سرگردان شدم!

گفت:

- اگر صدایت را نمی شنیدم، نمی شناختمت!

پير شده بودم- ميدانستم. گفت:

- چند سال است که حالم را نپرسیدهای؟

یادم نبود، دستم را گرفت. رفتم تو فکر نا شاید یادم بیاید. آرام رفتیم طرف راست چارطاقی- رو به قبله. یادم نیامد.

گفتم:

- چرا هیچکس نیست؟

گفت:

- شب شنبه کسی به دیدار ما نمیآید.

گفتم:

- روزهای دیگر - شب جمعه؟

گفت:

- به ندرت!

هیچ نگفتم. زمزمهاش راشنیدم- با خودش بود: «حالا بیست سالی می شود که کسی را اینجا دفن نمی کنند». فکر کردم که ده سال دیگر زیر و زبرش می کنند تا گردشگاه شود یا زمین بازی و یا... گفت:

- همينطور است. سئت است!

حرف ناگفتهام را دیده بود؟ ذهن وفکرم را شنیده بود؟ نگاهش کردم. گونه هایش به رنگ خاک بود - خاک نرم خشک سالهای سال که تری ندیده باشد. ایستادم. ایستاد. به عصا تکیه داد. حرف که زد، لبانش نمی جنبید - انگار.

- چه شد که به یادم افتادی؟

نگفتم. دلتنگ بود، دلتنگ ترش می کردم - رفته بودم کتابخانهٔ شهر. دیده بودمش که میانجای کتابخانه ایستاده است. پای پیشخوان بودم - دیده بودم که لبخند به لب کتاب تازهاش را امضاء می کند.

دختران و پسران - کتاب در دست شیفته و ساکت. به انتظار ایستاده بودند - کنارش بودم. جوان و دلباخته برگشته بودم به کتابدار. دلم

خواسته بود که آخرین اثر استاد را ببینم. کتابدار نگاهم کرده بود و بعد با دودلی گفته بود: «ایس که گفتی» با این نام کتابهای زیادی داریم -نویسندهاش کیست؟» کتابدار جوان بود یادش نمیآمد. موضوع کتاب را گفتم. گفت: این موضوع هم چه سالی چاپ شده است؟ یادم بود – گفتم: چند لحظه تأمل کرد. بعد، سر تکان داد: «چهل و دو سال قبل؟» و بعد رفت و با آخرین اثر استاد آمد. کاغذش زرد شده بود. خاکش را تکاندم. طلاکوب نام نویسنده ریخته بود. بازش کردم. جوانی خودم رادیدم – پرشور و فریفته – لابهلای برگها. در هر صفحه، هر سطر و حتی هر جمله، نگاهم گشت به میانجای کتابخانه. خالی بود! شهر از جا کنده شده ببود و نمنم باران بود و تابوت استاد بر فراز دستان انبوه مردم، کج و راست می شد. صدایش را شنیدم: «پس اینطور شد که به یادم افتادی!» جرأتم از دست رفت. فکرم را می خواند. پیش پایم نگاه کردم.

#### گفت:

– دلئنگم – از تنهائی!

لب گریدم. سر تکان داد. صدایش خسته بود: «از آن همه خاطره- چهل سال شهرت، هیچ نمانده است!» هیچ نگفتم. ترسیدم فکر کنم، باز گفت:

- همیچ دردی ایس جهستم تنهایی را درمان نمیکند- همه رنگباخته، بیارزش و گاهی...

نگفت- گفتم:

- گا**ھ**ی چی؟

به دور و بر نگاه کرد: «حتی شرم انگیز! چشم گرداند. به سنگ قبر چپ عصایش نگاه کرد: «... شرمنده از خودم، از حرص و تلاش، تقلای خودم برای...» باز نگفت- سنگ قبر پوسیده بود نوشتهاش خوانا و ناخوانا بود. رد شدیم، به چشمانم نگاه کرد: «خیال نمی کردم اگر در

#### . ۹۹ 🔲 بیدار دلان در آینه

قبرستان عمومی دفین شود، تاوان بلند پروازیهای... سکوت کرد. صفتش را نگفت، رد شد. بلند نفس کشید: «... تا راحت باشم!»

گفتم:

- پشیمانی؟
- حرف نزد، گفتم:
- آنهمه خرج- مقبرهٔ خصوصی، رنگینی رنگها، طرحها ، نقشها، کاشی معرق... آمد تو کلامم: «میخواستم بمانم- جلب توجه کنم» به دلم گذشت: «و حالا... » گفت:
  - بله! و حالا... گدای یک نگاه!

آشفته شدم. مویهٔ زن آمد. فریب میداد و گاهی از راست. به دور و بر نگاه کردم. گفت:

- عزيزش مرده است!
- به استاد نگاه کردم. گفت:
- صدایش همیشه هست همه جا خیال میکند که تنهانی عزیزش را میتاراند!
  - راه افتادیم- دست در دست. گفتم:
    - تو زن را دیدهای؟

گاهی در گشتهای شبانه دیده بودش: «شبهای تیره، صدایش را می بینم به هیئت خودش. حالا دیگر پیر شده- خمیده ۱

چشمانش تىر شد: «صدايش جوان مانده است!» ترسيدم كه تخم چشمانش خيس بخورد و بريزد- پوسته پوسته، مثل سنگ كهنه. لبخند زد و گفت:

- نمیریزد!

دلم لرزید، تقلل کردم که دیگر فکر نکئم. نشد! از چارطاقی بنفش گذشتیم، به زمین نگاه کرد و گفت: - عجب ! پـس حالا اگر گاهی، آثارم را بخوانند، به قصد بررسی تحول و تطور داستان نویسی میخوانند- نوعی نبش قبر محترمانه!

هیچ نگفتم. ایستادم. گفت:

**-** کی؟

گفتم:

- چى؟

گفت:

- همین که از خیالت گذشت! همین کسی که گفته است خشت میزدهام!

پیشانی ام عرق کرد:

گفت:

- كى اين عقيده را دارد؟

گفتم:

- یکی از جوآنها- منتقد است.

گفت:

- جوانی این بیماری ها را دارد!

و دستم را رها کرد: «اینجاست!» به سنگ سیاه نگاه کردم. ایستاده بود. نوشته خوانا و ناخوانا بسود. «... از مفاخس... شهیر... جهانی... جایزه...» نشستم فاتحه بخوانم.

رنگ سنگ گشته بود. گفتم:

- بنشين تو هم فاتحه بخوان!

گفت:

بر خودم؟

گفتم:

- ناامیدی یا محروم؟

### ۲۹۶ 🔲 بیدار دلان در آینه

فاتحه خواندم و بها سنگ ریزه بر سنگ قبر خط کشیدم و ضربه زدم و چشم گشودم استاد نبود. برخاستم. به دور و بر نگاه کردم. به دور و دورتر - هیچ کس نبود. حتی جای پایش را بر خاک هم ندیدم. تاریک شده به بود. صدای فریبکار زن آمد. از جائی شعله برخاست. رفتم طرفش. کسی گفت «آب - سیرابم کن» پیشتر رفتم. شعله پس رفت و صدا پس رفت: «هلاک شدم! آب! » تیرهٔ پشتم تیر کشید. کف هر دو دستم خیس عرق شد. پا تند کردم - تندتر و از قبرستان در آمدم.

نبش قبر زمان حسن اصغری ماهنامهٔ چیستا شمارهٔ ۱۰۸ و ۱۰۹ اردیبهشت و خرداد ۱۳۷۳

بررسی داستان کوتاه ادرد فراموش شدن، درد جاودانه فوشته احمد محمود- چاپ در مجله چیستا شماره ۱۰۱ و ۱۰۵ بهمن ۷۲

ترکیببندی و ساختار داستان «درد فراموش شدن، درد جاودانه» آمیختهای از واقعیت و خیال و وهم است که به گونهای نمادین ارائه شده. احمد محمود داستاننویس نمادگرا و تمثیل ساز نیست. اما در بافت داستان هایش، رگههای نمادین وجود دارد. داستان «درد فراموش شدن، درد جاودانه» با آنار دیگر نویسنده متفاوت است. تفاوتش در قوت و چربش رگههای نمادین و شاخههای تمثیلی است که با نگاهی فلسفی درآمیخته. به همیس علت خواننده برای دریافت معنا و درونمایهٔ داستان باید از پوستهٔ ظاهری آن بگذرد و بر نشانهها، کندوکاو و تعمق کند. ضربآهنگ زبان داستان آرام وکند است. تفکر حاکم بر داستان نیز با این ضربآهنگ نرم زبان، آرام آرام بر ذهن خواننده می نشیند. جملهها، کوتاه و چکشی است:

«رفتم طرف چارطاقی بنفش. اَفتاب نشین بود.»

نویسنده با چند جملهٔ مختصر، با کمترین کلمات، حالت و موقعیت وهمی را با جانمایهٔ نمادین در داستان ایجاد میکند:

امی آمید و میرفیت، صدای زنبی آمید. مویه می کرد. صدا دور بود. با خاکبادی سبک می آمد و میرفت.»

زمان در داستان، «درد فراموش شدن...» ارتباط خطی ندارد و گاهگاه شکسته می شود و با مونتاژی منطقی به هم چفت می شوند. برگشتهای کوتاه به گذشته که عموما" باواسطه و زمینه چینی آمده، در بافت کلی داستان که آمیزهای از واقعیت و خیال و وهم است به جا نشسته و نشانه ها و نمادها را قوت داده است. گریز به تداعی ها گاه باواسطه و گاه بی واسطه است. داشته از حاشیه پردازی و تکرار و توصیف های بیهوده خالی است.

هر جمله و هر گفتگو در جهت چفت و بست و ساخت هنری داستان به کار رفته است. این داستان از لحاظ ساختمان و درونمایه که از ایجاز و فشردگی کمنظیری برخوردار است، یکی از شاخص ترین داستانهای کوتاه احمد محمود است. نگاه تلخ و در عین حال عمیق نویسنده به واقعیت روند زندگی شخصیتها در این داستان بانگاه نویسنده در مجموعه داستان «قصه آشنا» فرسنگها فاصله دارد. احمد محمود به چنان ایجازی در این داستان کوتاه دست یافته که سطرسطر روایتش تفکر برانگیز است و خواننده را با اشتیاق تا پایان می کشاند.

شخصیت های داستان می توانند هر کدام نشانه و نماد یک کل باشند. راوی و شخصیت روایت شده وزن گریان، همه پوستهٔ واقعیت های پنهان زندگی اند. نویسنده با نگاهی فلسفی به درام مقوله های جاودانه شدن و در غبار فراموشی زمان گم شدن نقب زده و در پایان بندی داستان سؤالی را مطرح کرده است. باید داستان را بارها خواند، تا پاسخ را از عمق بافت نمادیس آن بیرون کشید، نویسنده حرف نهائی را در داستان نگفته و آن را

برای خواننده واگذاشته است. بعد از ورود راوی به گورستان، زمان حال در ذهن او شکسته می شود. او قرنها به آینده می نگرد. از گذشته به حال و به آینده نگاه می کند و واقعیت پنهان در دل زمانها را باز می جوید و چهرهاش را نشان می دهد: «حالا بیست سالی می شود که کسی را اینجا دفن نمی کنند. فکر کردم که ده سال دیگر زیروزبرش می کنند تا گردشگاه شود یا زمین بازی و یا... گفت: همین طور است! گونه هایش به رنگ خاک برم و خشک سالهای سال که تری ندیده باشد.»

شخصیت راوی و شخصیت ادیب مرده، گاهی یکی میشوند. انگار هـر دو، درد مشـترک دارنـد یا یک روح در کالبدی دوگآنهاند. یا اصلا" یکی هستند و آن دیگری وجدان بیدار و آگاه راوی است:

«حسرف ناگفته ام را دیده بود؟ ذهن و فکرم را شنیده بود؟ یا «کتابدار رفت و با آخرین اثر استاد آمد. کاغذش زرد شده بود. خاکش را تکاندم. طلاکوب نام نویسنده ریخته بود. بازش کردم. جوانی خودم را دیدم-پرشور و فریفته - لابلای بسرگها، در هر صفحه، هر سطر و حتی هر جمله...»

شبح ادیب مرده با تکیه بر عصای آبنوس، درکنار گورش با تصاویری رؤیاگونه پیش چشم یا در ذهن راوی ظاهر میشود. عصای آبنوس می تواند نماد رسالت موسیوار باشد که تکیهگاه ادیب است. ادیب داستان، مدعی رسالت است:

آیا زمان، شخصیتهای مشهور و برجسته و مدعی رسالت را به آدم عادی و فراموش شده تبدیل می کند؟ و اگر هم کسی به سراغش برود برای نبش قبر است تا به تحول و تطور کلی یک زمینهٔ اجتماعی نگاهی بیفکند:

«عجب! پس حالا اگر گاهی آثارم را بخوانند به قصد بررسی و تحول و تطور داستاننویسی میخوانند- نوعی نبش قبر محترمانه!» آدمی که سالها خشت زده و بنایی ساخته حالا روند زمان، خشتهای او را

پوسانده و متروک کرده و نام طلاکوب بنا کننده نیز پیش از بنایش غبار شده است. هرچند بنا کننده نمی خواهد این واقعیت تلخ را بیذیرد:

«هیچ دردی این جهنم تنهائی را درمان نمی کند- همه رنگ باخته، کهنه، بی ارزش و گاهی ...»

راوی به بعد دیگر زندگی نیز نظر میافکند. این بعد در سراسر داستان طنینی مبهم و گنگ دارد. اما در پایان این بعد غلبه میکند و واقعیت زندگی نیز همین است که راوی دیده و بیان کرده است. زن گریان در داستان نشانه و نماد کیست؟ انگار صدای گریان زن در طول زمان پراکنده است. آایا نالهٔ گریان زن جاودانه است و در همهٔ زمانها جاری است؟ زن گریان در پایان داستان نقش خود را عریان میکند:

«صدای فریبکار زن آمد- از جائی شعله برخاست. رفتم طرفش. کسی گفت: «آب- سیرابم کن-» پیشتر رفتم. شعله پس رفت و صدا پس رفت: «هــلاک شــدم! آب!» آایا عطش سیری ناپذیر زندگی و جاودانه شدن و بنا نهادن و تنهایـی را تاراندن، جاودانه و فریبکارانه است؟ نشانههایی که در نقش زن به گونهای نمادین تجسم یافته:

«صدای زنسی آمد. مویه می کرد. صدا فریب می داد. از جایی شعله برخاست.» یا « مویهٔ زن آمد. فریب می داد . به استاد نگاه کردم. گفت: – صدایش همیشه هست – همه جا. خیال می کند که تنهایی عزیزش را می تاراند! صدایش جوان مانده است!»

آیا ایس الهه باروری و جاودانه شدن که ندایش همیشه جوان است، با گریه فریب میدهد و ترحم می طلبد؟ یا اینکه آدمها عمق آن را درک نمی کنند و فریفتهٔ ظاهرش می شوند؟ چرا این نهاد زندگی گریان است؟ آیا قید گریان در ذات زندگی زاینده نهفته است یا این و دیعهٔ روابط زندگی زاینده نهفته است یا این و دیعهٔ روابط زندگی خونبار آدمهاست

نبش قبر زمان 🗌 ۹۷ع

که بر آنها حاکم شده؟ پایان داستان اوج باشکوهی دارد و خواننده را در اندبشه رها می کند:

«صدا پسس رفت: «هلاک شدم! آب!» تیرهٔ پشتم تیر کشید. کف هر دو دستم خیس عرق شد.»

ایس ندای طلب آب، روح راوی را تسخیر می کند و ندای فریب کمرنگ می شود و الههٔ باروری و حیات، جان و اندیشهٔ راوی را در چنگ می گیرد.

نشریهٔ روزان – چاپ اهواز همایون نورعلی پور (احتجاب) شمارهٔ ۱۹۰ «ویژهٔ ادبیات امروز خوزستان» شمارهٔ نخست دی ماه ۱۳۸۱

انسسان جاوادنگی را به حساب میآورد، و فراموش میکند مرگ را به حساب آورد. جاودانگی – میلان کوندرا

# نبش قبر محترمانه

داستان شرح سفری است در آینده، از همین لحظهٔ کنونی، که در آنیم به زمانی احتمالا" فرضی و دیداری با خود.

استاد به دیدار خودش رفته، استاد دریافته، تمام ساخته ما روزی آوار می شوند. وقتی در زمان حیات و پس از چهل سال شهرت، کتابهایش در کتابخانه ها خاک می خورند و کتابدار هم فراموش کرده، به دیدار خود می رود تا فراموش شدگی خودش را هم به عیان ببیند. از یک «مقبرهٔ خصوصی، با طرحها و نقشها وکاشی های معرق» تنها «یک چهارطاقی بنفش» باقی مانده و از این همه آثاری که در حالایی حالای استاد، دست به دست می گردند، و در دستان «دختران و پسران - شیفته» دراز می شوند به دست می گردند، و در دستان «دختران و پسران - شیفته» دراز می شوند و قتی هم که کتابدار جوان، کتاب را پیدا می کند، طلاکوب نام نویسنده وقتی هم که کتابدار جوان، کتاب را پیدا می کند، طلاکوب نام نویسنده

استاد در سفری در آینده، ما را با خود به دیدار خودش می برد. در قبرستان عمومی شهر، که دیگر خالی است. خالی وبی «هیچ جنبندهای» و تسنها صدای مویهٔ زنبی به گوش می رسد که در باد، کم و زیاد می شود. خودش هم حتی، سنگ قبرش را پیدا نمی کند. نشانی هایش را به خاطر دارد، اما نمی یابدش. فکر می کند باید از سمت مسجد شروع می کرد، و ایس تمهیدی است تا خود دیگرش را به منصهٔ ظهور بیاورد، و ما شاهدان این ملاقات باشیم، استاد از خود دیگرش می پرسد: «چه شد که به یادم افتادی؟» وانگار این سؤال را از ما می پرسد.

بورخس درمصاحبه ای گفته است: در کتابخانه ای که کار میکرده، روزی یکی از همکارانش، کتاب فرهنگ نویسندگان آرژانتینی را به او نشان داده و گفته: ببین نام این نویسندهٔ سرشناس، چقدر شبیه نام توست.

و استاد هم، وقتی دیده آن کتابدار نه خودش را میشناسد و نه کتابش را، به عمق درد فراموشی پی میبرد. استاد در فلاش بک، خود را میبیند بین خواهندگان بیشمار شیفتهاش و بعد- چهل سال بعد- خود را در جزء جزء کتابش میبیند، و حتی در لابهلای کلمات کتابش. و باز در فلاش بک دیگر، روی دست مردم، در هنگام به خاک سپاریاش، که آسمان نمنم میبارید... واینجاست که استاد میپرسد:

- آیا شهرت جاودانگی میآورد؟

استاد با این سؤال، تمام گذشتهٔ خود- ولاجرم تمام داستان نویسان را به چالش کشیده است. مسلم است عمل هنرمند، نوعی خودنمایی است، هنرمند در قالب شخصیتهایش به مخاطبین خود می گوید: من این گونه می بینم، من این طور فکر می کنم، و البته هدفش هم جاودانه شدن است، اما ایس جاودانه شدن، پس از مرگ، هم فراموش می شود، واگر هم در اعصار ما بعد، رجوعی به آثارش شود برای «بررسی و تحول و تطور داستان نویسی...» است و نه برای جاودانه ماندن نویسندهٔ آثار، مثل حافظ،

که یا برای بررسی شعر او در دوران خاصی خوانده می شود ویا چنان لوث شده که برای فال گرفتن و... و گاهی هم اگر منتقدی پیدا شود و نقدی بر این آثار بنویسد، طبعا" به علت وجود فواصل زمانی و احیانا" کشف مؤلفه های جدید و نو، این آثار از نقطه نظر او مثل «خشت زدن» است.

و به همین دلیل است که جاودانگی هم حتی درد است ، هنگامی که شخص فراموش می شبود و هنگامی که «از آن همه خاطرهٔ چهل سال شهرت، هیچ نمانده» و دیگر فقط تنهایی است... و ... «هیچ دردی این جهنم تنهایی رادرمان نمی کند...»

ساختار روایس داستان کاملا" سیال است، و طبق هیچ قاعدهای از پیش تعیین شده، ثبات نمی پذیرد. جملات کوتاه و تلگرافی در حد گفتم. گفت. و استفادهٔ به جا و دقیق و موشکافانهٔ زبان داستانی، باعث گردیده داستان، از شیوهٔ کلاسیک روایت دور شود. با استفاده از فلاش بک در میانه های داستان ما را با ساختار نویس داستانی روبرو می کند. کسی نمی تواند حتی یک کلمه از داستان را حذف کند و این توجه صد در صد نویسنده را نسبت به کار کرد زبان در داستان می رساند.

اصولا" داستان دارای ساختاری کلاسیک نیست، نمی توان داستان را به سه بخش مقدمه - تنه و نتیجه تقسیم کرد. وگرهافکنی و گرهگشایی و و تعلیق و حتی شخصیت پردازی مرسوم هم اثری نیست. و حتی طرح هم به مثابهٔ چهارچوب اصلی و متکی بر اصل علیت هم مطرح نیست. بلکمه طرح، ساختاری ذهنی و بی توسل جستن به اصل علیت است که بعد از پایان داستان به مثابهٔ یک انسجام ساختاری در ذهن ما نقش می گیرد.

نظرگاه در این داستان، با اینکه یک «من» در حال روایت داستان است، اما به زعم من، این نوع از روایت، از قابلیتهای سوم شخص است. این من به همان اندازهٔ من نیست که او- استاد- اوی دیگری است.

## ۲.۵ 🔲 بیدار دلان در آینه

داستان بیانگر ارتباطی، هرچند گنگ و پوشیده، اما تنگاتنگ با جهان نادیدهها است. در ابتدای داستان مویهٔ زنی شنیده می شود و در انتهای داستان استمداد کسی؟! کسی که آب می خواهد.

و به راستى. أيا همهٔ اينها كه گفته آمد واصلا" تمام كار ما، آيا جز نبش قبر محترمانه استاد بود؟

# ایرانبان عرب در داستانهای احمد محمود محمود محمد جعفری (قنواتی)

ادبیات داستانی را از زاویهٔ جامعه شناسی می توان به دو گروه کلی اجتماعی و غیراجتماعی تقسیم کرد. بنا به دلایل مختلف اکثریت قریب به اتفاق داستان نویسان خوزستانی به جرگهٔ اجتماعی نویسان گرایش دارند. و در بین این گروه احمد محمود جایگاه ممتاز و بی بدیلی دارد.

محمود هم به لحاظ حجم انبوه آثار خود و هم به دلیل پای بندی به بازتاب امور معیشتی فرهنگی، اجتماعی و مبارزاتی مردم در داستانهای خود وهم به علت ارایهٔ گستردهٔ این امور چنین جایگاهی را نه فقط در میان داستان نویسان خوزستانی بلکه در سطح ملی نیز به خود اختصاص داده است. در آثار محمود می توان تاریخ پنجاه سالهٔ اخیر خوزستان را مطالعه کرد.

که بدون خواندن این آثار نمی توان جامعهٔ آن روز فرانسه را به درستی که بدون خواندن این آثار نمی توان جامعهٔ آن روز فرانسه را به درستی شناخت. به گمان مین ایس گفته دربارهٔ آثار احمد محمود و جامعهٔ خوزستان نیز کاملا" قابل تعمیم است. محمود در آثار متعدد خود توانسته است جامعهٔ متکثر خوزستان را به خوبی و با مهارت کامل تصویر کنتیل یکی از مهم تریین مسایل مورد علاقهٔ محمود پرداختن به زندگی هم میهنان عرب میا بوده است. به اعتبار آثار منتشره هیچ یک از نویسندگان خوزستانی به اندازهٔ محمود به میایل این مردم نهرداخته است. اگر به عدم وابستگی قومی محمود به این مردم توجه کنیم اهمیت آثار محمود در مورد زندگی آن ها بیشتر نمایان می شود. خوانندگان آثار محمود در مورد زندگی آن ها بیشتر نمایان می شود. خوانندگان آثار

محمود در شخصیت «شیخ شعیب» داستان شهر کوچک ما نابودی نخلستانهای وسیع این مردم به همراه تغییر زندگی سنتی آنها را می بینند. در چهرهٔ خالد همسایه ها همسویی آنها با سایر هممیهنان خود در مبارزه برای ملی شدن نفت و نیز عواقب مترقب بر آن، زندان و تبعید، را می بیند. در چهرههای «ابویعگوب»، «ام مصدق»، «عادل»، «زایرطعمیه» نقش و حضور مردم عرب و سختیها و مبارزات آنها را، همهای سایر ایرانیان، در جنگ هشت ساله شاهد هستند. در یک کلام باید گفت که هر یک از آثار محمود نشانی از زندگی و فرهنگ ایرانیان عرب را به همراه دارد. در سطرهای آتی کوشش می شود با استناد به آتار داستانی این فریسنده تلاش وی جهت بازتاب زندگی اجتماعی و فرهنگی این مردم تبیین شود.

در داستان «زیر آفتاب داغ» زندگی و مرگ دردناک «نصرو» را تصویر می کند. «نصرو» یکی از هزاران همولایتیهای ما و اوست که برای گذراندن زندگی، صید ماهی را پیشهٔ خود کرده است. اما این کار، تأمین معیشت خانواده، را باید در محاصرهٔ کوسهها و گردابهای مرگ آفرین کارون انجام دهد. «نصرو» عاقبت در حین این کار طعمهٔ کوسهای بزرگ می شود و زندگی خود را از دست می دهد. جدال مرگ و زندگی را از زبان راوی صادق زندگی مردم خوزستان بشنویم:

اچشم نصرو به کوسه اتفاد، دندان ها را روی هم فشرد و غرید احیوون به ترکیب باز هم ییدات شدا و نشست و پارو را برداشت و به کوسه حمله کرد. کوسه به سرعت خود را از زیر ضربت پارو کنار کشید. ناگهان در ایس گرین تنداش محکم به بدنهٔ بلم خورد بلم لنگر برداشت ونصرو به آب افتاد... پرههای کوسه سینهٔ نصرو را خراش داد. هر دو با همم غیوص رفتند و دوباره بالا آمدند... همهمهٔ بلم نشینان با شیون زنان ساحل در هم آمیخته بود... لحظهای بعد که مردها با انتظار وحشت زدهای به سطح آب مینگریستند، ناگاه از کنار یکی از بلمها خون فراوانی

ایرانیان عرب در داستانهای احمد محمود 🔲 ۵۰۵

بیرون زد، همچون چشمهٔ خورشید... و سطح آب را به رنگ شفق در آورد» (زایری زیر باران ص ۸۷–۸٦)

وجود کارون در شهرهای خوزستان باعث ایجاد گروههای شغلی مختلف بوده است که از جمله می توان به قایق رانان یا بلم چیها اشاره کرد. در همسایه ها به صورت گذرا با یکی از این بلم چیها آشنا می شویم که هم بند «خالد»، راوی داستان است. او که به دلیل قتل یکی از هم کاران خود به پانیزده سیال زندان محکوم شده است، با اکثر زندانیان از جمله زندانیان سیاسی، ارتباطی صمیمانه و عاطفی برقرار کرده است. و از همین روز زندانیان او را «بویه» صدا می کنند. زمزمه های گاه و بی گاه «بویه» در تنهایی، راوی داستان و نیز خواننده را بسیار متأثر می کند. بهتر است این تأثر را از زبان راوی بخوانیم:

«بویه زیر لب زمزمه می کند، دراز است و استخوانی، همیشه دشداشه می پوشد. چییه به سر می بندد. زمزمهٔ بویه تلخ است. سوز دارد. دلم پر می کند. مدای بلمچی پرکشیده است. با سوزی که جانم را از غیم سرشیار می کند. غمی که در ساحل کارون سینه به سینه گشته است تیا به مین رسیده است. غم همهٔ ماهی گیران و قایق رانان کیارون. این غیم را دوست دارم. سینه ام را می ترکاند. اما دوستش دارم. هنوز بویه زمزمه می کند.»

محمود در داستانهایی که دربارهٔ جنگ نوشته است باز هم به زندگی مردم عرب نظر داشته است. در این داستانها با تأکید بر بمباران روستاهای عرب نشین و آواره شدن این مردم، ادعاهای دروغین دربارهٔ حمایت عراق از عربهای خوزستان برملا می شود:

اصدای انفجار یک لحظه ساکت نمی شود. صداها خفه است. دوردستها را میزنند. در غرب کارون.ملاشیه، دب حردان وسید غیاث را و نـزدیک تـر حمـیدیه و در جـنوب شـهر فارسـیات و امالطمیر و کوت عبدالله را».

همه روستاهایی که نام برده شده است، محل سکونت و زندگی همه میهنان عرب ما هستند. در این داستانها صدماتی که ایرانیان عرب، به همراه سایر هممیهنان خود، از جنگ دیدهاند به خوبی و روشنی تصویر و روایت شده است:

«روزهای اول جنگ، پدر و برادرش ناپدید شدند. صبح علی الطلوع هر دو با هم رفته بودند صحرا، طرفهای حمیدیه و دیگر ازشان خبری نشد»

(زمین سوخته ص ۱۰۷)

ایرانیان عرب در جنگ هشت ساله هزاران تن از عزیزان خود را از دست دادهاند و این موضوعی نیست که از نگاه عمیق و تیزبین محمود مخفی بساند. به همین دلیل تصویر حضور این مردم در دفاع از تمامیت ارضی کشور یکی از مواردی است که به صورتی پررنگ در داستانهای او به چشم میخورد:

«آفتاب داغ است. کسی سلام میکند. عادل پسر شانزده سالهٔ «ام مصدق» است که زیر یکی از نخلهای وسط میدان ایستاده است و قنداق تفنگ را گذاشته است زمین و به تنهٔ نخل تکیه داده است، نوار فشنگ که روشانهاش حمایل شده است، زیر گلههای نوری که از لابلای شاخ و برگ نخل می تابد، برق می زند» (زمین سوخته ص ۱۰۷)

در قصسهٔ ستون شکسته سرگذشت غسمبار «ابویعقوب» با نازکاندیشی های قابل تحسینی تصویر شده است. «ابویعقوب»، یا آنگونه که عوام جنوب تلفظ می کنند «ابویعگوب»، پیرمردی از اهالی دشت آزادگان است که همهٔ اعضای خانوادهٔ خود را در جنگ از دست داده و خود به پریشان حالی و افسردگی دچار شده است. سربازان، پاسداران و

همه کسانی که اطراف بستان در رفت و آمد هستند به او محبت میکنند. یکی به او صبحانه میدهد، دیگری از شهر برایش توتون میآورد و بعضی نیز اخبار خوشایند جنگ را برایش باز گو میکنند:

«- توتونت تمام نشد ابویعگوب؟

- لاعيني تا فردا داري.

صدای جوان با پاترول دور میشود.

- برات میارم ابویمگوب بی خیالش...

- رافدینش را زدیم ابویگعوب» (قصهٔ آشنا ص ۸۱-۸۱)

«ابویعگوب» روزها کنار قهوه خانهٔ «صلواتی» بین راه مینشیند و فاجعه انفجار بسب در خانهاش را از طریق واکاوی ذهن خود مرور میکند. نویسنده از این طریق و با جملاتی منقطع و شیوهای بدیع خواننده را با سر گذشت او آشنا میکند.

وضعیت فرهنگی مردم عرب و مسایل ریزی مانند شیوهٔ لباس پوشیدن و زیور آلات زنان آنها نیز در آثار محمود باز تاب داشته است:

«پیرزن نای حرف زدن ندارد. بینی وارهٔ بزرگی که به پرهٔ دماغش آویزان است روی لب هایش نشسته است.» (زمین سوخته ص ۱۷)

در صفحات بعد همین رمان وضعیت متألم این پیرزن را با نوع پوشش او تصویر میکند:

«ام مصدق به پیشانی عصابه بسته است. چادرش را دور خویش پیچانده و لب سنگ فرش نشسته است.» (همان ص ۲٦۹)

ایرانیان عرب مانند سایر قومیتها نمی توانند فارسی را به درستی صحبت کنند و معمولا" در بکارگیری ضمایر و به زبان آوردن بعضی از حسروف دچار مشکل می شوند. محمود در گفت و گونویسی (دیالوگ) این شیوه فارسی صحبت کردن مردم منطقه را بکار می گیرد. البته این شیوه در

برخی از فیلمهای سینمایی یا سریالهای تلویزیونی هم بکار گرفته شده است. اما تفاوت اساسی محمود با نمونه های مذکور این است که اولا" از ایس موضوع نه برای استهزاء، بلکه برای بیان مشکل مردم استفاده می شود، ثانیا" این گفتوگوها در داستانهای محمود آنقدر طبیعی است که گویی از روی نوار ضبط صوت بازنویسی شده است. از این رو بدون هیچ گونه تصنع و تکلفی در میان داستان جای گرفته و قسمتهای مختلف آن را به همدیگر چفت و بست می کند. به گفتوگوی زیر که بیسن یک شاگرد آرایشگاه و یکی از روستانشینان اهوازی صورت گرفته نوجه کنید:

لا- سلام عسا

- سلام زاير بفرما

- مى خوام مى تراشم، از ته

- بفرما بشين الان اوسا مياد

مرد نشست رو نیمکت. دامن دشداشه را جمع کرد و گفت:

- خودش عسا نيس؟

- مياد زاير، لاتعجل!

- زد میام؟

– ها زایر

- خودش نمي دونم عصلاح ميكنم؟

- چرا میدونم

- بس یالا خودش خیلی کاری داری. معطل نمی کنم باباتی

- چشم زایر » (مدار صفر درجه - جلد اول -ص ۳٤-٤٤)

محمود در گفت و گونویسی های خود عربی محاورهای مردم خوزستان را نیز بکار می گرفت. مثال زیر یکی از نمونه های زیبای گفت و گونویسی است که فارسی و عربی محاورهای هم میهنان عرب ما را نشان می دهد:

«زایر طعمیه دست به کوبهٔ در می ایستد. چفیه اش با باد آشفته شده است.

- \_ حان جانم علماس (الماس) كيفك خوب؟
  - ـ چى بگم زار طعميه؟
  - \_ بس چا را گریه میکنم؟

نجمه می آید- پریشان زار طعمیه بر می گردد به زنش:

- ـ وين چنتي نجمه؟
- صدای نجمه گرفته است.
  - \_ بیت زار حسن بنا

طعمیه به گونه های سیلی خوردهٔ زن نگاه می کند. به چشم تر الماس نگاه می کند.

صداش مي تركد:

ـ علماس! ولک چي شد؟

و چفیه را از سر بر می دارد و پا تند می کند» (قصهٔ آشنا ص ۵۸)

با توجه به مجموعهٔ آنچه ذکر شد باید بگویم که هم میهنان عرب ما در خوزستان با مرگ احمد محمود یکی از راویان صدیق و شریف خود را در عرصهٔ ادبیات داستانی از دست دادند. بهدون تردید میراث گرانقدری که از محمود برجای مانده است، برای همیشه روشنایی بخش راه کسانی خواهد بود که در این عرصه دغدغهٔ اصلی آنها زندگی، فرهنگ و تاریخ این مرز و بوم است.

اعراب علاوه بر خوزستان در چند نقطهٔ دیگر ایران نیز زندگی میکنند که از جمله می توان فارس، سواحل شمالی خلیج فارس، کرمان و خراسان را نام برد. اعرابی که در خوزستان زندگی میکنند نسبت به سایر هممیهنان عرب از یک پارچگی فرهنگی، قومی و زبانی بیشتری برخوردارند. در ایس مقاله هر جا از «هممیهنان عرب» یاد شده است منظور اعرابی هستند که در خوزستان سکونت دارند.

احمد محمود و جامعهٔ ادبی ما زلال به زلالی باران قاسمعلی فراست روزنامهٔ همشهری شمارهٔ ۲۸۶۹

پیامبر اکرم (ص) وقتی مکه را فتح کرد بزرگانی مثل ابوسفیان را که رودرروی او علیه اسلام و دین محمدی شمشیر کشیده بودند رها کرد اما به پیروان خود دستور داد دو شاعر (= اهل قلم) را پیدا کنند و به محضر گرامیاش بیاورند. در تحلیلی که بر آن رها کردن و درگذشتن و این دستگیری به نظر می رسد سه نکته قابل ذکر است:

۱- پیامبر میداند که امثال ابوسفیان اولا" دشمنان رویارو، مشخص و عیان او هستند و مسلمانان، تکلیف خود را با آنان می دانند.

۲ - همچنین می داند که اگر آن دو شاعر تصمیم به مبارزه با مکتب او را داشته باشند، تأثیر مبارزهٔ آنان به دلیل مسلح بودن به هنر قابل مقایسه با مبارزهٔ امثال ابوسفیان نخواهد بود.

۳- اگـر آن دوهنرمـند با روح پاک و روحیهٔ مهربان و رحمت آمیز او از نـزدیک آشنا شوند ممکن است به آیین توحید بگروند و دین محمدی با زبان هنر نیز تبلیغ و تبیین شود.

شرایط حاکم بر جامعهٔ ما به گونهای است که هر سه نکته قابل تأمل است اما از آنجا که این دردنامه در سوگ استاد بیبدیل داستان معاصر

ایران زنده یاد احمد محمود نوشته می شود، نکات دوم وسوم هدف اصلی قبرار می گیرند. متأسفانه و با صد دریغ و درد باید گفت با اینکه زیربنای انقبلاب اسلامی، فرهنگ ببود و بنیانگذار آن نیز اهل ومدافع فرهنگ بود تا آنجا که فرمود ای کاش مسلسلها به قلم تبدیل شوند. قلم و اهل قلم از ارزش واعتبار لازم بسرخوردار نشد. ایس کیماعتباری و کم توجهی اگر فقط تاکنون بود خسران و خسرانی بزرگ بود اما چون هینوز نیز ادامه دارد از خسران گذشته وشاید واژه فاجعه بسرای آن مناسب تر باشد. در تحلیل این کمعنایتی چند نکته به نظر می رسد:

۱- فاصلهای که برخسی از اهل قلم پیشکسوت با انقلاب و مردم گرفتمند باعمت شد عدهای آنها را به دو دستهٔ مردمی وغیر مردمی تقسیم کنند.

۲- جبهه گیری یا فاصله گیری برخی از آنان با مردم و انقلاب آنها باعث شد این شکاف بیشتر شود و در نتیجه این باور و قضاوت (خودی و...) پررنگ تر شود.

۳- بـرخورد كـريمآنهـاى كـه بسيارى از آنـان را به ملت نزديك تر مـىكـرد صورت نگرفت ودر برخى از مواردى كه صورت پذيرفت نتيجه داد.

٤- دور شدن عدهای از اهل اندیشه ازحکومت (به حق یا به ناحق) و
 در برخـی مـوارد توجـه بـیش از حد جامعه به اهل قلم نوپا مایهٔ پیدایش
 زمینههایی شد که غیرمستقیم به شکافهای پیش گفته دامن زد.

۵- بـ کار گماردن مدیران فرهنگی کم دانش یا کم تجربه و متأسفانه
 گاه هر دو دلیل دیگری برای پیدایش و رشد زمینه مورد نظرشد.

ایس مسائل باعت شد جوانی که زمان انقلاب بچههای انقلاب را با کلت یا بسب ترور می کرد امروز به عنوان تواب حتی همان بچهها را خودی نداند و قدرت و مجوز چاپ هر توهین و ناسزایی را علیه آنها داشته باشد اما استادی که در زمینهٔ خاص خود قدرتمند و مجتهد است

جنانچه خودی به نظر ترسد جامعه حتی از تخصص اصلی او بیبهره و یا کے بهره بماند. بی تردید بنا نبود ونیست که احمد محمود و یا امثال او پیش نماز یامعلم اخلاق جامعه قرار گیرند اما او در میان نویسندگان معاصر بی مانند و منحصر به فرد بود. با ضرس قاطع و به عنوان شاگرد ته كلاس داستان نويسي مي گوييم هيچ نويسندهاي به قدرت او حداقل در زمینهٔ داستان های رئالیستی نداشتیم اما بیاییم منصفانه به جایگاه محمود در جامعه نگاه کنیم و ببینیم چقدر قدر او را دانستیم! چقدر به او به عنوان اهل قلم واندیشه بها دادیم؟ در مراسمی که برای بزرگداشت استاد فرزانه جناب استاد سيدحسيني بربا ببود عرض كردم بزر گداشت سیدحسینی بزرگداشت قلم و اندیشه است. به واقع اگر جامعه به امثال ر سیدحسینی و احمد محمود احترام گذارد به قلم احترام گذاشته ودر این صورت بچههای مملکت نیازی به سفارش و التماسهای آنچنانی برای کتاب خواندن ندارند. بی تردید بچههای هر مملکت بزرگان آن جامعه را آیسنهٔ آینده خود میدانند. وقتی استاد دانشگاهشان را در وضعیت نابسامان اجتماعی میبینند چه تضمینی برای جدی بودن آنها در امر علم اندوزی و علم نوازی داریم؟! شک نکنیم که یکی از دلایل کتاب نخواندن نوجوانان و جوانان عملكرد ماست. يكي از مهمترين دلايل كاسته شدن از قداست علم وقلم نگاه غير مقدسانهٔ مابه اهل قلم است.

جامعهٔ ما زمانی از پژوهشگران، اهل کتاب و اهل قلم به خوبی برخوردار خواهد شد که به جای بخشنامههای متعدد برای کتابخوان کردن جوانان، به آنها نشان دهیم که اهل کتاب از چه منزلت عظیمی برخوردارند. این منزلت لزوما" مرفه کردن آنها نیست که اعتبار دادن به آنهاست.

احمد محمود سالها مریض و خانه نشین بود. در اتاق کوچک خود پشت میزش مینشست و علیرغم مشکل جسمانی مینوشت و مینوشت و مینوشت. کدام وزیس و وکیل و... چند بار زنگ خانهاش را زد که «آمده ام احوال شما را بپرسم» ا بسیاری از کارهایی که شأن و اعتبار یک هنرمند را بالا می برد وجامعه را به کتاب و قلم گسیل می دارد، یا هزینه بندانی نمی برد، گرچه هر میزان برای این مهم سرمایه گذاری شود کم و ناچیز است، لذا مشکل ما چنان که برخی می بودجه نیست، کمی توجه است، کمی دریافتهای فرهنگی است، نشناختن شخصیتهایی همچون محمود است. شخصیتی که هم از حیث انسانی باید شناخته شود و هم از حیث ادبی.

#### بعد انسانی

امام حسین(ع) در خصوص آزادگی انسآنها می فرماید: «ان لم یکن لکم دین فکونوا احرارا فی دنیاکم: اگر در دنیا دین هم ندارید آزاده زندگی کنید،»

ایس صفت متعالی در شخصیت استاد محمود به وفور دیده می شد. بارها و به طرق مختلف خواسته بودند او را وادارند تا موضعی علیه انقلاب وحکومت بگیرد، او را وابسته به گروه و جبههٔ خود معرفی کنند اما موفق نشدند. چند نمونه از این گونه نیات غیرانسانی را از نزدیک شاهد بودم و وقتی می دیدم با اینکه بی مهری هایی هم به او شده و او همچنان دست رد به سینهٔ مغرضان می زند علاقه ام به او عمیق تر می شد. ویژگی دوم محمود تواضع وادب او بسود. او بسرخلاف چند تنی از هم دوره هایش که تنها خود را می دیدند و دیگران یا نبودند و یا باید مطبع آنان می بودند شخصی متواضع و فروتن بود. از پذیرفتن افراد و دادن آموزش های گوناگون علمی و تجربی به آنها هرگز دریغ نمی ورزید و هسر بار که علاقه مندی را به حضورش می بردم مفصل دربارهٔ چند و چون کار با او صحبت می کرد. محمود زلال بود، به زلالی باران. هم با خود، هم با مخاطب نوشته هایش، مردم. به نظر می رسد اگر او تنها همین صفت را داشت بر جامعه لازم بود که بیش از این ها به او توجه کند تا در نتیجه هم با مخاطب نوشته هایش، مردم. به نظر می رسد اگر او تنها همین صفت را داشت بر جامعه لازم بود که بیش از این ها به او توجه کند تا در نتیجه

نسل جدید او را بیشتر بشناسد و به او نزدیکتر شود. پس از مراسم تقدیر از نویسیندگان بیست ساله داستان نویسی در ضیافت افطاری که برای آنان تدارک دیده شده بود، وزیر وقت فرهنگ فرمود که دعوت از او به عهدهٔ بنده باشد. در جواب دعوت فرمود این شام به نیت افطار برای روزه داران است و چون من مشکل دارم و روزه دار نیستم به عنوان روزه دار شرکت نمی کنم، عرض کردم حتما دیگرائی هم هستند که همچون جناب عالی مشکل دارند وامکان روزه داری برایشان فراهم نیست. فرمود : «نه، چون اسمش افطاری است دلم همراهی نمی کند. با اینکه خیلی دوست دارم دوستانم را در آن جمع ببینم، اجازه بدهید نیایم.»

چارهای جز قبول کردن نبود. چند دقیقه بعد زنگ زد که پسرم بابک خیلی دوست دارد بیایم. خوشخال شدم. فرمود: «به یک شرط می آیم. پرسیدم چه شرطی؟ فرمود می آیم دوستان رامی بینم اما برای افطاری نمی مانم.» در همان مراسم بعد از اینکه جایزهای نگرفت به خلاف یعضی از نویسندگانی که رتبهای همطراز او نداشتند ومعالوصف از نگرفتن جایزه لبهای آویزان و چهرهای درهم داشتند باگشاده رویی فرمود: «من جایزه ام را از این ملت گرفتم. اینهایی که دوره ام کرده اند و با نگاهشان می نوازندم.» او امکان این را داشت که مصاحبه های آنچنانی کند، اسم و رسمش را هم داشت. فراوان هم پی این مهم بودند، می رفتند و می آمدند، واسطه می تراشیدند، چه از داخل و چه از خارج. اما او تن نداد و دیگرانی را هسم که تن داده بودند سرزنش می کرد منتها آیا ما هم نسبت به او برخوردی از این دست کردیم؟ا

#### بعد أدبى

محمود پیوسته و بی امان کار می کرد. عاشق کتاب و قلم بود و تا روزهای آخری که قدرت قلم زدن داشت با قلم عشق بازی می کرد. برای آن دسته از دوستداران جوان تر او می گویم که یکی از دلایل موفقیت محمود همین پشتکار و عشقورزی با قلم و کتاب بود. می گفت از صبح اول وقت که پشت میز می نشینم تا بعدازظهر یکسره کار می کنم و فقط بسرای ناهار بلند می شوم. بعد از ناهار قدری استراحت می کرد و دوباره کیار. لذاست که مدار صفر درجه به آن درجه از قدرت و پختگی می رسد. به نظر می رسد اگر محمود فقط مدار صفر درجه را می نوشت کافی بود تیا از نظر ادبی نویسندهٔ برتر این سرزمین باشد. در این اثر سه جلدی چند نکته قابل ذکر است:

اولا" شخصیتی در آن ساخته و خلق شده (نوذر) که نمونهٔ کامل شخصیت پردازی داستانی است. به استاد عرض می کردم هیچ شخصیتی در داستانها به دقت، قدرت و ملموس بودن نوذر ندیدهام و از این جهت مثال زدنی است. استاد خندید و گفت خودم هم نوذر را خیلی داستانی می بینم،

ثانیا" کتابی به آن حجم اضافه ندارد. یا دست کم این بنده حس نکرد. سومین نکته اینکه رمان روایت روزگار انقلاب از منظر اوست. محمود آن دوره را چنین دیسده است. جاهایی از داستان با عقیدهٔ بنده و امثال بنده همخوان نیست اما این به آن معنی نیست که محمود به عمد خواسته است انقلاب را تحریف کند. ضمن اینکه این تنها کتابی نیست که درایس باره نوشته شده و قرار نیست هیچ کتاب دیگری در این خصوص نوشته نشود و این تنها مرجع قضاوت باشد و دیگرانی را که انقلاب را ندیدهاند به اشتباه اندازد. هم کتابهای دیگر نوشته شده، هم نوشته می شود و هم هر کتابی را اهل نظر نقد و بررسی می کنند و اشتباههای ادبی یا اجتماعی آن روشن می شود.

نکتهٔ دیگری که دربارهٔ کل آثار محمود باید گفت صاحب سبک بودن استاد است. به نظر میرسد اگر نوشتهای از او را بیاسم بخوانیم به راحتی می توانیم بگوییم این اثر از اوست یا نه و این توفیق نصیب هر هنرمندی نمی شود.

هیچ کس همچون او زبان جنوبی را صیقل خورده و هنرمندانه به کار نگرفته است . چنان که برخی از نویسندگان محلی نویس ناخودآگاه و و و جنوبی می نوشتند حال آن که ممکن بود جغرافیایی داستان جنوب نباشد. به استاد می گفتم در خصوص شخصیت نوذر چنان قدر تمندانه عمل کرده اید که اگر قرار باشد حرف جدیدی به حرف های نوذر اضافه کنیم من خواننده بدون اینکه آن حرف یا حرف ها را خوانده باشم حتی می توانم بگویم نوذر چگونه حرف می زند و حرف مورد نظر را این طور ادا می کند.

خدمت استاد به زبان فارسی، گسترش، پویایی و زنده کردن زبان، خلق و کاربرد واژگان جدید یاغیرمرسوم از خدمات و ویژگی های دیگر اوست. خوشبختانه نویسندگان و شعرای جنوبی ایران کم نیستند، اینان در تصویر زندگی جنوب و اساسا" سبک جنوب هر کدام نقش داشته اند و دارند. اما سرآمد آنان احمدمحمود است. سهم چوبک ، آتشی، روانیپور، صفدري، عبداللهي، شريف و... محقوظ اما محمود، محمود است. با دقت، قدرت، پشتکار و صداقت خاص خود. روزی گفت صد و بیست صفحه از نوشته های کتاب تازه دست گرفته ام را پاره کردم و دور ریختم تــا در بازنویسی و بازنگری امیدی به مراجعه به آنها نداشته باشــم و از نو خلق کنم. اگر این خصلت را با کار هر روز و پیوسنهٔ او کنار جملهای از نویسندهٔ دیگری بگذاریم فرق او و دیگران و همچنین رمز موفقیت محمود معلوم می شود. آن جمله این است که روزی نویسندهای برای نشان دادن میزان زحمتش گفت من سه ماه آزگار روی این رمان کار كردم تا چاپ شده و شده رمان !!! بديهي است وقتي سه ماه كار براي نشان دادن مشقت فراوان او برای تألیف یک رمان ذکر می شود معنای آن این است که برای نوشته های دیگر کمتر از سه ماه وقت گذاشته و تازه اهل اشارت می فهمند که همین سه ماه هم برای یک رمان یعنی چه! و شاید برای همین است که استاد معتقد است نویسندگی جان کندن است

و هیچ راه میانبری هم برای رسیدن به آن نیست. این را در جواب نویسندهٔ جوانی که به خدمت او آمده بود و پرسید رمز موفقیت چیست فرمود. به هر حال محمود رفت. اگر جامعه به او توجه و نظر داشت خود را محبوب وعزین کرد و اگر بی توجه بود کم مقداری خود را نشان داد چرا که او به خوبی انجام وظیفه کرد و با کارنامه ای پر و یاد و اثری ماندگار رفت. تا بشریت وجود دارد آثار او زنده اند و رخ می نمایند چه ما بخواهیم و چه نخواهیم، چه خوشمان بیاید و چه نیاید. تاریخ دربارهٔ ما قضاوت خواهد کرد. امید است در قضاوت تاریخ و در پیشگاه نسل های دیگری که در راهند عملکرد ما چیزی برای دفاع داشته باشد.

بیاییم با خود و خدا خلوت کنیم. منظر فرهنگی مان را مرور کنیم، اگر درست عمل کرده ایم خدا را شکر گوییم که توفیق همیشه از اوست اما اگر نگاه یا عملمان غیرفرهنگی بوده است این شهامت را داشته باشیم که مردانه اعتراف کنیم اشتباه کرده ایم. اعتراف به خطا، خطاکار را کوچک نمی کند که بزرگ می کند. ضمن اینکه اگر به واقع به بیراهه رفته ایم مسیر را تغییر دهیم که اگر در «راه» نباشیم هر قدر برویم در واقع از مقصد دور شده ایم وبرگشت مشکل تر و زیان بارتر خواهد بود.

از خود بپرسیم آیا همچون محمد مصطفی (ص) پی هنرمندان مخالف (تازه اگر مخالف باشند) فرستادهایم؟ اگر فرستادهایم چفدر و چگونه و اگر نفرستادهایم چرا؟ آیا پذیرفتن اهل قلم مخالف (حتی اگر مخالف باشد) به معنای ظرفیت بالا و نگاه پدرانهٔ حکومت به افراد خانوادهٔ خود نیست؟ آیا یقین داریم نگاه مهرآمیز به مخالف باعث جذب و حتی شرمندگی او نخواهد شد؟ آیا این سیرهٔ محمدی را تجربه کردهایم و چون جواب نداده از آن روگرداندهایم یا اساسا" تجربه نکردهایم؟

#### یک یادداشت کوتاه،

در مورد دو مطلبی که در پی این یادداشت آمده است، بسرای روشسن شدن موضوع و اجتناب از این گونه معارضات رودررو، لازم میدانم به تکاتی که احیانا ٔ رفع شبهه خواهند کرد، اشاراتی داشته باشم.

من قبل از هرچیز، به دلیل پنجاه سال دوستی تنگاتنگ و تلمذ مداوم در محضر احمد محمود، وظیفهٔ خود می دانم هرجا که مطلبی خلاف واقع در مورد او مشاهده کنم، – اگرچه نه تنها به قصد ادای دین، بلکه به حکم وظیفه و بیان واقعیتهای قابل ذکر – چند سطری بنویسم تا اگر حرفی و موضوعی، و یا نکته ای تاریک مانده باشد، روشن شود و ذهن مخاطبان را به گمراهی نکشاند.

در مقالهٔ دوست نویسنده و بزرگوار من آقای محمد محمدعلی زیس عنوان «سایه به سایهٔ همسایه ها» مطالبی آمده است که متأسفانه باید عرض کنم که صد در صد واقعیت ندارد و نقل قولی است کاملا خلاف واقع، و چه بسا مغرضانه. اما پیش از هر چیز لازم است که من ارادت خود را به آقای مخمدعلی ابراز کنم و مراتب احترامم را به شخص ایشان اعلام نمایم.

گفتم نقل قولی است از کسی دیگر و چه بسا مغرضانه، چرا که ایشان از زبان شخصی به نام عبداللهی نقل قول کرده و احتمالا" نظر خود ایشان نباشد، و اما ای کاش آقای محمدعلی، آقای عبداللهی پرا با نبام کوچکش هم معرفی می کرد تا لااقل دیگران بدانند که این روزنامه نگار و منتقد و ویراستار برجسته کیست و چگونه آدمی است!

تا آنجا که من خبر دارم شخصی به نام آقای اکبر عبداللهی که از قضا از دوستداران احمد محمود بود و تقریبا با او مراوده داشت، در سالهای مورد نظر آقای محمدعلی، یعنی بین سالهای ۱۵ تا ۵۴ در روزنامهٔ اطلاعات و مؤسسهٔ امیرکبیر کار میکرده، آن هم نه به عنوان

روزنامه نگار و منتقد و ویراستار برجسته، بلکه به عنوان یک نمونه خوان معمولی و غلطگیر مطبعه ای و نه بیشتر. و ابن آقای محترم نه روزی به کتابی نقد نوشته، و نه به قول خودش توانائی این کار را داشته و یا دارد. حالا اگر آقای عبداللهی دیگری است، همانطور که اشاره شد کاش نام کوچک او را هم می نوشت و از ایس سوء تفاهم پیش آمده جلوگیری می کرد. علاوه بر این، همانطور که همه می دانند و خود آقای محمدعلی هم بیشتر از دیگران می دانند پدیدهٔ ویرایش و ویراستاری در کشور ما فوق العاده تازه و نویاست، چندان که گمان نکنم عمر آن از ۱۵ سال بیشتر باشد و این موضوع در سی سال قبل، اصلا مرسوم نبوده است.

مضافا" این که بنا به فرمایشات دوست نازنینم جناب آقای دکتر ابراهیم بونسی که در تمام مراحل چاپ «همسایه ها» ناظر و شاهد بسوده، حتی یمک کلمه از آن عوض نشده و در ایس خصوص، آقای رضا جعفری – فرزند مدیر محترم مؤسسهٔ امیرکبیر – که در آن زمان مدیریت مؤسسه را به عهدا داشته، می تواند شاهد خوبی برای این مدعا باشد.

به هرحال آنچه که به نام همسایه ها منتشر شده دقیقا" نثر درخشان و «شسته و پاکیزه» خود احمد محمود است و هیچ کس در آن دخالتی نداشته است. و به نظر من برای اثبات این مدعا، نیاز به هیچ ادله و براهینی نیست، چرا که آنچه عیان است چه حاجت به بیان است. هرکس می تواند به راحتی نشانه های نثر همسایه ها را در آثار منتشر شده قبل از آن مشاهده کند.

در ضمن، من از میان حدود یکصد نامهای که از او دارم، دو نامه را برای نشان دادن نثر درخشان و خصوصا دقت و وسواس او را در مورد همسایه ها انتخاب کرده ام تا ثابت شود که نثر احمد از همان اوایل کار نویسندگی اش «شسته و پاکیزه» بوده است.

تاریخهای این دو نامه ۱۳۴۳/۲/۲۰ و ۱۳۴۵/۳/۲۴ است کمه در ایسن مجموعه عینا" کلیشه شده و به چاپ رسیده است.

سایه به سایهٔ همسایهها محمد محمد علی ماهنامهٔ کارنامه شمارهٔ ۳۱ آبان ۱۳۸۱

احمد محمود را نه با مجموعه داستانهایش مثل زائری زیر باران و پسرک بومی و ... بلکه با شاخص ترین اثرش رمان همسایه ها باور کردم. ایس رمان در سال ۱۳۵۳ چاپ شد و نثر شسته و پاکیزه و متن بی غلط چاپی اش توجهم را جلب کسرد. بعد اولین مجموعه داستان خودم «درهٔ هند آباد گرگ داره» منتشر شد و طبعا" در مقایسه با همسایه ها در سطحی نازل قسرار گرفت و باعث شرمندگی ام بود و گو که احمد محمود نویسنده ای سرشناس بود و من به قول معروف تازه می آمدم که جایی باز کنم. ولی خوب به هر حال مدعی هم بودم و آن زمان هم آرزو بر جوانان عیب نبود و حالا هم نیست.

آن زمان هم منتقدان دربارهٔ جوآنها کمتر دست به قلم میبردند. ارتباطها هم البته کمتر بود. این همه پاتوق و جلسات داستانخواپی و نهادهای جایزه دهنده هم نبود. اگر به محفل کافه نادری و فردوسی یا قهوه خانهٔ گل محمد راهی نداشتی کلاهت پس معرکه بود و بود تا آن که برحسب تصادف یکی از روزنامه نگاران (آقای عبدالهی) در روزنامهٔ اطلاعات دربارهٔ مجموعه داستان من یادداشتی قلمی فرمود. دریغ و افسوس خودم بابت سهلانگاریها و زخمهای عمیق و تیغ تیز ادارهٔ سانسور کم بود، نقد عبدالهی هم بار گرانی شد بر دوش که نمی توانستم سانسور کم بود، نقد عبدالهی هم بار گرانی شد بر دوش که نمی توانستم

پائینش بگذارم. یک ماه تب کردم. دچار یأس و دلمردگی شدم. هرچه خالد [قهرمان تربولوژی احمد محمود] و بلورخانم رنگ و جلای بیشتر و واضحتری می گرفتند، قهرمانان و شخصیتهای داستانهای خودم از رنگ و رو می افتادند. تا آن که باز هم بر حسب تصادف عبدالهی روزنامه نگار و منتقد من دوست یکی از همکاران اداره درآمد و خواهش شد بیاید اداره تا ببینیم چگونه بوده است که هیچ یک از ترفیدهای کلامی و تکنیکی من در آن مجموعه داستان به چشم ایشان نیامده است و ... برایش چای آوردم و تازه متوجه شدم او علاوه بر روزنامه نگاری جزو ویراستاران برجستهٔ ناشر همسابه ها است.

صحبت که گل کرد، یا کرک انداخت، در بین صحبت رسیدیم به نثر زیبای همسایه ها. در واقع او به طور چشمگیری بی مقدمه یا بی هیچ بهانه از نثر همسایه ها تعریف می کرد که دهان مرا ببندد که بسته بود. اما نکته ای گفت و آن ایس که بیش از یک سال خورشیدی او و سه نفر از دیگر ویراستاران برجسته انتشارات امیر کبیر روی همسایه ها کار کرده اند. جمله جمله اش را باره اخوانده اند و احمد محمود با اکثریت قریب به اتفاق بیشنهادهای آن چهار تن موافقت کرده است.

نشست آموزندهای بود، نمی دانستم تمامی ناشران معتبر جهان ویراستار دارند و نویسندگان سرشناس از همینگوی گرفته تا دیگران و دیگران غالبا" کتبسته در اختیار سرویراستار ناشر خود می نشینند و زانو میزنند. امروز هم این رسم تا حدودی بین برخی از ناشران با فرهنگ ما جا باز کرده است. شاید احمد محمود جزو اولین کسانی بود که از منیت نویسنده بودن خود پایین آمد و بی هیچ پردهپوشی پذیرفت که ویراستارانی را در کنار خود تحمل کند. او به واقع به اثری می اندیشید که قرار بود هزارها هزار خواننده داشته باشد یا نه، به احترام آن هزار هزار یا حتی یکی دو هزار خوانندهٔ اثرش، کلاهش را از سر برداشت.

# سایه به سایهٔ همسایهها 🔲 ۵۲۳

آن روز پس از صحبت با آن منتقد گرامی جان تازهای گرفتم. دانستم نوشته پس از بیرون آمدن از زیر دست نویسنده دیگر مال خودش نیست. اما افسوس که گاهی یادمان میرود چه آموخته ایم. شما نگاه کنید به آثار پس از همسایه ها...

هر مجالی مغتنم نیست مهدی قریب ماهنامه کارنامه شماره ۳۳ اسفند ماه ۱۳۸۱

أقايان! بعد از سلام سطح كيفي قابل قبول نشريه كارنامه تان را، وظیفه گران و خطیر فرهنگیتان را در این خلأ عظیم فکری موجود ارج مینهم و دستنان را میفشارم. اما بعد، شماره ۳۱ کارنامه را که بخشی از أن در رئای زندهیاد احمد محمود داستاننویس نادرالمثال روزگار ما بود، ديدم. خسته نباشيد اجرتان مأجور و سعى تان مشكور باد! در ميان همه آن مطالبی که دربارهٔ جنبه هایی مختلف از زندگی و آثار محمود نوشته شده اما مقالهای هست با عنوان «سایه به سایهٔ همسایههاً» به قلم آقای محمد محمدعلی. این نوشته در حقیقت شگفت زدهام کرد به دو دلیل: اول این که در همه جای دنیا رسم است که در تجلیل یا در رثای یک شخصیت معروف و يا حتى غيرمعروف معمولا" از فضايل اخلاقي و احيانا" محاسن هنري يا ادبي آثار او سخن به ميان مي آيد. من شخصا" فكر نمی کنم که یک چنین مجالهایی برای طرح برخی اختلاف سلیقهها و تفاوت دیدگاه ها مناسب باشد و دوم این که از نشریه ای وزین مانند کارنامه کنه در کارنامه آن اتکاء به مبانی و اصول علمی مستند نویسی حرف اول را میزند بعید است نوشتهای را به چأپ برساند که در مضمون و روح کلمی آن بــه جز وجود تنافر با اصول اخلاقی مدعاهایی باشد كه در بهتريس حالت و با حداقل توقع نياز به اثبات دارد. اين هم على الظاهر باید از مقوله همان پدیده های عجیب و غریب این روزگار وانفسا باشد که به انگیزهٔ تکریم و تجلیل از خاطره یک نویسنده مطرح و فقید می کوشیم اولا" خودمان را بیشتر به رخ بکشانیم و ثانیا" منویات نهفته خود را به تلویح و آن هم با نقل قولهایی بی اعتبار از این و آن بروز دهیم. اگر مدح شبیه به ذم آقای محمد علی تعریضی نهفته و رندانه به دوست درگذشتهٔ ما انسان نیک و نویسنده شایان تحسین، زنده یاد محمود نبود، اگر امکان این وجود نداشت که بازکاوی برخی از مدعاها و قولهای مطروحه در این نوشته برای خوانندگان شما تا اندازه ای مفید فایده باشد؛ و سرانجام اگر در این زمانهٔ جفاکار، به جای این که یوستمان کلفت شود پوست نازک تر می شدیم، می شد این مطلب را نیز مانند بسیاری مطالب دیگر به سکوت برگزار کرد که بی گمان این نیز بگذرد.

باری، آقای محمد محمدعلی در «سایه به سایه همسایهها» نوشته اند که در سال ۱۳۵۳ رمان «همسایهها» اثر احمد محمود را خواندند و «نثر شسته و پاکیزه و متن بی غلط چاپی اش» توجهشان را جلب کرد. ایشان سپس با فروتنی اعتراف می کنند که خواندن این رمان باعث می شود مجموعه داستان خودشان که به تازگی منتشر شده از چشمشان بیفتد (چرا؟ فقط به خاطر یک نثر شسته و پاکیزه و متن بی غلط چاپی؟!) از بد یا نیک روزگار در همین موقع نیز نقدی که روزنامه نگاری به نام عبداللهی [کدام عبداللهی؟ هرمز؟] در روزنامهٔ اطلاعات بر داستان ایشان نوشته و از آن ایرادهای زیادی گرفته مزید علت می شود و اینها همه «باری گران شد بر دوش» ایشان و سبب شد «دچار یأس و دلمردگی» شوند. به علت این تألمات «یک ماه تب» می کنند به ویژه این که به تدریج هرچه قهرمانان همسایه ها در نظر ایشان رنگ و جلای بیشتر و واضح تری می گرفتند، قهرمانان و شخصیتهای داستانهای خودشان کمرنگ تر می شدند. دست بر قضا ایشان بالاخره موفق می شوند آقای عبداللهی می شدند. دست بر قضا ایشان بالاخره موفق می شوند آقای عبداللهی می شدند. دست بر قضا ایشان بالاخره موفق می شوند آقای عبداللهی می شدند. دست بر قضا ایشان بالاخره موفق می شوند آقای عبداللهی ایرادگیر را ملاقات کنند. آقای عبداللهی که اتفاقا" از بر جسته ترین

ويراستاران (مدعا؟) انتشارات اميركبير بوُدهاند نخست از «همسايهها» خیلے خیلے تعریف و تمجید می کنند و سیس اظهار می دارند که بله «همسایه ها» را من و دو سه نفر دیگر از برجسته ترین ویراستاران (مدعای دیگر؟) به مدت یک سال ویرایش کردیم و محمود نیز با همهٔ اصلاحات ما موافقت کرد. (مدعای سه دیگر) مشارالیه در نهایت نتیجه می گیرد این «همسایهها»یمی را که می بینید و من دارم از آن تمجید می کنم در واقع حاصل تلاش یک سالهٔ من و چند تن دیگر از ویراستاران است و به زبان بی زبانی یعنی این که این «همسایه ها» غیر از آن « همسایه ها»ست و باقی قضایا. آقای محمدعلی هم که تا آن موقع نمی دانسته اند ویرایش کار بسيار يسنديده و لازمى است حالا با سخنان أموزنده أقاي عبداللهي توجیه میشوند و ریراستار برجسته و محترم هم که مستمعی مستعد و آموزش پذیر برابر خود می بیند به ذوق می آید و داد سخن می دهد که ای بابا این که چیزی نیست حتی نویسندگان سرشناس از همینگوی گرفته تا دیگران و دیگران (ایس دیگران دومی به معنی «خیلی دیگران» است و جای چون و چرا باقی نمی گذارد!) غالبا" کت بسته در اختیار سر ويراستاران خود مينشينند (در اختيار كي نشستن؟ كذا في الاصل) و زانو میزننده سپس نتیجه می گیرند که (البته در اینجا من نفهمیدم آقای عبداللهی در آن روز این نتیجه را گرفتهاند یا آقای محمدعلی در امروز به ایس نتیجه رسیدهاند. شاید احمد محمود جزو اولین کسانی بود که از منیت نویسنده بودن خود پایین آمد و بی هیچ پردهپوشی پذیرفت که ویراستاران را در کنار خود تحمل کند (این هم یک مدعای دیگر! البته این یکی دیگر در صورت اثبات شدن استنانا" به نفع محمود است.)

در حقیقت، همان طور که آقای محمد علی نیز آز قول آن ویراستار، به راستی، اشاره کرده اند وقتی نویسنده ای با عظمت و شهرت همینگوی، البته نه کتبسته و دو زانو نشسته می گوید که اگر ویراستار آثار من نمی شده، در ان من هرگز همینگوی نمی شده. زمانی که استاین بک اعتراف می کند

فصل های سوم و چهارم «خوشه های خشم» را به توصیهٔ ویراسنارم به کلی زیر و رو کردم و یا وقتی تنسی ویلیامز ادعا میکند که حتی نام نمایشنامهٔ «شب پوکربازی» من به پیشنهاد ویراستار کتاب تبدیل به «اتوبوسس به نام هوس» شد و همین تغییر خشک و خای نام نمایشنامه، عامل مهمی در موفقیت و شهرت اثر گردید و قس علی هذا، پس همه ما باید هم در برابر نقش قاطع و بعضا" تعیین کننده ویراستاران اهل و باذوق، به احترام كلاه از سر برداريم، در اين واقعيت جاي كمترين تردیدی وجود ندارد. ایراد اسن به نقش ضروری و لازم ویرایش «همسایه ها» یا هر اثر دیگر نیست. در چند و چونی، حد و حدود و صحت و سقم مدعاهایی است که در مواردی خاص مطرح میشود. دربارهٔ «همسایه ها» باید گفت آیا آقای عبداللهی و دیگران، مجموعه داستانهای کوتاه محمود مثلا" «غریبه ها و پسرک بومی» یا «زایری زیر باران» را نیز که سالها قبل از «همسایهها» منتشر شده و به لحاظ ساختار نشر و زبان مشابه آن است بدین شکل ویرایش کردهاند؟ آیا نثر و احیانا" زبان رمان های «داستان یک شهر»، «زمین سوخته» و بعدتر «مدار صفر درجمه» کمه مهر زبان و نشر محمود را بر پیشانی دارند حاصل ویرایش همانها و یا کسان دیگری بوده است که یا آقای عبداللهی و همکاران برجستهٔ ایشان از دید ذوق و نگرش هنری و سواد ادبی کاملا" یکسان بودهاند؟ اگر چنین نباشد که مسلما" هم نیست و خود آقای محمدعلی نیز در پایان مقالهٔ خود آنجا که با افسوس عدم آموزشپذیری محمود را در آثار بعدىاش به دليل استفاده نكردن از تجربه ويرايش «همسايهها» مورد ایراد قرار دادهاند، همین نظر را دارند، پس ناچاریم بپذیریم یا احمد محمود به رغم نظر آقای محمدعلی آموزشپذیرترین آدم روی کرهٔ زمین بوده است که با رؤیت متن ویرایش شدهٔ همسایه ها به یکباره اسبک و سیاق مألوف چندین و چند سالهٔ خود را به کناری نهاده» و «نثر شسته و پاکستره، ویراستاران برجستهٔ امیرکبیر را در آثار بعدیاش نصب العین قرار

داده است و آقای محمدعلی که نثر همسایه ها را پسندیده و این ها را نپسندیده صاف و پوست کنده دارد لج بازی مَیکند و یا این که داستان ویسرایش همسایه ها به این شوری که آقای محمدعلی نقل کرده اند نبوده است!

می توان سبک و شیوهٔ نگارش و اصولا" منطق زیبایی شناختی یک نویسنده را قبول نداشت این امر نه تنها مذموم نیست که اصلا" بسیار ضروری و لازم است. رشد و شکوفایی هر پدیدهٔ ذهنی و به ویژه هنر و ادبیات از دل حضور این تضارب آراء و تقابل دیدگاهها می جوشد و می بالد، حتی اگر هم این تقابل و تفاوت نظرگاهها در جایی مثل کشور ما بعضا" به شائبهٔ تنگ نظری ها و باندبازی ها آلوده باشد، باز هم مطرح ساختن آنها بی فایده نیست.

آقای محمدعلی مقالهٔ تجلیل از احمد محمود را با این عبارت به زیور طنز و تلویح آراسته و به پایان رساندهاند: «آن روز پس از صحبت با آن منتقد گرامی جان تازهای گرفتم دانستم نوشته پس از بیرون آمدن از زیر دست نویسنده دیگر مال خودش نیست اما افسوس که گاهی یادمان می رود چه آموخته ایم شما نگاه کنید به آثار پس از همایهها

این فراز پایان حاوی نکاتی آموزنده و جالب توجه است که حیف است به آن اشاره نکنم.

۱- نویسنده گرامی «سایه به سایه» ظاهرا" مفهوم و شأن این مبحث مهم در نقد ادبی را که معتقد است «نوشته پس از بیرون آمدن...» به فهمیده اند. جمدا شدن یک اثر ادبی از آفریننده اش پس از چاپ اثر، در حقیقت بیانگر قطع ارتباط زیبایی شناختی اثر با خالق اثر به لحاظ تمامیت و کلیت ساختاری است. آثار ادبی و هنری، پس از نشر در جامعه و حضور در میان مخاطبان خود از دید فرم، مضمون و ساختار، دیگر واجد هویتی مستقل و منتزع از ذهن آفریننده اش است. این فرایندی مطلقا" زیبایی شناختی است که حتی ویرایش احتمالی نثر را دربرمی گیرد.

أیـا در مـیان تمام أثار داستانی مطرح و ماندنی جهان میتوان اثری را سراغ کسرد که به لحاظ وجود اختلافهای جزئی در نثر نیز که این یک عناصر داستانیای است که به رغم زبان با واسطه با منطق زیبایی شناختی نویسنده آن هم پیوند است و نه بی واسطه دو متن متفاوت از آن وجود داشته باشد با فرض این که چنین ویرایشی با این حد و حدود که آقای محمدعلی مدعی آن هستند در همسایهها صورت پذیرفته باشد که من با توجه به سیرهٔ ادبی محمود در آن شک دارم- این کار جدا از نویسنده شکل نگرفته و مرحلهای بیرونسی از روند آفرینش نبوده است- تعاطی نظیرها وآراء میان ویراستار با نویسنده داستان و نه مقاله یا یک کتاب علمي و حتى ادبي تحقيقي تا زمان تكوين نهايي اثر، موتري دروني است و نه بیرونی، آنچنان که ظاهرا" از نوشتههای محمدعلی مستفاد می گردد نشر و زبان محمود از همسایه ها تا «مدار صفر درجه» (۱۳۷۹-۱۳۵۳) واجـد أنجـنان تشخص و انسجامي بوده است (نثر و زبان درخت انجير معابد به کلی با آثار دیگر محمود تفاوت دارد) که یا باید پذیرفت این همه مطلقا" نتیجه سبک و سیاق نویسندهاش بوده است و یا این که ویراستارانی از قبیل آقای عبداللهی در طی ۳۸ سال همهٔ آنها را بر مبنای یک نگرش معین و یا الگوی واحد ویرایش کر دهاند.

بدیهی است که آثار محمود و به ویژه رمانهایش مانند اکثر قریب به اتفاق آثار داستانی دیگر از لغزشهای فنی، صناعی و موضوعی کوچک و حتی بزرگ خالی نیست. خود من در کتاب بررسی و نقد آثار چند تن از نویسندگان معاصر ایران که در آستانهٔ چاپ است به برخی از این لغزشها اشاره کردهام.

جالب این که یک بار که برخی از این ایرادها را با خود محمود درمیان گذاشتم و از او خواهش کردم در صورتی که با آن همرأی است، در چاپهای بعدی کتابهایش این ایرادها را اصلاح کند، او با این که با

تمام نظرهای من موافق بود به هیچ وجه زیر بار تصحیح این موارد نرفت.

محمود اولا" بر این باور بود که هرکدام از این کتابها با وجود همهٔ این ایرادها حالا دیگر متن مستقلی است که او نه میخواهد و نه می تواند با اصلاح آنها موافقت کرده و در نتیجه متن دومی بسازد و ثانیا"، درست یا نادرست با ذهنیت رتوش شدهٔ یک نویسنده یا هنرمند رو به رو باشد و طرح این ایرادها نه در حیطهٔ آفرینش ادبی و هنری که در حوزهٔ نقد قرار دارد.

اعتقاد محمود حداقل در مورد اول در حقیقت مصداق دقیق و درست همان تینوری جدا شدن اثر از خالق اثر است که من در آن زمان درک درستی از آن نداشتم و آقای محمدعلی امروز به نوعی دیگر به استنباطی غلط از آن رسیده است.

۲- نویسندهٔ «سایه به سایه...» همسایه ها را به دلیل «نئر شسته و پاکیز» و متین بی غلط چاپی اش» پسندیده اما آثار بعدی محمود را نیسندیده است. همان طور که پیشتر هم گفتم لابد رد یا قبول یک اثر ادبی یا همنری و نقد آن نه تنها ناپسند نیست بلکه بسیار هم ضروری و سازنده است و آقای محمل علی یا هر کس دیگری می تواند یک اثر را بپسند دیا نیسند و ای بسیا دلیلی هم برای این کار خود نیاورد. لیکن وقتی کسی برای چندی و چگونگی پسند خود دلیل می آورد و فی المثل کتابی از یک نویسنده را فقط با توجه به نثر شسته و پیراستگی آن از غلط های چاپی ملایم طبع خود می بیند اما آثار بعدی همین نویسنده را که حداقل برخی از آن ها به لحاظ ایس مختصات معین از تشخص و برجستگی بیشتری برخوردار است، نمی پسندد، خواه ناخواه باید اندیشید که دارد صاف و برخوردار است، نمی پسند، خواه ناخواه باید اندیشید که دارد صاف و ساده نقیضه گویی می کند و پسند و عدم پسند ایشان در هر حال مبتنی بر دلایل دیگری است که شاید صلاح ندانسته اند به آن اشاره کنند.

### ۸۳۷ 🔲 بیدار دلان در آینه

دوستان ارجمند کارنامه! از این که مقدمه از ذی مقدمه طولانی تر شد امید عفو دارم. برای جبران این زیاده نویسی مطلبم را با نقل قولی از زنده یاد گلشیری نویسندهٔ بزرگ و مطرح معاصر حبین ختام می بخشم. او در جایی نوشت: «نویسنده مجبور است بنویسد تا به پردهٔ غیب نرود» و مین جسارتا" بر جملهٔ او می افزایم که: «گاه نیز نوشتن نویسنده اش را به پردهٔ غیب می برد» اگر البته فراموش کند که هر سخن جائی و هر نکته مقامی دارد!

ا دربارهٔ اسن دو سورد و نیز دربارهٔ چندی و چونی مراحل جاپ همسایه ها در سال ۱۳۵۳ می تبوان از دو تن دیگر از دوستان قدیمی و بسیار نزدیک زنده یاد احمد محمود، یعنی آقایان ابراهیم یونسی و هوشنگ عاشورزاده که کاملا" در جریان کار قرار دارند نبز، استفاده کرد.

گفتوگویی با احمد محمود<sup>ا</sup> خسرو باقری ماهنامهٔ چیستا شمارهٔ ۱۹۵ و ۱۹۵ دی و بهمن ۱۳۸۱

به مناسبت چهارم دی ماه ۱۳۱۰، روز تولد زنده یاد استاد احمد محمود احمد محمود مردن عاشق نمی میراندش در چراغ تازه می گیراندش

ایـن گفـتوگو در پاییز سال هفتاد و هشت انجام شد و قصد آن بود که تداوم یابد... و اکنون با دریغ منتشر می شود.

● تشکر که بر خلاف میل درونی خود خواهش ما را پذیرفتید

احمد محمود: انجام این گفتوگو از نظر حسی، عاطفی برای من قدری مشکل است.

دوستان زیادی علاقه مند بودند گفت و گویی بکنند، منتها طبیعتم این طور است، نمی دانم نمی خواستم، دلم نخواسته صحبت بکنم و نکردم. به استثنای یک مورد. منتها حالا دیگر جناب شهریاری هستند، شما هستید، نمی شود به آقای شهریاری گفت نه. این است که سعی می کنیم به هر جهت به هر کیفیتی که شده است ترتیب این گفت و گو را بدهیم، شما خبرنگار نیستید سابقهٔ گفت و گو ندارید در حقیقت حرفه ای نیستید، من

ا با سپاس از سرکار خانم زاله صمدی

هم به دلیل نداشتن گفت و گوهای این جوری، حرفهای نیستم. یعنی هر دو در حقیقت مثل هم هستیم.

● چه شد که نویسنده شدید؟

□ احمد محمود: خوب این یکی از همان سؤالهای تکراری است (با خنده) من باید بگویم، خوب جوان بودم، علاقهمند به ادبیات و به شعر و به کتاب. بعد یواش یواش... نه این مسایل نیست اصلا"، علاقه مند به كتاب بودم، كتاب هم مى خواندم، هيچ ئمى شود گفت چه شد که این طور شد علاقه داشتم به کار نوشتن. از جوانی هم مینوشتم، شرایط ما به گونهای است که آدم به آن جایمی که دلش میخواهد نمي رسد، من مي خواستم سينما كر بشوم، سينما را خيلي دوست داشتم. اگر وضع بسامانی بود و یا من وضع بسامانی می داشتم، بی تردید سینماگر می شدم. منتها کار سینما کار فردی نیست. کار گروهی است کار دشواری است، آدم باید تعلیم ببیند، من در این فکر بودم که به خارج بروم درسش را بخوانم. ولي نشد، هزار سنگ پيش پاي آدم هست كه آدم را به جهتهای مختلف میکشاند. این حس در من بود. این حس کار سینما، در من بسيار زياد بود. خلق يعني اظهار درون خود، وقتي أن جا نشد جهت دیگری پیدا کرد. به طرف نوشتن که فردی است و هزینهای ندارد، رفتم. لزومي نداشت كه من درسش را بخوانم، دانشگاه ما كه اين چيزها را نداشت این چیزها را حالا هم ندارد، اگر هم میداشت به درد بخور نسبود. پسس من باید خودم شروع می کردم، یک امر فردی که باید خودم تلاش مىكردم، و شروع كردم و تلاش كردم و بعد به تدريج همين طوری شد که تا امروز شده است. حس هنری در من بیشتر به طرف سینما بود، خیلی ها به من می گویند در کارهایت برشهای سینمایی هست. شاید این برشهای سینمایی همان حس و حال و روحیهای است که من برای سینما داشتم و هنوز هم دارم.

• ٦٠ سال پيش شما در اهواز بوديد؟

- من در اهواز بودم. بله، سینمای صامت را در اهواز دیدم، شرکت نفت فیلم نشان می داد. من حالا می گویم ۲۰ سال، شاید ۲۰ سال دقیق نباشد ولی اولین فیلم ناطقی را که دیدم یادیم هست فیلم «دختر لر» بود یا «جعفر و گلنار». معروف است به «جعفر و گلنار» حدود ۱۲ سالم بود، اکنون ۲۸ سال دارم، حدود ۵۵ سال پیش.
  - اولین فیلم فارسی هم بوده است؟
- احمــد محمود: من بعد از آن فیلم دیگری دیدم به نام «زندانی امیر» که وقتی تاریخ سینما را میخوانم نام آن را نمیبینم.
  - أن وقت شما با خانواده رفتيد يا مثل همه جوآنها با دوستان؟
- ☐ احمد محمود: با دوستان ۱۰-۱۲ ساله بودیم با هم رفتیم-اولین فیلم را که دیدم، ۳ بعد از ظهر، روز جمعه بود (با خنده) با دوستان رفتیم سینما. بلیطش هم یادم می آید یک ریال بود. (با خنده)
- چطور شد که شما نویسنده شدید، نویسندهٔ داستانهایی مانند همسایه ها، داستان یک شهر، تا میرسیم به مدار صفر درجه. خوب در همهٔ اینها گرایشی هست نسبت به احقاق حقوق مردم فقیر، گرایشی در آنها هست به سمت آزادی مردم، به سمت پیشرفت کشور چطور؟ نه یک نویسندهٔ ماجرایی، که داستانهای ماجرایی یا پلیسی مینویسد به احتمالی آن موقعها بیشتر مرسوم بوده!
- احمد محمود: زندگی من، زندگی خانوادگی من، زندگی اجتماعی من، زندگی اجتماعی من، شهر من، شرایطی که در آن زندگی میکردم، در مسیری که یک نویسنده انتخاب میکند اینها همه موثر بود. شاید اگر من در خانوادهای مرفه و راحت زندگی میکردم، با تحصیلات عالی و این حس نوشتن را هم میداشتم، میرفتم به مسیری که فرض بفرمایید دیگران رفتند کسانی مثل «حجازی»، «دشتی» و غیره. شرایط اجتماعی روی هر نویسنده اثر میگذارد. نمیخواهم این را بگویم که من میخواستم از حقوق مردم دفاع بکنم. اینها خمیرهای بوده که من در آن شکل گرفتم.

یعنی شرایط زندگی اجتماعی من، طوری بوده که اینها بخشی از وجود من شده، اجزای من شده. اجزای وجودی من. حالا که من جهت پیدا می کنم به طرف یک کار، خوب اینها بروز می کند. همین است که موجب می شود داستانهایی بنویسم متفاوت با داستانهایی که شما به آنها اشاره کردید. جنجالی و ماجرایی وعشقی و نمی دانم، از این چیزها که نوشته می شد و به اصطلاح شکلی از کار نوشتن است؛ مین آنها را نفی نمی کنم. چون هر کدام مسألهای است به نوشتن است؛ مین آنها را نفی نمی کنم. چون هر کدام مسألهای است به متفاوت است. اینها همه اثر می گذارد. یعنی نه تنها روی من، روی هر کسی که این حس وحال را داشته باشد و به نیت نوشتن حرکت کند، در شهر ما، در اهواز یا در آبادان، هر کدام از این بچههایی که قلم به دست گرفتند، در همین مسیر حرکت کردند. چون خاستگاه هاشان طوری بوده گرفتند، در همین مسیر حرکت کردند. چون خاستگاه هاشان طوری بوده

• آقای محمود، شما متولد چه سالی هستید؟

احمد محمود: متولد ۱۳۱۰؛ این نیست که من آمدم، نشستم، فکر کردم، انتخاب کردم که قلم بردارم به دفاع از آزادی، به دفاع از کارگیر، قلم بردارم به دفاع از پیشه و... نه اینها نبوده، جهت پیدا کردم به طرف نوشتن، چیزی که این حس و حال من را حرکت داده به طرف نوشتن، آن شرایط اجتماعی، آن زندگی، آن سیاست خاصی که حاکم بر جنوب ما بود، این ها همه اثر گذاشته و شده است این شکلی که شما می بینید و متمایزش می کنید با بعضی کارهای دیگر. این است والا این که بنشینم، تصمیم بگیرم،... نه به هیچ رو.

• احساس میکنم، درست شما در زمانهای به دنیا آمدید و جوانی شما در دورهای گذشته که جنگ جهانی دوم با پیروزی متفقین خاتمه پیدا کرده است. یعنی در واقع، نیروی مظلومان جهان برای اولین بار جایی توانسته بود نفسی بکشد و بگوید که من هستم. درست تحت تأثیر

آن جریان که جریانی جهانی بود در داخل هم این امکان پیدا شد که برای اولین بار در تاریخ کشورمان، طبقات محروم هم از درون خودشان نویسندگان و هنرمندانی پرورش بدهند که آنها همانگونه که شما می فرمایید بر مبنای شرایط زندگی خودشان، نه به شکل مکانیگی و نه بر مبنایی که تصمیم گرفته باشند، در واقع همراه آن مردمی که در آن دورهٔ تاریخی بلند شده بودند که از حقوق خودشان دفاع بکنند، اینها هم روشنه کران وابسته به آن طبقه بودند که ...

احمد محمود: خوب، نمی شود این را منتفی کرد. اما این جوری هم نمی شود بررسی اش کرد. به این سهولت، به این سادگی. ولی این که این حرکت در مملکت ما موجب یک حرکت طبقاتی، طبقاتی حالا اسمش را نگذاریم، موجب حرکتی شد که مردم می خواستند، عدالت و آزادی را به دست آورند، خوب بله، من هم زیر نفوذ آن بودم. هیچ تردیدی در آن نیست. من جوان که بودم وابسته به سازمان جوانان توده بودم وقتی می گویم شرایط اجتماعی، این تأثیرش را بر من می گذارد دیگر. این تأثیر را بر من گذاشته خوب این ها تأثیر گذار است.

 بلـه، درآن دوران حداقـل این تنها جریانی بوده که به سمت طبقات محروم گرایش داشته است.

احمد محمود: خوب بله، تنها جریانی بود که این جوری بود. بله، تنها حزبی ببود که به این طرف حرکت می کرد. حالاً صرف نظر از حرفهایی کنه می زنند، آن بحث دیگری است که باید جای دیگر تکلیفش روشن بشود. نویسندگانی که از درون این جریان پیدا شدند، همین گونه می اندیشیدند، شما نگاه کنید... بیشتر کسانی که عضو این سازمان بودند، و بعد قلم به دست گرفتند، این نوع تفکر را داشتند: حالا با کم و بیش اختلاف. البته جدا بکنیم کسانی را که حالا بریدند، جدا شدند، نیسندیدند یا مخالفت کردند، آنها مسیر دیگری رفتند ولی

آنهایی که در این تفکر باقی ماندند، حتی اگر جدا شدند باز بخشی از این اندیشه را حفظ کردند که روی کارشان تأثیر گذاشت.

- آقای محمود، وقتی جوان بودید، تحت تأثیر چه نویسندهای بودید؟
- احمد محمدود: وضع ما جوآنها با جوآنهای امروز خیلی متفاوت بود. امروز جوآنهایی که دست به قلم میبرند امکانات زیادی دارند. حداقل امکان آنها این است که چهار تا نویسنده هست، میروند پیششان مینشینند، صحبت میکنند داستانشان را میبرند میدهند آنها هم میخوانند، اظهار نظر میکنند.
  - بله، كلاسهاي قصه نويسي هم تاحدودي هست.
- ☐ احمـد محمود: زیاد هــت. ما اینها را نداشتیم. در شهرستانی زندگـی مـیکـردیم کـه ایـن چیزها نبود. تنها، روزنامه داشت. روزنامه و کتاب که از مرکز میآمد.
  - شما در اهواز ساكن بوديد؟
- احمد محمود: در اهواز زندگی می کردم، بله. مدت کوتاهی آبادان هم بودم. شاید اولین آثار جدی را که خواندم، کارهای «هدایت» بود. پیش از آن، ۱۵–۱۵ سالم که بود، کارهای «محمد مسعود» را میخواندم. همان روزنامه نگار معروف، سه چهار تا کتاب منتشر کرده بود که چون آتشین و تند و تیز بود، ما می پسندیدیم. وابستگی به هیچ، حزبی، چیزی هم نداشتیم، منتها اینها را میخواندیم، لذت می بردیم. ولی بعد، به تدریج کشیده شدم به کارهای «هدایت» به صورت جدی. ناشی در آن هست. اما ایس که حالا چه آثاری بر آدم اثر می گذارد، فکر می کنم مهمتر از همه تجربه خود آدم است. خواندن کتاب هم نوعی تجربهٔ دیگران است که مال خود می شود. خیال می کنم مهم ترین عنصر و مهم ترین عاملی که به کار نویسنده می آید، تجربهٔ مستقیم زندگی خود نویسنده است. البته آنار دیگران هم تأثیر می گذارد. کتابهای

«داستایوفسکی»، کتابهای «تولستوی»، «گورکی». به خصوص خیلی تو دست و پرمان بود کتابهای گورکی را میخواندیم. آثار بخشی از نویسندگان روس در اختیارمان بود. بعد به تدریج نویسندگان فرانسه و خیلی کم، نویسندگان انگلیسی، آن وقت از آمریکای لاتین حرفی نبود، یا هینوز ما نمی شناختیم، از آثار آنها چیزی ترجمه نشده بود. ولی معتقدم آدم راهش را در زندگی، در تجربهٔ زندگی پیدا میکند. آن چه که خیلی اثر می گذارد، این است. یکی تجربهٔ مستقیم خودم است. یکی تجربهای کمه از راه کتابها می گیرم. اما تا آن جایی که بتوانم این را تبدیل به مال خودم می کنم کمه درونی بشود. از صافی خودم بگذرد، تبدیل بشود به بخشی از خودم و یکی هم شنیده ها است از دیگران می شنویم. خود این ها در گیری هایش با آن چه به عنوان زندگی دور و بر او است. این ها در کار در گیری هایش با آن چه به عنوان زندگی دور و بر او است. این ها در کار نوشتن.

• آقای محمود، شما درست می فرمایید، یعنی آدم وقتی به گذشته خودش نگاه می کند، می بیند اگر چیزی یاد گرفته، در لحظههای دشوار زندگی بوده است. گاهی فکر می کنم که دانشجویی که در دانشگاه تحصیل می کند، در آن زنگ تفریح در واقع زیاد چیزی یاد نمی گیرد. در آن لحظاتی که تحت فشار است ممکن است که استاد از او چیزی بپرسد، آن موقع است که دارد یاد می گیرد. زنگ تفریح لازم است. ولی آن چیزی کمه زندگی ما را می سازد، در واقع آن ساعتهای غیر زنگ تفریح و آن دشواری هاست. وقتی با بچههایتان سروکار دارید چه کار می کنید؟ سعی می کنید آنها را با تجربههای سخت در گیر کنید؟ یعنی اگر تمام سختی ها، زندگی من را ساخت، پس من نباید خودم را در دشواری های تازه بیندازم؟

احمد محمود: نه، نه اشتباه نکنیم. اول بگذارید من حرف قبلی را روشن تر بکنم. بعد میرسم به این تجربه. گفتم که جوآنهای امروز

خيلي متفاوتند. امكانات بيئستر است. براي ما هيچي نبود. هيچي ! آنهایی که هم نسل من هستند، راهشان را خودشان بیدا کردند. ما حتی كتاب هم ندائستيم. امروز، كتاب هم هست. مثلا" فرض بفرماييد اين كتاب أقاى ابراهيم يونسي را هم نداشتيم، خوب اين بعد منتشر شده است. یا کتابهای دیگری که در این زمینه، در زمینهٔ قصه نویسی، داستان نویسی و رمان درآمده است، اینها را ما، اصلا" نداشتیم مقالهای در این زمینه نوشته نمی شد، یا اگر نوشته می شد نویسندگان شان در حدی بودند که چیزی به سا نمی دادند. مهم ترین مجله ای را که آن روزگار داشتیم. مجلهٔ «سخن» بود. فقط این را داشتیم که آن هم ماه به ماه ، دو ماه به دو ماه. یکی به دست ما میرسید. ما هم ریزه ریزه میخواندیمش. چیز دیگری نداشتیم. البته سازمان حرب تودهٔ ایران مجلاتی داشت. منتها مجلاتش جواب گوی این مسأله برای ما نبود، اگر چیزی پیداکردیم، ریزه ریـزه بـود. بـا چـنگ و دندان، با ناخن، کسی را نداشتیم که داستان ما را تصمحیح کند. ناچار سه نفر، چهار نفر، دور همدیگر جمع میشدیم، می خواندیم، از همدیگر انتقاد می کردیم. ما هم در حد همدیگر بودیم. اما اگر تجربهٔ سخت، ما را میسازد، آیا شما بیجه هایتان را میندازید توی تجربهٔ سخت؟ تجربه باید بیاید سر خود آدم. آدم اگر تحمل تجربه را نداشته باشد، مىسوزد. ساخته نمىشود. تناقض را اين جا نگاه كنيد. ببینید، من گرفتار و درگیر مشکلی میشوم که باید آن را حل کنم تا بتوانم راه زندگیرام را پیدا کنم. اگر من توان و تحمل آن را نداشته باشم و آنها سنگینی کنند بر وجود من، من را میسوزانند. من دیگر راه زندگیام را تمي توانم پيدا كنم. من تلف مي شوم.

• بله، مثل بسیاری از بچههای طبقات محروم.

☐ احمد محمود: چه بسیار تجربههای سنگین زندگی که استعدادهای بسیاری را از بین برده. ولی اگر کسی بود که توانست و تحمل این تجربهها را داشت و از آنها بهره برد، بله، زندگی را میسازد.

اما ساختن زندگی فقط تجربه نیست. خیلی راههای دیگر دارد. من تجربه را در مسیر نوشتن می گویم که خیلی کارساز است. هرچند در مسیرهای دیگر هم کارساز است ولی در نوشتن، به گمان من تجربه شخصی آدم حرف اول را می زند. چه بسا آدمهایی هستند که خیلی موفق هستند، همیچ تجربهای هم در زندگی نداشته اند اما نه توفیق در امر هنر. بلکه توفیق در امر زندگی شخصی آدم پولداری شده اند و زندگی خوب و راحتی دارند، از نظر جامعه این آدم موفقی است. ولی وقتی وارد زندگیاش می شوی می بنی اگر تجربه هایی دارند مسیر مالی بوده است. اما به هر جهت تجاربش آن تجارب کارآمد سنگین سازنده نیست که اگر تحمل باشد، آدم را بسازد و اگر تحمل نباشد، بسوزاند.

نه، من بچهام رو هل نمیدهم به سمت تجارب سنگین، بچهام خرودش باید تجارب را از سر بگذراند.

بله، حالا با توجه به این صحبتهایی که فرمودید آایا میتوانیم دانشکدهای به نام قصه نویسی به وجود آوریم؟ و استادان، درسهای ابتدایی و بنیادی را به آنها بدهند و بعد این امکان به وجود آید که فرد خلاقیتهای خودش را در درون آنها مطرح کند؟

احمد محمود: مجموعهای از اطلاعات هست که اگر در اختیار علاقه مندان گذاشته شود، در وقتش صرفه جویی شده است. نگاه کنید. کسی که بخواهد نقاش بشود، اگر یک کلاس برایش داشته باشیم، رنگها را به او بشناسانیم، [ترکیب رنگها، سایه روشنها، نور، پرسپکتیو و سایر عناصر این چنینی] را به او بشناسانیم، در وقتش صرفه جویی شده نا رهایش کنیم برود خودش به تدریج اینها را پیدا کند. مجموعهای از عناصر وجود دارد که می شود در اختیار کسی گذاشت برای اینها می شود کلاس نویسنده خلق بکند، می شود کلاس نویسنده خلق بکند، می تواند، نویسنده خلق بکند، نمی تواند، نویسنده نیاز به یک جنم دارد. پیش از این فکر می کردم...

گورکی هم این حرف را زده بود. گفته بود «کار و کار و کار و و کار». ما هم تکرار میکردیم. من هم می گفتم: کار و کار و کار نویسنده می سازد. امروز می گویم: کار و کار و کار به اضافهٔ جنم. یعنی اگر کسی آن جنم را نداشته باشد، آن کار و کار و کار تبدیلش می کند به نویسنده. اما چه نویسندهای؟ نگاه کنید، ما گاهی اوقیات داستانی می خوانیم، می بینیم داستان تمیز است. از نظر ساختار، کارش درست است. از نظر عوامل، عناصر، ارتباطات، کارش درست است. شگردها درست است. پاساژها درست است. پاساژها درست است. همه چیزش درست است. واژهها، قشنگ، تراش خورده، کنار هم نشستهاند، اما روی خواننده اثری نمی گذارند. واژهها انگار بلور تراش خورده. اما یخ، آتش نمی زند. حرکت نمی دهد. تکانی نمی دهد. تراش خورده این جا. این داستان نویسندهای است که جنم را ندارد، با کار رسیده به این جا. تکهای، داستان کوتاهی از یک آدم ناشناس می خوانید می بینید عیب و تقص در کارش زیاد است اما تأثیر عجیبی روی شما گذاشته. این، آن جنم را دارد. اما هنوز کار نکرده تا بتواند آن، کارهایش راتراش بدهد. متبلور کند. تفاوت در این جاست.

کلاس، نویسنده درست می کند اما نه آن نویسنده ای که آتش بزند. یعنی اگر این جنم در وجود کسی نباشد، زحمتش بیهوده است. اماحالا آتش و یخ را به کار می برم، منظورم این نیست که داستان باید آتش بزند گلولهٔ آتش داشته باشد. نه. می خواهم مابه ازای مادی داشته باشم در این جا که بگویم تفاوتها در چیست. همان «آنی» است که حافظ می گوید.

- بله، و آیا «آن» به واسطهٔ زندگی پر حادثه برای فرد ایجاد میشود؟
   احمد محمود: من خیال نمیکنم. انگار چیزی باید درون آدم، بجوشد.
  - برایش تعریف خاصی ندارید؟
- احمد محمود: تعریف خاصم، همین بود که عرض کردم، جنم و «آن» است که تعریفش نمی شود کرد. چیزی است که آدم را متفاوت

می کند، «آن استعداد ذاتی غیر قابل تعریف هر کس برای یک امر خاص.» یکی را می بینید انگار سیاستمدار است. در حالی که اگر کسی برود و این استعداد سیاستمدار شدن را نداشته باشد، دوره های سیاسی را هم ببیند و بیاید، به پای او نمی رسد. یکی را می بینید در رشته ای استعداد و قابلیت های ذاتی خاصی دارد. نه این است که آن قابلیت ها و استعداد خودشان خلاق هستند. نه اگر روی آن کار نشود می میرد و از بین می رود. روی آن باید کار بشود آن وقت، همان کار و کار و کار که عرض کرده.

- آقای محمود، زمانی داستانی از ماکسیم گورکی میخواندم به طور دقیق یادم نیست که کدام داستان بود؛ ولی اشاره میکرد که «من شاگرد نانوایی بود که هر وقت...»
  - ☐ احمد محمود: مثل این که «دانشکدههای من» باشد.
- باید بخشی از آن باشد... که هر وقت یک نان بد از آب در می آمد،
   خودش ناراحت می شد، کاری نداشت به این که این مشتری حالا می برد یا نه.
- احمد محمود: برای او مسألهٔ مشتری، مطرح نیست. کارش مطرح است.
- یعنی گورکی آن را به عنوان یکی از درسهای خودش در زندگی
   یاد گرفته بود که همیشه باید کار را عالی انجام داد.
- ل ولی آن جنم که من میگویم، این نیست. این کسی است که میخواهد کارش را خوب انجام دهد.
  - آقای محمود، در زندگیتان چند حادثهٔ مهم نام ببرید.
- احسد محمود: چیزی ندارم. من آدم بی قراری بودم. شاید بیست تا شغل عوض کردم. هیچ وقت نتوانستم سر یک شغل بمانم.
  - شغلهاتان چه بود؟

احمد محمود: شغلهایی متفاوت بودند خیلی شغلها، شاید بیست تا شغل عوض کردم؛ این که بگویم چه حادثهای من را جهت داد، چیزی ندارم، شش ماه کار می کردم، نمی توانستم تحمل کنم، استعفا می دادم. یک سال آن جا کار می کردم، ۲ سال جای دیگری. از شرکتهای خارجی گرفته تا ادارات دولتی، اما این که بگویم حادثهای مسیر زندگی من را دگرگون کرده، چیزی ندارم.

میدانیم که شما مدتی است که دیگر به طور تمام وقت نویسندگی
 میکنید.

احمد محمود: بله از آغاز انقلاب، برای این که وقتی انقلاب شد، من از کارم استعفا دادم. به شما بگویم که من قائم مقام مدیر عامل یک کارخانهٔ تولیدی بودم شش تا کارخانهٔ تولیدی داشت در شش شهر این مملکت. یکی، دفتر مرکزی مان که در تهران بود در همین جادهٔ آبعلی و یک کارخانه اش هم نزدیک دفتر مرکزی بود. لباس تولید می کرد برای شرکت نفت، برای ذوب آهن. برای جاهای شرکت نفت، برای ذوب آهن. برای جاهای این جوری. دیگر لباس جین... پنج تا کارخانهٔ دیگر... یکی در زاهدان بود. یکی در زاهدان بود. یکی در زاهدان بود. یکی در ایلام. یکی در خرم آباد بود. یکی در گرگان یکی دیگر هم در سنندج بود. موقعی که انقلاب شد، همه چیز به هم ریخت. مدیر عامل در سنندج بود. موقعی که انقلاب شد، همه چیز به هم ریخت. مدیر عامل ما دیگر نیامد رفت ناپیدا شد. خیلی اصرار کردند به من که به جای مدیرعامل، کار کنم. گفتم من دیگر کار نمی کنم، تصمیم گرفتم بروم وقتم مدیرعامل، کار کنم. گفتم من دیگر کار نمی کنم، تصمیم گرفتم بروم وقتم مدیرعامل، کار کنم.

شش ماهی هم حقوق به ما دادند که به این امید که برویم اونجا بنشینیم مدیر عامل بشویم حتی از نخست وزیری هم آمدند دنبالم. صحبت کردند که آقا شما بنشینید این جا، شما بهترین کسی هستید که با این کار آشنا هستید. قائم مقام مدیر عامل بودید و ... چیزی هم در زندگی شما وجود ندارد که ما بگوییم نه، نپذیرفتم، نپذیرفتم و آمدم و مطلق

نشستم پای نوشتن، به مجردی که آمدم شروع کردم «داستان یک شهر» را نوشتم سال ۵۸ بود.

• آقای محمود، از دوران گذشته برای ما بگویید. زمانی که در شرایط بسیار سختی به سر می بردید و با وجود آن سختی ها نویسندگی می کردید. چون می دانید که به خصوص در شرایط کنونی برای جوانانی که می خواهند کار نویسندگی یا کار علمی و هنری انجام بدهند، شرایط سخت است.

☐ احمد محمود: باید تحمل بکنند. ببینید من عرض کردم آدم بی قراری بودم. هر روز یک ادارهای بودم. با این وجود هر ادارهای کار می کردم، کارهای سنگین داشتم و کارهایی با مسئولیت زیاد. فرض کنید در كار اخيرم كه سه، چهار سال طول كشيد، ده ساعت كار مىكردم. قائم مقام مدیس عامل شش تا کارخانه کار سنگینی است. با حدود سه هزار تا کارگر و کارمند. دیگر تولید هم چیزی است که خودش را نشان میدهد. تولید، کار اداری نیست که نامه نوشته شد یا نشد... تولید می گوید این كارخانه بايد روزي هنزار دست لباس بدهد، سر ماه كه شد شما سي هـزار، بيست و چهـار هـزار دست، بيست و شش هزار دست بايد لباس داشته باشی. خوب، من صبح می رفتم. ساعت سه و چهار که می آمدم خانسه، خسته و کوفته، چیزی میخوردم، استراحت کوتاهی میکردم. مىنشستم پاى كار نوشتن و خواندن تا ساعت ۲ بعد از نصفه شب. بعد می خوابیدم که ساعت ٦ بیدار شوم و رأس ساعت ٧ سر کار باشم باید تحمل کرد. به ویده در شرایطی که آدم ناچار است برای تأمین هزینهٔ زندگیاش کار کند. به من که آن وقت چیزی نمی دادند. حق تألیفی نمیدادند. اولین حق تألیف خوبی را که گرفتم، از «همسایهها» بود. «همسایهها» را سال ۲۲ شروع کرده بودم. سال ٤٥ آمادهٔ چاپ شده بود. منتها امكان چاپش نبود. آن وقتها مثل این که کسی رمان بزرگ چاپ نمى كرد. من سال ٤٥ أمدم ساكن تهران شدم. «همسايه ها» را هم همراهم آوردم. تکههایی از آن را دادم به عنوان بخشی از رمان منتشر نشده همسایهها در مطبوعات چاپ شد. شما «فردوسی» سال ۶۲ را نگاه کنید، آن را می بینید. و سرانجام ماند تا سال ۵۳ که این کتاب را به همت آقای دکتر یونسی انتشارات «امیر کبیر» چاپ کرد و استقبال شد و حق تألیف خوبی گرفتم... این کتاب بر خلاف این که سال ۶۵ آمادهٔ چاپ بود – الآن چه سالی است؟ ۷۸، یعنی ۳۳ سال، ۳۳ سال است این کتاب آمادهٔ چاپ بوده، ۲ بار امکان چاپ داشته در این مملکت. زمان حکومت قبل، به عنوان یک کتاب سیاسی ضد حاکمیت اجازهٔ چاپ نداشت. حالا به عنوان یک کتاب سیاسی ضد حاکمیت اجازهٔ چاپ نداشت. حالا به عنوان یک کتاب مبتذل اجازهٔ چاپ ندارد. ماههای آخر حکومت شاه که متزلزل یک کتاب مبتذل اجازهٔ چاپ نداشت این کتاب چاپ شده تا سال ۴۰ خواستیم یک چاپ تازه بزنیم، «ارشاد» ایجاد شد و بخشنامه شد و در بخشنامه اسم «همسایهها» آمد که این کتاب مبتذل است و نباید چاپ بشود.

- آقای محمود، من شنیدم که این کتاب شاید یکی از بزرگ ترین
   تیراژها را در رمانهای چاپ شده دارد، درست است؟
- احمد محمود: این کتاب را تا آن جایی که اطلاع دارم چیزی در حدود ۲۵۰ هزار نسخه ازش چاپ شده است حدود ۲۵۰ هزار آن را که خود امیرکبیر چاپ کرد و چند چاپ هم قاچاق شد. تیراژ وسیعی داشت. همان موقع چاپ قاچاق شد که امیرکبیر نمونهاش را پیدا کرد، چاپ کنندهاش را هم گرفت و کتابها را هم ضبط کردند؛ اوایل انقلاب بود و… ولی بعد باز چاپ شد، هنوز هم نگاه می کنید زیراکسش هست توی بازار. زیراکسی نو، نمیز، آماده.
  - بدون حق تألیف برای شما.
- احمد محمود: بله دیگر... (خنده) من حق چیزی در حدود متلا" ۱۰۰ هـزار تـا را حـق تألیف گرفتم. بقیهاش را نگرفتم دیگر. نه. و ایـن کتابی است که چه بگویم، بدترین ظلمها به آن شده، بیشترین

اقبال راداشت، چاپ شد، ترجمه شد به روسی، به آلمانی که به تازگی خانم دکتر لطفی! من اشتباه نمی کنم خبر دارم که به کردی هم ترجمه شده است.

- مترجم کرد را نمی شناسید؟
  - 🗖 احمد محمود: نه.
  - مترجم روسي را چطور؟
- احمد محمود: بله، خانم دکتر «کاندی برا». تیراز اول مشخص است. پنجاه هزار جلد و رادیو مسکو دربارهٔ آن صحبت کرده. من اطلاع نداشتم که این ترجمه شده است. دوستان به من گفتند که همچین چیزی را ما ضبط کردیم. به من دادند. فهمیدم، ۵۰ هزار جلد چاپ شده و خیلی سریع فروش رفته و من وقتی که فهمیدم یک کپی از آن خواستم.
  - كه به دست آورديد خوشبختانه.
- احمد محمود: نه. با فلاکت گیرم آمد. نوشتم برای آقای علوی، «بزرگ علوی». نوشتم: آقا این کتاب ما آنجا چاپ شده نسخهای ازش نداریسم. شما آنجا هستید دسترسی دارید به این روسها. مکاتبه کرده بسود بها کسی به نام «پروفسور... اون پروفسور روسی دیگر... که فارسی هم می داند اسمش یادم رفته. حالا بعد اسمش یادم می آید. خود ایشان برای من یک جلد فرستاد و یک نامه نوشته بود به خط فارسی و زبان فارسی. نوشته بود که من هر چه گشتم، پیدا نکردم. رفتم پیش زبان فارسی. نوشته بود که من هر چه گشتم، پیدا نکردم. رفتم پیش نوشتم که آقاچرا این کتاب که این جور استقبال شده، تجدید چاپ نمی شود؟ نوشت که اینجا ناشران تاجرهای خوبی نیستند. برایش نوشتم نمی شود؟ نوشت که اینجا ناشران تاجرهای خوبی نیستند. برایش نوشتم این امر که تجارت نیست! امر فرهنگی است آقا. این امر فرهنگی است اصلا" ربطی به تجارت نیست! امر فرهنگی است آقا. این امر فرهنگی است اصلا" ربطی به تجارت ندارد. کتابی است، استقبال شده خوب باید آن را
  - أقاى محمود، جه سالى منتشر شد؟

| ۸٤٨ 🔲 بيدار دلان در آينه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>احمید محمود: در دوران اتحاد جماهیر شوروی بود. سال</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| انتشارش این جا هست ۱۹۸۳.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <ul> <li>آقای محمود، به زبان آلمانی در چه سالی منتشر شد؟</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ت احمد محمود: منتشر نشد. آلماني ترجمه شد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <ul> <li>کردی را هم اطلاع ندارید؟</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ☐ احمد محمود: کردی را چرا. مثل این که تعداد محدودی چاپ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| كردند. هفت، هشت، ده سال پيش گويا. كسى به نام «همه باقى» شنيدم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ترجمه اش كرده. ولى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <ul> <li>در کجا؟ در کدام کشور؟ درایران؟</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ☐ احمد محمود: در عراق. كردستان عراق. بله. كردهاى عراقى.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ولی تسخهای از آن را ندیدم فقط شنیدم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ● از خانواده تان بگویید و از همسر تأن.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ال المراديات بالمرادي المستردي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ☐ احمد محمود: من زن خیلی متحملی دارم. یک زن سنتی بسیار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| □ احمد محمود: من زن خیلی متحملی دارم. یک زن ستنی بسیار متحمل. خیال میکنم، اگر زن من قدری متجدد میبود اصلا" با من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| احمد محمود: من زن خیلی متحملی دارم. یک زن ستنی بسیار متحمل. خیال می کنم، اگر زن من قدری متجدد می بود اصلا" با من سازگار نمی شد. اصلا" با من زندگی نمی کرد. زن سنتی متحملی دارم که                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| احمد محمود: من زن خیلی متحملی دارم. یک زن ستنی بسیار متحمل. خیال می کنم، اگر زن من قدری متجدد می بود اصلا" با من سازگار نمی شد. اصلا" با من زندگی نمی کرد. زن سنتی متحملی دارم که همهٔ اینها را به راحتی تحمل کرد. الان خودش به من می گوید، می آمدی                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| احمد محمود: من زن خیلی متحملی دارم. یک زن ستنی بسیار متحمل. خیال می کنم، اگر زن من قدری متجدد می بود اصلا" با من سازگار نمی شد. اصلا" با من زندگی نمی کرد. زن سنتی متحملی دارم که                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| احمد محمود: من زن خیلی متحملی دارم. یک زن ستنی بسیار متحمل. خیال می کنم، اگر زن من قدری متجدد می بود اصلا" با من سازگار نمی شد. اصلا" با من زندگی نمی کرد. زن سنتی متحملی دارم که همهٔ این ها را به راحتی تحمل کرد. الان خودش به من می گوید، می آمدی می نشستی آن گوشه، کار به کار هیچ کس هم نداشتی. ما همین جور                                                                                                                                                                                                                                    |
| احمد محمود: من زن خیلی متحملی دارم. یک زن ستنی بسیار متحمل. خیال می کنم، اگر زن من قدری متجدد می بود اصلا" با من سازگار نمی شد. اصلا" با من زندگی نمی کرد. زن سنتی متحملی دارم که همهٔ این ها را به راحتی تحمل کرد. الان خودش به من می گوید، می آمدی می نشستی آن گوشه، کار به کار هیچ کس هم نداشتی. ما همین جور برایت غذا درست کردیم، چایی دم کردیم و تو هم هیچ کاری نداشتی با                                                                                                                                                                     |
| احمد محمود: من زن خیلی متحملی دارم. یک زن سنتی بسیار متحمل. خیال می کنم، اگر زن من قدری متجدد می بود اصلا" با من سازگار نمی شد. اصلا" با من زندگی نمی کرد. زن سنتی متحملی دارم که همهٔ اینها را به راحتی تحمل کرد. الان خودش به من می گوید، می آمدی می نشستی آن گوشه، کار به کار هیچ کس هم نداشتی. ما همین جور برایت غذا درست کردیم، چایی دم کردیم و تو هم هیچ کاری نداشتی با ما (خنده) و بچهها را بزرگ کردم. خوب من وقتی رفتم زندان، او بچه ها                                                                                                    |
| احمد محمود: من زن خیلی متحملی دارم. یک زن ستی بسیار متحمل خیال می کنم، اگر زن من قدری متجدد می بود اصلا" با من سازگار نمی شد. اصلا" با من زندگی نمی کرد. زن سنتی متحملی دارم که همهٔ اینها را به راحتی تحمل کرد. الان خودش به من می گوید، می آمدی می نشستی آن گوشه، کار به کار هیچ کس هم نداشتی. ما همین جور برایت غذا درست کردیم، چایی دم کردیم و تو هم هیچ کاری نداشتی با ما (خنده) و بچه ها را بزرگ کردم. خوب من وقتی رفتم زندان، او بچه ها را بزرگ کردم. خوب من وقتی رفتم زندان، او بچه ها                                                     |
| احمد محمود: من زن خیلی متحملی دارم. یک زن ستنی بسیار متحمل. خیال می کنم، اگر زن مین قدری متجدد می بود اصلا" با من سازگار نمی شد. اصلا" با من زندگی نمی کرد. زن سنتی متحملی دارم که همهٔ اینها را به راحتی تحمل کرد. الان خودش به من می گوید، می آمدی می نشستی آن گوشه، کار به کار هیچ کس هم نداشتی. ما همین جور برایت غذا درست کردیم، چایی دم کردیم و تو هم هیچ کاری نداشتی با ما (خنده) و بچه ها را بزرگ کردم. خوب من وقتی رفتم زندان، او بچه ها را باید بزرگ کند دیگر (خنده)                                                                     |
| احمد محمود: من زن خیلی متحملی دارم. یک زن سنتی بسیار متحمل. خیال مسیکنم، اگر زن من قدری متجدد میبود اصلا" با من سازگار نمی شد. اصلا" با من زندگی نمیکرد. زن سنتی متحملی دارم که همهٔ اینها را به راحتی تحمل کرد. الان خودش به من میگوید، می آمدی می نشستی آن گوشه، کار به کار هیچ کس هم نداشتی. ما همین جور برایت غذا درست کردیم، چایی دم کردیم و تو هم هیچ کاری نداشتی با ما (خنده) و بچهها را بزرگ کردم. خوب من وقتی رفتم زندان، او بچه ها را باید بزرگ کند دیگر (خنده)  • آقای محمود، شما زندان هم بودید؟  احمد محمود: بله، زندان و تبعید بودم. |

بودم.

- بعد از سال ۳۲ یا بعدها؟
- احمد محمود: بعد از سال ۳۲. بعد از سال ۳۲ تا سال ۳۱ من گرفتار زندان و تبعید و این چیزها بودم.
- از آن دوران خاطیرهٔ خاصی ندارید؟ به احتمالی «داستان یک شهر» محصول آن دوران است.
- احمد محمود: بله، «داستان یک شهر» نتیجهٔ تجارب آن موقع است. دوران تبعید من در بندر لنگه و دوران زندانم در لشکر ۲ زرهی، موقعی که افسران حزب تودهٔ ایران را نیرباران می کردند. می شود گفت، در یک جا بودیم. در پاسدارخانه زندگی می کردیم. این جا انفرادی بود. یک راهرو بود که همهاش انفرادی بود. یک دستشویی داشت انتهایش یک اتاق داشت که عمومیها در آن زندگی می کردند انتهاش هم یک حیاط خلوت بود. یک در هم داشت که در محوطه باز می شد. ما برای دستشویی و این چیزها می آمدیم این جا. حیاط خلوت. از جلوی این سلول ها می گذشتیم. گاهی اوقات هم چهار کلمه با آن ها صحبت می کردیم. توی یک پاسدار خونه با همدیگر زندگی می کردیم. گروه اول می کردیم. آبودیم. یادم هست صدای اولین گلوله که بلند
  - این دقیقا" در «داستان یک شهر» آمده...
    - احمد محمود: بله. آمده.
- آقای محمود، در حال حاضر چه جوری کار میکنید؟ زندگیتان الان چه گونه می گذرد؟ چه ساعتی کار میکنید؟ چه ساعتی مطالعه می کنید؟

  احمد محمود: من اغلب صبحهای زود بیدار می شوم ساعت آبیدار می شوم ساعت ۷، ۷/۵ صبحانهای می خورم و... هفت و ربع، هفت و نیم، در این فصل که هستیم، البته وقتی فصل فرق می کند ساعت هم فرق می کند ساعت هم فرق می کند. ولی در این فصل داریم به طرف پاییز می رویم، دیگر ۷/۵ فرق می کند.

حداكثر من پشت ميزم نشستهام. كار نوشتن را صبحها انجام ميدهم حالا

تا ساعت ۱/۵ بعد از ظهر. ۱/۵ بعد از ظهر صدایم میکنند میروم بالا ناهار میخورم. ناهارم را که خوردم می آیم پایین، یک استراحتی میکنم یک ساعت تا ساعت مثلا" فرض کنید ۳ بعد از ظهرها را گذاشته ام برای مطالعه. مگر این که درگیر نوشتن مطلبی باشم که نیاز باشد بعد از ظهر هم روی آن کار کنم. والا به طور معمولی بعد از ظهرها را مطالعه میکنم و به دیدار دوستان می گذرانم که عصرها گاهی می آیند این جا ولی دیگر از ۹/۵ شب میروم بالا. بین ۸ تا ۹/۵ کار را تعطیل می کنم.

- مطبوعات را هم ميخوانيد؟
- احمد محمود: یک روزنامهٔ عصر را مشترکم که مرتب برایم می آید. روزنامههای است که دایم آن را دارم. به اضافهٔ این روزنامههای دوم خردادی که یکی دو تایش را در روز می بینم،
- سیار خوب، می خواستم خواهش کنم دربسارهٔ وضعیت داستان نویسی کنونی صحبت بفرمایید؟... آثار جوانان را می خوانید.
- احمد محمود: نه همه را ولی تعدادی از نوشتههای جوآنهای امروز را میخوانم. غالب جوآنهایی که دست به قلم بردهاند، بچههایی هستند که جبهه بودهاند و دربارهٔ جنگ می نویسند. کمتر هستند که دربارهٔ جنگ می نویسند. کمتر هستند که دربارهٔ جنگ و جبهه ننویسند. البته کسانی را هم داریم، جوآنهایی را هم داریم که بچهٔ جنگ و جبهه نیستند، باز می نویسند. تعدادشان به نسبت آنها خیلی کمتر است. بین این جوآنهایی که جنگ و جبهه بودهاند چیزی نمی دیدم. احیرا" دیدم حق هم دارند. باید یک تجربهای پشت سرشان باشد، یک زمانی باید بگذرد، یک تمرینی باید بکنند یواش یواش. من خیال می کنم اگر روزی قرار بشود دربارهٔ جنگ نوشته بشود، همین بچهها باید بنویسند. همینهایی که در جنگ بودند. همینهایی که در جنگ بودند و تجربهاش کردند. به تازگی دو تا رمان از اینها خواندم. ممکن بودند و تجربهاش زودتر باشد دوسال پیش بوده باشد یا سه سال پیش ولی مین به تازگی اینها را خواندم. بین اینها از این دو رمان خوشم آمد.

خوب کار کردهاند. البته این قضاوتی را که من دارم قضاوتی نیست که بگویم حتما" دارم درست میگویم. نه چه بسا این دو تا رمان را اگر من خوشم آمده، دیگران خوششان نیاید. ولی آنچه را که من حس می کنم، استنباط می کنم، بین این رمانهایی که به دست من رسیده و خواندم از دوتایش خوشم آمده. می بینم در این چهرهها، به ویژه درچهرهٔ یکی شان نویسندگی خوب وجود دارد. به ندرت کار خوب می بینم. به نسبت تعدادی که می نویسند، کار خوب عرضه نمی شود. خیلی ها هستند کمه می نویسند، ولی به واقع ننویسند بهتر است. اما خوب بین آنها هم پیدا می شوند کسانی که اهل کار هستند.

- آقای محمود، آدم اکثر آثار شما را که میخواند، میبیند دربارهٔ مردم جنوب مینویسید. سعی میکنید که لهجهٔ آنها را هم همچنان در آثارتان بیاورید، من میدانم که الان شما سالهاست در تهران زندگی میکنید. ارتباطتان را چگونه با مردم آنجا حفظ میکنید؟ و مثلا" به لهجهٔ امروز آنها هم تسلط دارید و میتوانید از زبان امروز مردم جنوب استفاده کنید؟
- احمعه محمعود: خوب من ارتباطم با جنوب برقرار است. می روم آنجا مسافرت می کنم. می مانم. یک ماه، دوماه... با مردم ارتباط دارم... من آنجا را بهتر می شناسیم. با وصف این که خیلی وقت است در تهران زندگی می کنم، آنها را هنوز بهتر می شناسم و بعد هم معنی این حرف این نیست که می دربارهٔ غیرجنوب نمی نویسم. چرا، داستان دارم که مربوط به غیر جنوب است. به ویژه این رمان اخیر را که نوشتم، سرزمینش سرزمین جنوب است، گرم است. اما موضوعش موضوع جهانی است. یعنی همه جایی ممکن است اتفاق بیفتد، همه جایی ممکن است اتفاق بیفتد، در تهران، در شمال.
- با توجه به این که «مدار صفر درجه» از اعتبار جدی در جامعهٔ ما برخوردار است، مقداری در بارهٔ شرایط تولد این رمان برای ما بگویید.

احمد محمود: نمى توانم چيز دقيقى به شما بگويم. اصلا" نمی توانم بگویم یک رمان چگونه متولد می شود. گاهی اوقات جملهای ممكن است موجب پيدايش يك رمان بشود. گاهي صد صفحه مطلب هم، نشبود. من یادداشتهای زیادی برای خودم برمی دارم. این کشو را نگاه کنی پر از یادداشت است. هر کدامشان به دلیلی بوده؛ که ممکن است مأخذ يك داستان باشند، يعنى به اصطلاح جانماية يك داستان شوند. این «مدار صفر درجه» را با خودم قرار گذاشته بودم، موضوعش را هم داشتم این «یارولی سلمانی». میخواستم بیست تا داستان کوتاه پیوسته بنویسم به نام «قصههای محمد سلمانی». هدف این بود. این «محمد سلمانی» را می شناختم. شکل و شمایلش را، خلق و خویش را، كارش را، روابطش را، جامعهاش را، ارتباطاتش را، همه را مىشناختم و به نظر من جالب آمده بود. يعني ديدم كه اين، ظرفيت داستان شدن دارد. اما نه آن ظرفیتی را که یک دفعه ۵۰۰ صفحه رمان را روی دوشش حمل بكند. ديدم ايس ظرفيت را دارد كه داستانی ۱۰،۱۵ صفحهای بشود. فكر كردم بيست تا داستان كوتاه، موضوعاتش را هم داشتم. بيست تا داستان کوتاه پیوسته به نام «قصه های محمد سلمانی». شروع کردم نوشتن. اولیش را که نوشتم دیدم این آقای بارولی دارد شانه خالی میکند از زیر این بریده بریده. می گوید که من خیلی ظرفیتم بیش از این حرفهاست که تو فكر كردهاي. من آن نيستم كه با بيست تا تكه كوچولو مرا تمام كني من آدمی هستم که خیلی کارها می توانم بکنم. رفتم دنبالش. دیدم که این آدم، با آدمهایی توی زندگیاش ارتباط دارد، وارد می شوند، خود آنها ظرفیت هایی دارند. شد جانمایهٔ «مدار صفر درجه». حرکت کردیم رفتیم. به همین سادگی،

می دانید که به ویره در جهان سوم، تویسنده در معرض انواع
 فشارهای اقتصادی است شما هم حتما "...

□ احمد محمود: بله هستم. بله.

- حداقل چیزی که برای من خیلی مهم است چگونگی روبهرو شدن شما با این دشواری هاست.
- احمد محمود: با کدام دشواریها؟با مشکلات زندگی؟ خوب، تحمل میکنم. چکارش بکنم؟ کاریش نمی توانم بکنم. باید تحملش کنم فقط باید متحمل بود. بله، مشکلات زیاد است به خصوص برای آدمهایی مثل بنده، من بعه آنها می خندم، مشکلاتی هست آدم باید تحمل بکند، هیچ راهی هم نیست.
- آن وقت رمانهای شما همین تحمل را میخواهند به آدمها یاد بدهند در برابر دشواریها؟
- احمد محمود: شماها باید بگویید، من قضاوتی نمیکنم. این را خواننده باید بگوید، شسما ها باید بگویید، من نمی گویم. چه چیزی را می خواهم بدهم من نمی گویم چه چیزی را فریاد میزنند، آی آزادی، نه اینها اینها شوخی است، شما ببینید آثار من چه چیزهایی میدهند،
  - شما وقتی چیزی مینویسید، فقط به آن نوشته فکر میکنید؟
- احمد محمود: هیچ کس برایم مطرح نیست، من خودم ایسنجوری هستم، شاید دیگران هم باشند، شاید نباشند. موقعی که شمی نویسم با عقل فکر می کنم که می خواهم بنویسم، عاقلانه به آنها فکر می کنم با خرد با آنها مواجه می شوم، اما خرد به تنهایی و عقل به تنهایی داستان پرداز نیست. وقتی که بنا می کنم به نوشتن، یعنی تکلیفم روشن شده باشد، آن وقت آن احساس، عاطفه، غریزه مهم ترین حرف را می زند، یعنی حس و عاطفه و غریزه بر مبنای این تعقلی است که پیش از نوشتن به آن فکر کرده ام؛ فکرهایی که باید کرده باشم قبلا" کرده ام، دیگر در آن «آن» که دارم می نویسم، آن چه که من را حرکت می دهد حس و عاطفه و غریزه بر مبنای ایس تعقلی است که قبل از نوشتن به آن فکر کرده، این نیست که بگویم حالا من دارم به خواننده فکر می کنم، به هیچ کردم، این نیست که بگویم حالا من دارم به خواننده فکر می کنم، به هیچ وجه. به ارشاد فکر می کنم به سانسور فکر می کنم خوب حالا من این آدم

## ع۵۵ 🗌 بیدار دلان در آینه

را بیاورم فریاد آزادی بزند، به هیچ وجه. عدالت خواهی بکند به هیچ وجه، هیچ کدام اینها در کار من موقع نوشتن نیست، من تکلیفم را قبل از ایسن که شروع به نوشتن بکنم، روشن کردهام. وقتی دیگر قلم را برداشتم وشروع کردم به نوشتن دنیای من دنیای داستان است، بر مبنای تفکر و تعقل و خرد، غریزه عاطفه حس میآید شروع میکند به کار کردن. عقل و خرد به تنهایی نمی تواند داستان خوبی بنویسند مقاله می نویسند ولی داستان مقاله نیست.

- حرفي با خوانندگان ما نداريد؟
- احمد محمود: اگر از من نمی پرسیدید هیچ حرفی نداشتم. من اگر الان هم دارم می گویم اجباری دارم.
- بله حق با شماست. من می دانم. برای این که در واقع این نشست چندم بوده که سرائجام در اثر پافشاری ما و استفاده از امکان دوستی با استاد شهریاری این امکان فراهم شده است.
- احمد محمود: پس همین را بنویسید. اگر از من نمی پرسیدید، من حرفی برای گفتن نداشتم.
  - بسيار سپاسگزاريم.

گفت و گوی دوستانه ای دربارهٔ آثار زنده یاد احمد محمود مهدی قریب – جمال میرصادقی و ... ماهنامهٔ چیستا شمارهٔ ۱۹۲ و ۱۹۳ آمان و آذر ۱۳۸۱

از شمار دو چشم یک تن کم از شمار خرد هزاران بیش رودکی

سعید سلطانی طارمی: با سپاس فراوان از دوستان بزرگوار که عصر جمعهٔ خود را در اختیار ما گذاشته اند و در این میزگرد شرکت کرده اند تا بر رنج پرتپش و زندهٔ نویسنده ای ارج بگذارند که هر چند زود دامن از خاک برکشید اما در طول عمر پرثمرش آثاری آفرید که منزلتی در خور در تاریخ ادبیات فارسی دارند. بی شک احمد محمود از سرافراز ترین آفرینندگان ادب فارسی معاصر است که در آثار خود لحظه های شور و امید و یاس و رخوت مردمی را به نمایش می گذارد که همواره در طول تاریخ بر تشخص فرهنگی خویش پای فشرده و لحظه های شورانگیزی را خلق کرده اند. او در آثار خود به جای عمده کردن ناکامی ها و پاشیدن جوهر سیاه یأس بر چهرهٔ زندگی نسلها کوشید تا شور زندگی و تلاطم آرزومندانهٔ مردم خویش را با واقع گرایی گرمی به تصویر کشد. در عین حال که هیچگاه بر پلشتی ها، رخوت ها و نادرستی ها اغماض نکرد آنگاه حال که هیچگاه بر پلشتی ها، رخوت ها و نادرستی ها اغماض نکرد آنگاه گرم و پویای او در همسایه ها حماسه ای اجتماعی نسلی را بیان می کند که

در ستیز با استبداد و امپریالیسم به میدان می آیند، می رزمند، پیش مسیروند، شکنجه می شوند، شکست می خورند و برخی نیز به همراهی با دشمن میپردازند، و در نهایت تجربهای گرانبار برای نسلهای بعد بر جای می گذارند او در «داستان یک شهر» شرایط شکست و رکود اجتماعی را در بُسَنَدُر لُـنَكُّه كـه نمـاد جامعهٔ سنتى گرفتار و شكستخورده است به تصویر میکشد درعیس حال که در «داستان یک شهر» به افشای چهرهٔ پنهان استبداد وسیمای پرفروغ آزادیخواهان میپردازد و در زمین سوخته با چیرهدستی خاص، وقایع جنگ را گزارش میکند و جامعهای در حال بسیج و با تهامت را به نمایش می گذارد که در عین وحشت از جنگ، تن به خواری نمی دهد و در پایان انگشت اتهام را به سوی جهان، نظام نامناسب حیاکم بنر آن، نشانه میرود. در رمانهای «مدار صفر درجه» و «درخت انجیر معابد» نیز محمود در حیات واقع گرایی تمام عیار و منصف ظاهر میشود و با دقت و موشکافی یک تحلیل گر در عین وفاداری به ساخت و کار زمان، دیگر عنصر نو و مدرن را در بطن جامعهای سنتی و رو به زوال به تصویر میکشد و با زبانی موجز، پرخون و چالاک تحفه های پر شتاب تکانههای اجتماعی را در جریان داستانهایش و تکامل شخصیت هایش چقدر عادی می کند که فراتر و فوق العاده است. امیدوارم در این جلسه که به یاد آن رفتهٔ همراه برگزار شده، دوستان به بیان نقطه نظرات خویش گوشه هایی بدیع از آثار شگرف او را روشن کنند.

اجازه بدهید بحث را دربارهٔ «زبان محمود آغاز کنم» در واقع می توان گفت زبان او شهری ترین زبان داستان نویسی ماست. اگر به این شکل برخورد کنیم کمه در ساخته خویش با زندگی پرشتاب شهری امروز تناسبی تمام عیار دارد از آقای دکتر قریب خواهش می کنم از این زاویه بحث را آغاز کنند.

مهدی قریب: با تجلیل از خاطرهٔ زنده یاد احمد محمود داستان نویس بزرگ معاصر ما عناصر زبان و مکان و زمین در اثر احمد محمود به

دلایل بسیار در طول بحث فعالیت او شاید به نگاه سیاسی اندیشی، شاید به گناه توهم سیاسی اندیشی در او، همیشه نادیده گرفته شده است و جالب این که این نادیده گرفتن از جانب دو گروه انجام می شده که این دو گروه به ظاهر با هم به شدت مخالف هستند. گروهی که از جهان داستانی محمود می ترسند، از نفوذش در بین جامعه و خوانندگان وحشت داشتند و طبیعی است که سعی می کردند محمود را تخطئه کنند و گروه دیگر در برابر او احساس تحقیر و حقارت می کردند و سعی داشتند با تحقیر او، خودشان را مطرح کنند.

البته صحبت دربارهٔ محمود خیلی مفصل است اما اکنون محور زبان را انتخاب کردیم تا دامن بحث زیاد گسترده نشود و حداقل این که از این باب وارد مسأله شویم تا یکی از زیباییهای منش زیبایی شناختی محمود، تحلیل و تفسیر شود.

به نظر من محمود به لحاظ کارنامهٔ ادبی، دو دورهٔ مشخص دارد که در ایسنباره ممکس است اتفاق نظر نباشد. اما من به عنوان نظر شخصی می توانیم مطرح کنم. محمود از اولین داستانهای کوتاه و بلند «دیدار» دورهٔ خاصی از زندگی محمود است که در آن ما با نویسندهای «شاهد» روبسرو هستیم که نقش نویسنده شهادت دادن از رویدادهاست. یعنی ایسن که نقش نویسنده و داویهٔ دیدش و منش زیبایی شناختیاش و تجربههای ایسن که نویسنده و زاویهٔ دیدش و منش زیبایی شناختیاش و تجربههای مختلف زندگی او و شهادت دادن از رمان های عمدهٔ او همسایهها، زمین مختلف زندگی او و شهادت دادن از رمان های عمدهٔ او همسایهها، زمین مسوخته و داستان یک شهر هر یک به نوعی با طلیعهٔ ظهور عناصر زیبایی شناختی جدیدی روبرو هستیم که در آثار قدیمش نبوده است.

در «مدارصفردرجه» با دو ساخت داستانی روبهرو هستیم. یک ساختار واقعبی و شهادت دهنده و یک ساختار درونی و پنهانی پیش آگهی دهنده یا پیش گو. همهٔ کسانی کیه ارصفردرجه» را جوانده اند، می دانند که موضوع مدار صفر درجه خیلی شبیه موضوع همسایه هاست. یعنی از نظر

ساختار به «همسایه ها» نزدیک است الما تفاوت عمده «مدار صفر درجه با «همسایهها» در تعبیهٔ عناصر نمادین مفهومهای رمزی و تمثیلی در ساختار رئالیستی داستان است. کاری که حداقل مشابه آن را ندیدم به دلیل این که ما داستانهای پیش گو داریم که ساختارش واحد است یعنی از انسجام ساختاری واحمدی برخوردار است مانند «ملکوت» بهرام صادقی، عزاداران بیل ساعدی و معروف تر از همه بوف کور هدایت. اما به ایس شکل که در داستانی به ساختار رئالیستی با همهٔ عناصر نمادین خواننده را به طرف مفهومهای دیگری که در داستان خواننده با آن روبرو می شود پیش ببریم، رمانی به این شکل من نخواندهام. در «درخت انجیر معابد» این کار تکمیل می شود یعنی ما با دو ساختار روبرو هستیم. این جا دیگر عنصر نمادین و مفهومهای تمثیلی و رمزی زمان و مکان رمزی به صورت جداگانه مطرح می شود. در آنجا به صورت ساختهای کوتاه داستانی مطرح بود، اینجا به صورت ساختار مختار مطرح میشود. ما در ایسن کار با دو جهان داستانی تمثیلی و تخیلی که بعدها منطق تمثیل منطق نماد و سمبل بر این دو جهان حاکم می شود زبان در داستانهای احمد محمود که محور بحث امروز است به نظر من یکی از عنصر بسیار مهم در منظومهٔ زیبایی شناختی نویسنده است. داستان درخت انجیر معابد البته اگر بعضی از داستان های کوناه او را در نظر بگیریم به شکل جدی به زبان توصیفی روبهرو بودیم یعنی خواننده با زبانی روبهرو بود که در پی توضیح رویدادهای پیش روست در حالی که در «درخت انجیر معابد» ما با زبان توصیفی روبرو میشویم یعنی این که نویسنده با زبان توصیفی در پی وصف تصاویر است. تفاوت این دو زبان بسیار زیاد است. در نوشتهای که به تازگی پس از درگذشت زندهیاد محمود و در نگاه نو چاپ می شود به تفصیل راجع به زبان توضیحی همسایه ها تا مدار صفر درجه تا زبان توصيفي درخت انجير معابد صحبت كردم در زبان توضیحی همسایه ها ، خواننده احساس می کند که زبان یک عنصر

درون ساختاری است زیان هم مانند عناصر دیگر داستان- مکان، شخصیت، حرکت- درون داستان حرکت می کند و با حرکت و عمل شخصیت نفس میکشد و با سکون داستان ساکن میشود. در مدار صفر درجه، ما با شکل کمال یافتهٔ این زبان روبهرو هستیم. یعنی محمود به نظر من به عمد و از روی آگاهی زبان توضیحی را به کار برده و در نثر این زبان توضیحی فعل آن به شکل ماضی مطلق است یعنی تمام فعل ها-حالا که می گویم در داستان بعضی وقتها مسایلی پیش می آید که زبان تغییر میکند ولی در نثر داستان که از دید دانای کل روایت می شود ما با فعل ماضی مطلق روبرو هستیم، مگر اینکه - به ویژه در مدار صفر درجه - ما با تداعی شخصیتها از گذشته روبه رو باشیم در آنجا باز ما زبان مضارع اخباری می بینیم. در زبان توصیفی درخت انجیر معابد ما با فعل مضارع روبهرو هستیم یعنی وجه غالب در درخت انجیر معابد زمان مضارع است و همه می دانند و این الفبای داستان نویسی است که تمام كسانى كله دست الدركار داستان هستند چه آفرينش داستان چه نقد داستان می دانند که زبان توصیفی اغلب با «می» شروع می شود «می» استمرار که زبان مضارع اخباری درخت انجیر معابد است. چون زمان از حال شروع میشود و در آینده استمرار پیدا میکند. بنابراین ما با زبان مضارع اخباری روبهرو هستیم «میشود، میرود» اما در «درخت انجیر معابد» ما با ماضی مطلق روبه رو هستیم «کرد، گفت، شنید». این به نظر من نشان می دهد که در همسایه ها و مدار صفر درجه به ویژه در مدار صفر درجه نویسنده در بی حدت و شدت بخشیدن به حس حرکت و عمل است. یعنی محور کار نویسنده حدت و شدت بخشیدن به حس و عمل داستان است. بنابراین زبان داستان نفس می کشد یعنی در کنار حس و در کنار عمل، حرکت و شخصیتها احساس میشود در درخت انجیر معابد ما با زبان توصیفی روبهرو هستیم. خواننده با تصویر روبهرو مى شود تصويرى از اشيا پوزيسيون اشياء وضعيت اشياء موقعيت صحنه،

موقعيت شخصيتها ، بعد با شخصيتها روبهرو موشود. بعد وارد كنش داستان و كنش شخصيتها ميشود. بنابراين با زبان توصيفي روبهرو هستیم. در زبان توضیحی، زمان، عنصری درون ساختاری است و در زبان توصیفی عنصری برون ساختاری. در مدار صفر درجه هر جا که نویسنده از گذشته تداعی میکند چون گذشته یک چیز تمام شده است ولى در ذهن شخصيت زنده است، ما مىبينيم به رغم زبان ماضى مطلق که در داستان وجه غائب است زبان مضارع به کار می رود در تمام تداعیهای گذشته در زبان توصیفی چون ساختار اصلی داستان زبان مضارع است تداعی ها هم مضارع هستند و زبان انطباق دارد با تداعی های ذهنی از گذشته با زمانی که در حال جریان دارد. حال اگر بخواهیم مثال ملموس تری بزنیم همیشه این نمونه را می آورم ما در همسایه ها چون به صورت اول شخص مفرد روایت میشود با یک چراغ روبهرو هستیم یعنمی انگار که یک صحنهٔ تاریک پیش روی ماست و نویسنده یک چراغ داده به دست راوی داستان، راوی داستان حرکت میکند در صحنه هر جایمی شخصیت می رود ما اشیا را می بینیم یعنی ما اول شخصیت می بینیم بعد حرکت و بعد محیط را، در صورتی که در درخت انجیر معابد ما اول محیط را میبینیم بعد شخصیت ها و حرکت را در دانای کل که به نظر من در مدار صفر درجه محمود آگاهانه آن را اختیار کرده اگر چه به واقع محمود از تمام ظرفیتهای روایتگری این زاویه دید ظرفیتهای گستردهٔ ایس زاویه دید استفاده نکرده، به دلیل این که حدت و شدت عمل را در غالب حركت شخصيتها از داستان نگيرد: ما با وجود اين كه كر مدار صفر درجه با زاویهٔ دید دانای کل روبهرو هستیم که زاویهٔ دید بسیار گستردهای است که در طول و عرض و عمق زمان و مکان حرکت مىكىند اما محمود از اين خصلت و ظرفيت بالا استفاده نكرده است! به خاطر این که حدت و شدت و احساس ساختار و حرکت را که در رویدادها است از صحنه بگیرد. ما در مدار صفر درجه احساس میکنیم که شخصیتهای مختلفی حالا یا با هم یا دو نفری یا سه نفری یا بیشتر هر کدام یک چراغ دستشان است و در مکان در طول و عرض مکان حرکت میکنند و هرکدام صحنههایی را روشن میکنند. در آنجایی که شخصیتها صحبت میکنند زبان داستان نثر داستان حالت زمانیاش، صیغهٔ زمانیاش عوض می شود. صیغهٔ مضارع اخباری بیشتر به کار می رود در جائی که وجه غااب زمان مدار صفر درجه فعل ماضی مطلق است. شما در همسایه ها صحنه ای را دارید که در آن راوی داستان که خالد باشد از میتینگ فرار میکند. میتینگ که مورد حملهٔ پلیس قرار گرفته، در آنجا می بینیم که جمله ها بسیار کوتاه است برای این که حس عجله و شتاب و نگرانی و اضطراب را به خواننده القا کند. ما در این جا با جمله هایی روبه رو هستیم که حتی از یک فعل و فاعل تشکیل شده و گاهی فقط از یک فعل و ضمیر فاعلی.

ایس حس و حرکت مشخص است انگار که نویسنده همراه قهرمان داستان از زاویهٔ دید قهرمان داستان یک نفس می دود و زبانش جایی نفس تازه می کند. آن جایی که سرش را بالا می کند و زن میان سالی را می بیند یک صفحه، یک نفس قهرمان حرکت می کند زبان حرکت می کند زبان حرکت می کند از بان سرکت می کند از باز بان انجیر معابد ما با صحنه ها و جمله هایی بسیار طولانی و صفی روبه رو هستیم که این یکی از ویژگی های دیگر زبان توصیفی و تفاوت آن با زبان توضیحی است. او «مول» تا «مدار صفر درجه» کم تر با خصلت مجازی زبان روبه رو هستیم در حرکت و عین چون عینیت و علیت وجود دارد، واژگان باید معانی حقیقی خود را داشته باشند ما موقعی که وارد ذهن واژگان باید معانی مجاز می شویم. بنابراین ما می بینیم که در زبان توضیحی تا مدار صفر درجه زبان حقیقی است مگر در بخش هایی که تویسنده وارد عاطفهٔ شخصیت می شود نمونه می آورم صحنه ای که نویسنده می خواهد از ایجاد عشق بین مائده و باران صحبت کند مائده آتشگردانی می خواهد از ایجاد عشق بین مائده و باران صحبت کند مائده آتشگردانی

را می گرداند، سیم آتشگردان پاره می شود و گلههای سوزان آتش به طرف سینهٔ باران پر میکشند. این یک استعاره است. استعارهای بسیار درخشان که برای بیان عشق مائده و باران استفاده کرده است به جز این موارد هرگـز محمـود در زبـان توضـيحي داستانش چون در آنها محور شدت و حدت بخشیدن به حس حرکت شخصیتها و حس حرکت رویدادهاست از زبان حقیقی و ظرفیت حقیقی زبان استفاده کرده است واژهها همه معانی حقیقی خود را دارند، معانی کاربردی و عینی خود را دارند چرا؟ برای اینکه در عینیت و علیت رویدادها ما با زبان حقیقی سروكار داريم نه مجازى، اما در زبان توصيفي برعكس؛ ما با زبان توصیفی درخت انجیر معابد با انواع تشبیههای بکر، استعارهها و انواع کنایه ها و حتی کاربردهای بدیعی روبرو هستیم، به این دلیل که محمود از حس بیرون می آید و وارد صحنهای می شود که حس پشت آن است صحنه را ميخواهد تصوير كند حس صحنه را تصوير كند وارد عمق ذهن فكر و عاطفهٔ شخصيتها مي شود، اين جا ديگر ما با كيفيت مجازي زبان روبرو هستیم یعنی کارکرد زبان بیشتر مجازی است من فکر میکنم اگر نخواهمیم که البته این دو دورهٔ مشخص زندگی محمود را از مول تا داستان یک شهر و از داستان یک شهر تا مدار صفر درجه بررسی کنیم، دو بخش می شود. بخشی تا آستانهٔ دیدار و مدار صفر درجه و بقیهاش داستانهای قبلی او تا بعضی از داستانهای مجموعه دیدار، در داستان بلند بازگشت، در مجموعهٔ دیدار ما با اولین نشانههای تجربهٔ جدید نویستنده روبهرو هستیم. در آنجایی که قهرمان را تصویر میکند گوسفند نماد بی آزاری و شخصیت گوسفندوار نویسنده که همیشه توسری می خورد و بعدش هم که قربانی می شود.

در ننه امرو همم ما با عناصری روبهرو هستیم که آن حس تراژیک موقعیت ها و حس تراژیک شخصیت را که همان ننه امرو باشد بنواند به خواننده القا کند ما با عناصری از این دست روبهرو هستیم اما به نظر من

محمود در مدار صفر درجه این تجربهٔ جدیدش جدی شد و در درخت انجیر معابد بسیار پیشرفت کرد حتی تا جایی که خودش تبدیل به یک ساخت کلی شد. در داستانهای قبلی محمود با یک جهان روبهرو بودیم اینجا با دو جهان. یک جهان تمثیلی، یک جهان واقعی، فکر میکنم اگر محمود چند سال دیگر زنده می ماند می توانست آثاری به وجود بیاورد که به نظر من سیمای دیگر شخصیت ادبی او را بیشتر و بهتر نشان بدهد.

جمال میرصادقی: من محمود را خیلی دوست داشتم در میان نویسنده های دیگر خیلی با فضیلت می دیدمش. البته حرف هایی که من می زنم به کلی با حرف های آقای قریب متفاوت است و به این معنی نیست که حرف های ایشان نادرست یا نابه جاست. نظری ایشان دارد و من هم نظر دیگری دارم.

من بین زبان و بیان، اختلاف قایل هستم و وجود افتراق اینها را من به تدریج خواهم گفت. زبان یا نثر با سبک اغلب مترادف آمدهاند، اگر به گذشته برگردیم که دورهٔ ابتدایسی است می بینیم که زبان، زبان ساده و گفتاری است.

مهدی قریب: آقای میرصادقی اجازه بدهید که یک پرانتز باز کنم من بین زبان با نثر تفاوت گذاشتم نثر یک مقوله است زبان مقولهای دیگر است. ممیزهٔ بیان یک نویسنده اظهار نویسنده چیز دلالتگر نویسنده، نئر، آن چیزی است که از کلمه و کلام تشکیل شده و همه استفاده می کنند و همه از این خاصیتهای دستور استفاده می کنند از این ویژگیهای دستوری.

جمال میرصادقی: من البته آن تعریف نثر که کلامی است مقابل شعر و کلامی است برخلاف شعر مورد نظرم نیست من از زبان و نثر همان مفهوم نگارش در ابتدا بسیار ساده بسود من ابتدا میخواهم از خیلی پیش شروع کنم و مقدمهای به نسبت

طولانی بیاورم. شیوهٔ نگارش در ابتدا شیوهٔ گفتاری بوده است همانگونه که میدانید ادبیات یا شعر آغاز می شود، بعد نوعی از نثر به وجـود می آید که نثر گفتاری است. یعنی نثری است که ادبیات شفاهی را و قصه ها را به و جود مى آورد و با قصه ها، سينه به سينه منتقل مى شود این گونه که تحقیق شده از زمان انوشیروان هست که به نثر توجه می شود ما در کتابهای اسکندرنامه، این را میخوانیم که هرجا اسکندر وارد می شد و شهری را می گرفت، اولین کاری که می کرد، می گفت بزرگان آن شهر را جمع کنند. از بزرگان می خواست برای او قصه تعریف کنند، قصه به معنای خاصش نسه داستان کواتاه، قصههای مختلف تعریف می شد و می گفت اینها را بنویسید و در خزانه بگذارید به دو علت، یکی این که یــادآور مــن باشــد و آیندگان از من یاد کنند و دیگر آنکه موجب عبرت کسانی بشود که بعد از من می آیند و از قصهها یند و اندرز بگیرند و كارهاى خلاف نكنند. بعدها اين زبان گفتاري قصهها وقتى مكتوب می شود زبان ساده و نقلی قصههای شفاهی را به وجود می آورد که به آن زبان مرسل می گویند. مرسل هم دو نوع است، یکی زبانی است که خیلی سهل و همنه خصوصیتهای بیان محاورهای را دارد و زبان ابتدایی قصه هاست و کمی جمع و جورتبر از زبان قصه های شفاهی، و هدف نویسنده بیان سادهٔ مفاهیم است نه نشان دادن مهارت خود در نوشتن. مانسند زبان قابوس نامه و اسرارالتوحيد. بعد زبان يک مقدار تکامل بيدا می کند و زبان مرسل عالی به وجود می آید، آن نوع شیوهٔ نگارشی است که در آن نویسنده در انتخاب لفظ در عین رساندن معنی به تناسب و خـوشآهنگــي و زيبايــي آن نيز توجه ميكنند، مانند نثر مرسل عالي قصهٔ بلمند «سممک عیار» این نوع نثر به آنچه که در گفتار می آید توجه دارد. چـون قصه گوها در چهارسوها و میدانها و چهارراهها می ایستادند و قصه تعریف می کسردند قصه گویسی شغلی بوده است! بنابراین قصه گو سعی می کرد با زبانی صحبت کند که مردم بفهمند. چون قصههای بلند سمک

عیار، اسکندرنامه و هزار و یک شب، این قصهها نویسنده ندارد. سینه ب سینه نقل می شدند تا وقتی که یک نقال یا گزارندهای پیدا می شده که این ها را ثبت می کرده است. در آغاز هر یک از این کتابها به خصوص سمک عیار اشاره به این است که من این قصه را از فلانی و فلانی شنیدهام و حالا مکتوبش کردهام. زبان مرسل تا اواخر سده ششم ادامه پیدا می کنند، بعد وقتی زبان درباری می شود. منشی ها و مترسلان دربار سعی می کنند کمه زبان را بیارایند و مطابق ذوق و سلیقهٔ حمایتگرهاشان که شاهان و امیران بودند انشاء کنند. زبان مرسل ساده و مرسل عالی به کل عبوض می شبود و نیش فنی می شود که زبان مصنوعی است. در نش فنی سعی میکنند که برخلاف زبان گفتاری آن را به زبان شعری نزدیک کنند، به این صورت که به وزن و سجع توجه می کردند و ضابطه های شعری را در نشر به کار می گرفتند. به کلمات آهنگین روی می آوردند. البته این هم، یک نوع معتدل تری دارد که به آن می گویند زبان مزین. مثل زبان گلستان سعدی و «کلیله و دمنه» که در عین آن که زبان فنی است، در آرایش آن افراط شده است و برای مردم عادی مطبوع و قابل فهم است از این رو دو نموع نشر، دو نموع کمتاب را بمه وجود می آورد. زبان کتابهایی که به وسیلهٔ منشیها و نویسندگان وابسته به دربار آرایش میشد، مصنوع و مزیس است زبانی که در قصهها ادامه پیدا می کند زبانی گفتاری و ساده است، چون همان گونه که گفتم قصه گویی شغلی بوده، قصه های عامیانه که نقالها می گفتند همان زبان قصههای سادهٔ شفاهی را داشت، به همین دلیل است که می بینیم که زبان این دو نوع کتاب به کل با هم متفاوت است یکی زبانی که سعی میکند بیشتر به زینت بپردازد دیگری زبانی که سعی میکند ساده و قابل فهم برای عامهٔ مردم باشد. این ادامه پیدا میکند تا زمان انقلاب مشروطه که اوضاع و احوال اجتماعی و ادبی یک نوع زبان خاص، و شیوهٔ نگارشی را ایجاب می کند ترجمهٔ رمانهایی از زبانهای خارجی و رمانهای آغازگری که به این زبان نوشته میشود

می بینیم که این زبانی که در رمانهای آغازگر می آید آن تقیدها، آن صناعتهای ادبی را ندارد. منظورم رمانهایی است مانند سیاحت نامهٔ ابراهیم بیک و مسالک المحسنین و کتاب احمد در این کتابها نثر ساده شده ولی هنوز زبان دور از زبان گفتاری عامهٔ مردم است. نثر هنوز به آن حد نرسیده که کاملاً خصوصیات نثر گفتاری را داشته باشد. خصوصیات سرچشمه می گیرد و همه ویژگیهای این زبان را در خود دارد از این جهست قابل فهم است. در این نثر نویسنده سعی میکند تا آن حدی که ممکن است خودش را به زبان کوچه و بازار نزدیک کند، جملههای ساده، کوناه و گاه بریده بریده است و پر از تکیه کلامهای خاص، اصطلاحها و ضرب المثلهای عامیانه و پر از جمله های اسمیه است. نویسنده سعی می کند همان گونه که مردم حرف می زنند بنویسد البته ایس جا من این را بگویم منظورم از زبان گفتاری زبانی نیست که با املای شكسته نوشته شود. زبان گفتاري مي تواند املاي شكسته نداشته باشد البته در صورتی که اقتضا کند نویسنده می تواند زبان گفتاری را با املای شکسته بنویسد بنابراین وقتی از زبان گفتاری صحبت میکنم منظورم زبان کوچه و بازار است که قرنها زبان قصههای عامیانه بوده و از همین طریق قصمه به ما رسیده است، برخلاف آنچه که شایع است و عدهای معتقدند که زبان گفتاری اولین بار به وسیلهٔ دهخدا و جمالزاده (دهخدا در قطعمهای هجوآمیز و سخریهاش و جمالزاده در داستانهایش) آرایه شد، آنها مبتکر این نوع زبان نبودند بلکه زبان داستانهای خود را از زبان قصههای عامیانه گرفتند. یعنی زبان قصههایی که زبان مردم بود پلی می زند به زبان داستانهای کوتاه و رمانهای امروز. زبانهای داستانهای جمالزاده و دهخدا از نوع همان قصه است، قصههایی مانند سمک عیار، اسکندرنامه و امیرارسلان و حسین کُرد. در گذشته نشر گفتاری بسوده و نشر مرسل بعد نشر فنی به وجود می آمده است امروز آن را تقسیم کردهاند به زبان نوشتاری یا ادبی و گفتاری یا محاورهای، منظور من از نشر نوشتاری همان نشر ادبی است که خصوصیات شعری دارد. منظورم از نشر گفتاری زبان کوچه و بازار و مردم عامی است. نمونهٔ خیلی درخشان آن جلال آل احمد است که در زبان گفتاری صاحب سبک است و ابراهیم گلستان در زبان نوشتاری. بسیامد زبان گفتاری در نوشتهٔ آل احمد آنقدر زیاد است که فرض کنید یک تکه از رمان همدیر مدرسه از در پشت پرده بخوانیم آن طرف پرده یکی نشسته باشد فکر می کند که کسی دارد حرف می زند.

زبان گفتاری و نوشتاری را پیروان شکل گرایان روسی مثل کلیلس بروکس و رابسرت پسن وارن آمریکایی به چهار نوع تقسیم میکنند همین اصطلاحی که گفتمان ترجمه کردهاند. من گذاشتهام بیان. گفتند نثر تقسیم می شود به بیان توضیحی با تشریحی، بیان توصیفی، بیان مباحثه ای و بیان روایتی، یعنسی انسواع نوشسته ها، چه داستان چه گزارش چه مقاله و... این چهار خصوصیت را دارد. من در کتاب ادبیات داستانی این چهار نوع را توضیح دادهام این جا به همین اکتفا می کنم که بیان توضیحی بیانی است كه توضيح مى دهد و تشريح مى كند. توضيح اين كه نشانهٔ خانه كدام است ساز و کار ساعت چیست و چگونه کار میکند. اساسش بر اطلاعات دادن است این بیان مخصوص کتابهایی است که خصوصیات اطلاعات دهندگیاش بیش از چیزهای دیگر باشد ما از یک مقاله بیشتر توضیح می خواهیم در یک تک گویی بیشتر اطلاعات است که آرایه می شود در سفرنامه است این را هم بگویم که ما نمی توانیم اثری پیدا کنیم که بیان صد در صد توضیحی داشته باشد همانگونه که نمی توانیم نوشته ای پیدا كنيم كه بيان صد در صد توصيفي يا روايتي داشته باشد به نسبت غلبه خصوصیت توضیحی، توصیفی و مباحثه ای و روایتی، نوع اثر فرق میکند

در مقالمه و گزارش غلمه با توضیح و تشریح است در طرح و انشا غلبه با توصیف است و در داستان غلبه با روایت.

می رسیم به بیان روایتی که تأکیدم بیشتر بر آن است. بیان روایتی تنها تصویر می دهد بیان روایتی با عمل یا سیر حوادث در زمان و با زندگی در حرکت و جنب و جموش سروکار دارد بیانی که امروز برای داستان های امروزی قایل هستند این است که باید تصویر بدهد نمایش بدهد کمتر توضیحی باشد کمتر توضیف.

سعید سطانی طارمی: فکر میکنم اینجا دیگر باید وارد زبان محمود شویم.

جمال میرصادقی: بله مقدمهٔ بس طولانی شد برای این که ارزش و اعتبار زبان احمد محمود را نشان بدهم. تنها نویسندهای که می گویند توانسته هشتاد درصد بیان روایتی داشته باشد همینگوی است که رمانهای نخستین سدهٔ ۱۸-۱۹ اغلب بیان توضیحی دارد یعنی نویسنده حت خودش می داند که همه چیز را توضیح بدهد جایی برای فکر کردن و اندیشیدن خواننده نمی گذارد اجازه بدهید من نمونه بیاورم اگر بگوییم أسمان أبى است اطلاعات دادهايم اين بيان توضيحي و تشريحي است. اگر بگوییم که آسمان آبی پررنگ است، توصیف کردهایم، یعنی در عین ایس که توضیح داده ایسم چگونگی و کیفیستش را هم گفته ایم اگر بگویم آسمان آبی است، شما بگویید خاکستری است من بگویم نه خیر و شما را راضی یا قانع بکنم که آسمان آبی است، این بیان مباحثهای است اگر بگویـم آسـمان آبی شد، یا آسمان مثل بلور میدرخشد، حرکت و تصویر دادهام ایس بیان روایتی است گفتم که زبان را تقسیم کردیم به زبان گفتاری و زبان نوشتاری گفتیم که زبان گفتاری آل احمد بسامدش خیلی بالاست و در ایس زیان صاحب سبک است می بینیم که در کارهای آلاحمىد چه تک گويى، چه داستان و چه مقاله همه یک نوع زبان به کار می رود این جاست که فرق زبان و بیان مشخص می شود. زبان گفتاری

است ولی بیان آل احمد بیان توضیحی و برای مقاله، سفرنامه و گـزارش خـوب اسـت و برای داستان مناسب نیست فرقی که زبان احمد محمود با زبان آل احمد دارد در همین نکته است من فکر میکنم زبان احمد محمود تكامل يافته زبان گفتاري آل احمد است زبان همان زبان گفتاری آل احمد است ولی بیان بیان روایتی شده. اگر در رمانهای «نفرین زمین» آل احمد زبان گفتاری خشکی میبینیم شخصیت پردازیها همه شبیه هم هستند، داستان حرکت و تصویر کم دارد و یک بعدی است. علىتش زبان گفتارى توضيحى آل احمد است، در صورتى كه زبان احمد محمود در عین این که گفتاری است، بیان روایتی هم دارد. البته بیان توصیفی هم دارد. بیان توضیحی هم دارد. ولی آن چیزی که غلبه دارد بیان روایتی است. در واقع در زبان محمود جمع آمدن زبان گفتاری و بیان روایتی است، بیان روایتی که حرکت دارد، تصویر دارد، نمایش مے دھــد. امروز اغلب داستان شناسان جهان و منتقدان بزرگ معتقدند که زبان داستان باید گفتاری به محاورهای باشد. چون حالت پویاییاش بیشتر است در عین حال بیان روایتی هم داشته باشد که تصویر بدهد و حرکت و جنب و جوش داشته باشد، زبان احمد این دو خصوصیت را دارد و فكر ميكنم از همسايهها شروع مي شود و برخلاف دوستم آقاي قريب من آثار احمد را دو قسمت می کنم داستانهای کوتاه احمد و رمانهایش. در داستانهای کوتاه، همانگونه که نوشتهام و خودش هم میدانست، معتقدم که اعتبار رمانهای او را ندارد احمد محمود وقتی رمانهایش را نوشت شهر داستانی خودش را کشف کرد با «همسایهها» است که زبان گفتاریاش جملههای کوتاه کوتاه و بیان روایتیاش که با زمان حال ارایه می شود رمان ماندگاری خلق کرد. احمد این زمان حال را چرا برای رمانش انتخاب کرده بود؟ این زبان که اغلب هم تکرار شده در رمانهای دیگسرش به خاطسر انستقال حسس و حسال و بیان ذهنیت خاص او بود و حرکت دادن به شخصیتها و حرکت دادن به عملهای داستانی. بنابراین

ایس نموع زبان احمد محمود زبانی است تکامل یافته به نظر من بین نویسنده هایمان نویسنده ای مانند احمد محمود در زمینهٔ زبان گفتاری و بیان روایتی نداریم گفتم ابراهیم گلستان را داریم و زبان نوشتاری خاص خودش هنوز کسی پیدا نشده که زبانی ارایه کند که بهتر از گلستان باشد احمد محمود أمد در زبان گفتاری نوعی بیان آورد که به آن تکامل داد یک چیزی هم میخواستم بگویم راجع به صحبتی که آفای قریب کردند و از نمادگرایی احمد اسم بردند و آن را من اسمش واقع گرایی نمادین مینامهر ایس نوع داستانها یک بعد ظاهری دارد و یک بعد مخفی که خواننده عادی متوجه نیست از همسایهها این خصوصیت در کارهای احمد محمود هسبك إتنها در انجير معابد نيست البته أنها تكامل پيدا می کشند پیش از آن هم بود کادر داستان گیله مرد داستان واقع گرایی نمادیس است واقعهٔ ظاهری عمل و جریانی است که دو ژاندارم گیله مردی را گرفتهاند و دارند با خود میبرند ولی نویسنده سعی میکند بگوید که آن زنی که در جنگل جیغ می زند و طوفانی که به پا شده واقعیت درون آشفتهٔ گیله مرد است که به جنگل منتقل شده/البته نویسنده های ایرانی اولین بار این نوع داستان را از جیمز جویس یاد گرفتىند جىيمز جويىس آمىد دو مكتب ناهمساز را كنار هم گذاشت واقع گرایسی نمادیس را و مجموعهای درآورد که از آن میتوان به عنوان نوعی داستان واقع گرا نام برد. واقع گرای نمادین یعنی همهٔ داستانهای کوتاه و رمانهای جیمز جویس دو بعد دارند یک بعدی که آدم میخواند و یکی هم بعد دیگری که نمادین است و در لایهٔ پنهانی داستان است.

در رمانهای معاصر فارسی «اسرار درهٔ گنج جنی» گلستان هم چنین ویژگی را دارد داستان را که میخوانیم میبینیم که میتوانیم پشت سرش یک جنبهٔ تمثیلی پیدا کنیم یعنی داستان را به صورت واقع گرا مطرح میکند ولی نمادهایی میآورد که این نمادها اشاره دارد به آن لایه پنهانی که زمان شاه را نشان میدهد و اوضاع و احوال دوران شاه را تداعی

می کند رمان من هم «اضطراب ابراهیم» چنین خصوصیتی دارد رمانی است با دو سطح. در همسایه ها صحنه ای هست که من به عنوان نمونه در «عناصر داستان» نقش کردم صحنه ای که حالت روحی یک خرکچی را با آبی که توی دیگ روی آتش می جوشد برابر هم گذاشته و غیر مستقیم تصویر نمادین در تلاطم روحی شوهری به دست داده است مرد خرکچی که می بیند زنش به دیگری توجه می کند بیشتر ناراحت می شود دیگ هم بیشتر جوش می زند و آب بالا می آید و در نهایت مرد خرکچی چپقاش را می زند توی سر زن و زن کشته می شود و آب دیگ هم سر می رود از این موارد نمادین در همسایه ها بسیار است چه به صورت مفهوم و جه به صورت واژه می بینید که شخصیت ها با «بیدار» و «پندار» در کارهای دیگر احمد مدار صفر درجه و درخت انجیر معابد، این ویژگی تکامل پیدا احمد مدار صفر درجه و درخت انجیر معابد، این ویژگی تکامل پیدا می کند و جنبه عام می بابد.

شهرام اقبال زاده: میخواهم با بازگشتی به گذشته شروع کنم من در دوران دبیرستان دو کتاب که متعلق به پدرم بود و بعدها غهمیدم که ممنوع بوده است خواندم «تفریحات شب» و «در تلاش معاش» محمد مسعود. کلاس هشتم بودم و تحولی در من ایجاد شد، میتوانم بگویم در دوران دانشجویی این تحول را «همسایهها» برایم ایجاد کرد. یعنی این روایت داستانی که به ظاهر تنها یک روایت داستانی است به نظر من بسیار زندگی ساز بود و تحول آفرین افق دیگری را به روی من باز کرد بسیار زندگی ساز بود و تحول آفرین افق دیگری را به روی من باز کرد به هر صورت در آن زمان فضای خاصی در دانشگاه بود گرایشات خاصی حاکم بود گرایشات رادیکالی مبتنی بر احساسات پاک و تند و تیز، اما در عین حال هم این داستان در عین این که به ظاهر تنها یک رمان بود به نظر من بر جامعه تاثیر زیادی داشت و شاید من جامعه شناسی را بدون آن که بخواهم بدانم بصورت حسی با «همسایهها» شناسی را بدون آن که بخواهم بدانم بصورت حسی با «همسایهها» شناسی را بدون آن که محمود ضمن این که آدم بسیار زحمتکشی بود و پرمطالعه، جامعه شناس ژنی و ذاتی هم بود که بسیار عمیق تر از

خیلی جامعه شناس های ما نه تنها پدیده ها را در لایهٔ اُشکارش مے دید بلکه عمق تحولات را می دید و این ها را با زبان داستان و روایت بیان می کرد و عنصر زیبایی شناختی را بازتاب می داد حالا با وجود این که خیلی از آن دوران فاصله گرفتهام و هنوز دوباره همسایه ها را نخواندهام ولي شخصيت هايش در سن زندگي مي كنند. هنوز هم آن حس و حال همسایه ها برایم زنده است. یعنی او شخصیت های پویا و ماندگاری آفرید که در جان و دل خوانندگان نشستند و جا خوش کردند، برخلاف برخی دیدگاه های جدید که داستان را چیزی دروغین و به دور از زندگی می دانید که تینها بسرای لذت و سرگرمی است، در عین حال که معتقدم بخش مهمی از کارکرد داستان لذت و سرگرمی هم هست، معتقدم داستانهای جدی، خودشان زندگی نویی هستند. اکنون بحثهای جدید فرمالیست ها و زبان شناس های ساختارگرا مطرح است که تکیه بر زبانی دارنید و آقیای میرصیادقی به بیان تعبیر کردند که همان گفتمان یعنی discorsoe فرمالیستها همه چیز را در زبان میبینند و همهٔ تحولات ادبی را در زیان جست و جمو می کنند. ساختار گراها در ادامهٔ کار آنها هم به ساختار زبان و تجلى آن در ادبيات توجه مىكنند حالا اختلافاتى راكه بین دوستان هم هست، من به نوعی این گونه میبینم که یادآور حرف مولوی است:

اختلاف خلق از نام اوفتاد چو به معما رفت آرام اوفتاد

در تکامل زبان شناسی ساختارگرا لانگ language را داریم که همان گفتار زبان در کلیت آن است و (پارل) parolo یا speech-speeck که همان گفتار است که جنبه های شخصی پیدا می کند زبان همان گونه که دکتر قریب هم گفتند، چیزی است که همه می توانند از آن استفاده کنند. ولی آن ویژگی شخصی که آقای میرصادقی به درستی به آن سبک گفتند و در کلیت نظری آن، همان بیان است و بعد به ویژگی کاربردی زبان در ادبیات یعنی سبک برمی گردد و در نوشتار که فردی می شود و این جا آل احمد را

مثال زدیم که به یک سبک شخصی رسید. احمد محمود هم به نظر من سبک بسیار شاخصی پیدا کرد که از داستانهای کوتاهش شروع شد و به نوعی گفتمان به بیان ادبی متمایز رسید. تا آنجایی که خاطرم هست از پسرک بومی شروع می شود دکتر قریب به نظر من مسایل را تا حدود زیادی درست گفتند که البته این تحول جدید را به صورت آشکاری در مـدار صفر درجه میبینیم که از آن جنبهٔ توصیفی بیرونی در واقع به شیوه و زمان نمایشی میرسد و حس را از درون زبان به بیرون انتقال میدهد، نه با توصیف یا توضیح با زبان روایی بیرونی، اما به خاطر این که متأسفانه در دانشگاه های ما به صورت آکادمیک تعریف نشده سئوال پیش می آید که توصیف چیست؟ توضیح چیست؟ روایت چیست؟ اما در انگلیسی وقتی می گوییم explareation دیگر با هم اختلاف نداریم تبیین هست و بار کمابیش فلسفی و توضیحی دارد، discription بار وصفی عینی و گاه ذهنسی دارد، و روایت یا narration نیز کاربرد ادبی و داستانی دارد اما متأسفانه ایس چیزها در فارسی چندان دقیق و روشن نیست یعنی دست کم در ادبیات داستانی وفاقی بسر سر آنها وجود ندارد. و به هر حال با تکامل زبان شناسی یعنی دو سویهٔ زبان شناسی (ساختارگرایی گفتار و نقـش گرا) وحدتی بین ذهن و زبان یعنی بیان و گفتار پدید می آید که به صورت گفتمان ظاهر می شود که همان دیالکتیک ذهن و زبان و یگانگی بیرونی آنهاست. یعنی برخلاف فرمالیستها و ساختارگراها که همه چیز را در زبان می بینند تبلور عینی این دو را با هم می بینیم. حتی محمود در یکی از نادرترین مصاحبههایش میگوید: من از ذهن به زبان می آیم مگر می شود بتوان بدون داشتن یک ذهن غنی این زبان غنی و این سبک زیبا را آفرید که مختص احمد محمود هم هست. یعنی ذهن سرشار و پربار با زبان غنی توأم میشود سبک ویژهٔ احمد محمود را در درخت انجیر معابد به وجود میآورد به نظر من دستکم در مدار صفر درجه آشکار است که احمد محمود جهش می کند از آن جا شروع می کند یعنی از بار توضیحی، توصیفی و جنبهٔ روایت از بیرون به تدریج کاسته می شوّهٔ او به جای نقل یا روایت، نمایش می دهد و مانند فیلم سینمایی همه چیز را در حركت و در مكالمة زنده و با لحن ويؤهٔ هركدام از قهرمانها مي بينيم این هنر کمی نیست. شناخت محمود بسیار درونی است حتی نویسندهٔ بزرگی مانند دولت آبادی بسیاری از اوقات از بیرون شخصیت پردازی می کند، یعنی نویسنده حرف می زند که این چه جور شخصیتی است یا چه حسی دارد اما احمد محمود نشان میدهد که این شخصیت اینگونه است. یعنی خودش را به شخصیت تحمیل نمی کند و این بار را از بیرون به ذهمن خواننده انتقال نمی دهدانهاین در واقع سبک نگارشی تا حدی جدید است که به نوعی دیگر در آثار همینگوی و تا حدی در آثار چخوف دیده می شود. زبان سرد عینی بدون مداخلهٔ نویسنده که شاید به نوعی دیگر در رمان تو نیز برای توصیف اشیاء و شخصیتها به صورتی عینی و به دور از وجه ایدئولوژیک استفاده می شود. احمد محمود در عین اینکه صاحب ایدئولوژی خاصی است این ایدئولوژی را به صورتی آشکار تبلیغ نمیکند، نهان است و آدمها را بر اساس ایدئولوژی خودش قالب گیری نمی کند، می گذارد خودشان حرف بزنند و به شیوه ی خودشان زندگی کنند. یعنی شیوهای که باختین به زیبایی از حیث نظری می آورد و بر کارهای داستایوسکی تطبیق می دهد باخنین را آن موقع احمد محمود قطعا" نمي شناخته، اما به خاطر خلاقيت هايش و ذهنيت سامان یافته و دمکراتیکی که داشت چه در همسایهها و چه رمانهای بعدی به نگاه و شیوهٔ چند صدایی و یا پلی قونیک دست پیدا کرد به هر حال احمد محمود زبان ویژهٔ خودش را پیدا کرد و رئالیسم ویژهٔ خودش را هم که خاص او بود و تفاوتهای آشکار و جدی با رئالیسم سوسياليستي دارد.

کفت و گوی دوستانه ای دربارهٔ آثار زنده یاد احمد محمود صحمود جمال میرصادقی: واقع گرایی آن گونه که تعریف کرده اند و فادار بودن به واقعیت از آن آغاز که با بالزاک و استاندال شروع می شود توجه به مسایل عام دارد.

احمد محمود در آثبار نخستینش نویسندهٔ واقع گرای انتفادی بود و برخلاف آنچه که بعضی ها می گویند آثار محمود رئالیسم سوسیالیستی یا واقع گرایی اجتماعی بوده، نیست؛ درست است که واقع گرایی سوسیالیستی شاخهای از مکتب واقع گراست و واقع گرایی انتقادی نیز شاخهای از آن، اما هرکدام ویژگیهای خودش را دارد. در واقع گرایی اجتماعي يا سوسياليستي نويسنده و فرد به طرف گروه حركت ميكند و سعی میکند که ویژگی گروه را نشان بدهد، در داستانهای رنالیست سوسیالیستی چشم به آینده است آیندهٔ امیدوار کنندهای که در پیش است و یک مفدار ویژگی رمانتیسم اجتماعی را پیدا میکند خصوصیت خیال پـردازانه دارد و نسـبت بــه جامعــهي آينده خوش بين است و اميد را القا میکند یعنی در جهت حکومتی میرود که برنامهای ریخته و در این جهت گاهی، نه همیشه ایدئولوژی مارکسیستی در نوشتن داستان ارائه میشود، توجمه به کارگرها و زحمتکشها، در این نوع آثار برجسته می شود فرق می گذارند بین کارگرها و زحمتکشها بین کارگرها و گروه مرفه و دیگر قشرهای اجتماعی. بنابراین با این تعریف، داستانهای رئاليسم سوسياليستي در جهت و سمت و سوى پيشرفتهاي جامعه است و خوشبین هم هست، درست عکس این واقع گرایی انتقادی است درست است که واقع گرایی انتقادی نیز به تودهٔ زحمتکش توجه میکند اما تنها به این اکتفا نمی کند و در آن انتقاد شدید از اجتماع و دستاندركاران وقت وجود دارد. نويسنده به عنوان معترض ظاهر می شود و آن چیزی که در جامعه وجود دارد، مورد قبول او واقع نیست. یعنی که مقابل اوضاع و احوال جامعه جبهه می گیرد، شخصیت هایش مبارز هستند، تسلیم نمی شوند. شخصیت هایی که می کوشند تعدیلی در نابسامانی ها به وجود بیاورند به حمایت از ستمدیده ها و محرومان دست به افشاگری می زنند به همین دلیل اختلاف بین واقع گرایی اجتماعی و واقع گرایی انتقادی وجود دارد آن در جهت تایید حکومت است این در جهت تنقید از اجتماع و حکومت تمام کارهای احمد محمود معترضانه است و همه در این جهت حرکت کردهاند. نویسنده به عنوان روشنفکری آگاه و دلسوز در برابر اوضاع و احوال نابسامان ایستادگی کرد و جبهه گرفت. اگر بخواهیم از آثار معروف واقع گرایی انتقادی نمونهای سیاوریم می توانیم از بعضی رمانهای گورکی مانند آرتامانوفها و کیم سامگین نام ببریم یا از رمان نویسهای «خواهر کاری» و «جنگل» این نویسنده ها اجتماع را نقد میکنند. احمد محمود هم همین کار را میکند و جهان داستانی خود را به وجود می آورد، بنابراین به نظر من آن هایی که می گویند واقع گرایی احمد محمود واقع گرایی سوسياليستي است ميخواهند جوري نشان بدهند كه احمد جهت و سمت و سنوی خاصی داشته که من این را نمی بینم و قبول نمی کنم. این چیزی است که دربارهٔ بزرگ علوی هم می گویند و دربارهٔ آثار خودم به من هم می گویند، و به نظرم می رسد که منظور خاصی در پشت آن است كه صادقائه نيست.

مهدی قریب: کسانی می گویند آثار احمد محمود واقع گرایی سوسیالیستی است و وابسته به طبقهٔ کارگر، به نظر من آثارش را تقلیل می دهند. من نمی دانم چرا؟ اگر ناشی از عدم آگاهی و جهل نباشد، این برچسبها برای چه زده می شود؟ در صورتی که الفبای واقع گرایی سوسیالیستی مشخص است چند خصوصیت را می گویم تا دیگر خیلی هم دامن بحث گسترده نشود. واقع گرایی سوسیالیستی، شخصیتها همه تیپیک هستند. یعنی ما با شخصیت فردی روبهرو نیستیم، شخصیتها بیانگر تیپ اجتماعی ای هستند که وابسته به آنند. شخصیتی که وابسته به تیپ آرمان داستانی اش بیانگر آرمان طبقهٔ خودش است در واقع گرایی

سوسیالیستی ساختار داستان و تفکر حاکم بر داستان در جهت خلاف فردیت انسان و شخصیت انسانی است، چیزی که در نظام حقوقی و اجتماعي بعبد از مدرنيته كه تكثر و اولويت به فرد و خواستهها و آرمانهای فردی حرف اول را میزند. در واقع گرایی سوسیالیستی ايس گونه نيست، نخست مصالح فرد بعد مصالح اجتماعي مطرح است. ما در واقع گرایی سوسیالیستی با نوعی تفکر ماقبل مدرنیته روبهرو هستیم، در تمام داستان هایی که من خواندهام از نویسندگان واقع گرایی سوسیالیست، ما با دو بخش زندگی روبهرو هستیم. یعنی آدمها واجد نامتجانس بودن و پیچیدگی و تداخل آدمهای واقعی نیستند، خط مفروضی در داستان رویدادها و قهرمانها را به دو قسمت تبدیل میکند ايس طرف همه سفيد هستند اين طرف همه سياه، افراد وابسته به انديشه طبقه کارگر همه سفید سفیدند بدون هیچ لکهای و طبقهای که در تعارض ایس هاست واجد تمام صفات رذیلانه که به واقع چنین چیزی وجود ندارد. در تفکر واقع گرای سوسیالیستی به نوعی با تفکر اساتیری روبهرو هستیم نه یک مصداق، ولی انسان به هر حال شخصیتش پیچیدگیهای زندگیی واقعی را دارد. در صورتی که در داستانهای واقع گرایی سوسیالیستی انسان استریلیزه و انسان نوعی و اساتیری روبهرو هستیم، ما با شیطان در یک طرف و با یزدان در طرف دیگر روبهرو هستیم، به تمامى قهرمان هاى واقع گرايى سوسياليستى اخلاق أرمان گرايانه و ایثارگر دارند. یعنی خودشان را فدا می کنند، نخست برای طبقه، بعد برای جامعه. و مهمتر از همه واقع گرایی سوسیالیستی، نخست در جامعهای به وجود مى آيىد كه در آن سوسياليسم به عنوان يك ساختار اجتماعي، تاریخی، سیاسی پا بگیرد. بعد پدیده های فرهنگی، اجتماعی آن جامعه استثناهایی هم هست.

اما به عنوان اثر ادبی اغلب در جامعهٔ سوسیالیستی به وجود میآید و ما همیچ کدام از ایسنها را در آثار محمود نمی بینیم: در آثار محمود ما با

قهرمانهای خاکستری روبهرو هستیم، کسانی که هم کارهای نیک می کنند و هم کارهای بد، به نظر من تنها چیزی که افراد صادق را به این قضاوت که محمود وابسته به ادبیات کارگری است می رساند تنها قهرمانهای او است. قهرمانهای محمود واجد یک خصوصیاتی هستند که بعضی رذایل را پس می زنند. چیزهایی مانند وابستگی به پول و زور و قدرت را، چون تنها می شوند فکر می کنیم با قهرمانی استریلیزه روبهرو هستیم که نمایندهٔ طبقهٔ زحمتکشان است، یکی دیگر از چیزهایی که ما را به اشتباه می اندازد این است که قهرمانان محمود بیشتر از طبقهٔ زحمتکش هستند. دوستهای ناآگاه صادق و آگاهان دارای سوءنیت فکر می کنند که واقع گرایی سوسیالیستی آن است که قهرمان کارگر باشد.

جمال میر صادقی: آقای قریب صحبتهای خوبی کردند من اینجا تمنها بهجای تفکر استورهای، می گذارم قصه استوره که نوعی از قصه است، قصمهایی که ما داریم تا پیش از مشروطه اغلب سفید و سیاه و مطلق گرا هستند. یعنی ما خاکستری نداریم یا قهرمان داریم یا شخصیت های شر چرا؟ علتش هم این است که قصه های تمام متون ادبیات گذشته به داستان کوتاه و رمانی که بعد از مشروطه آمد اختلاف اساسی دارند و دو خصوصیت اساسی وجود دارد که باعث میشود این دو نوع کار را از هم جمدا کئیم. در قصه، چه قصههای بلند چه کوتاه، منظور من تمام أثار خلاقهٔ پیش از انقلاب مشروطه است. خصوصیت روان شناختی فردی وجود ندارد، برای نمونه رستم، شهراب را می کشد و اندوه زده می شود اندوه زدگی پدری که بسرش را کشته است در صورتی که اگر امروز یکی پسرش را بکشد یا دیگری که همین کار را کرده خصوصیت روحی اش فرق می کنند. ما داستان کوتاه و رمانی نداریم که فاقد خصوصیت روان شناختی باشد. خصوصیت دیگر هم روآوری به امور زندگی روزمره است و توجه به وقایع ملموس و واقعی و همین دو خصوصیت اساسی داستان های امروز را به کل از قصه ها جدا می کند. بنابرایس در انبواع قصه ها یعنی استوره ها، حکایت های اخلاقی، افسانه ها، تمثیل ها و غیره خصوصیت مطلق گرایی است. و این به گونه ای در رئالیسم سوسیالیستی هم هست که به خصوصیت قصه ها باز می گردد. شخصیت ها سفید و سیاهند و وقایع تا حدودی رمانتیک از نوع چشمهایش است. ایس ها در کارهای احمد نیست، ولی چیزی که شبیه می کند واقع گرایی سوسیالیستی را به واقع گرایی انتقادی، این است که در هر دو شیوهٔ نویسندگی، نویسنده برای خودش سلامتی قابل است، البته فرق می کند تعهد رئالیسم اجتماعی، بیشتر فرمایشی است. می گویند طوری بنویس که مردم را امیدوار کند، خوشبین کند، در صورتی که تعهد نویسنده در واقع گرایی انتقادی برآمده از درون نویسنده است، چیزی به او تکلیف نشده است.

آفای اقبال زاده: دربارهٔ رئالیسم سوسیالیستی که کوشش شد پس از انقالاب اکتبر نئوریزه بشود، مبنا را این می گرفتند که باید در جهت منافع تاریخی طبقهٔ کارگر حرکت کرد وهنر هم موظف است که در این جهت مرکت کند، و ادبیات هم باید تبلور آرمان طبقاتی این طبقه باشد که ایدئولوژی پیشرو هم به این صورت تفسیر ایدئولوژی پیشرو هم به این صورت تفسیر می شد که یک بار برای همیشه کشف شده و تمام حقایق هم در اختیار این طبقه است، و در این جهت باید حرکت کرد. در عین حال معتقدم که این طبقه است، و در این جهت باید حرکت کرد. در عین حال معتقدم که این در هنر و ادبیات تحمیل شد بر مارکسیسم و حثا نظریات مارکس سرآغازش تا حدودی در لنینسم بود. این نیست که تنها مارکسیستها با لنینیستها بگویند، حتی کسی مانند روژه گاردی می آید بین لنینیم واستالینست ها بگویند، حتی کسی مانند روژه گاردی می آید بین لنینیم مانند انگلس آثار بالزاک را که گرایش اشرافی دارد به عنوان آثار رئالیستی مانند انگلس آثار بالزاک را که گرایش اشرافی دارد به عنوان آثار رئالیستی می کند و کاری هم به ایدئولوژی ندارد. یعنی در واقع این گرایشات حزبی و جزمی بود و بعدها بر اندیشههای سوسیالیستی بار شد و در واقع چماقی شد برای هر نوع حرکت خلاقهٔ فردی در هنر.

اما مسأله این نیست که احمد محمود آرمانگرا بود یا نبود، او یک واقع گرای آرمانگرا یا آرمان گرای به شدت واقع بین بود، یعنی هیچ وقبت آرمانهای انسانی را نفی نکرد. اما آرمان او یک آرمان اتوپیایی نبود اتوپیایسی که بهشت را بر روی زمین ترسیم می کرد که همه چیز آن سفید و بی غش بود و در اردوگاه سوسیالیسم پدید می آمد، یا حتی ادعا می شد که پدید آمده است. محمود به حقیقت انسانی معتقد بود و به انسان حقیقی، به انسانی که پوست و گوشت و خون دارد، زنده است و دارای معایب است. و در عین حال می خواهد انسان باشد و از انسانیت و شرف انسانی خودش دفاع کند. الرحمد محمود اگر زشتی ها را نشان می داد و ناروایی های زشتی که ممکن است در اعمال و اخلاق انسانها باشد، ایس ها را به صورت یک تراژدی نشان می داد که به انسان تحمیل شده است. اینها را شرایط ناگوار و ناصواب اجتماعی تحمیل کرده اما از تلخ نگاری های شعاری و یا زشت نگارهای شبه ناتورالیستی که این را بر خاسته از ذات انسان بداند، آشکارا فاصله می گرفت. انجتی در آثار محمود زندانیان هم به طور مطلق زشت نیستند وهمانگونه که آقای دکتر قریب هم گفتند این طور نیست که هرکسی در جهت طبقهٔ کارگریا زحمتكشان حركت نكند ضد قهرمان باشد. نبايد كتمان كرد كه بعد از کنگرهی ۲۰ شوروی میبینیم کسانی مانند شولوخوف از رثالیسم سوسیالیستی خشک و فرمایشی فاصله می گیرند. به عنوان نمونه در دن أرام انسانها انسانهای واقعی هستند، در جبهههای ضد انقلاب هم انسانهای شریف هستند و در جبههٔ انقلابیون انسانهای فرومایه وجود دارند. احمد محمود به خاطر همین در آخرین مصاحبهاش که حدود هفت هشت ساه پیش در کتاب هفته چاپ شد از این دیدگاه خشک كمونيسم رسمى تبرى مىجويد ومى گويد مگر من كموينستم؟ و اين برچسب ناچسبی است که همهٔ عدالت خواهان را کمونیست حساب كنند، در صورتى كه احمد محمود به صراحت طرفدار عدالت اجتماعي

بود. یعنی آن نوع از عدالت اجتماعی که به منزلت فرد هم اهمیت می دهد. یعنی یک تفکر مدرن پیشرو که آزادی وعدالت را با هم می خواهد. یعنی آزادی و شرف فردی وحیثیت اجتماعی به صورت توأمان. او کسی بود که هر دو را با هم میدید و آنها را با هم مى خواست. در داستان يىك شىهرش كى ب ظاهر تنها در بندر لنگه مى گىذرد، بى جهان واقعى يك مملكت فكر مى كرد كه اين مملكت هم خودش در دل جهان قرار دارد، یعنی بر خلاف برخی از نظریات، او اقلیمی نویس نبود، او در عین رنگ و بوی اقلیمی داستان هایش، نه فقط ملی که جهانی فکر می کرد. در یکی از داستان های کو تاهش، حتی قهرمان نوجـوان ایرانـی بـه یـک دخـتر آمریکایی عشق میورزد و جانش را فدا می کند. یعنی نشان می دهد مرزی بین ایرانی و غیر ایرانی نیست. اگر مسألهای هست، مسأله نظام امپریالیستی است. یک انسان آمریکایی را به اشتباه و از روی احساسات کور به عنوان ضد امپریالیسم از بین ببرند، قهرمان عشق ایرانی خودش را قربانی عشقش میکند تا مرزهای اقلیمی و یا ملی را در هم بریزد. احمد محمود همه را از انسان می دید به طوری که انسانهای قهرمانیش هم خطا می کنند و حتی ضد قهرمانهایش هم از ویژگسیهای انسانی برخوردارند او برای آنها هم دل میسوزاند، اما نه از نـوع دلسـوزیهـای رمانتیک، چون آنها هم قربانی نظام غلط هستند. هر چند خودشان هم بى تقصير نباشند. يعنى احمد محمود منتقد نظام اجتماعی است. منتقد افراد ئیست، البته باید به نکتهای اشاره کنم، من بیشتر در کارهای محمود نشانه پردازی میبینم تا نماد، یعنی چیزی را جایگزین چیزی نمی کند، همه چیز واقعی است. وقتی در داستان همسایه ها دختر سیاه چشم راه می رود. نشانه پردازی می کند که این از راست میرود آن یکی از چپ، سیه چشم دختری است از طبقهٔ مرفه که خالد عاشقش شده و او با آوردن یک بوتهٔ خاردار یا شاید هم یک درخستچه (به خاطر ندارم) نشان میدهد راهشان از هم جداست، اینجا

نشانه پردازی کرده این دیگر نماد نیست نشانه پردازی هایی که از همسایه هما شروع کرد. در مدار صفر درجه بسیار رشد کرد، باردار شدن بلقیس پس از پانزده سال و مرده به دنیا آمدن نوزاد، یا وقتی ماهی سیاه را می آورد می اندازد در حوض و آن ماهی سیاه لجن خوار، ماهی های قرمز را می خورد.

سعید سلطانی طارمی: دوستمان با این جمله تمام کردند که احمد محمود پیش بینی واقعی می کند نه خیال پردازانه، من فکر می کنم که از همیان زاویه سراغ تخیل در آثار مجمود برویم که یکی از مقولاتی است کیه مورد چالش است و نظرات مختلفی راجع به نقش ویژگی تخیل در آثار محمود بیان شده است.

جمال میر صادقی: در هر اثر ادبی سه عامل مهم دخالت دارند. عامل تجربه و مشاهده – عامل بینش و جهانبینی نویسنده و عامل تخیل.

تخیل آنگونه که تعریف کردهاند. به معنی نیروی پرورش و ترکیب خیال ذهن انسان است، یعنی استعداد ذهن برای خلق تصویرهای ذهنی از اشیاء، حالتها یا اعمالی که به وسیلهٔ حواس، تجربه یا احساس نمی شوند، بینش هم عقیده و باور نویسنده است، که نمی تواند خودش را از آن جدا کند. یا ظاهری است یا به صورت پنهان در آثار او وجود دارد. تجربه آن چیزی است که گفتهاند: اعم از اندیشهٔ عقلانی یا احساس عاطفی یا خیال وهمی است. به صورت خیر یا امر یا خواهش یا پرسش باشید. مشاهده بر اثر مطالعه و بررمی به دست می آید. بعضی از منتقدها ایراد می گیرند که کارهای محمود از نظر تخیل ضعیف است. بیشتر از وقایعی که اتفاق افتاده و مستند گونه است. اول من این مسأله را باز کنم. این که عامل تخیل در کارهای محمود ضعیف باشد. معیار ارزش و اعتبار این که عامل تخیل در کارهای محمود ضعیف باشد. معیار ارزش و اعتبار شعیف بوده اند. چون بیشتر توجه داشته اند به وقایع ملموس زندگی، از ضعیف بوده اند. چون بیشتر توجه داشته اند که تخیل ضعیف داشته است.

مىبينيم اغلب نويسنده هاى بزرگ مدرن دنيا تحت تأثير چخوف هستند. از ایس رو تخیل نمی نواند معیار سنجش داستان باشد. در ثانی بعضی نویسندهها هستند که در آثارشان بر تخیل تکیه میکنند. بعضی بر تجربه و مشاهده، و بعضی بر جهان بینی. در کارهای احمد محمود تکیه بر تجربه و مشاهده است .تخیل هم دخالت دارد. چون نمی توان داستانی را پیدا کرد که عامل تخیل نداشته باشد. وقتی ما معتقد باشیم که تخیل نـدارد ومسـتندگونه اسـت، يعنـي وقـايع كتاب درجهان اتفاق افتاده، اگر وقــايع بــه عينه بيايند مىشود گزارش. حال أنكه نويسنده مى آيد وقايع و مصالحش را از وقایع موجود بیرون میکشد و بازآفرینی میکند. یعنی جهان واقع را وارد تخیل می کند ومجبور می شود بعضی وقایع را کنار بگذارد، بعضی ها را اضافه کمند. برای نمونه جنگ وصلح تولستوی ، جنگی در روسیه اتفاق افتاده و تولستوی آمده برای نوشتن کتابش از وقایع آن بهره گرفته و شخصیت پردازی و صحنه سازی کرده و رمان جـنگ وصـلح را نوشـته که به وقایع جنگ شبیه است اما آنگونه نیست. شخصیتهایی که احمد محمود در رمانهایش آورده همانگونه در بیرون نبودهاند. ایسنها را گرفته تجسم داستانی داده و شخصیت پردازی کرده، روح داده و وقایع را انتخاب کرده، جابهجا کرده است همانگونه نیست که در اصل بوده، بنابراین مستندگونه نیست، چون عامل تحلیل در آن دخالت داشته و وقایع دوباره باز آفرینی شدهاند.

ما داستانی نداریم که بهره گیری از وقایع بیرون نکرده باشد. در همهٔ داستانها به نسبت، از سه عاملی که از آنها نام بردم وجود دارد. تجربه و مشاهده تخیل و جهان بینی، حال، نویسندهای بسته به ذوق و سلیقهٔ هنری خود، یکی از ایس عوامل را برجسته میکند و هیچکدام از این عوامل را نمی تبوان کنار گذاشت. ناتورالیستها منکر تخیل هستند و می گویند به هیچ روی نیاز به تخیل ندارند. در عمل می بینیم که عامل تخیل در داستانهای آنها دخالت دارد، حتی داستانهای سورنالیستها

که تخیل را برجسته می کند و به نوعی با واقعیت ارتباط دارد بیشتر خیال پردازانه است. ولی با زندگی واقعی ارتباط دارد. یعنی کلید می دهند که خواننده از داستانهای آنها واقعیتی را دریابد، نه مانند آثار دیوانهها که هیچ ارتباطی با دنیای واقعی ندارد. نمی دانم با دیوانهها طرف شده اید؟ یک بار رفته بودم امین آباد، آنها شنیده بودند که یک نویسنده به ملاقات آنها می آید. قطعاتی نوشته بودند که به واقع از نظر تخیل غریب و بی نظیر و درخشان بود، اما هیچ معنا نداشت سور رئالیستها هم درست است که خودشان را به حد دیوانگی می رساندند یا از یادداشتهای دیوانهها برای آثار خود استفاده می کردند، ولی جهان داستانی شان با جهان واقع ارتباط معناداری دارد.

احمد محمود مانند نویسنده های بزرگ، جهان داستانی اش را آفرید. این جهان داستانی هم ملهم از جهان بیرون است هم فردیت احمد محمود را نشان می دهد، و شباهتی بین رمان های او وجود دارد ولی تم یا درونمایه و احمدی ندارند، درونمایه ای که در همسایه ها مطرح است عبارت است از این که نهضت های آزادی خواه کوبیده می شوند، در حالی که در مدار صفر درجه دورنمایه عکس رمان همسایه ها است و پیروزی آزادی خواهان را نشان می دهد.

اقبال زاده: متأسفانه به خاطر ایس که ما چندان کار را آکادمیک و تخوریک و نظری سامانیافتهای نکردهایم این توهمات دربارهٔ داستان و داستان نویسی پیش می آید Fiction در اصل چیزی است که باید مبتنی بر تخیل باشید، در زبان انگلیسی ایس مشخص است، و گذشته از معنای داستان و قصه و یها رمان، معنای تو آمان خیال نیز در آن مستر است. داستان در اصل بدون تخیل نمی تواند قابل تصور باشد، و گرنه با گزارش خبری و یها توصیف علمی است یه تبیین فلسفی، یا چیزهایی از این دست، در واقع چیزی که ادبیات را ادبیات می کند، چه در تصویر آفرینش هها، تشبیهها، استعارهها، چه در شعرها و چه در داستان، مبتنی بر

تخيل و خلاقيت ذهني است. البته از طرفي حتى فانتزى ترين اثر نيز به نوعی مبتنی بر واقعیت است. وقتی به کرات دیگر می روند کرات دیگر وجود دارند. موقعی که با سفینهای میروند ممکن است این سفینه شكلش با سفينه هاى واقعى تفاوتى داشته باشد، اما بالاخره چيزى است که مبتنی بر دستگاههای مکانیکی و الکترولیکی با جزئیاتی واقعی، یعنی خیالسی تریس چیز هم از زمیس بلند می شود و به زمین باز می گردد. این آشفته اندیشی هایی که مطرح می شود که داستان با واقعیت ارتباط دارد یا نه، نوعي مهمل فلسفي هم هست. يعني از نظر شناخت شناسي امكان ندارد که ذهنی ترین نظریات و یا تخیلات هم هیچ گونه پیوندی با واقعیت نداشته باشند. تنها ممكن است كه ارجاع بلافصل به واقعيت نداشته باشند، که از قضا هیچ داستانی نمی تواند عین واقعیت و یا حتی ارجاع بلافصل به واقعیت باشد، وگرنه داستان نیست. آنها که هر گونه پیوند بین داستان و واقعیت را نفسی میکنند در حقیقت سفسطه کردهاند. خود واژگان از کجا آمدهاند؟ شما این واژگان را از زبان واقعی میگیرید، و زبان خودش واقعیت دارد، پس حتی سوررئالیستی ترین اثر هم از واقعیت گرفته می شود، حداقل از واقعیت زبانی که آن خودش یک واقعیت اجتماعی تاریخی است. پس اول واقعیت را باید تعریف کرد که واقعیت چیست؟ مسأله این است که اغلب منتقدین آثار رنالیستی، واقعیت را تنها به عنوان واقعیات روزمرهٔ دم دستی فرض می کنند که من با این تقسیم بندی مخالفم. معتقدم شما باید نگاه کنی هر ژانری در هر چیزی آیا به آن قوانیس زیبایسی شناختی رسیده یا نه؟ من چند اثر به زبان انگلیسی دارم نوشتهٔ نویسندگان شوروی که به شدت به آثار داستانی مدرن تاختهاند. با همین اندیشه خودشان که باید به صورتی واقع گرا نوشت، آنهم واقع گرایی سوسیالیستی، اما مسألهٔ اصلی تر این است که آیا جهان داستان شما، جهانی است که با منطق و قوانین زیبا شناختی هم خوان هست یا نه؟ چه

رئالیستی باشد چه نباشد. آیا ارتباط منطقی و زیبایی شناختی و عاطفی با مخاطب برقرار میکند یا نه؟

برگردیم به احمد محمود، یکی از منتقدان بزرگوار که خودشان نویسنده بودند می گویند دنیای داستان رئالیستی و دوران آن تمام شده، و یکی از شاگردانش که اکنون نویسندهٔ مطرحی هم هست می گوید رئالیست مال موقعی بود که ارتباطات به این گستردگی نبود. حالا که جهان، جهان ارتباطات است و امکان خبر رسانی سریع، فلسفه وجودی گونهٔ ادبی رئالیستی را از بین برده، درحالی که در سال گذشته در حوزهٔ ادبیات کودک و نوجوان داستان رئالیستی، کوه مرا صدا زده محمدرضا بایرامی در اروپا دو جایزه را به خود اختصاص داد.

الشخصيتهاي داستاني محمود با هر بار خواندن آنها، جان مي گيرند، زندگی میکنند و برای خود دارای هویت هستند. یعنی هر شخصیت دارای ویژگیهای فردی خودش استِ ﴿ لَهُكُنِّ از ویژگیهای خلاقهٔ خیال هنری احمد محمود آن است که شخصیتهای داستانیاش، هم تیپیک هستند و هم ویژگی فردی دارند، فا هرکدام نُمایندهٔ یک قشر اجتماعی هستند الماشما ببینید این سخنگوهای ساختهٔ خلاقش را چه قشنگ آرایش می دهد و در داستان میچیند. عین یک نیم فوتبال هرکدام در جایگاه خودشان، او عین یک مربی ورزیده، حرکت هرکدام از اینها را به جلو هدایت میکند تا اینجا به هدف نهایی برسند، اما میدانیم در فوتبال هم هسر بازیکنی بنا به تواناییها و شرایط بازی، حرکت مستفل خود را دارد، هـ كـدام از ايـن شخصـيتها در مقطع تاريخي خودشان زنده هستند و هویت فردی و اجتماعی خود را دارند. اغلب شخصیتهای اصلی محمود همان نگاه جویا و خالاق خود محمود را دارند که همیشه در طول زندگی داشته، که همیشه متحول می شود و به پیش میرود. شخصيت هايش هم متحول مي شوند. هيچ كدام ايستا نيستند و همان كه عرض كبردم قهرمان و ضد قهرمان ندارند، البته به مفهوم مطلق و استورهای آن، وگرنه به هر حال می توان جایگاه و کارکرد مثبت یا منفی آنها را در مجموع شناخت و با برخی ها بیشتر همدل و همراه شد و با بعضی ها هم فاصله گرفت. همان کاری که در زندگی می کنیم.

مهدی قریب: به نظر من رسم خوبی نیست که هرکسی حرفی بزند ما دو تا نوار پر کنیم که آن حرف درست بوده یا نه، که آثار محمود تخیل دارد یا نه؟ پس فردا اگر یکی بگوید محمود نقاش بوده ما باید بیاییم در این میزگرد دو تا نوار پر کنیم که نه نویسنده بوده؟

غرض ایس که اگر گفتند نقاش بوده تکلیف چیست؟ بیاییم این جا بحث کنیم که به این دلیل به این دلیل نقاش نبود نویسنده بود، می گویند تاریخ حرکت انسان در درون طبیعت است، و هنر و ادبیات، حرکت، تاریخ در عاطفهٔ انسان، یعنی تاریخ بشر را این حرکت می سازد، تاریخ هنر و ادبیات را آن حرکت. من به واقع یک کتاب خوب را به تماشای یک فیلم خوب ترجیح می دهم. چون برای من کلمه تصویر سازی اش بیشتر است. کلمهٔ تصویری می تواند بسازد که یک سکانس از سینما نمی تواند.

اومیر تواکو نویسندهٔ معاصر ایتالیایی گفته که ادبیات داستانی کار عجیب و غریبی میکند.

رمانها و نویسندگان خالق انسانهایی هستند که این انسانها به جمعیت جهان اضافه می شوند. چه کسی جرأت دارد بگوید راسکلنیکف آدمی نبوده که در سن پترزبورگ زندگی می کرده؟ چه کسی می تواند بگوید بابا گوریو در پاریس نبوده؟ یا آنورلیانوبوئندیا را کسی می تواند بگوید سرهنگی نبوده که در جنگهای استعمار آمریکای لاتین زندگی می کرده؟ نویسندگان شخصیتهایی می آفرینند که به جمعیت جهان اضافه می شوند. از کجا می آفرینند؟ خودشان که نمی زایند چه کسی این ها را می آفرینند؟ به فرض راستهٔ دکانی که یارولی سلسانی بوده یا سنگرد را می آفریند؟ به فرض راستهٔ دکانی که یارولی سلسانی بوده یا سنگرد آقای دولت آبادی یا کوه کلیدر یا آن دهی که رمان درخشان جای خالی

سلوچ در آن شکل گرفته آیا اینها به واقع به این شکل هست؟ من یک بار کنجکاو شدم تصاویری را که نویسنده در نقطه ای خلق کرده ببینم به همین شکل هست؟ دیدم نه نیست. یعنی نویسنده غیر از شخصیت، محیط و زمان و مکان را می آفریند و این شخصیتها را در مکان و زمان واجد خصوصیات انسانی و عاطفی میکند که این به جز آن جیزی است که در کرهٔ زمین اتفاق افتاده است: یعنی نویسندهٔ داستان و رمان، کارش در جهانهای عاطفی در رؤیاهای آدم، در کابوسهای آدمها و در تاریخی است که اتفاق نیفتاده، آقای میرصادقی می فرمایند من از ایسن جا اگر بخواهم بروم خانه از این خیابان هم می توانم بروم از این راه هـم می توانم، چه کسی منکر این رمان هاست؟ بنابراین داستان، تجربه های جدیدی از حرکتهای محتمل و مقرر تاریخ به خواننده می دهد. و کدام نمونهٔ علمی، هنری می تواند مانند داستان این همه من را و فکر مرا مسلح و خلاق كند؟ با اينكه رمان ميرصادقي يا احمد محمود يا گلشيري، ما با جهانسی روبهرو مسی شویم که اتفاق نیافتاده، اما می توانست اتفاق بیافتد چرا؟ برای اینکه آن چیزهایی که ذهن بشر همیشه جلو جلو میدود و مجسم می کند تاریخ یا از گذشته کشف می کند یا در آینده پیش گویی مى كىند. داستان كشف أينده هم هست. بنابراين نمام اينها تخيل است. تمام ایس ها را تخیل نویسنده می سازد. کدام خیلی غنی تر و پیچیده تر از تخیل نویسندهای است که فلسفهٔ تاریخ را از عاطفهٔ روسیهٔ سدهٔ نوزدهم مانند تولستوی، بیرون آورده و مسیری به شخصیتهایش داده که این مسیر جامعهٔ روسیه را در راههایی روشن تر کرده است؟ کدام آدمی بهتر از داستایفسکی توانسته زاویههای پیچیدهٔ روح آدمی را در لحظههایی که گرفتار ندامت و پشیمانی از یک قتل است، تصویر کند؟ کدام یک از نویسنده ها مانند احمد محمود توانسته اند زوال عاطفی خانواده ای را مانند خانوادهٔ اسفندیارخان در درخت انجیر معابد به این زیبایی تصویر کنند؟ ایس که اتفاق نیفتاده اما جرء زندگی ماست. به نظر من تخیل نویسنده که محمود تمام داستانهایش در حد بالای آن است، کشف و بازآفرینی جهانهای داستانی است که به جهانهایی داستانی است که به ایس جهانهای داستانی است که به ایس جهانهای داستانی آرمانها، تصورها، رؤیاها و کابوسهای مقدر ماست. ایس کابوسهای مقدر، در هیچجا نوشته نشده و در هیچجا جز تخیل نویسنده نمی آید. فکر می کنم تا همین اندازه کافی باشد.

سعید سلطانی طارمی: با سپاس و تشکر از دوستان که بحثهای جذابی مطرح کردند. اینهم یکی از زیباییهای سبک محمود است که وقتی دربارهٔ او صحبت می شود مسایل تئوریک عمیق و دقیقی به میان می آید محمود انسان بزرگی بود. بی تردید در دهههای آتی که برخی نگرشها جاذبهٔ خود را از دست می دهند منتقدان با دقت علمی و انصاف هنری جایگاه واقعی او را در عالم داستان نویسی معرفی خواهند کرد.

روزنامهٔ صبح کارون عبدالحسین حاج سردار شمارهٔ ۱۵۵ ۱۳۸۰

دور

درمیان همهمهٔ تحسین انبوه مشتاقان، با قامتی رنجور اما استوار، از پلهها بالا میرود و در پیشگاه مردم نمودار میشود.

اما سخن نمي گويد.

از ابتدای مراسم، دهها بار نامش توسط مجریان و سخنرانان، بر زبانها جاری شده بود اماخودش پیدا نبود.

پیام «دولت آبادی» که خوانده شد، نوری کوچک، بر اندکی از وزن و وقار او تابیده شد. و سپس گفتار «مهاجرانی» بود که موجز بود و کلی، با اشاراتی مهم به جایگاه «رمان و ادبیات» در دنیای کنسرو شدهٔ امروز! شعر.

و سپس «تقی زاده» أمد با یادداشتهایی پرمغز، پیرامون جانمایههای داستانی در آثار نویسنده، با اشارت وگریزهایی مناسب به آثار او و داستانی که علیرغم صداقت در انتخابش (به دلیل فضای شخصی آن)، نمی توانست «نمونه»ای باشد از «نوع» نثر و قلم استاد، در مراسمی با این عمومیت و شمول.

از ذکر قسمتهای مختلف برنامه پرهیز می شود چرا که قصد گزارش در میان نیست.

اما جمع، همچنان مشتاق دیدار او بود.

و در لحظمه های پایانی بود که سرانجام برخاست و با عصایی در دست، به آرامی و وقدار از پله هایی که منظر نگاه دوستدارانش بود بالا رفت و در فاصله ای اندک، رودرروی آنان ایستاد.

به جز تشکری کوتاه، صادقانه و صمیمی، هیچ سخن دیگری نگفت. اما به راستی، چه حاجت به سخن گفتن که او با هزاران زبان و تصویر، در زوایای خاموش، اما پرطپش آثارش با ما سخن گفته است و می گوید!

از «مول» تا «بیهودگی» از «زائری زیر باران» تا «غریبهها» و از «همسایهها» تا «زمین سوخته» و «دیدار» تا «مدار صفر درجه» و سرانجام «درخت انجیر معابد».

از لابه لای انهوه صفحات این کتابها، صدها مرد و زن و کودک و پیر و جوان، با ما سخن می گویند.

از گروه مردانی که «جلوی جادهٔ نفت ریزی شده، با تخت لاستیکی گیوه هایش در تبلاش برای جهیدن پشت کامیون، بر زمین لغزنده سر میخورند» آتا سیاهانی که با لنگوته هایی بر کمر آدر کناره های بنادر، نخلستان ها و لنج ها می لولند. و قهرمانان کتاب هایش از «خالد» در «همسایه ها» تا باران در «مدار صفر درجه» و سبز چشم در «درخت انجیر معابد» و با انبوه مردان و زنانی که نقش های پررنگ و پرخونی بر سرتاسر داستان هایش رسم نموده اند. از «نوذر»، «خاور»، «بلقیس» و «یارولی» در «مدار صفر درجه» تا «محمد میکانیک» در «زمین سوخته»، که انگشتان دست بریده اش، مانند تیری سه شعبه، به طرف قلب ما نشانه رفته است. "

از داستان کوتاه هآسمان آبی دز،

از داستان کوتاه ۱۱ز دلتنگی،

<sup>&</sup>quot;اشاره به أخرين بند رمان فزمين سوختهه

و همهٔ ایسها در «صحنه»هایی رخ میدهند که به نحوی اعجاب آور، نشانگر عمق غوطهٔ نویسنده در اجتماع و شناخت او از محیط و آدمهایش میباشد.

و ایس همه؛ لمعانی بسود که در سکوت نگاهش، لحظهای بر ژرفای هزارتوی آثارش تابید و دیدیم.

و همين كافي بود. به جاي هر سخن و كلامي!

### نزدیک

مراسم بزرگداشت «احمد محمود» نویسندهٔ توانای جنوبی در شهر اهـواز که به همت «خانهٔ مطبوعات» استان خوزستان و هفته نامهٔ «روزان» برگـزار گـردید بـیش از هـر چـیز نشانهٔ قدرشناسی مردم خونگرم استان خوزستان نسبت به هنرمندان واقعی کشورشان بود.

مردمی که هرگاه یک مراسم ارزشمند، یک اجرای نمایشی درست، یک جشنوارهٔ پربار، یک فیلم خوب و یا هر برنامهٔ فرهنگی در خور و مناسب دیگر، در شهر و استانشان برگزار یا به نمایش در آید، با حضور پررنگ خود، به آن برنامه غنا بخشیدهاند.

از سوی دیگر برگزاری چنین مراسمی ما را با یک واقعیت تلخ نیز رودررو مینماید که همانا کمبود و خلأ شدید چنین برنامههایی در سطح استان میباشد.

مشاهدهٔ انبوه زنان و مردان و جوانانی که با شور و شوق زابدالوصفی به استقبال نویسئدهٔ محبوب خود آمده بودند ما را برآن میدارد که قدر مفاخیر ادبی و هنری خود را بدانیم و در زمان حیاتشان از آنها تجلیل نماییم. امید است با تحقق پیشنهاداتی که در پایان این مراسم توسط خانهٔ مطبوعات ارائه گردید، زمینهٔ ظهور و رشد داستان نویسان آیندهٔ استان فراهم ساخته شود.

با تجلیل از حسن انتخاب و توجه خانهٔ مطبوعات و عرض «خسته نباشید»، به کلیهٔ عزیزانی که در برگزاری این مراسم کوشش نمودند، آرزو داریم چنین حرکاتی (که ضامن رشد فرهنگی و ایجاد شور و امید در جوانان و علاقه مندان هنر و ادبیات این سرزمین میباشد)، پیوسته استمرار یابد.

#### نزديكتر

انتخاب یک بخش کوتاه از هر کدام از آثار «حمد محمود» به گونهای که بتواند نمایانگر حق مطلب باشد، کاری دشوار است چرا که کلیهٔ این آثار از ویژگیهای منحصر به فرد و با اهمیتی برخوردارند.

اما از آنجا که در ضمن این مراسم، اشارهای وجود داشت از تعاریف و تعابیر استاد، در زمینهٔ «روایت» در داستان نویسی، با ترکیب «تعریف در حرکت»، بخشی از رمان بزرگ «مدار صفر درجه» که به نحوی مشهود؛ دربردارندهٔ این ویژگی و تعبیر است تقدیم می گردد با ذکر این واقعیت که دهها مورد دیگر نیز در این رمان بزرگ وجود دارد:

«موتورسیکلت را برداشت و رفت بیرون. نرسیده به خیابان سی متری زری را دید. از رفتن بازماند. چنتهٔ سنگین به شآنهاش آویزان بود. موتورسیکلت را زده بود بغل. پیشانی اش خیس عرق بود، اودکلن، سینهٔ چپ نیمتنهاش را برجسته کرده بود. عرق، رو درازای گردنش شیار بسته بود. دو انگشت و ته سیگار را به لب گذاشت و نگاه زری کرد تا رسید و رد شد. ته سیگار را پرت کرد و سر جنباند و نگاه رفتن پرحرکت زری کرد تا گشت تو پاساژ ستاره آبی، راه افتاد. سر خیابان نادری، کاغذ را از جیب درآورد و به دستورالعمل عطار نگاه کرد. دید که پاسبان سر چهارراه نگاهش میکند، دستورالعمل را تا کرد دستش در جیب ماند، پاسبان کرد مینوز نگاهش میکرد – رفت طرفش – «ببخشین سرکار، نی کلمه چی نوشته؟»

و کاغذ را داد به پاسبان و باز گفت «ئیقد بدخط؟ بذاریش آفتاب راه میره!» پاسبان گفت: «بدخط نیس. نوشته سیب درختی را رنده کن.» نوذر دستورالعمل را گرفت و چپانید تو جیب- «خدا امواتت بیامرزه! موهی میخواندمش دنده کن!»

از پهنای سی متری گذشت. گشت طرف راستهٔ میوه فروشها. سیب گلاب خرید، هویج خرید، ریحان خرید، باز کاغذ را نگاه کرد- «مرغ و ماهی بمانه بعد» از جدول خیابان گذشت، موتور سیکلت را گذاشت ماهی بمانه بعد- « از جدول خیابان گذشت، موتور. لبانش جنید- «دختر می خوای - نانا - » پاکتهای میوه را گذاشت بغل دسته های سبزی - «پسر می خوای - نانا - » پاکتهای میوه را گذاشت بغل دسته های سبزی - «پسر می خوای - هاها - » دستورالعمل مچاله شده را کرد تو جیب، در چنته را باز کرد. دستش رفت به پاکت تخم بالنگو. دید که پاسبان، نزدیک قهوه خانهٔ علی دک دکو نوشابه می خورد. پاکت تخم بالنگو را رها کرد و چنته را با سر آسین نیمتنه گرفت، دست کرد حیب بغل اودکلن را درآورد و بازش کرد «دیس پل لو -» بوکشید - «به به!» چند قطره اودکلن ریخت کف بازش کرد «دیس پل لو -» بوکشید - «به به!» چند قطره اودکلن ریخت کف دستش را به گردن مالید «چه، چه، چه، چه، چه پرو و چه هیزی!»

در شیشه را بست- دماغ را تو جدول خالی کرد و منتظر تاکسی شد.»

«مدار صفر درجه» صفحات ۱۵۲۲ و ۱۵۳۷

خداوندا اورا از ما نگیر! نشریهٔ هفتگی فجر خوزستان ۹ مهرماه ۱۳۸۱

### قبل از به اغما رفتن:

«می خواهم دوستان را ببینم و ببوسمشان؛ حسشان کنم.»

این جمله ها را احمد محمود (اعطا) نویسندهٔ شهیر خوزستان (مقیم تهران) و خالق رمانهای ماندگار «زمین سوخته» و «مدار صفر درجه» در حوزهٔ ادبیات دفاع مقدس، در حالی که در بخش مراقبتهای ویژهٔ یکی از بیمارستانهای تهران بستری بود؛ به خبرنگاران گفت.

محمود به علت مشکل تنفسی و ریوی از دو روز پیش در بیمارستان بستری شده است.

او خطاب به دوستانش گفت: «دلواپس من نباشید. من باشم یا نباشم؛ فعلا" ناراحتی ندارم و تنها از خدا میخواهم این رنجی که من تحمل میکنم شما نداشته باشید حرفم همین است.»

از احمد محمود، تاکنون آثاری چون: همسایه ها، از مسافر تا تبخال درخت انجیر معابد، غریبه ها و پسرک بومی، دیدار، زمین سوخته و قصهٔ آشنا و داستان یک شهر منتشر شده است.

سخن از بیماری سخت احمد اعطا نویسندهٔ دوست داشتنی اهواز و خیابان سی متری است. او که هرگاه یک خوزستانی به خانهٔ سالیان اخیرش در نارمک تهران برای عرض ادب و تعلیم می رفت می گفت: جسمم اینجاست اما روحم در سی متری و نادری و عامری و کارون جولان می دهد!

سخن از نویسندهٔ «درخت انجیر معابد» است، از خالق «مدار صفر درجه» از اثر جاودانهٔ «زمین سوخته» و...

سخن از رمان نویسی است که به شیوهای بسیار اثرگذار و خواندنی داستانهای جنوبی را به رشتهٔ تحریر درآورد. به قول دکتر مهاجرانی رمانهایی نیستند که آنها را بتوان در دنیای پرشتاب بطور گذرا مطالعه کرد چرا که رمان را باید هضم نمود.»

دی ماه سال گذشته به همت خانهٔ مطبوعات، مراسمی برای گرامیداشت و تجلیل از ادیب بزرگ دیارمان، با حضور دکتر عطاءالله مهاجرانی برگزار شد و استاد محمود علیرغم کسالت و نامساعد بودن وضعیت جسمیاش رنج سفر را بر خود تحمل کرد و در جمع اهل قلم و شعرای استان حضور یافت و آن روز خاطرهانگیز را در اذهان همهٔ اهالی ادب و فرهنگ و هنر خوزستان به یادگار گذاشت.

محمود و دیگر نخبگان ادبی - فرهنگی این خطه برگردن همه حق دارند و تجلیل و تکریم از پیشکسوتانی که مایهٔ فخر و بالندگی این سرزمین هستند وظیفه ای است که بر دوش همه سنگینی خواهد کرد.

## گفتوگو با فرزند محمود

سیامک اعطا فرزند آقای محمود ظهر دیروز (دوشنبه) در گفتوگو با خبرنگار فجر گفت: از همهٔ دوستداران فرهنگ و ادب درخواست می کنم با دعاهای خود از الطاف الهی برای بازگشت سلامت مجدد این پیر ادبیات ایران کمک کنند. وی همچنین از مراجعهٔ حضوری و تلفنی مردم جهت آگاهی از حال پدرش تشکر نمود و گفت با واکنشهایی که آقای محمود طی دو شب گذشته از خود بروز داده همهٔ پزشکان معالج را به سلامتی و بهوش آمدن امیدوار نموده است.

مسئول بخش مراقبتهای ویژهٔ این بیمارستان مهراد تهران، دربارهٔ وضعیت عمومی محمود گفت: ایشان همچنان در حالت اغما به سر

#### خداوندا اورا از ما نگیرا 🔲 ۹۹۹

می بسرد و به دستگاه تنفس مصنوعی وصل است اما طی ۱۸ ساعته گذشسته به برخس تحریک ها و مراجعات واکنش نشان می داد و گاهی چشمانش را هم باز می کند.

# دولت آبادی: ازخدا میخواهم که محمود را بر گرداند.

گفتئی است که طی چند روز گذشته تعدادی از شخصیتهای فرهنگی- سیاسی و ادبی کشور از این نویسندهٔ شهیر کشورمان عیادت نموده و از خانوادهٔ ایشان دلجویی و برای سلامتیاش دعا کردند. محمود دولت آبادی داستان نویس پس از عیادت از احمد محمود در بیمارستان، گفت: بسیار متأسفم از این که شاهدم احمد محمود به این ناراحتی مبتلا شده است؛ آرزو میکنم و از خدا میخواهم که به محمود کمک کند و او را بر گرداند.

هفته نامهٔ فجر برای سلامتی این ادیب ارجمند از ایزد منان خالصانه التماس دعا و شفاعت دارد. انشا...

براتعلی، عکاس مدار صفر درجه حبیب باوی ساجد روزنامهٔ همدلی- چاپ اهواز شمارهٔ ۵٦

ديدم كه دم عكاسي أفتاب شلوغ است. كسي أمد بيرون. پيش سرش طاس بود، بعد، براتعلی عکاس بود. سه پاکت بزرگ تو بغلش بود. پر. پشت سر برات مرد دیگر بود. بلند بالا. باران بچ بچ مبارک را از پشت سر شنید: «چه خبره هر روز یه جایی میریزن تفتیش میکنن» نگاه مبارک كرد ديد كه دوانگشت زرد و سيگار دم دهانش است و از پشت انگشتان حرف می زند. «پدر بیامرزا خیال می کنن فتح هرات کردن». باران سر برگـرداند ونگـاه براتعلـی کرد. لک سفید و چشم چپ برات بی قرار بود موی پاشسنه نخوابش آشفته بود. پاکستها را گذاشت تو ماشین برگشت. کرکره را پایین داد و قفل زد. «اعلامیه داشت/ نه بابا، عکس بود.» حرف مال اعتصاب نفت آبادان» حرف مال اعتصاب نفت آبادان» سیشک در میان علاقمندان ادبیات کمترکسی هست که چند یاراگراف ذكر شده بالا را نخوانده باشد. اين چند خط بخشي از رمان سه جلدي مدار صفر درجه است که یکی از معدود آنار ماندگار ادبیات داستانی است ومثل دیگر آثار زنده یاد احمد محمود، ماجرای آن در اهواز می گذرد. جغرافیای مدار صفر درجه برای همهٔ اهوازیها آشناست و برخسی از آدمهای کتاب را که هنوز زنده هستند میبینیم. خیابان ۲۶ متری روبروی بازار کاوه، چند حجرهٔ قدیمی وجود دارد. و آدمهایی که با گذشت زمان مو سفید کردند و شکسته شدند. آدمهایی که شرایط ملتهب بسیاری را در این خطه دیدهاند. هر کدام حدیث مفصلی است از ناگفتنیهای بسیار. در کنار این حجرههای قدیمی، عکاسخانهای وجود دارد با نام (سایه) عکاسی فوق بیش از نیم قرن است که فعالیت میکند. آدمهای بیشماری در این عکاسی آمدند و عکس گرفتند که بعدها سری توی سرها درآورند و نامی پرآوازه.

«احمد آقایس»، «فرجام» و احمد محمود که با گیرایی قلمش آجر به آجر آن بازار کوچک را توصیف کرد. (نمونهای از آن در ابتدای این مقال آمده است) خب... حرف آخر اینکه ما گشتیم و گشتیم تا اینکه یکی از آدمهای کتاب مدار... یکی از آن زنده مانده ها را یافتیم. (براتعلی عکاسی مدار صفر درجه) اما نام اصلی این عکاس قدیمی موسفید، هادی طحان است. حرف های بیشماری دارد که ما از او خواهش کردیم برایمان بگوید و خلاصه هر آنچه گفت: نوشتیم و عین آن را تقدیم شما همدلان می کنیم، بی کم وکاست.

سال ۱۳۱۰ در دزفول متولد شدم. بعد از جنگ دوم جهانی به اهواز آمدیم. مدتی مشغول تحصیلات ابتدایی بودم تا اینکه برادر بزرگترم در یک عکاسی مشغول شد. بعدها خودم در همان عکاسی مشغول بکار شدم. کمکم با حرفهٔ عکاسی آشنا شدم. مدتی در همان عکاسی کار کردم. شدم. کمکم با دوربینهای فوری رایاد گرفتم و خودم مستقل به عکاسی پرداختم. سپس مغازهای مهیا کردم و در حال حاضر نیم قرن است که از راهاندازی آن میگذرد. نخستین دیدار من با احمد محمود زمانی بود که همسایه بودیم. جنب خانهٔ ما نانوایی بود که فامیل احمد بود. احمد در آن نانوایی کرد، من این تصویر را هرگز فراموش نمیکنم که احمد نان به تنور میزد و کتابی را که کنارش بود میخواند. اولین داستان احمد بیا نام «صب میشه» در مجلهٔ امید ایران چاپ شد وآن را به من داد تا بخوانم و نظرم را پرسید. با آن سن و سال کمی که داشت بعید بود چنین بخوانم و نظرم را پرسید. با آن سن و سال کمی که داشت بعید بود چنین

قلمی داشته باشد. مجذوب داستانش شدم. بعدها کتاب «مول» را منتشر کرد که خیلی کم مورد توجه قرارگرفت اما قبل از انتشار کتاب مذکور، بعضی از داستان هایش را گاهی به مغازه من می آورد و در جمع دوستان از جمله «احمد آقایی»، نویسنده «احمد طاهری»، شاعر «ابراهیم شیرالی» دبیر زبان انگلیسی و ... می خواند.

و من مشغول كار خود، شاهد تلاش وى بودم. بعدها بيهودگى و زائری زیر باران را به چاپ رساند اما با همه آن تلاشها نام وآثارش مطرح نشد. تا اینکه همسایهها از راه رسید و حضور پر صلابتش در جایگاه ادبیات معاصر را ثبت کرد. قبل از اینکه مدار صفر درجه منتشر شود، با هم ملاقاتی داشتیم. ایشان به من گفت: کتابی زیر چاپ دارم که تمام قهرمانهای کتاب از دوستان ما هستند. که در مغازهٔ شما واطراف آن یعنبی ۲۲ منتری بودند. و یکی از آنها توهستی با نام براتعلی عکاس. و نام عكاسى مرا در كتاب، آفتاب گذاشت، درست در تضاد با نام واقعى عکاسی من (سایه) که خودم آن را انتخاب کرده. برگردیم به سالهای خیلی دور. قبل از انقلاب و حتی قبل از انتشار همسایهها و دیگر آثارش، وی فعالیت سیاسی داشت. در پایان یکی از سخنرانی هایش مورد تعقیب يليس قرار گرفت و يا به فرار گذاشت. يكي از مأموران باتوم خود را به سویش پرتاب کرد که به پایش اصابت کرد اما احمد با همان وضعیت برگشت باتوم را برداشت و با خود برد. آن وقتها ساواک متوجه شده بود که عکاسی من پاتوق عدهای روشنفکر شده به این ترتیب ساواک مأموريسن شخصيي خود را به مغازه فرستاد، خلاصه عكاسي من لو رفت. از من بازجویی شد اما نام هیچکدام از دوستانم را لو ندادم. همهٔ این اتفاقات را قطعا" شما در مدار صفر درجه با قلم بگانهٔ احمد خواندید. سالها گذشت و احمد نامی بلندآوازه در ادبیات داستانی معاصر به دست آورده بسود. سال ۱۳۸۰ به تلاش هفته نامهٔ روزان و خانهٔ مطبوعات استان بزرگداشت وی برگزار شد. من قبل از برگزاری مراسم به خانهٔ پسرش

سیامک رفتم و احمد را قبل از مراسم دیدم. شکسته بود و سرفه میکرد و بر عصایش تکیه میداد. انگار نه انگار این همان جوان گرم و پرشوری بود که باتوم پلیس را برد. فکر نمی کردم عکاسی سایه یادش سانده باشد. در عیس ناباوری به عکاسی آمد و یادی از جوانی از دست رفتهاش کرد . خاطرات آن دوران در ذهنش زنده شد و من نیز به یاد آن دوران آخرین عکس را از او گرفتم. گمان نمی کردم این آخرین دیدار من با چهرهٔ ماندگار ادبیات باشد. اما این را او خوب می دانست برای همین بود که یا در خاطرات جوانی گذاشت. وقتی که من بیمار شدم او مرتب جویای حال من بود و امید زندگی می داد. جالب اینکه هر دوی ما دچار بیماری ریوی شدیم. بهر جهت آخرین دیدار من با او در امامزاده طاهر کرج بود. احمد این سبز قامت، زیر گوری خفته بود که سنگش نیز سبز با طرح روی جلید همسایهها آراسته است اما تا وقتی که شما به عنوان خواننده با آدمهای داستانهایش همکلام هستید، نویسنده زنده است و نامیرا، یکی از خاطرات شیرین و در عین حال تلخ من این است که بیش از پنجاه عکس ازاحمد محمود گرفتم اما متأسفانه هم در نشریات قبل از انقلاب وهم در نشریات بعد از انقلاب آن عکسها بدون درج نام عكاس و يا بعضا" به نام ديگران چاپ شد.

بر آستانه نگار اسکندرفر ماهنامهٔ کارنامه شمارهٔ ۳۱ آبان ۱۳۸۱

هزیر آفتاب هر چیز را زمانی است، زمانی است برای تولد زمانی است برای موت زمانی است برای گفنن زمانی است برای سکوت «نورات، کیاب جامعه»

ر «خانم اسکندری سلام علیکم خانم سلطانی. زنگ زدم تشریف نداشتید. من احمد محمود هستم. میخواستم حال شما را بپرسم. همین. دیگه عرضی نداشتم. متشکرم. خداحافظ»

پیغامگیر را خاموش میکنم. ساعت ۲ بعد از ظهر است. برای تلفن زدن زمان مناسبی نیست. در گوشهٔ وایت برد کوچکی که کنار میز کارم به دیبوار آویخته شده مینویسم: تلفن به احمد محمود. زیر جملهای از احمد شاملو که در یکی از لحظه های تنهائی و دلتنگی نوشته شده: «آه این پرنده در این قفس تنگ نمی خواند».

ماژیک را روی میز میگذارم. زیرلب میگویم پیرمرد چقدر خجالتم میدهد. نمیدانم روی سخنم با دوست عزیزی است که آن سوی اتاق پشت میز نشسته یا خودم را سرزنش میکنم.

آن روز زمستانی هم که در اناق کارش نشسته بودم این شعر شاملو از ذهنم گذشته بود که این پرنده در قفس تنگ نمی خواند. گفتم هوا سخت آلوده است باید بیشتر مراقب خودتان باشید. گفت: ریه عضو بسیار نجیبی است با آدم خوب کنار می آید... از احوال شاگرد جوانش پرسید. گفتم به دنبال لقمه نانی، یک روز ویزیتوری می کند و روز دیگر اديستوري. گاهي دلال آژانس مسكن ميشود و گاهي هم مشغول خواندن. غمگین شد. لوله اکسیژن را از بینی بیرون آورد و سیگاری گیراند! پوری ٔ گفت: «آقای محمود ترو خدا سیگار نکشین براتون خوب نیست». و من هم چنان که زیر نگاه شماتت بار پوری سیگاری روشن می کردم به یاد آن سال افتادم، «أن سال باد، سال بد، سال اشك پوري، خون مرتضى» و محمود به زندان و این که این قفس همیشه تنگ بوده اما پرنده آوازش را خوانسده. آوازی که روایت زندگی آدمهای آشنا و قصههای آشنای زندگی است. آن شب در کیوانیه کنار حوض پر از ماهی تکیه داده بود به ستونی که حالا دیگر به جای تندیس کیوان مجسمهٔ پرندهٔ صلح پیکاسو بر روی آن استوار است و قصهٔ آخرین شب زندگی کیوان را از سوراخ کلید سلولش در زندان روایت میکرد و اینکه همهٔ آنچه دیده همان است که در كناب أمده. قصه شام أخر. صداى يا و همهمه أدمها در راهروى زندان، صدای گردش کلید در قفل و آشفتگی سکوت با باز شدن پیاپی درهای آهنی سلولها: «چشمانم را می چسبانم به سوراخ کلید، مهندس مرتضى از سلول اول بيرون زده است. و پتو را پهن كرده و نشسته است و سرهنگ مبشر روبه رویش، مهندس مرتضی ریشش را تراشیده و سبيلش كه به قاعده است، تمام پشت لبش را پوشانده چهرهاش را دلنشین تر کرده. مهرههای شطرنج را می چینند. انگار برایشان از نگهبانی شطرنج أوردهاند،»`

۱ پوری مىلطانى همسر مرتضى كيوان

ا کتاب داستان یک شهر

قصمه و سمحرگاه یکی از آخرین روزهای اولین ماه پائیز، فردای همان شب را.

باز هم باز شدن در سلولها، زوزهٔ باد پائیزی، آهنگ قدمرو سربازها، قامت استوار مرتضی و همرزمان و سنگینی سکوت سربی به عمق دردی پرالتهاب که با صدای غرش رگبار گلولهها شکافته می شود.

باید دفتر کارم را ترک کنم از ساعت ٤ بعدازظهر هرچه به خانهاش تلف میزنم کسی گوشی را برنمیدارد. تعجب سیکنم. اغلب خودش گوشی را برمیداشت، با همان تواضع و مهر همیشگی احوالپرسی میکرد. از همه چیز میپرسید، از اوضاع کارنامه، احوال دوستان، حال پوری... با خود میگویم شاید به اتفاق خانواده جایی رفته باشد. فردای آن روز هم کسی به زنگهای مکرر تلفن جواب نمیدهد و فردای آن روز دیگر هم و بالاخره در بیمارستان مهراد، روپوش سبز را میپوشم و میروم به اتاق و بالاخره در بیمارستان مهراد، لولههای متعددی به دهان و بینیاش وصل شده. نگاه میکنم. زیر لب میگویم: آقای محمود ببخشید مثل اینکه دیر کردم.

می گوید: اشکالی ندارد. نیم ساعتی می شود که منتظرت هستم. عدر خواهی می کنم. کت و شلوار قهوه ای اش را پوشیده. می گویم: اکسیژن چی؟ جواب می دهد. امیدوارم نیازی نباشد اما همراه خودم وسیلهای دارم کسه برای مواقع ضروری استفاده سی کنم. وارد دفتر کارنامه می شویم. پنجره های اتاق کارم را باز می کنم. به آتشی خبر می دهم که احمد محمود امروز مهمان ما است. چندین بار قبلا" گفته بود دلم می خواهد یک روز را در دفتر شما بگذرانم. ولی هربار چیزی پیش آمده بود و حال او مساعد نبود و حالا بعد از دو سه قراری که گذاشته بودیم آمده بود. به آتشی می گویم که امروز در این اتاق سیگار نکشید. محمود می خند: «سم من کجا برم سیگار بکشم» می گویم: آقای محمود من به خاطر شما امروز کشیدن سیگار را در ایس اتاق ممنوع کردم. می گوید: «همه جیره

سیگارمو امروز با خودم آوردم» و سیگاری میگیراندا از همه جا، از همه چیز حرف میزنیم. هنوز دلنگران نویسندههای جوان است و هنوز دغدغهاش زبان و ادبیات... ناهار را با هم میخوریم. یکی از دوستان عکاسی میکند. لوکیشن عکسها را محمود انتخاب میکند. زیر تابلویی که عکس بزرگ گلشیری است. در اتاقی که کلاسهای کارنامه برگزار میشود. با دوستان و همکاران... ساعت ۲ بعدازظهر است. ناگهان ضمن راه رفتن تلنگری میخورد و دستش را به دیوار میگیرد. اردشیر رستمی برای نشستن کمکش میکند. اتومبیلی آماده میکنیم و اردشیر او را تا خانهاش میرساند.

قسرار گذاشته ایسم شماره ای را به او اختصاص بدهیم. سفارش مطلب مسی دهیم. چند روز بعد تلفن میزند. سراغ عکسهای آن روز را می گیرد و آخرین شمارهٔ مجله را. می گویم: «در اولین فرصت خدمت می رسم».

حالا خوابیده روی تخت و دستی که دیگر قادر به نوشتن نیست و زبانی که ناتوان از روایستهایی است که در ذهنش جریان دارد. چیزی برای گفتین ندارم فقط زیر لب می گویم آقای محمود ببخشید مثل اینکه دیر کردم.

باز همه جمع شدیم که جنازهٔ نویسندهای را تشییع کنیم. «همسایهها» در امامزاده طاهر منتظرند. گلشیری، شاملو، علیزاده، مختاری، پوینده و...

باز شاخههای گل رز را دز دست گرفتیم تا مردی را بدرقه کنیم که این اواخیر سخت از تنهائی نالیده بود. به در بزرگ تالار وحدت تکیه می دهیم. چشم می دوزم به در ورودی بزرگ سالن، آن شب آزرده خاطر سالن را تیرک کرد. فقیط گفت: «می دانم آن قوطی حاوی جایزه و لوح متعلق به من بود.» من به فردای آن روز فکر می کنم که همراه گلشیری برای دلجویی به دیدنش رفتیم.

دولت آبادی خسته تر از همیشه از محمود حرف میزند که او همیشه خودش بسوده و از ذهن من میگذرد که حالا دیگر اتاق کار او خالی

# بر آستانه 🔲 ۶.۹

است. جامدادی پر از مدادهائی که خوب تراشیده شدهاند و کاغذهای مرتب روی میز تحریر. فلاسک پر از چای با استکآنهایی که برق میزنند اما میزبان دیگر نیست. آتشی تکه کاغذی به دستم میدهد:

با مرگ نکرد غیرتی همت ما یک روز نه و انگشتت از ظلمت ما محمود چو رفت تلخ با خود گفتم بردار پیاله را که شد نوبت ما

در میان جمعیت نگاهم به پوری میافتد. چشمهایش از گریه قرمز شده. باز هم جمع شدهایم. زائرانی زیر آسمان بیباران و گم شده در زمان...

وداع روایتگر جنوب: احمد محمود سیروس علی نژاد ماهنامهٔ نافه شمارهٔ اول دورهٔ جدید آبان ۱۳۸۱

شکاریم یک سر همه پیش مرگ فردوسی

یادم نیست سال ٦٦ بود یا ٦٧ در مجله آدینه قصد کرده بودیم گزارشی ادبی تهیه کنیم دربارهٔ نویسندگان و کتابهایشان متأسفانه دورهٔ آدینه دم دست نیست و من حتی موضوع گزارش را پس از این همه سال از یاد بردهام، فهرست کسانی را که فکر کرده بودیم با آنها صحبت کنیم تهیه کردیم. طبعا" نام احمد محمود هم بود. زنگ زدم، از خود و از روزگار دل خور بود. سالها بود که کتابهایش چاپ نمی شد. (بعدها فهمیدم) درآمدی نداشت. حوصله هم نداشت که حرفی بزند. ضمنا" جندان آدم مودبی بود که نمی خواست مرا دست خالی بگذارد. چیزهایی گفت به اندازهٔ شش هفت سطر یک ستونی. مانده بودم که با آن چه کنم دلم نمی خواست در گزارش جای احمد محمود خالی باشد.

او از برجسته ترین و نامدار ترین نویسندگان ما بود، خالق همسایه ها و داسستان یک شهر بسود و جای خالسی او گزارش را از رنگ و رو می انداخت. همان پنج شش سطر غنیمت بود. اما چگونه می توانستم آن را در صفحه بگذارم که بیس مطالب دیگر گم نشود! احمدرضا دالوند که

امروز دیگر طراح و گرافیست معروفی است، آن موقع جوان تازه به میدان آمده با استعدادی بود که امور طراحی مجله را به عهده داشت و با علاقه مسلدی کسار می کرد. صدایش کردم گفتم دالوند می خواهم برای این شش هفت سطر طرحی بزنی که وسط تمام مطالب بلند برجسته شود. گفت چطوری؟ گفتم نمی دانم. برو هر کاری می توانی بکن تا این چند سطر وسط مطالب بلند نه فقط گم نشود، بلکه بدر خشد. رفت و بعد ساعتی آمد. طرحی کشیده بود که نشان دهندهٔ ذوق و طبع روان او بود. مطلب را وسط قلمهایی گذاشته بود انگار نیزه هایی که از زمین روییده باشند و نیزه ها که حکم نرده هایی را پیدا کرده بودند که چیزی را محصور کرده باشد. مدادها (قلم ها) بلند بود و مطالب را چنان برجسته می کرد که اول چیزی که در صفحه دیده می شد همان بود. ذوق دالوند، بی حوصلگی محمود را جبران کرده بود و طرحی زده بود که هنوز بعد از پانزده شانزده سال از یادم نرفته است.

کار دالوند سبب آشنایی ما شد. آثارش را خوانده بودم اما تا آن زمان احمد محمود را از نزدیک ندیده بسودم. روزی اظهار علاقه کرد به خانهاش رفتم. پس از آن بارها این کار تکرار شد. خدمتش می رسیدم، گیپ می زدیم و چای می خور دیم. خانهای کلنگی داشت که صفت مخروبه به آن می داد اما از زمانی که کتابهایش چاپ شد (به غیر از همسایهها که دیگر هرگز چاپ نشد) توانست تکانی به خود بدهد و با قرض و قله خانه کلنگی را بکوبد و بنایی نو بسازد. وضعش بهتر شده بود اما فقط بهتر شده بود ما فقط بهتر شده بود در مشاغلی که لازمهٔ تأمین هزینهٔ زندگی بود ناپایدار بودم و در اندیشیدن به نوشتن پایدار. تنگدستی اما مانع طبع بود ناپایدار بودم و در اندیشیدن به نوشتن پایدار. تنگدستی اما مانع طبع بود ناپایدار بودم و در اندیشیدن به نوشتن پایدار. تنگدستی اما مانع طبع بود ناپایدار بودم و در اندیشیدن به نوشتن پایدار. تنگدستی اما مانع طبع باخوان ثالث مردی بدان بلند طبعی ندیده ام.

چهارم دی ماه ۱۳۱۰ در اهواز در خانوادهای پرجمعیت زاده شد. ده برادر و خواهر بودند. تحصیلات ابتدایی را در اهواز گذراند و سپس برای ادامهٔ تحصیل به آبادان رفت. از این رو اهوازیها او را اهوازی می دانستند و دزفولیها دزفولی. چون پدر مادرش دزفولی بودند و شش هفت پشت بود که در آن شهر میزیستند. همین سال گذشته وقتی بزرگداشت او در اهواز برگزار شد، دزفولیها تا او را به شهر خود نبردند و چند روزی نگهش نداشتند آرام نگرفتند. با وجود این محمود پیش از آن اهیوازی یا دزفولی باشد، به تمام خطهٔ جنوب تعلق داشت. او روایتگر خطهٔ جنوب بود و ماجراهای رمانهایش از «همسایهها» گرفته تا «درخت انجیر معابد» در خوزستان می گذشت.

در جوانی به گفتهٔ خود گرفتار سیاست شد و به زندان افتاد و سپس به تبعید رفت. محل تبعید او بندر لنگه بود که هم «داستان یک شهر»ش را از آن جا به یادگار داشت و هم «درخت انجیر معابد» ش را. می گفت درخت تناور سایهافکنی بود که زیر آن بساط خود را پهن می کردیم وغذا می خوردیم. اما زندان و تبعید هر چند خاطره و یادگار های ذهنی فراوان برای او به ارمغان آورد، در عوض از درس خواندن بازش داشت. «با همهٔ اشتیااقی که داشتم نشد- و نتوانستم - به تحصیل - ادامه دهم. پس نیمه درس خوانده باقی ماندم. بیقراری و ناسازگاری وجوه مشخص روزگار جوانی من بود، همین بود که در هیچ کاری نتوانستم پایدار باشم. اگر بنا باشد مشاغلی را که داشتهام تعداد کنم از بیست می گذرد.» (حکایت باشد مشاغلی را که داشتهام تعداد کنم از بیست می گذرد.» (حکایت خودش می گلستان) اما درس نخواندن سبب نخواندن او نشده بود. خودش می گفت خوشبختانه (و تأکید می کرد در ایس یک مورد خوشبختانه) سر و کارم با سازمانی (= حزب توده) افتاد که کتاب دستم خوشبختانه) سر و کارم با سازمانی (= حزب توده) افتاد که کتاب دستم داد و من صادق هدایت را اول بار در همان کتابها دیدم.

نخستین داستان خود را در ۱۳۲۳ نوشت و به مجلهٔ «امید ایران» برد که با نام «صب میشه» چاپ شد. به نام احمد احمد. «اسم مستعار گذاشته

بودم که مبادا دوستان سر به سرم بگذارند که احمد اعطا هم نویسنده شده.» نام احمد محمود را پس از نوشتن این نخستین داستان انتخاب کرد. تعریف می کرد که هفتهٔ بعد دوباره داستانی به مجله بردم که همان نام احمد احمد را داشت. در تحریریهٔ «امید ایران» به من گفتند این نام را عوض کن. چون ما دوستی داشتیم به نام احمد موسوی که به نام احمد احمد مطلب می نوشت. آن دوست در گذشته بود و یادآوری آن نام موجب آزارشان می شد. گفتم باشد. بگذارید احمد محمود.

آن دردی که میگفت نمی دانم کی به جانم افتاده بود، بروز کرده بود، از ایسن زمان احمد محمود به نوشتن داستانهای کوتاه آغاز کرد و تا سال ۱۳٤٥ که نخستین رمانش «همسایهها» را نوشت چند مجموعه داستان کوتاه چاپ کرد. «مول» ۱۳۳۸، «دریا هنوز آرام است» ۱۳۳۹، «بیهودگی» کوتاه چاپ کرد. باران» ۱۳٤۷، «پسرک بومی» و «غریبهها» ۱۳۵۰، «همسایهها» هم اگر چه نخست به صورت پاورقی در بعضی نشریات چاپ شد، اما در سال ۱۳۵۳ بود که به صورت کتاب انتشار یافت.

پس از آن نوشتن رمان را آغاز کرد. هرچند نوشتن داستان کوتاه را به کنار نگذاشت، اما به این نوع ادبی بیشتر علاقه ورزید. «داستان یک شهر» را در ۱۳۲۰ منتشر کرد. سه سال بعد «زمین سوخته» را انتشار داد (۱۳۲۱). پس از آن چاپ آثارش ممکن نشد تا آن که در سال ۲۹ مجموعه داستان «دیدار» را منتشر کرد و «قصه آشنا» و «از مسافر تا تب خال» را به ترتیب در سالهای بعدی (۷۰ و ۷۱) یک سال پس از آن رمان سه جلدی «مدار صفر درجه» منتشر شد و آخرین رمانش «درخت انجیر معابد» در سال ۷۹. در بیس نویسندگان ایرانی او احتمالا" از هر کسی بیشتر در به دری کشیده بود و به مشاغل گوناگون گردن نهاده بود و با مردم اعماق برخورد کرده بود و روحیه و روانشان را شناخته بود و زبانشان را آموخته بود و در داستانهایش به کار می گرفت. در یکی از داستانها، اصطلاحات بود و در داستانهایش به کار می گرفت. در یکی از داستانها، اصطلاحات خمیرگیری و نانوایی را چانان به کار گرفته که انگار نانوا بوده است.

انگار؟ انگار چرا؟ مدتی شاطری کرده بود. دوستی که از مدرسه با او بختن بنزرگ شده بود، در مراسم به خاکسپاریش سربسته گفت که نان پختن بلد بود. هم او گویا تعریف می کرد که نانوانی هایی در گذشته وجود داشت که دو تنور داشت و هر شاطری نمی توانست روی آن ها کار کند. محمود شاطر نانوایی های دو تنوره بود. مردی که در این او اخر از نفس تنگی راه نمی توانست برود در جوانی، پیش از آن که سیگار نفسش را بگیرد دست کم مدتی شاطری می کرد که کار هر کس نیست.

احمد محمود، دو خصوصیت داشت که در کمتر نویسنده ای هست. یکی همیسن کسه بها مردم اعماق زیسته بود و دیگر آن که داستان «بخود» نمسی گفت. بارها حکایت می کرد که به هنگام نوشتن متوجه نمی شوم کسی وارد اتاق می شود، چیزی می گذارد و می رود. در حین کار چیزی می آورند می خسورم اصا متوجه نمی شوم. در پایان کار است که می بینم چیزهایی آورده اند و خسورده ام. معلوم می شود کسانی آمده اند و رفته اند ولی من آنها را ندیده ام. تعریف می کرد که قهرمانان داستانم اما در اتاق حضور دارند. همین جا نشسته اند یا ایستاده اند. راه می روند، با من حرف می زنم. موقع نوشتن با آنها زندگی می کنم. می گفت «نویسنده موقع نوشتن هشیار نیست» به واقع هم او به هنگام می گفت «نویسنده موقع نوشتن هشیار نیست» به واقع هم او به هنگام می گفت «نویسنده موقع نوشتن هشیار نیست» به واقع هم او به هنگام می گفت «شیار نبود.

احمد محمود بازماندهٔ روزگار جنوب! محمود معتقدی ماهنامهٔ نافه شمارهٔ اول دورهٔ جدید آبان ۱۳۸۱

هیچ نمی دانم آن ها چه می گویند من تنها پوستهٔ زمین را می شناسم و می دانم که بی نام است. (پابلونرودا)

# زیستن در اقلیم صبوری و رنج!

و اینک، در اینجا و اکنون کسی خاموش می شود که با دحکایت حال» ش، این جمع اندکی بسیار را پریشان کرده است ا نوجوانی و یا جوانی که در میانهٔ دهه سی، از بند پیشآمده رها می شود، و به خانه می آید و برای زیستن تا «مدار صفر همیشه»، راه نوشتن را بر می گزیند ودیگر هیچ! «... تبو حیاط آشوب بود، باران شلاقی بود و دور، آسمان غرنبه سنگین بود. باران در را بست. چراغ اتاق را روشن کرد. نامهٔ کتایون دستش بود. نشست پای منقل، لیوان چای را برداشت. سرد بود. به پاکت نگاه کرد و چای خورد. نامه را بار دیگر خواند و گذاشتش تو جیب. باز سیگار گیراند برخاست پتو و متکا را از کنج اتاق آورد. دراز کشید. دستش با سیگار بالای منقل بود. غلت زد سیگار نکشیده را چپاند تو خاکستر منقل. ساعد دست را گذاشت رویشانی، بازغلت زد. نشست، خاکستر منقل. ساعد دست را گذاشت رویشانی، بازغلت زد. نشست، سیگار را از تبو خاکستر برداشت و روشن کرد. چند پک زد. خاموشش

كرد. خوابيد. پتو را كشيد رو سينه. بار ديگر نصفهٔ سيگار را از تو خاکستر برداشت. گیراندش و یک زد. دود توگلویش شکست. سرفه کرد، سرفه کرد- در اتاق باز شد. مائده بود باران یکهو ازجا برخاست-تومدی...» (فرازی از رمان «مدار صفر درجه») و این سرفه و این شکست «دود» سرانجام از دریچهٔ ذهن و زبان، نویسنده را به بیرون از خود پرتاب می کند. «احمد محمود» را بر زمین میزند. دیگر سالها بود که با «اکسیژن» زندگی می کرد. نفس چندان یاری اش نمی کرد، اما یبوسته دست و زبان و نفس را به یک اندازه میخواست. در خانهای میزیست که همه چیزش به قدر «کفایت» بود. وقتی سخن می گفت، معلوم نبود به کجا نگاه می کند. سرش را پایین می گرفت. اما با تو که مخاطبش بودی، حسابی دم می داد. نوعی انضباط مانده از گذشته های فکری در نگاهش پنهان بود. با تفكر و شمرده حرف ميزد و شايد هم كمي تلخ! با اخلاق و خـوش مشرب بود. در نوشتن جدی مینوشت، خوراکش سیگار بود و خاطرههای جنوب، نفت و آن سالهای دور. روزی در میان جمعی از او پرسیدم: «این خالد و شریفه» را از کجا یافتهای؟ در پاسخم گفت: «بودند، اما من، آنان را داستانی کردهام. الهاو از نسیل دوم جلقهٔ داستانی این روزگار بودادشبی دیگر در همین تابستآنی که گذشت با جمعی دیگر به سراغش رفتی اولهٔ اکسیژن پشت لبش بود و تهسیگاری هم میان زیرسیگاری. گفتم که «چرا با کامپیوتر کار نمی کنید؟» با لحنی مهربان رو به جمع کرد و گفت: «عادت نکردهام. دست و زبان و مغز نویسنده باید همزمان کار کنند و من اهلش نیستم» و این جوری ها بود که راهش را با «همسایه ها» باز کرد و در این سال ها بی وقفه می خواند و می نوشت و کمتر در این جا و آنجا، دیده می شد. بسیار حرفهای می نوشت، و تمام حس و توانش را خرج داستان و رمان می کرد. اهل مماشات و ریا نبود. از محاق افتادن «همسایه ها» به شدت معترض بود. آدم هایش تا «مدار صفر درجه» تا مرز یاس، غریزه، خودزنی و خودباختگی پیش می آمدند. «رثالیسم اجتماعی»

بدجوری در نگاهش جا مانده بود، و این بود و بود تا... «بعد از انقسلاب، به اصرار خودم بازخرید شدم و خانه نشین، تا شاید به درد درمان ناپذیری که همهٔ عمر با من بود- هست- سامان بدهم. دیر بود، اما چاره نبود. نمی دانم این درد چه وقت و چگونه به جانم افتاد. اما می دانم که اولین نشانهٔ بالینی آن درسال ۱۲۳۳ بروز کرد-وقتی که «داستانکی» نوشتم با نام «صب میشه» و در یکی از مجلات پرتیراژ آن روزگار چاپ شد و بعد- اگرچه در مشاغلی که لازمهٔ تأمین زندگی بود ناپایدار بودم، ولى در انديشيدن به نوشتن پايدار و حتس سمج!... (بخشى از مقدمهٔ «احمد محمود» بر «حکایت حال/ لیلی گلستان) و این بازتاب صدای مسردی است که از سهیدهدم روزگار آرمانخواهی تا بستر مرگی پاییزی، همچنان در پای وظیفه به یا ایستاده بود و هرآنچه را که در قلمرو ادبیات داستانی گفت و نوشت، انعکاس باور «هستی» و «فرهنگ» مردمی بوده است که در فضای جنوب تف زده، با همهٔ رنجها وشادی شان، همچنان به زندگی نشستهاند. چشم اندازهای نفت، نخل، کارگران، کشاورزان خرده پا، مهاجران، روایتهای عینی از فقر و تنگدستی، جنگ، ساواک، پیری، باس و سرخوردگی، همه و همه هر کدام از دست مایههایی بودهاند که بر بنیاد نوعی رمانتیسم انقلابی شکل می گرفت تا برای بازگویی و واگویی روزگار دیروز و امروزش. احمد محمود، اثر گزارش رنجها و حوادث زندگی، از نسلی به نسلی دیگر سفر میکند و لایههای اجتماعی و فرهنگی داستان «شکست»، «گریز» را با زبان و لحنی مردمی، به نمایش می گذارد. تأثیر واقع گرایی و حرکتهای اجتماعی، بنمایهٔ اندیشه های ادبی وی بوده است. در دوره های نخستین داستان نویسی، چشمانداز واقع نمایی، بر جنبه های تکنیکی کارش سنگینی می کرد. اما در دو دهنهٔ اخیر، او توانست در مرزهای تکنیک نیز به باورهایی تازه برسد. تأثیر هدایت و چوبک و بخشی از «رئالیسم اجتماعی» از او نویسندهٔ معترض به شرایط دشوار اجتماعی و سیاسی، ساخته بود. محتوای اغلب داستانها و رمانهای احمد محمود، نه در فضاهای «قطعیت» که در هالهای از «بودن» و «نبودن» جاریست. آدمهای قصههای محمود، نه به کشف خبود می آیند و نه به وضع موجود باور دارند. می خواهند کاری بكنند، تما كفهٔ فضماي عدالت خواهي و سرنوشت هاي انساني، اندكي سنگین تر از ناراستی و نامردمی شودا نویسنده در نشان دادن روابط و چهره پردازی و محوریت آدمها، به پویایی درونی برگرفته از فضاهای مبارزات اجتماعی، نظر دارد و در پی آن، ناکامی وماندن در کوچههای بن بست و خودزنی و اسارت، از دیگر نشانه های این نگرش به فضاهای انسانی است. احمد محمود، همواره آدمها را در هالهای از حرکتهای «اومانیستی» به تصویر می کشد و راه رسیدن به مرزهای «عمل اجتماعی» را، چون پیامی شفاف، در اغلب محورهای داستانیاش، به نمایش می گذارد و از این بابتها با شاملو و اخوان نزدیکی هایی داشت. فضاهای داستانی محمود، کیارزاری چیند صدایی بود، که در کشاکش آن، نوعی «دوگانگی» (dualism) بر بنیاد «خیر» و «شر» پنهان بود و تمام وجه محتوایی کار هم بر بستر چنین مبارزهای تدارک دیده میشد. این «واقعنمایی» و بهرهگیری از فرهنگ بومی و عناصری از طبیعت و اشیاء پیوسته، چهرهٔ داستانهای وی را به گونهای «جنوبی» مطرح می کرد. چرا كسه حافظة تاريخيي نويسنده، بر حول محور مباحث دور ميزد، كه سرسختی طبیعت از یک سو و موقعیت فرهنگی و سیاسی منطقه از سوی دیگر، به دراماتیزه کردن و نشان دادن فضاهای تراژیک، کمک می کرد. احمد محمود مرعوب تكنيك نبود، اما در سالهای اخير فضاهای تازه را به شدت تجربه می کنرد و از تک گویی و خلوتهای درونی آدمها به خوبسی بهره می گرفت. این سرنوشت نوشتن او بود! در کارنامهٔ محمود از سال ۳۸ تا ۸۰ نزدیک به ۱۷ اثر داستانی به ثبت رسیده است. و اما آخرین حرفى كه از احمد محمود مى توان گفت بازتاب چشمانداز فضايى است

#### احمد محمود بازماندهٔ روزگار جنوب! 🔲 ۲۲۶

که او را از تهران تا امامزاده طاهر در آغوش گرفته بود. در خاموشیاش، خاموش زانو میزنیم، با همین عبارت:

گرداگرد تو اکنون پرچمی افراشته

مىسوزد

وقتی تابوتی برگل فرو مینشیند

در صف باران

گورهایی تازه

برپا میشود

پاييز

همچنان

بر سينهٔ تو

از نسلی به نسلی دیگر

کوچ میکند

دوشنبهای در امامزاده طاهر

كاهني

با تو سخن خواهد گفت

برادرانت

معبد این آسمان را

تا ظهري ديگر

با تو می پیمایند

جایی پشت افقهای این سرزمین علی اعطا ماهنامهٔ کارنامه شمارهٔ ۳۱ آبان ۱۳۸۱

به مادرم گفتم: دیگر تمام شد گفتم: همیشه پیش از آن که فکر کنی اتفاق می افتد... فروغ

توی حیاط خانهٔ پرخاطرهٔ مادر بزرگ، درخت کنار تنومندی هست که سالها پیش، روز چهارم دی ماه سال ۱۳۱۰- درست روزی که احمد محمود متولد شد- پدربزرگ آن را کاشت. درخت کنار رشد کرد، تنومند شد. از طبقه اول گذشت، شاخ و برگهایش را روی پشت بام پهن کرد، بلند و بلندتر شد تا از طبقهٔ دوم هم گذشت. حالا دیگر درخت کنار سماور سایهاش را بر حیاط خانه و بر ایوان- که گاهی مادر بزرگ کنار سماور قدیمیاش آنجا می نشست- گسترده بود. حالا حتی از کوچه می شد درخت کنار را دید. دیگر همه می دانستند احمد محمود، روایتگر تنومند زندگی شان، که سایهاش را بر بخشی از ادبیات این خانهٔ کهن گسترده است، در این خانه قد بر افراشته است.

درخت قلد برافراشت، به سوی آفتاب رفت و ایستاد. احمد محمود اما، همراه با شعاعهای آفتاب اوج گرفت، از آستانهٔ آفتاب گذشت و جایی در دوردستها، پشت افقهای اخرایی این سرزمین آرام گرفت.

این بار هم احمد محمود آمده است. این تالار همان تالار است. همان تالار بیستم اسفند ساه هفتاد و هفت، باز هم انبوه مردم و هنرمندان و نویسندگان آمدهانسد. بار خاطرهای از اسفند هفتاد و هفت بر فضای این تالار سنگینی میکند. این بار اما، حکایت دیگری بر لوح این تالار نقش بسته است. محمود این جا است. اما حقیقت محمود در جای دیگر آرام گرفته است. آن مرد هم که از مخمود سخن میگوید دیگر از وزار تخانه فرهنگ رفته است؛ و دیگران این بار نیامدهاند تا نظاره گر باشند. جایزهای و ایک به پاسداشت سالهای نویسندگی و رنج قرار بود به محمود بدهند و ندادند، دیگران آمدهاند تا این بار خودشان شاخههای گل سرخ را بدرقمه راه او کنند؛ که این بار نه به سوی میدان بیست و دوم نارمک؛ که به جایی دیگر در دوردستها میشتابد.

... حالا از میان دریچههای خیس، بابک را میبینم، خسته و درمانده. صدای آشنایی تبوی گوشم و در ذهنم مرور می شود: «ته کوچه را نگاه کردم، پدرم را ندیدم. او رفته ببود و مین مانده بودم با بار سنگینی که بایستی به دوش می کشیدم» چیزی تبوی سینه م و توی گلویم نفس کشیدن را دشبوار می کند. تبوی چشیمانداز روبه رویم مثل یک نقاشی آبرنگ در زیر باران، رنگها با هم قاطی می شود. گلهای سرخ و لباس های سیاه و سیاه پوشان درهم می آمیزند. چشمهایم خیس خیس شده است. و حالا انگار باران باریده است...

پردههای خیال و ناباوری را کنار میزنم، هر روز که میگذرد بیش تر باور میکنم که او دیگر رفته است. و من توی تقویم، با مازیک سیاه، روی تاریخ دوازده مهر، دوازدهم بیمهر، خط میکشم برای امسال و

ا آخرین پاراگراف داستان شهر کوچک ما در مجموعه از مسافر تا تب خال

#### جایی پشت افقهای این سرزمین 📉 ۲۵ 🖯

سالهای آینده. مثل خط سرخی که سالها است روی روز سوم آبان، توی همهٔ تقویسمهای این خانه کشیده شده. یاد مادربزرگ میافتم که همین دو سال پیش، روزی که از آسمان اهواز آتش میبارید، سوم شهریور، در گوشهای از این زمین سوخته، آرام گرفت. حالا عمو احمد، همراه پدر بزرگ، پدر و مادر ببزرگ، جایسی در دور دستها، پشت افقهای خونین سرزمین سوختهشان آرام گرفتهاند. مقدمش را گرامی دارید و بر گونهاش بوسهای بزنید. مثل همان بوسهای که عمو محمود در آخرین لحظه بر گونهاش زد. گونهای که هنوز گرم بود...

روزنامهٔ اطلاعات شمارهٔ ۲۲۵۹۸ ۱۶ مهرماه ۱۳۸۱

سرویس فرهنگی: احمد محمود داستان نویس برجستهٔ ایرانی ساعت ۱۰/۳۰ دیروز در ۷۱ سالگی در بیمارستان مهراد تهران درگذشت.

به گـزارش خبرنگار اطلاعات از بیمارستان مهراد، وی از هشت روز پـیش و بـه علـت عارضهٔ ریـوی در بخش «آی.سی.یو» بیمارستان مهراد بستری شده بود.

از این نویسنده توانای کشور آثار زیر به یاهگار مانده است:

مول، دریا هنوز آرام است، بیهودگی، زائری زیر باران، پسرک بومی، غریبهها، همسایهها، داستان یک شهر، زمین سوخته، دیدار، قصه آشنا، از مسافر تبا تبخال، مدار صفر درجه، آدم زنده، درخت انجیر معابد، حکایت حال و دو فیلم نامه.

احمد محمود یکی از چهرههای نأثیرگذار در ادبیات داستانی کشور است.

احمد مسجد جامعی وزیرفرهنگ وارشاد اسلامی که پنجشنبهٔ گذشته به عیادت احمد محمود رفته بود در گفت و گویی کوتاه به خبرنگار ما گفت: وی یکی از چهرههای تأثیرگذار در ادبیات داستانی کشور است.

وی گفت: اخیرا" فرصت بحث و بررسی آثار محمود در کتاب ماه مهیا شد که آخریس رمان ایشان «درخت انجیر معابد» مورد بحث قرار گرفت.

وی در پایان این گفتوگو گفت: مجموعه کارهای احمد محمود یک راهنمای کامل برای آیندگان در ادبیات است.

### پیام تسلیت وزیر ارشاد

وزیر فرهنگ وارشاد اسلامی با ارسال نامهای درگذشت نویسنده داستان نویس توانمند معاصر، مرحوم احمد محمود را به خانوادهٔ محترم وی، اصحاب قلم وادب جامعهٔ فرهنگی کشور تسلیت گفت.

به گنزارش روابط عمومی وزارت فرهنگ وارشاد اسلامی، احمد مسجد جامعی در این نامه نوشت: آثار محمود در تکوین ادبیات داستانی ایران، سهم انکارناپذیری دارد و او را می توان به عنوان نویسندهای واقع گرا و از موفق ترین چهره های رئالیسم اجتماعی در ادبیات معاصر ایران به شمار آورد.

وزیر فرهنگ و ارشاد اسلامی در بخش دیگری از پیام تسلیت خود با اشاره به برخی آثار ماندگار این نویسندهٔ گرانقدر در عرصهٔ ادبیات کشور خاطر نشان کرد: توانایی محمود در نگارگری هنرمندانه از فضای داستان و اشخاص و اشیاء به صورتی زنده و گیرا برای علاقمندان ادبیات داستانی به یادگار مانده است.

### تسليت معاون أمور فرهنگى وزير أرشاد

معاون امور فرهنگی وزیر فرهنگ وارشاد اسلامی، درگذشت احمد محمود، نویسندهٔ معاصر کشور را تسلیت گفت.

على اصغر رمضانپور كه هم اكنون در لندن بسر مىبرد، در پيامى خطاب به خانوادهٔ احمد محمود، درگذشت اين نويسنده را تأسفبار خواند و از سهم غيرقابل انكارى در ادبيات معاصر پارسى تجليل كرد.

معاون امور فرهنگی وزیر فرهنگ و ارشاد اسلامی همچنین در این پیام برای بازماندگان احمد محمود، آرزوی صبرو شکیبایی کرد. روزنامهٔ اطلاعات 🔲 ۲۹۹

پیام تسلیت نایب رئیس مجلس و رئیس کمیسیون فرهنگی مجلس به مناسبت درگذشت احمد محمود

سرویس پارلمانی: بهزاد نبوی، نایب رئیس مجلس شورای اسلامی که ریاست جلسهٔ علنی امروز را به عهده داشت، در سخنان کوتاهی، درگذشت احمدمحمود، نویسندهٔ نامدار ایران را تسلیت گفت. وی همچنین اعلام کرد: رئیس کمیسیون فرهنگی از سوی جمعی از نمایندگان فرهنگی مجلس، ضمن تجلیل و ادای احترام نسبت به نویسندهٔ توانا وادیب فرهیخته، مرحوم استاد احمد محمود، درگذشت تأسفبار این شخصیت خلاق و ارزشمند را به تمامی نویسندگان، هنرمندان و فرهنگ دوستان جامعهٔ ایران تعلیت گفت.

نقد حال دکتر سید عطاءالله مهاجرانی روزنامهٔ اطلاعات شمارهٔ ۲۲۵۹۸ ۱۵ مهرماه ۱۳۸۱

#### احمد محمود...

از درم مانام شاهان برکنند

نام احمد تا ابد بر میزنند دفتر اول مثنوی بیت ۱۱۱۰

نامهایی هستند بسیار پررنگ، با طنینی دامنگستر که گوش جهان را پر میکند، اما دیری نمیگذرد که این نام و نشآنها از رونق و حتی از اعتبار می افتند و فراموش می شوند و گاه سایه روشنی محو و مبهم از آن نامها در برخی اذهان باقی می ماند یا نمی ماند. مثل نام شاهان که در روزگار خود نام ونشان و تصویر و مجسمهٔ آنان همه جا را پر میکند. اینان میهمانان سرسنگین تاریخاند که گمان میکنند ماندگارند، اما نام آنان را از درمها میکنند. این نامهای دیگری هستند که باقی می مانند. این نامها به سرچشمهٔ مهر و اندوه و شادمانی ها وغمهای یک ملت یا همهٔ انسآن ها گره خورده اند، با صمیمتی شگفت انگیز و مهر و اندوهی بی مثال، نام احمد محمود از زمرهٔ ایس نامهای ماندگار است مثل نام محمود دولت آبادی، هوشنگ گلشیری و ... ایس نامها آسان به دست نیامده اند که به

#### ۲۳۶ 🗌 بیدار دلان در آینه

آسانی از خاطر بروند. قصه ماندگارترین وجه زندگی است . به قول مولانا:

> بازگو تا قصه درمانها شود بازگو تا راحت جآنها شود

و قصه گو؟ در عمق زندگی، زندگی میکند، مثل زندگی در عمق دریاها. عدهای ازدریا فقط جنبش موجها را می بینند و برق پلانکتونها را و عدهای دیگر، آنیان که «آفرینشگری» زندگی آنان است یعنی حقیقتا" زندگی میکنند دریا را از درون و بن، نیز می بینند.

بدون تردید در میان تمامی پذیده های جهان و هستی، کلمه ماندگار ترین و ارجمند ترین آنان است. کلمه سنگ بنای آفرینش است وقصه با بهره گیری از این ابزار، زندگی انسان را روایت می کند. روایتی زنده:

«اول چند صدا با هم برخاست- شتابزده و بریده: کوسه!/ زد-/ زد و برد! همه از جا کنده شدند. زیر پل آشفته شد و سطح آب- زیر دهانهٔ دوم- آشفته شد. باران، دستپاچه از آب درآمد و فریاد کشید- «باابووو» صداها درهم شد و صدای بلقیس از اتاق آمد- کیه؟ - باران دید که بوشلمبو هجوم برد به گله ماهی، باز صدای بلقیس آمد- «پرسیدم کیه؟ گله ماهی آشوب شد. باران گفت: «مونم!» بوشلمبو گله ماهی ماهیهای تک افتاده را بلعید- پی در پی- بلقیس تو چارچوب در اتاق ماهی هدا شد- سرتا یا سیاه- و صداش لرزه برداشت- باران!»

ایس دو نصویر را از آغاز وانجام مدار صفر درجه انتخاب کردم، تصویرهای ماندگار از زندگی و مرگ و مبارزه، زندگی آنگونه که قصه گو می بیند و روایت می کند. روایتی که می ماند. زندگی ای که نسلها پس از هم می آیند و آن را از لابه لای قصهٔ احمد محمود می یابند، با آن زندگی می کنند و ریشه های خود را می شناسند.

احمد محمود در كارناه خود بيش از چهل سال سابقه كار خلاقه دارد. مجموعیه داستان مول در سیال ۱۳۳۸ منتشر شده است و بدیهی است که نویسنده بیش از انتشار نخستین داستانهای خود یای به سرزمین جادویمی قصم نهاده است. یعنی محمود از نخستین سالهای دههٔ بیست عمر خود دغدغه قصه را داشته است تا واپسین روزها، تا هفتاد ویک سالگی. ازاین رو او درطول حیات خود توانست قصه گوی چند نسل باشد. نسل بيهودگي، نسل همسايهها، نسل سرزمين سوخته ومدار صفر درجمه ونسل درخت انجیر معابد. سه نسل با داستانهای او زندگی کردند از چشم او شادمان شدند و بها غمهای او گریستند. قصه نویس یعنی همین! کسی که شادمانی ها و غمهایش، امیدها و آرمان هایش با همه پیوند مىخورد. از حلقمهٔ بستهٔ فرديت خويش خارج مىشود و به زندگى دیگسران معنی می دهد. آنچه را که دیگران نمی بینند او می بیند. آنچه را که دیگران فراموش میکنند او به خاطر میآورد. یا آنچه را دیگران میبینند و از شدت وضوح نمیبینند، ثبت میکند، مثل «زندانی باغان» گلشیری، مثل مدار صفردرجه محمود، ما در کدام مداریم؟ در کدام نقطه ایستادهایم؟

قصه گو، در این سال ها، ریه هایش هوای تازه را پس می زد و اکسیژن را جذب نمی کرد. در مراسم بزرگ داشتش در اهواز که به همت دوستداران محمود برگزار شده بود، در فاصلهٔ تنفس جلسه او را به اتاق کنار سن آورده بودند. یک کپسول بزرگ اکسیژن و او که ملتهبانه اکسیژن را از کپسول می مکید. گفتم واقعا" تنفس است! سرانجام احمد محمود، سرانجام همه است. به قول فردوسی: «شکاریم یکسر همه پیش مرگ» اما مهم و مؤشر صدایی است که می ماند. مثل صدای ماندگار محمود در افق زبان و در افق داستان، داستان هایی که نقش جان ما شده است.

ماهنامهٔ کارنامه شمارهٔ ۳۱ آبان ماه ۱۳۸۱

روز جمعه دوازدهم مهرماه احمد محمود نویسنده بزرگ معاصر پس از  $\Lambda$  روز زندگی در اغما درگذشت.

صبح روز دوشنه (۱۵ مهرماه) تالار وحدت نام بامسمایی پیدا کرد. وحدت اهل قلم در برابر داس مرگ، وقتی کسی از اهل ادب می میرد، همه یادشان می افتد که باید بروند و دور هم جمع شوند به همدیگر تسلیت بگویند بعضی ها هم که لای کتاب نویسنده را باز نکرده اند درمی بابند که نویسنده بزرگی از دست رفته است.

هر کس در گوشهای کز کرده، اتوبوسهای زیادی آمده. دسته گلها پیدرپی می آید. هر کدام با نواری و نامی.

کانون نویسندگان ایران و ناشران عکسهای بزرگی از خالق رمانهای «همسایه هما»، «درخت انجیر معابد»، «زمین سوخته»، «داستان یک شهر»، «دیدار» و «مدار صفر درجه» را چاپ کردهاند.

اتوبـوسهـا راه مـیافتند. نصفه و نیمه. قرار است پیکر محمود را در جایـی دیگـر بشـویند و به امامزاده طاهر بیاورند. راه دور است و کاروان اهل قلم خسته.

بعد از مرگ محمود خیلی ها دربارهٔ او نظر دادند. همه البته با مهربانی. حتی آن هایسی که پیش از این چندان اعتنایی به او نمی کردند. خبرنگاران هم بودند. رابطهٔ محمود، اگرچه تن به گفت و گو نمی داد، رابطه ای گرم و صسمیمانه با روزنامه نگاران و اهل فرهنگ بود. دوستان محمود، در

گوشهای هرکدام در میان اشک و آه و حسرت چند کلمهای از روزهای گذشته شان می گفتند؛ از ایام زندان و تبعید و خیلی چیزهای دیگر. صدای خس خس پیرمردی - که اگر بگویم چشم ما بود، از روی دست استادی رونویسی کرده ام، که او هم مطلب را از دیگری وام گرفته بود و بی ذکر نام به اسم خودش جا انداخت - دیگر نمی آید؛ پیرمردی که حسرت چاپ دوبارهٔ همسایه هایش را به گور برد. جایزهٔ بیست سال ادبیات داستانی را به او ندادند، جایزه ای که حقش بود؛ جایزه های دیگر را هم فقط عنوان و افتخارش را پذیرفت. یاد شعری از گابریلا میسترال شاعر شیلیایی و برندهٔ جایزهٔ نوبل در ادبیات می افتم که می گوید جایزهٔ ویژه شهرداری را به من ندادند، هر چند نوبل بردم اما حسرت آن جایزه را هم چنان دارم.

# محمود دولت آبادی او به ما می آموخت، بی آن که خودش را آموزگار بداند.

در تالار وحدت، محمود دولت آبادی پس از یک دقیقه سکوت برای یک عمر تلاش و انسانیت محمود ضمن تسلیت به خانوادهٔ اعطا (محمود) اهل قلم و دوستان و دوستداران محمود در مورد شخصیت احمد محمود گفت: «احمد محمود انسانی بود که به ما می آموخت، بی آن که خودش را آموزگار بداند...

آنچه از محمود آموختم، این است که او نویسنده نیست، محمود، همیشه محمود است. این خیلی مهم است. یکی از دست و پاگیرترین لاکهایی که ما را از ادبیات و خلاقیت دور میکند، لاک نویسندگی و شاعری است.

آدم همیشه باید آدم باشد و این را در احمد دیدم و آموختم. احمد محمود بسیار متواضع بود و بدون اینکه هدفهای بزرگی برای خود قائل باشد، کارهای بزرگی انجام داد.

احمد محمود، زندگی خود را روی زبان و ادبیات این مرز و بوم گذاشت، نویسندگان این حوصلهٔ خدادادی عظیم را دارند که دربارهٔ جزئیات روحیات اقوام، طبقات، اقشار، لایههای اجتماعی، آدمها و مناسبات آنها بنویسند. به همین دلیل بسیار ساده، اما بسیار مهم، نویسندگان ملت سازند.»

پس از سخنان محمود دولت آبادی، ابراهیم یونسی که از دوستان بسیار نزدیک احمد محمود بود پشت تریبون قرار گرفت و در حالی که به شدت متأثر و غمگین بود درگذشت محمود را تسلیت گفت و از این که نمی تواند در رثای دوست از دست رفته اش سخنرانی کند از حاضران عذر خواهی کرد.

# عطاء الله مهاجرانی پیوند محمود با ما

مهاجرانی که پیش از این نیز در مراسم بزرگداشت احمد محمود در اهـواز و در حضـور سخنرانی کرده بود در مراسم تشییع او گفت: «اَنچه فقـدان احمـد محمـود را آسـان مـیکند، ایـن اسـت کـه کسانی زندگی خودشـان را بـه زندگـی دیگران پیوند میزنند و شادیها و غمهایشان با دیگـران نسبت پـیدا میکند. ما با کسانی زندگی میکنیم که ممکن است حدها و یا هزار سال از مرگ آنها گذشته باشد، اما همچنان زنده هستند.

بدون تردید، کار بزرگی که احمد محمود انجام داد، ارتقای زبان فارسی بر سطح حقیقت زندگی مردم بود، به ویژه مردم جنوب که شخصیتهای داستانی او از متن آن خطه گرفته شده است؛ کار ماندگاری که هیچگاه فراموش نخواهد شد.»

### امامزاده طاهر، ساعت دوازده ظهر

خوشبختانه هوا چندان گرم نیست. جمعیت چیزی در حدود هزار نفر، پوسترها، شاخه گلهای قرمز در بین جمعیت می رقصند. پیکر احمد

### ۳۸ ا بیدار دلان در آینه

محمود را می آورند، بر شانه های دوستان و دوستدارانش. قرار است در کنار گلشیری، شاملو، پوینده و مختاری همسایهٔ جدیدی بیارامد. حاضرین در سکوتی محض فرو می روند. مویه ای از میان جمعیت برمی خیزد. پیکر احمد محمود آرام آرام به زیر خاک می رود. مویه ها بالا می گیرد. گلهای سرخ بر خاک فرو می ریزند.

### فريبرز رئيس دانا:

#### جراغی در مهتابی...

پس از خاکسپاری محمود، فریبرز رئیس دانا عضو کانون نویسندگان ایبران اجرای مراسم را برعهده گرفت. وی پیش از این که پیام تسلیت کانون نویسندگان را قرائت کند گفت: «احمد محمود با ما بدرود گفت، اما چراغی در مهتابی رو به همسایههای خانهاش آویخته است. دری گشاده برای دیدار تا از آن بر درختی بر فراز معابد پروازی بر مدار صفر درجه داشته باشیم. محمود نه داستان یک شهر، که داستان همهٔ شهرهای ماست.

احمد محمود خود، قصهٔ آشنای ماست. برای غریبه و پسرکهای بومی و مسافران گرفتار تبخال، قصهٔ آشنای محمود را بخوانیم. قصههای محمود را زمزمهٔ شامگاه در گوش کودکانمان و راز و نیاز نیمه شبان عاشقانه و پیام اسطورههای جاودان آزادی خواهی و عدالت جویی کنیم.»

### لیلی گلستان همیشه می گفت: برای چه بنویسم؟!

لیلی گلستان، دوست و همکار احمد محمود که گفتوگوی مفصل او با محمود از معدود مصاحبههایی است که از خالق همسایهها بر جای مانده است در مراسم خاکسپاری او گفت:

«احمد محمود، خون به جگر شد؛ از توهیسها، تحقیرها و بی عدالتی ها خون به جگر شد.

ایس چند سال اخیر گلهگذار بود و کتابهایش دچار اشکال شدند؛ همهٔ کتابهایش مورد داشت. همسایهها، چاپ نشد که نشد و نمی شود و اگر هم بشود دیگر فایدهای ندارد. همینها او را دچار یأس می کرد. همیشه می گفت: آخر جانم، برای چه بنویسم؟ چه می دانم چاپ می شود یا نه. اما باز می گفت: باید نوشت. باید کار کرد و همین غصه دارش کرده بود. غصه دار بود و یک پاکت سیگار در روز به سه پاکت در روز کشیده شد؛ به نفس تنگی افتاد و پزشکان از سیگار منعش کردند. گاهی می پرسیدم: حالا چندتا سیگار می کشی؟ می گفت: دو، سه تا. می گفتم: دروغ می گویم؛ و بعدمی خندید. دروغ می گویم؛ و بعدمی خندید.

با خواندن همسایه ها، احمد محمود را شناختم و از آن پس هیچ کدام از کتاب هایش را ناخوانده نگذاشتم. تا رسیدم به «مدار صفر درجه» با آن فضاسازی، آن نثر پرتنش، با آن ضرب آهنگ کند و با آن شخصیت پردازی فحوق العاده اش. به هیجان آمده بودم، از او تقاضای یک مصاحبهٔ طولانی برای ساخت یک کتاب کردم، بدون معطلی رد کرد. به این بهانه که تا به حال نه مصاحبه کرده است و نه گفت و گو. آن چنان لحنش قاطع بود که دیگر چیزی نگفتم. سه ماه بعد موافقتش را اعلام کرد و گفت: این گفت و گو را با تو قبول می کنم؛ و تأکیدش بر کلمه «تو» تا آخر عمر، باعث افتخار من است. به خانه اش رفتم، حرف زدیم، ضبط کردم، روی کاغذ آوردم. تصحیح کرد و بعد کتاب شد.

#### ع بيدار دلان در آينه 🔲 ۽ع

لحظات بسیار خوشی را برای فراهم کردن این کتاب گذراندم که هرگز فراموش نمی کنم. احمد محمود انسانی با علو طبع، فروتن، متواضع، ساده، راحت و بدون هیچ عقدهای بود. جویای نام و جایزه تبود، اهل سر و صدا نبود. آرام کارش را می کرد و با کسی کاری نداشت. نویسندهای بالفطره بود...»

## پیام تسلیت کانون نویسندگان ایران: آثار محمود؛ ثبت لحظه به لحظهٔ سرگردانی های ما

«احمد محمود نویسندهٔ نامدار و عضو کانون نویسندگان ایران درگذشت و روایت او از رویاها، اوهام، نگرانیها و آرزوهای ما برای همیشه پایان گرفت، او پنج دهه از عمر پربار خود را صرف نوشتن کرد. مثل هر انسان بزرگی از ناملایمات زمانه رنجها کشید و از آنها که به خیال خود اعتبار و افتخار تقسیم میکنند بی اعتنایی دید، اما سهم خالق همسایهها، مسافر مدار صفر درجه، ساکن زمین سوخته، شاهد درخت انجیر معابد و راوی مضطرب غریبهها در ثبت لحظه به لحظه سرگردانی های منا انکارناپذیر و همیشگی است. رمانها و داستانهای کوتاه او بها ارائه تصویری دقیق و هوشمندانه از موقعیت دشوار انسان معاصر ایرانی از جمله آثاری است که ما را برای درک پیچیدگیهای شرایط تاریخی این سرزمین آماده میکند، آثار او در ضمن به ما کمک شیرایط تاریخی این سرزمین آماده میکند، آثار او در ضمن به ما کمک

## امیر حسن چهلتن: راوی دل آزردهٔ آرزوهای ما

پس از لیلمی گلستان، امیر حسن چهلتن پشت تریبون قرار گرفت و دربارهٔ احمد محمود گفت:

«احمد محمود قصه گویی توانا، راوی دل آزردهٔ آرزوهای ما، از پس شکوهای دائمی از احساس خفگی، عاقبت از میان ما رفت. این کنایهٔ تقدیس بسود که رنج روحی آن را به صورت دردی جسمانی در آخر عمر بلای جانش کرد... روایت او از زندگی، از عشق، از زیبایی، از نبرد برای عدالت و صلح و دوستي در شكل قطعي و در ضمن هر دم متغير رویاههای مها تأثیر داشت و رنگیس کمهان واقعیت ایرانسی را که تقدیر ناگزیرش تحمل رنگهای کبود و تیره است، در طیف وسیعی از صداها، شخصيتها، ماجراها، هوسها و الدوهها، شكستها، كاميابيها و باز هم شكست ها به نمايش گذاشت. زائر صبور ما زير باران اضطراب دو نسل ایستاد و از همسایههایی گفت که در بحرانی ترین لحظات حیات و حتی در ملتقای مبرگ و سیاست، عشق را فراموش نمی کنند. آیا ویران شدن، تقدیر نهایی ساکنین زمین سوخته ای ست که او از آن ها با آن ها و برای آنهما قصه می گفت؟ قصه های آشنا، دیدارهایی که جز به اندوه شکست دامن نمیزند و جنز از تباهی روحی یک نسل خبر نمیدهد. راوی تنهایمی همای ما شماهد صادق کودتا و جنگ، مسافر منصرف «مدار صفر درجه» در همهٔ آثبارش و در اوج ناامیدی ها خیال ما را با شعلهای از عشیق، از رنگ، از زیبایی روشن می کرد و از اعتبار انسان و روشنی فردا امیدمان می داد و از زندگی به عینوان انتخاب نخست خود خبردارمان می کسرد. اگر محمود و قدرت تخیل زیبای او نبود داستان معاصر فارسی در درک جنوب گرما و شرجی وسیاست ونفت، در احساس اضطراب آور بسی عدالتمی و در فهم خبود از معمنای انسان جمیزی، حتما" چیزی کم داشت.»

# محمود دولت آبادی: محمود، آینهٔ صاف زمانهٔ ما بود

ادبیات هر ملت، روح آن ملت است و این روح دست کم در نسبت ادامهٔ حیات یک ملت جاودانی است.

محمود دولت آبادی ضمن بیان نکات فوق، گفت: «من به عنوان برادر کوچکتر احمد محمود میخواهم بگویم که او در ادامهٔ نویسندگانی مانند هدایت، چوبک، گلستان و علی محمد افغانی سنگ بنای ادبیاتی را گذاشت که معیاری خواهد بود برای همیشه در ادبیات ما و برای ادبیات آیننده مان. شخصیتهایی مثل احمد محمود منحصر به حیات کمی خودشان نمی شوند. احمد محمود حضور دارد و یک حضور ایجابکننده دارد. شما نمی توانید بگویید که پیکر احمد محمود به خاک سپرده شد و تمام. نه، زندگی ذهنی، فکری، روحی و خلاقهٔ احمد محمود از این لحظمه شروع دوبارهای را در حال تدارک دیدن است. نویسندگان همیشه با مردم شان هستند. مثل آینهٔ برابر وجدان مردم؛ و احمد محمود آینهٔ صاف و صیقل یافتهٔ زمانهٔ ما بود، زمانهای که به راستی در آن ریا بیداد میکند. این ارج احمد محمود را بسیار بالاتیر و سیمای او را بسیار میکند. این ارج احمد محمود را بسیار بالاتیر و سیمای او را بسیار درخشنده تر به ما نشان می دهد.

### از زبان فرزند و یاران و همرزمان

در این مراسم یکی از دوستان قدیمی و هم مدرسهای و همرزم احمد محمود (اربابی) و مسعود میناوی از دوستان نزدیک او و همچنین بابک اعطا- فرزند محمود- برای حاضران سخن گفتند.

اربابی گفت: «نیمهٔ اول سال ۱۳۳۳ در دانشکدهٔ افسری، با همدیگر دورهٔ نظام را دیدیم و بعد از شش ماه در تهران و بندر لنگه و شهرهای مختلف راهی زندآنها شدیم، یک بار در لار ما را سوار کامیونی کردند. در بین راه به علت خرابی ماشین گرفتار شدیم. جیرهٔ غذایی هم که داشتیم به دستمان نرسید و سه روز گرسنگی کشیدیم. تا اینکه رسیدیم به بندر خمیر آنجا پیرمرد ماهی گیری بود که از او ماهی خریدیم. درخت

خشکی پیدا کردیم. آن را بریدیم، کندیم و آتش درست کردیم. ماهی را در آن آتش درست کردیم و خوردیم. بعد به بندر لنگه رسیدیم و شبانه ما را به یک مخروبهای که سابقا" گاراژ بود بردند. طبقهٔ دوم آن پلا نداشت. از روی دیوارها رفتیم آن بالا. گرسنه بودیم. کامیونی که ما ر آورده بود آرد با خودش حمل می کرد. نصف شب، با یکی از دوستانه رفتیم از آن آردها مقداری برداشتیم. سقف اتاقمان هم از چوب خشک بود. آن را شکستیم. احمد محمود هم بلد بود نان درست کند. از جایی ساج گیر آوردیم و او برایمان نسان پخت و خوردیم. و در تمام مدت تبعیدی که آنجا بودیم، محمود غیر از پختن نان و عدس با مضامین کلامها و واژهها، خوراک فکری برای ما تهیه می کرد. و به واقع، یک عمر برای همه ما خوراک فکری تهیه کرد.

مسعود میناوی نیز از خاطرات خود، با احمد محمود گفت و از این که او، داستان هایش را براساس آنچه در دور و برش اتفاق افتاده بود می نوشت.

بابک اعطاء، - پسر محمود - از همهٔ کسانی که در مراسم شرکت کرده بودند تشکر کرد و دربارهٔ پدرش گفت: «احمد محمود نه تنها یک نویسنده، بلکه انسانی بزرگ و برای ما پدری نمونه بود. زندگی او هیچگاه دوگانه نبود. همیشه در خلوت خود به همانگونه بود که در جمع بود. انسان بود و تمامی ویژگیهای انسانی را که در آثارش منعکس می کرد، خود در رفتار و کردارش باز می نمود.»

بردبار و قانع و آرام. پیام گرامیداشت محمود دولت آبادی به مناسبت بزرگداشت احمد محمود در اهواز

(در سال ۱۳۸۰/ هفتاد و یکمین سال تولد نویسنده)

دوست ارجمندم جناب احمد محمود- اعطا.

از دور جبین تو را میهوسم و عمیقا" متأسف هستم که آنجا در شهر اهواز، شهری که تو را در خود پرورانیده است نیستم. خود نیک می دانی که روزگار با گرفتاری های روزمرهاش چه می کند با من. اگر سی بودم آنجا، بیگمان در ستایش تو، قلم، پشتکار و نـوآوریهایـت در زبــان و ادبیات داستانی معاصر سخن میگفتم و از باب مقایسه، در جهت رشمد و بالایش زبان در روزگار ما نسبت به آغاز همین قرن خودمان دو بریده از دو کتاب انتخاب می کردم و هر دو بریده را می خواندم. یک پاره – مثلا" – از کتاب احمد و یک پاره از رمان درخت انجیر معابد. این قیاسی می بود به منظور دریافت این حقیقت که نویسندگان ایران در مسیر قرنبی چه کوششها کرده و چه رنجها برخود هموار کردهاند تا زبان دری به چنین پالایش و زلالی برسد که نشان آشکار و بسی گسره خسوردگی آن را در آشار احمد محمود بتوانيم ببينيم. بي گمان، چوبك، و پرويـزى و گلستان و تقوایی و... کافی نبود آثارشان تا فضای تفتزده و نفتزدهٔ جنوب کشور ما ایران را به بیان درآورد که احمد محمود پدیسد آمسد؟ بردبسار و قسانع و آرام. که این خود نه پایان همهٔ داستانهاست که باید نوشته می شد و نوشته خواهد شد؛ بلکه آثار محمود فراز برازندهای در ادبیات ایران است که به جای خود معیاری در کارآیی زبان و پرداخت اثر نیـز توانـد بـود از برای ارباب تواضع در اکنون و فردا و پسافرداها. آن قلم روان بساد و آن جان و روان استوار، و آن مردمان، استوار بادا که زخــم هولنــاک جنگــی جانکاه را دلیرانه تاب آوردند.

و اکنون به تجلیل تو نشستهاند در همان آوردگاه دیروز.

محمود دولت آبادي

دوست و دوستدار شما

### جمال میر صادقی دریغا، دریغا احمد محمود

دوست بزرگوار و صاحب فضیلت من، احمد محمود، از میان ما رفت. آخرین باری که او را دیدم چند ماه پیش بود که با بر و بچههای داستان نویس به دیدارش رفتیم و او را بسیار سرحال دیدیم. میخندید و سر به سر خانمهای داستان نویس میگذاشت. کتابهایش را امضاء میکرد و به آنها هدیه میداد. از آن افسردگی گزندهای که بیماری گرفتارش کرده بود، خبری نبود، بیماری ریوی از کار بازش داشته بود و نمی توانست بنویسد و همین مسأله او را کسل و دلتنگ کرده بود.

مین دست کم، سالی یک بار حتما" به دیدنش می رفتم. میان خانهٔ من و او فاصلهٔ زیادی بود و اغلب با تلفن از حال او با خبر می شدم و ماهی دو سه بار مفصل با هم حرف می زدیم، این آخری ها مرتب حال او را از دوست نویسنده ام و یار شفیق و یگانهٔ او هوشنگ عاشورزاده می پرسیدم که هفته ای دو سه بار به او سر می زد. دو سه سالی بیمار شده بود، وقتی به او زنگ می زدم می نالید که نمی تواند پشت میز بنشیند و بنویسد، می گفت: «جمال، طرح رمانی را ریخته ام. موضوع داستان های کوتاهی را در سر دارم اما این بیماری به من مهلت نمی دهد، دو خط که می نویسم چرتم می گیرد.»

نویسندهای کمه جز خلق کردن، کاری از دستش برنمی آمد و صبح و ظهر و شب مینوشت و کمتر از خانه بیرون میرفت و کمتر کسی را در خانهاش می پذیرفت، حالا نمی توانست چند خط بنویسد و خوابش نگیرد، همین، او را کلافه و افسرده کرده بود.

به او میگفتم که تو به اندازهٔ چند نویسنده اثر خلق کردهای، حالا اگر مدتبی ننویسی چیزی را از دست نمی دهی. به او میگفتم تو بزرگی خود را ثابت کردهای نیازی نداری که باز هم بنویسی و خلق کنی. قبول نمی کرد و به شدت ناراحت بود که نمی تواند بنویسد.

#### وعو 🔲 بیدار دلان در آینه

به اعتقاد من بیماری تنها احمد را نکشت، ننوشتن هم او را کشت. پیش خود مجسم کنید نویسندهای که صبح برمی خاست و به قول خودش سیگاری می گیراند و قلم به دست می گرفت و می نوشت حالا به توصیهٔ پزشک نباید سیگار بکشد، نباید با نوشتن ذهن و اعصاب خود را خسته کند، چه حالی بیدا می کند؟

سیگار را که مثل سمی برای ریههایش بود، میگیراند و به زور خود را پشت میز میکشاند و نیم صفحهای مینوشت و به چرت میافتاد و از کار باز میماند.

احمد رفت، همه ما مرویم، اما زود رفت. در این چند سالی که بیمار بود، دلهره داشتم که خبر بد را بشنوم. وقتی شنیدم که او را به بیمارستان بردهاند، رفتم به عیادتش، در حال اغماء بود، بالای سرش ایستادم و اشک ریختم و گفتم: «احمد نرو، خیلی زود است: بمان.»

شاید اگر می توانست جواب مرا می داد: «من این زندگی بدون نوشتن را دوست ندارم و نمی خواهم بمانم.»

یادش گرامی باد و روانش شاد باد.

سخنی با خوانندگان ماهنامهٔ کلک شمارهٔ ۱۵ دورهٔ جدید آبان و آذر ۱۳۸۱

احمد محمود هم از میان ما رفت و جای پایش خالی ماند. البته جایگاه سترگ ادبی احمد محمود و آثارش در گسترهٔ فرهنگی جامعهٔ ما پر است و منبر و تأثیرش را با زایش و حرکت و برگ و بار دادن و نهر گشودن دایم و جاری شدنش انکار ناپذیر است؛ اما بحث ما پر نشدن جای پا و جایگزین برای ادامهٔ روند فرهنگی و زایش و باروری گونههای دیگری است که بتواند جایگاه گونهٔ آغازین را ارتقا دهد و فراتر برد یا اگر نتواند حداقل همان راه را در همان قد و قواره با اندکی افت و خیز ادامه دهد.

سؤال این است که در این دو دههٔ اخیر، غولهای فرهنگیای را که از دست داده ایم آیا جامعهٔ فرهنگی ما توانسته است غولهای جایگزین بیزاید و جای پای خالی رفتگان را پر کند؟ بیشک پاسخ منفی است. چرایی پاسخ منفی، جای پژوهش و بحث مفصلی را می طلبد که حتما" نتیجه اش هم لب گزیدن و تأسف خوردن تا حد گلوگیر شدن است. پاسخ چراها برمی گردد به ابعاد گوناگون زندگی حال و گذشتهٔ فرهنگی ما و عوامل محرکه و عوامل بازدارنده که دانشی مرد میدانی می طلبد تا پاسخ را تا حد ممکن بگشاید و تدوین کند و آن را در حجم یک یا چند دفتر قطور ارایه دهد.

احمد محمود در طول نودیک به نیم قرن کار فرهنگی خلاقه و قلمزنی مستمر، همواره چنگال جرثقیل وار مخالفت و مقابله، بالاسر و جلو چهرهاش می چرخیده و دایم نعره می زده که ننویس، اعتراض نکن یا اگر می نویسی طبق سلیقه و حکم ما بنویس و خودت را سانسور کن و بکسوش تما خاصیت اجتماعی اثر خلاقهات راخنثی کنی. نوشتن اثر هنری بما خاصیت اجتماعی، همیشه زیر وزن این گونه تهدیدها و دیکتههای طاقت فرسا، کاری است شاق که از پس هر کس برنمی آید، اما احمد محمود انگار بی اعتنا به تهدیدها و گاهگاه با لبخند زدن به آنها و آهسته دادن تما لب گور به زایش باب میل و اندیشه و جهانگری اش ادامه داده دادن تما لب گور به زایش باب میل و اندیشه و جهانگری اش ادامه داده است. احمد محمود از سه جهت با چنگال جرثقیل وار روبهرو بوده است: حکومتگران مستبد و دستگاه تفتیش عقایدش، قلم زنان ضد عقاید سیاسی و اجتماعی اش و مهمتر از آن، جامعهٔ بی اعتنا به آثار هنری و معنوی و پس زنندهٔ تولیدات فکری و فرهنگی و ستایشگر یک طرفهٔ تولیدات مادی.

به نظر من، چنگال جرثقیل وار گروه اهل قلم، زخمش جانفرساتر است. تفکری که دایم نعره می زند که مثل ما بیندیش و مثل ما فکر کن و مثل ما به جهان نگاه کن و مثل ما دربارهٔ زندگی اجتماعی و فردی قضاوت کن. البته این تفکر استبدادی، بخشی از میراث کهن ما است که متأسفانه گریبان بسیاری از اهل قلم را نیز در چنگ خویش دارد و حکمش همواره جاری است.

می گویسم بخشی از میراث کهن؛ زیرا که بخش اعظم میراث فرهنگی ما فضای دموکراتیک و آزاداندیشی و تحمل و صبر و پذیرش آرای غیر از ما را تبلیغ کردهاند و می کنند.

بغض وکینهٔ همقلم و همکار و نادیدن و طرد کردن و حتی با «برچسب ناهمنری» زدن بر آثار مخالف نگاه و تفکر خود، و انگ سیاسی

### سخنی با خوانندگان 🔲 ۲٤۹

زدن بر کار خلاقهٔ دیگران، از همه چیز دردانگیزتر است و گاه شکنندهٔ روح. اما مهم این است که احمد محمود و آثار خلاقهاش اکنون همهٔ این موانع و سدهای بازدارنده را شکسته و جایگاه فراخور خویش را به دست آورده است.

ایستادگی و سخت کوشی و در مقابل موانع و سدهای بازدارنده، زانو نزدن و خم نشدن، عمل غولان فرهنگی است که سرانجام به قله می رسند.

# احمد محمود روایتگر خطه جنوب درگذشت روزنامهٔ «همسایهها» چاپ اهواز ۱۲ مهرماه ۱۳۸۱

احمد محمود، نویسندهٔ نامدار ایرانی و خالق رمانهای درخت انجیر معابد، همسایهها، زمین سوخته، داستان یک شهر و مدار صفر درجه پس از مدتها بیماری در بیمارستان مهراد تهران درگذشت.

وی کارنامهای پر بار و منشی والا از خود با یادگار گذاشت و از شریفترین و برجسته ترین نویسندگان ایرانی بود.

احمد محمود در چهارم دی ماه ۱۳۱۰ در اهواز به دنیا آمد و مدرسهٔ ابتدایسی را در همان شهر به پایان برد ولی خود را بیشتر اهل دزفول میدانست چون پدر و مادرش اهل آن شهر بودند.

در آخریس سفری هم که سال گذشته به مناسبت بزرگداشت خود به اهراز آمد، دزفولیها که او را از خود میدانستند تا او را با خود به این شهر نبردند و دو سه روزی او را نگه نداشتند آرام نگرفتند.

با وجود این، او بیش از آنکه اهوازی یا دزفولی باشد به تمام جنوب تعلق داشت، زیرا او یگانه روایتگر خطهٔ جنوب و به ویژه خوزستان بود.

ماجراهای رمانهای احمد محمود از داستان یک شهر گرفته تا همسایهها و درخت انجیر معابد همه در جنوب و در خوزستان می گذرد.

در جوانی به گفتهٔ خبودش گرفتار سیاست شد و به زندان افتاد و سپس به تبعید رفت. محل تبعید او بندر لنگه بود که درخت انجیر معابدش را از آن شهر به یادگار داشت. می گفت درخت تناور سایه افکنی بود که زیر آن بساط خود را پهن می کردیم وغذا می خوردیم.

زندان وتبعید هر چند خاطره و یادگار ذهنی فراوان برای احمد محمود به ارمغان آورد، اما در عوض از درس خواندن بازش داشت.

خود درایسنباره گفته است: با همهٔ اشتیاقی که داشتم نشد و نتوانستم به تحصیل ادامه دهم. بیقراری و ناسازگاری وجوه مشخص روزگار جوانسی من بود، همین بود که در هیچ کاری نتوانستم پایدار باشم. اگر بنا باشد مشاغلی را که داشتهام تعداد کنم از بیست میگذرد. نخستین داستان خود را در ۱۳۲۳ نوشت و با نام «صب میشه» در مجلهٔ امید ایران چاپ کرد. نام اجمد محمود را هم پس از اولین داستانش که با نام احمد احمد چاپ شده بود، به اصرار تحریریهٔ امید ایران انتخاب کرد.

خمودش مینویسد: اگر چه در مشاغلی که لازمهٔ تأمین هزینهٔ زندگی بود ناپایدار بودم، ولی در اندیشیدن به نوشتن پایدار و حتی سمج.

همین سماجت بود که او را واداشت تا نخستین مجموعه داستان خود را که مول نام داشت در ۱۳۳۸ چاپ کند.

ازاین زمان احمد محمود به نویسندهٔ داستانهای کوتاه شهرت یافت و تا سال ۱۳۵۳ که نخستین رمان خود همسایهها را چاپ کرد. صرفا" داستان کوتاه نوشت.

دریا هنوز آرام است، سال ۱۳۳۹، بیهودگی سال ۱۳٤۱، زائری زیر باران سال ۱۳۵۷، پسرک بومی وغریبه ها سال ۱۳۵۰ نام مجموعه داستان هایی است که او پیش از نخستین رمانش منتشر کرده بود.

پس از ایمنکه به نوشتن رمان آغاز کرد هر چند دلبستگی خود را به این نوع ادبی بیشتر نشان داد، اما از داستانهای کوتاه نیز غافل نماند.

پس از همسایه ها ۱۳۵۳، داستان یسک شهر ۱۳۹۰، و زمین سوخته ۱۳۲۱، سه مجموعه داستان منتشر کرد به نامهای دیدار ۱۳۲۹، قصهٔ آشنا ۱۳۷۰، و از مسافرت تا تب خال ۱۳۷۱. یک سال پس از آن بود که مدار صفر درجه را انتشار داد. درخت انجیر معابد نیز آخرین رمانی است که احمد محمود در زمان حیات خود منتشر کرد.

بیماری نفس تنگی احمد محمود از سال ۱۳۷۹چنان شدت گرفته بود که یک بار در سال گذشته او را راهی بیمارستان کرد.

جامعهٔ ادبی ایران نیز بروخامت حال او وقوف داشت. جوایز ادبی که سال ۸۰ به او تعلق گرفت از ایس نگرانی نشان داشت. جامعهٔ ادبی به بزرگداشت نویسندهای برخاسته بود که در بیسن رمان نویسان ایرانی شاخص بود.

ایس بار روز اول مهر بود که حال او به وخامت گرایید و راهی بیمارستان شد. دو سه روز بعد خبر رسید که احمد محمود به حال اغما افتاده است. اغمایی که از آن برنخاست و روز جمعه ۱۲ مهرماه تسلیم شد.

همچنین اعضای کانون نویسندگان به مناسبت درگذشت احمد محمود نویسندهٔ پیشکسوت، پیام تسلیتی ارسال کردند. به گزارش ایسنا در ایس پیام آمده است: روایتهای محمود از رؤیاها اوهام، نگرانیها و آروزهای ما برای همیشه پایان گرفت.

او پنج دهه از عمر پربار خود را صرف نوشتن کرد، مثل هر انسان بزرگی از ناملایمات زمانه رنجها کشید و از آنها که به خیال خود اعتبار و افتخار تقسیم میکنند، بیاعتنایی دید، اما سهم خالق همسایهها، مسافر مدار صفر درجه، ساکن زمین سوخته، شاهد درخت انجیر معابد و راوی مضطرب غریبهها در ثبت لحظه به لحظهٔ سرگردانیهای ما انکارناپذیر و همیشگی است. رمانها و داستانهای کوتاه او با ارائهٔ تصویری دقیق و هوشمندانه از موقعیت دشوار انسان معاصر ایرانی، ازجمله آثاری است که ما را برای درک پیچیدگیهای شرایط تاریخی این سرزمین آماده میکند.

آشار او در ضمن به ما کمک میکند تا به فهم خود از زیبایی، عشق، عدالت و مرگ بیفزایسیم،کانون نویسندگان ایسران همه هموطنان را به شمرکت در تشییع جنازهٔ این رمان نویس برجسته دعوت میکند. گفتنی

۲۰۶ بیدار دلان در آینه

است مراسم تشییع وی روز دوشنبه ۱۵ مهرماه در امامزاده طاهر برگزار می شود.

روائش شاد

سخن گفتن در سوگ دوست کتاب هفته شمارهٔ ۸۰ ۲۰ مهر ۱۳۸۱

بامداد دوشنبه نویسندگان و دوستداران ادب در حباط تالار وحدت جمع تسدند تما با پیپکر هاحمد محموده نویسنده مردمی خداحافظی کنند. پیش از رفتنت دوسنانس سخن گفتند. از خاطرهها و ویژگیهای آثارش گفتند و او را ستردند. مردمی بودن، فروتنی، نویسندهٔ ذای بودن، دید عمیق انسانی به دنیا داشتن و توجه به آنار جوانان همه از خصوصیات و ویژگیهایی بود که نویسندگان و هنرمندان دربارهاش می گفتند، با اندوهی که خبر می داد دوستی از دست رفته است.

## جواد مجابی:

### او نویسنده شهرستانها بود

به گمان من می شود از احمد محمود به عنوان نویسندهٔ شهرستانها یاد کرد. کسی که بیشتر به زندگی مردم شهرستانی توجه دارد و بسیار دقیق ، آرزوها، امیدها و مشکلات آن مردم را مطرح می کند؛ همان طور که معدودی از نویسندگان به مسائل روستایی یا به کلان شهرها توجه دارند، می شود احمد محمود را نویسندهٔ شهرستانها نام بسرد. او در ایس شهرستانها مسالهٔ اصلی شهرهای جنوبی کشور و زندگی خاص مردم را در جنوب یعنی کسانی که قاچاق می برند؛ کارگران کشتی؛ کارگران نفت، مسائل و مشکلات اینها، اعتصاب؛ بیکاری و رنجها و بهره کشیها که

مطرح است عنوان می کند. در نهایت می شود گفت احمد محمود نویسنده ای است که به جنوب کشور ایران پرداخته است به یک نویسنده جنوب جهان تبدیل شده است. او نویسنده ای است که مسائل مردم جنوب جهان (جهان سومیها) را به نوعی مطرح می کند. کار او ستیز و مبارزهٔ یک نویسندهٔ آزادی طلب و صلح جوست علیه بهره کشی های مرسوم.

## پوراڻ فرخزاد:

# از مرگ نویسنده غمگین نیستم

احمد محمود یکی از نویسندگان بزرگ ما بود. در واقع ما نظیرش راکمتر داریم. «زمین سوخته»اش اثری ماناست و باقی آثارش به همین ترتیب.

من احترام زیادی به او میگذارم؛ غمگین نیستم از مرگش، چون به ایس ترتیب مردن یک نوع هنر است. هنر درخشندهای داشت. او در آنارش درخشید و ما در واقع نویسندهای نظیر محمود یا دولت آبادی یا صادق هدایت را دیگر نداریم. اینها هرکدام در طبقهٔ خودشان ممتاز هستند. احمد محمود همم همچنین در راه و روش خود ممتاز بود. من افتخار میکنم تو کشوری زندگی میکنم که نویسندگانی این چنینی دارد.

#### احمد عطاء اللهي:

### اندیشههایش همیشه نو بود

سی و پنج سال است احمد محمود را میشناسم. پیش از ویژگی نوشته هایش باید بگویم من انسانی تا این درجه فروتن و خاکسار ندیدم. انسانی که از هر گونه تقدیر یا مصاحبه یا تظاهر به نویسنده بودن پرهیز می کرد. ما به سختی می توانستیم قانعش کنیم که یک مصاحبهٔ یک صفحه ای از او داشته باشیم.

در روزهایی که میدیدمش همیشه درمییافتم که اندیشههایش نو است. هر روز میخواند. از این کتاب تا اثر بعدیاش میدیدیم که چه تغییرات شگفتانگیزی کرده است. بین نثر «مدار صغر درجه» و نثر مثلا" اپسرک بومی» یک عالم فاصله هست. به دلیل اینکه خودش معتقد بود حکایت را عمل وحرکت در فعل پیش میبرد و همیشه خودش هم در فعل پیش میرد و همیشه خودش هم در فعل پیش میرفت.

# منوچهر آتشی: متولد شده بود تا نویسنده بشود

خاطرات ما همان دیدارها و آشناییهای ماست. از ویژگیهای محمود ایس را می توانیم بگوییم که تقریبا" اگر ما دو سه نفر هنرمند و نویسنده و شاعر داشته باشیم که ریشه در خویش بودند یعنی از زمین و طبیعت و ریشهٔ مردم خودشان جوشیدند، آمدند بالا وهمهٔ ویژگیهای دیار خودشان را و اندیشههای روزگار خودشان را بازتاب دادند و منعكس كبردند يكي اش احميد محمود است. ما خيلي نويسنده و شاعر داریم ولی میبینید اغلب، نوع دانش و بینش آنها اکتسابی، کتابی و دریافتی است. ولی آدمهایی هستند که خودجوشاند. انگار متولد شدهاند که نویسنده بشوند. یا یکی مثل نیما انگار متولد شده است در مازندران تا شاعر بشود و تمام خصوصیات دیار خودش را منعکس کند و بعد این را پیوند بدهد با جهان. مردم ایران را پیوند بدهد بامردم جهان. همین کار را محمود در نوشته هایش کرد. این خصوصیت عمده و اصلی احمد محمود بود. یک خصوصیت جالب او که برای من خیلی دل انگیز بود، مناعت طبع و بسی نیازی اش بود. من در جریان بودم که حاضر بودند او را بفرستند خارج، نمه تمنها از سوى نهادى دولتى بلكه توسط دوستانش. اماحاضر نشد و نرفست. بعد دو سه مورد هم جایزه به ایشان دادند. آن جایزه ها را گرفت و داد به دیگران تا خرج جوانان بشود. تا آن ها بروند به جایم برسند و کتابی چماپ کنند. این دو از زیباترین خصوصیات و خاطراتی است که از احمد محمود دارم.

محمود می توانست برای همهٔ نسل ها بنویسد. چرا که وقتی ما در یک منطح و بعد شخصی اندیشه کنیم طبیعی است که اندیشهٔ ما در همان بعد و سطح می ماند و در همان قشر حرکت می کند. اما وقتی اندیشهٔ ما تعالی پیدا می کند از مرز و زمین خودمان می رود بالاتر. ما با یک کلیت عام و با یک وضعیت جهانی و ملی روبه رو می شویم. کار همگانی می شود و نویسنده می شود و محیطی نویسنده می شود و محیطی بسته. محمود از آدم هایی بود که مخصوصا" در یکی دو کار آخرش واقعا" به این مرحله رسیده بود.

# محمد قاسم زاده: او زبان همه نسل ها را بلد بود

آثار محمود دو ویژگی دارد؛ یکی اینکه او نوعی از ادبیاتی را که زیر سلطهٔ سیاست بود نجات داد و ادبیاتش را غالب کرد بر سیاست؛ درحالی که سیاست از ابتدای آثار او تا انتها، همواره رنگی به این آثار می دهد. در واقع از اولین کتاب محمود - مول - تا آخرین کتابش - درخت انجیر معابد - سیاست رکن اصلی را دارد. اما بتدریج این سیاست به حاشیه می رود و ادبیات غالب می شود. در واقع سیاست در آثار آخری محمود مثل قندی است که در چای حل شده است. طعمش هست ولی پیدا نبست، یک ویژگی عمدهٔ دیگر آثار محمود خلق ادبیاتی است که رنگ و بسوی یک مرز و بوم را دارد آن هم ادبیات جنوبی ماست. تمامی داستانهای محمود در جنوب اتفاق می افتد و حال و هوای جنوبی در این آثار آن چنان قنوی است که پس از محمود شماری از نویسندگان این آثار آن چنان قنوی است که پس از محمود شماری از نویسندگان جنوبی شروع می کنند به نوشتن و ادبیات بومی جنوبی قوی تر از سایر جنوبی ایران می شروع می کنند به نوشتن و ادبیات بومی جنوبی قوی تر از سایر خاوجی ایران می شروع می کنند به نوشتن و ادبیات بومی جنوبی قوی تر از سایر خاوجی ایران می شروع در بدون شک احمد محمود نامی ماندگار در تاریخ

ادبیات ماست. آنچه را که احمد محمود را احمد محمود کرد در واقع باید در نیمه راه نویسندگیاش جستوجو کرد. یعنی اوایل دههٔ پنجاه با چیاپ «همسایهها» احمد محمود تبدیل به چهره می شود و دقیقا" از این زمان است که او داستان کوتاه را رها می کند و به رمان روی می آورد. در حالی که یکی از نقاط قوت او داستانهای کوتاهش است ولی خوب با خلق رمانهای برجسته مثل «همسایهها»، «داستان یک شهر» و «درخت نجیرمعابد» به عنوان رمان نویس مطرح ما درخشید.

یک ویژگی دیگر کار احمد محمود که کمتر کسی به آن توجه کرده طنز اوست که در کتاب «آدم زنده» متجلی شد. در حالی که رگههای طنز در دیگر آثارش بود که اینجا به طور کامل طنز احمد محمود جلوه پیدا میکند.

محمود می توانست برای همهٔ نسل ها بنویسد و زبان همهٔ نسل ها را بلد بود چرا که او رمان رشد می نوشت. در تمام رمانهایش آدمها از یک سنی شروع می شوند و رشد می کنند تا به یک سن بزرگتری می رسند. احمد محمود وقتی که زندگی این افراد را به دوره های مختلف تقسیم بندی می کند، خود به خود سیری می کند در دور آنهای زندگی ونسل های متفاوت. او نویسنده ای با سابقه است. از جوانی شروع کرده است به نوشتن تا سالخوردگی؛ وقتی کسی در همهٔ این مدت تجربهٔ ادبی دارد و بعد ارتباط دارد با دیگران و کنکاش می کند، حتما" می تواند برای نسل های مختلف بنویسد. من خبر دارم احمد محمود برای رمان آخرش نسل های مختلف بنویسد. من خبر دارم احمد محمود برای رمان آخرش کنه متأسفانه نیمه تمام ماند مدت ها می رفت بیمارستان روزبه و با بیماران روانی ملاقات می کرد. پس کسی که به این حالت پویا با نوشتهاش برخورد می کند مطمئنا" می تواند برای نسل های متفاوت بنویسد. همچنین برخورد می کند مطمئنا" می تواند برای نسل های متفاوت بنویسد. همچنین برخورد می کند مطمئنا" می تواند برای نسل های متفاوت بنویسد. همچنین برخورد می کند مطمئنا" می تواند برای نسل های متفاوت بنویسد. همچنین برخورد می کند مطمئنا" می تواند برای نسل های متفاوت بنویسد. همچنین برخورد می کند مطمئنا" می تواند برای نسل های متفاوت بنویسد. همچنین با ژانر های متفاوت.

ار احمد محمود نوشت. او پایه گذار ادبیات جنگ محسوب میشود او بایه گذار ادبیات جنگ محسوب میشود که به همه جای

۱٦٠ 🗌 بيدار دلان در آينه

زندگی سرک میکشید. به همین دلیل است که می تواند طیفهای وسیم تری را پوشش دهد.

### حافظ موسوى:

## در درون احمد محمود یک قصه گوی بزرگ وجود داشت

احمد محمود نویسندهای بود که همیشه برخلاف آنچه که جریان مسلط روز در ادبیات بود حرکت می کرد اما موضع گیری افراطی نداشت یعنسی نمه دنسبال مد روز برای داستان نویسی بود و نه اینکه خودش را از افقهای جدید محروم می کرد. آنقدر تلاش و یویایی خاصی در او بود که می شد او را به عنوان یکی از حرفهای ترین نویسندگان ادبیات داستانی در ایران مطرح کرد. به همین دلیل شما می بینید که از «همسایه ها» تا به امروز احمید محمود همواره یک نویسنده با کتابهای برفروش است. منتها يرفروش بسودن آشارش به ايس دلميل نبود كه ادبيات سطح نازل مینوشت یا در یک چمارچوبهای معینی قدم میزد. او یک نویسندهٔ ذاتسی بود. در درون احمد محمود یک قصه گوی بزرگ وجود داشت که متأسفانه در مورد خیلی ها شاید این طور نباشد. یعنی برخلاف بسیاری که تلاش میکنند داستان نویسی را با فوت و فن پیش ببرند در محمود یک جوششی ذاتی و درونی به عنوان یک قصهگو وجود داشت، آن عاملی که خوانسنده را مثل همان هزار و یک شب همیشه در مشت نگه می دارد. منتها محمود همیشه در کار خودش به عنوان نویسندهای که هم مخاطب گستردهای دارد و هم در عین حال از نظر ارزش هنری کارش در حد بالایس بسوده و مطسرح بسوده اسست و این شانس کمی برای یک نویسنده

# هوشنگ مرادی کرمانی: تفکر پشت آثار محمود آدم را وادار میکند جدی باشد

من جزء کسانی هستم که مطالعهٔ آثار محمود را با داستانهای کوتاهش کوتساهش آغاز کردم. یادم می آید بعضی از مطبوعات داستانهای کوتاهش را منتشر می کسردند و به همیان ترتیب خوانده آثارش بودم تا مثلا" «همسایه هایش» را پنج – شش بار خواندم. یک جور تفکری پشت سر این کتابها هست که خواننده را وادار می کند جدی باشد و ذهن پیچیده و سیاسی داشته باشد. منتهی چون من آن ذهنیت را ندارم کمتر توانستم استفاده بکنم. هیچ وقت یادم نمی رود که ایشان در مراسم با تمام مشکلات و سختی ها و بیماری عصا می زد و می آمد. او انسان شریفی بود کمه ادبیات کمستر نظیر او را به خود دیده است. چون مثل بعضی ها که ادبیات کمستر نظیر او را به خود دیده است. چون مثل بعضی ها که اداهای روشنفکری و دوری از مردم و خود گرفتن را پیشهٔ خود می کنند،

# فريده خردمند:

## نگاه انسانی او، جهانی بود

فکر می کنم بخشی از شخصیت هر هنرمندی در آثارش نهفته است. من زیاد او را ندیدم ولی از روی آثارش می توان فهمید چه شخصیتی داشت. اما چیزی که مهم است این است که او توانست بخشی از فرهنگ قومی سرزمین ما را در آثارش به بهترین وجه نشان بدهد. فکر می کنم اینکه توانست برای همهٔ نسلها بنویسد در این است که با مردم زندگی کرد و نویسندهای که در تمام این سالها دغدغهٔ سرزمین و مردمش را داشته است بی شک این روش در آثارش تداوم پیدا کرده است. دردها، رنجها و شادیهای یک ملت همه در آثارش منعکس شده است.

### ۱۹۲ 🗌 بیدار دلان در آینه

#### کتاب هفته، شمارهٔ ۸۶، ۲۰ مهر ۸۱

به گمانم فرانتس کافکاست که می گوید: «نویسنده، زبان قوم خود است» به تعبیری احمد محمود علاوه بر زبان گویای قوم و ملت خود، راوی یک مقطع از تاریخ معاصر ایران در ادبیات داستانی است.

اگر از پنج مجموعه قصههای کوتاه اولیهٔ او بگذریم- هرچند همین آثار نیز برشی از زندگی و رویدادهای جامعهای است که در کشاکش مبارزه، مقاومت، شکست، سکوت و در تلاش کسب هویت است- در رمانهایش یک دوره کامل از تاریخ معاصر ایران یعنی از سالهای پایانی دههٔ بیست تا اوایل دههٔ هفتاد را می توان مرور کرد. حدیث دردها و حرمان ملتی که دوران تاریک کودتا را از سر می گذراند، شاهد ملی شدن صنعت نفت است و جوانانش شکنجه و زندان را تحمل می کنند و خونشان سنگفرش خیابانها را رنگیس می کند. محمود در دورهای که تعهد، امری مذموم شناخته می شد برای خود رسالتی قائل بود؛ تعهد به انسان و انسانیتی که در فقر و گندبوی نفت و چپاول ثروت ملی کم کم مضمحل می شد. محمود و جدان بیدار نسلی بود که در دود و آهن و جاز غرق شده و بر سکوی ورزشگاهها، رؤیای شیرین قهرمانانش را هوار غرق شده و بر سکوی ورزشگاهها، رؤیای شیرین قهرمانانش را هوار

رمان «همسایهها» فضای تیرهٔ سالهای قبل از ۳۲ را تصویر میکند، شخصیت «خالد» قهرمان این رمان – در میان نسلی شکل میگیرد که هیچ واکنشی در برابر بیعدالتی از خود نشان نمیدهد – به کتابخوانی کشیده میشود و مبارزه با یک رژیم وابسته را تجربه میکند. نویسنده در این داستان انعقاد نطفههای یک مقاومت را اعلام میکند و در پایان خالد جوان گرفتار زندان میشود. این رمان متأسفانه تا امروز فقط یک بار منتشر شده و هرگز مجوز تجدید چاپ بیدا نکرده است.

رمان «داستان یک شهر» را میتوان دنبالهٔ تاریخ ایران پس از کودتا دانست. خالد؛ قهرمان همسایه ها در زندان با شاخهٔ نظامی یک حزب

سیاسی همهند است و مأموران زندان مدال لیاقت (در سرکوب جنبش ملی شدن نفت) بر سینه دارند. محمود در «داستان یک شهر» داستان کشوری را تصویر میکند که شاعرانش، شاعران شکستند و نویسندگانش به بیعملی گرفتار آمدهاند. ادامهٔ این مقطع از تاریخ را می توان در رمان سه جلدی «مدار صفر درجه» پی گرفت؛ رمِان مدار صفر درجه از دههٔ پنجاه و شکل گیری جریانات و گروههایی که در ابتدای دههٔ پنجاه به مبارزهٔ مسلحانه روی آوردهاند، آغاز میشود. محمود در این رمان چندصدایی، صدای تودهای ها، مصدقی ها، ساواکی، ها و گروه های مبارز مسلمان را بازتاب می دهد تا سرانجام انقلاب اسلامی به پیروزی می رسد. محمود در ایس رمان بدون شعارپردازی و بدون آنکه در چارچوب ادبیات حزبی قرار بگیرد فضای مبارزه و انقلاب را با تمهیداتی اساسی تبییس میکند و صدای نطی است که در تلاشی در مقابل ستم، سرمایه و انحصار شرکتهای چندملیتی با رویکردی سیاسی، موفق به سرنگونی سلطنت میشوند. ادامهٔ این مقطع از تاریخ معاصر ایران را میتوان در رمان «زمین سوخته» تعقیب کرد. زمین سوخته داستان مقاومت و جنگ است، ایس اثر در ژانر رمان جنگ، اولین اثر تألیفی و یکی از بهترینها شناخته می شود. پایان جنگ و رویکرد جدید جامعه و نویسنده در رمان دو جلدی «درخت انجیر معابد» بازتابی دیگرگونه و جلوهای تازه به آثار این تویسندهٔ کلاسیک می بخشد.

محمود در «درخت انجیر معابد» از نگاه سیاسی فاصله می گیرد و به مقولهٔ «فرهنگ سازی» اهمیت می دهد. از همسایه ها تا پایان درخت انجیر معابد یک دورهٔ کامل تاریخ معاصر ایران با همهٔ شکستها، پیروزی ها، مقاومت ها و ... تصویر می شود. در فاصلهٔ این آثار، محمود رمان «آدم زنده» را می نویسد و به عنوان اثری از یک نویسندهٔ ناشناس عراقی آن را منتشر می کند. اینکه چرا نویسنده از این اثر به عنوان ترجمه یاد می کند، باید به فضای فرهنگی قبل از ۷۲ بازگشت و جو به ظاهر خاموش را از

نظرگذراند که «انگشت در کرده بودند و قرمطی می جستند» حتی بعد از این نیز بر محمود آن رفت که بر کمتر اهل قلمی، ماجرای دعوت از او در تالار وحدت به بهانهٔ تجلیل از بیست سال داستان نویسی که فراموش نشده است و آن برخورد ناروا و تحقیر آمیز، شایستهٔ هیچ قلمی نبود. محمود در همان مراسم بر صندلی خود تکید و شکست... در سالهای بعد در خانه، کنج عزلت گزید و خاموش ماند. کمتر کسی از متولیان فرهنگی کشور در این مدت به دلجویی در مقابل خانهاش کوبه بر در زد. فرمانی سراغش را در بیمارستان گرفتند که جنازهاش از در دیگر به بیرون مییرفت و ... محمود دو رمان منتشر نشده داشت که در فکر بازنویسی می رفت و ... محمود دو رمان منتشر نشده داشت که در فکر بازنویسی آنها بود. رمان دیگرش را تمام کرده بود که هنوز متشر نشده و در حال نگرارش زندگینامهٔ خود در قالب رمان بود که معلوم نیست به کجا رسیده است. احمد اعطا (احمد محمود) در سال ۱۳۱۰ در اهواز به دنیا آمد و روز جمعه ۱۲ مهر در بیمارستان مهراد تهران قلب او از زدن باز ایستاد و در امامزاده طاهر آرام گرفت. محمود مرد، زنده باد محمود.

ریشه در خاک رسول آبادیان کتاب هفته شمارهٔ ۸۶ ۲۰ مهر ۱۳۸۱

## كجا مىرى عامو احمد

لابد هنوز پسرکای بومی مثل ئو وقتای مو، تو گرمای شرجی لندوک چیو میکنن و اگه بدونن یه آدمی مثل مو ثو وقتا که هم قدشون بوده هی دستش میگشته تو لندوکا و نمی دونسته کیو گشنه و مونده دارن از تو شهرش می برن تبعید، می میرن از شرم. اگه بدونن ننه امرو هنوزاهنوز داره تو وجب به وجب جنوب می گرده پی بچهاش یا هزار اگهٔ دیگه، آروز میکنن ئو دوران وانگره هیچ و خ...

بادته عامو احمد، که دسات می لرزید از مریضی ولی به مو نگفتی نیام خونه ات؟ اومدم گفتم حالا میرم میام یه وخت دیگه. گفتی بشین حالا و سیگاری تیش زدی و ازت پرسیدم از وضع ادبیات امروز و آروم مثل همیشه به هیچکی نتوپیدی و گفتی همه حق دارن تو ادبیات و باید تجربه کنیم و نبو وخ چیزی دربیاوریم از توش تا ماندگار شه؟ عامو احمد مگه تو نمی تونستی بگی همه ول مطلن و خودت تکی هستی که می نویسی و باید خونده شی؟ عامو احمد چرا جوونا رو مسخره نکردی و نگفتی ایس چغله پغلهها کین که ریختن دور و ور و هی وول

میخورن رو گردهٔ ادبیات؟ مگه تو نمی تونسی در خونهات ببندی و احدی راه ندی و بعدش هم با نو حال خراب تا دم در نیای بدرقهاش؟...

عامو احمد راسی دریا هنوز آرومه؟ بر و بچههای لنگه میگن آروم نیی. می گنن لنگه هی عرق می ریزه و بندر خمیر خم شده هیکلش. می دونی چرا؟ چون می دونن کسی نی که تباشون بنویسه دیگه، ننه امرو زار می زنه یه وخ فکر کنی واسه امرو، دیگه به اندازهٔ قد و قوارهٔ جنوب اشک می ریزه. یه مسافرم هس که هی سرگردونه و چند تا همسایه که هستن همه جا ولی نمی دونم و می دونی که چرا خیلیا نمی خوان نی چند تا همسایه باشن تنگ دل هم.

عامواحمد، کاشکی می تونسی بنویسی برای ما که نو ورا چه خبره. کاشکی مثل همو وخ که حالت نوشتی بودی که چطور شده سر از مریضخونه درآوردی و دکتر فقط با همون چند خط لرزون فهمیده بود چته. بازم مدادت می گرفتی دستت و گله می کردی که می گفتی ئی آدمایی کمه هی خودشون می چسپونن به تو می شناسی یا نه، اصلا" تو عمرت دیدنت یا دیدیشون. کاش بازم به خارجیا می گفتی که ما مشکل داریم، خودمون حل می کنیم لازم نی تب کنن برامون.

راسسی عامو احمد، تو فهمیدی چرا میز خطابه و چیر و ویر بعد مرگ درست جایسی بود که فقط اون بالا ئیا پیدا بودن و همه پشتشون کردن به تو و سعیده و بابک؟ کی مرده بودئی وسط؟

ای عجب تو نبودی و بودی و خیلیا بودن و نبودن، هی، رسم روزگار ببین...

گوش کن صدای شروه میا: «گل فریاد در نایم اسیره/ اسیر پنجهٔ خشک کویسره/ همی ترسم که ابسر پاره پاره/ به بارش آیه هنگامی که دیره... ریشه در خاک – مریم طاهری کتاب هفته شمارهٔ ۸۶ ۲۰ مهر ۸۱

### حوصله صبر نداشتند، حتما"

وقتی که وارد سالن سینما ایران شدم یکی از روزهای سرد تهران بود. در یکی از چند سالن را باز کردم برای ورود به مراسم بزرگداشت احمد محمود. شروع شده بود مراسم اما خیلی دیر نرسیده بودم، باید روی زمین مینشستم مثل بقیه که کمی دیر رسیده بودند. بسیاری بسیار سخن گفتند دربارهٔ محمود و آثارش، دربارهٔ او که در میان جمع بود. بعد نوبت به نویسنده که رسید از او دعوت کردند که پشت به پردهٔ سینما و رو به مصردم مشتاق بنشیند و سخن بگوید. نویسنده همان ردیفهای اول نشسته بود وقتی برخاست همه به احترامش ایستادند. آرام با عصایی چوبی و به کمک دوستی تا دم پلههای صحنه پیش رفت. به کمک دیوار، پلهها و عصا به بالا رسید. از آن به بعد به محمود دولت آبادی رسید و پشت صندلی که آرام گرفت از کنارش تکان نخورد.

پیش از سخنی صدای نفسهای سنگین و به شماره افتادهاش تو بلندگوها می پچید. سخت می توانست سخنی بگوید. اما گفت و برای دوستدارانش همین چند کلام تسلی خاطر بود. وقتی سخن تمام کرد با همان آرامش و باز با کمک دولت آبادی راه پلهها را در پیش گرفت.

همان هوای سرد تهران بود. همان هوای سردی بود که وقتی وارد سالن سینما می شدم با روز همراه بود و حالا مثل همه شبهای سرد تهران همه می خواستند با عجله به خانههایشان برسند. مراسم بزرگداشت تمام شده بود. روبهروی سینما ایران چند قدم پایین تر از خط عابر پیاده به انتظار تاکسی ایستاده بودم. احمد محمود را دیدم که یک دست به عصا و دست دیگری به دوستی طول خط کشی سفید عابر پیاده را می بیمود آرام، آرام. حالا دیگر مردم نه خوانندگان آثارش بودند و نه صبور. همه اغلب در تاکسیها و ماشینهای شیشه بالاداده کیپ هم و ساکت نشسته بودند تا به سرعت به خانههایشان برسند. آنها عجله داشتند و پشت سر عابری خمیده پشت که نفسی برای سخن و راه رفتن نیش ترمز پشت سر عابری خمیده پشت که نفسی برای سخن و راه رفتن نیش ترمز پشت سرش راه ماشین را کج می کردند و از جلویش گاز نیش ترمز پشت سرش راه ماشین را کج می کردند و از جلویش گاز می دادند و می رفتند. آنها نفس داشتند بسیار و حوصلهٔ پیرمردی عصازن و خسته را نداشتند حتما".

## فيلم مستند احمد محمود

پس از احمد شاملو نوبت به احمد محمود و ساخت فیلم مستندی دربارهٔ زندگی و آثارش رسید.

بهمن مقصودلو کارگردان فیلم «شاملو شاعر بزرگ آزادی» این بار قصد دارد که زندگی و آثار زنده یاد احمد محمود را به تصویر بکشد.

به گزارش خبرنگار ما مقصودلو، کارگردان و منتقد سینمایی مقیم نیویورک بار دیگر به ایران بازگشته است تا زندگی یک چهرهٔ ادبی دیگر را به تصویر بکشد. بر این اساس عصر روز دوشنبه ۲۷ خرداد مقصودلو به همراه چند تن از فعالان عرصهٔ ادبیات ایران کار گفتوگو با احمد محمود را به پایان رساند.

مقصودلو در گفت و گویی با خبرنگار ما اظهار داشت؛ گذشته از فعالیتهای سینمایی که در خارج از کشور انجام می دهم، من یک ایرانی هستم و عاشق این سرزمینم. افتخار می کنم که اولین گام برای تدارک مستندهایی از برزگان این سرزمین سراغ احمد شاملو رفتم و حالا هم قصد دارم که مستندی از زندگی و آثار احمد محمود انتخاب کنم. ساخت اینگونه مستندها از ضرورتهای جامعه ماست که متأسفانه این امر به دلیل نبودن فرهنگ تصویری میان ایرانیان تاکنون رسم نبوده است.

مقصودلو در ادامهٔ سخنان خود گفت: با نیت پر کردن این خلأ تصمیم به ساخت پرترههای شصت دقیقهای چهرههای شاخص ادبیات ایران گرفتم.

سهم عمده فیلم مستند احمد محمود به گفت و گو با این نویسنده اختصاص دارد. مقصودلو در پایان از ساخت فیلم مستندی دربارهٔ زندگی و آثار محمود دولت آبادی به عنوان سومین اثر از این مجموعه خبر داد.

# با یاد و احترام احمد محمود- اعطا محمود دولت آبادی

احمد محمود عزیز من بود؛ رفیق عزیز و محترم من بود و بازماندگان او هم عزیزان من هستند. بی گمان همهٔ مردمان ورای خانواده و بستگان خونی خود، بارههای عمدهای از عمر خود را با دوستان می گذرانند. من نه فقط از این قاعده مستثنی نبودهام؛ بلکه با حدت تمام به دوستان دورههای چندگانه روزگار خودم دلبسته بودهام، و در همه حال به جستجوی یکرنگی. چه خوشبخت بودهام در دوستی با احمد محمود، و چه خوشبخت هستم که می توانم این احساس و درک عمیق خود را بیان دارم که انسانی به یکرنگی احمد محمود کسی، دوست من بوده است. دوستی و رفاقتی سرشار از نیکخواهی و احترام، با همدلی تمام در همه آن سختی ها که بر ما مردمان می گذشت و حضور استاد گرانمایه، ابراهیم یونسی، آن مثلث محبت و یگانگی را کامل میکرد- و من سومین بودم که به دوستی ایشان پیوستم ، بسی ... دیرزمانی دیرتر از آن هنگام که چون «همسایهها» را از احمد محمود خوانده بودم، نوشتم «خجسته باد رمان همسایه ها در زبان و در کشور ما.» آری دوستی و محبت باطنی من نسبت به احمد محمود از همان زمان انتشار رمان ممتاز همسایهها آغاز شده بود اما دیدار ما بسی دیرتر رخ داد، که چون روی داد آن دیدار، هر دو دریافتیم که دیر زمانی ست یکدیگر را می شناسیم به باطن و نه چون دو نام. همین شناخت عمیق حسی- باطنی متقابل بود که سبب شد او «خانه روشنان» کند با من، چون به بالین او رسیدم و چشم گشود و زبان گشود و فشردهٔ زندگی و کار و روش و خلق و خوی و رفتار خود را برایم گفت، چنان که نه انگار قرار است بعد از آن سخن گفتن دقیق، منظم و دانسته (چهل و سه دقیقهٔ تمام چنانکه سیامک دقیقه شمار گرفته بود) به خوابی عمیق و ابدی فرو برد.

باری... احمد، هم در ردیف زینامه گوییاش گفت «... و آن وقت تو را یافتم!» که من در آن مقطع نتوانستم سخن او را قطع نکنم تا بگویم «من تو را یافتم داداش!» و سرانجام گفت«بیا جلو پیشانیات را ببوسم، بیا جلو ببوسمات» و من نه مجال دادم به خود تا بغضم اَشکار شود و سر او را در آغوش گرفتم و او، آن انسان یکرنگ و بردبار، هر آنچه مهربانی در دل داشت با بوسههای مکرر روی چشم و پیشانی من به یادگار گذاشت از خود، و از آن پس من روی بر پیشانی او نهادم و گفتم «عزیز برادر» و دستش را میان دست هایم گرفتم و او دیده فرو بست، چنانکه به خوابی عمیق فرو رود. و من چون سر برآوردم خانواده محمود همه نگاه بودند و اشک؛ و بابک مبهوت بود، مبهوت آن بدرود که هیچاش در گمان تمی گنجید. حضورم دیگر معنی نداشت. باید بیرون می آمدم و این بغض را بیرون می آوردم با خود. سیامک با من بیرون آمد از اتاق و گفت:» چهل و سه دقیقه تمام، چهل و سه دقیقه بابام صحبت کرد داداش ا» و من سر تکان دادم و سرفرو داشته بودم همچنان،.. و چون از پله ها سرازیر می شدم به یاد آوردم که انگار سارک در اتاق نبود ؛ نه نبود . به طاهره خانم سلام کرده بودم ، اما سارک هنوز نتوانسته بود خود را به پدر برساند ؛ این را بعد فهمیدم . همچنین این یقین را بعد دریافتم که آن دیگری ما ، یعنی یونسی گرامی ، مردی که اوست ، از آن روز تا پسین روز – دمهای احمد محمود ، تمام طول روز تا شب را کنار در بیمارستان روی یک صندلی نشسته است و ای بسا یاد روزگاران سپری شده را مرور میکند و گهگاه از روی صندلیاش بلند میشود به سلام و خوشامد عیادت کنندگان یا به سپاس و بدرود ایشان.

نه ا دیگر جستجو نمی کنم ؛ در این و آن دل نمی بندم ، چون یقین دارم که احمد محمود «یکی» بود و تکرار نمی شود؛ نه در ادبیات و نه در

یکرنگی و نه در دوستی و نه در اخلاق نیک انسانی. و نه مگر ادبیات و آفرینش هنری ربط و تاثیرپذیری مستقیم و غیر مستقیم دارد با چند و چونی آفریننده آن. قطعا" چنین است؛ و آن آخرین نگاه او مهر یقین مهربانی انسانی ست بر قلب من تا از یاد نبرم که چه بسیار ، چه بسیار او با من و در من است همیشه، آن انسان متواضع، بردبار، قانع، فروتن و بزرگوار.

مرا ببخشید که هنوز مجال ادای دین به احمد محمود را، چنان که باید، نیافتهام.

چه کنم که در گرداب گیج کننده نمایشگاه کتاب گیر افتادهام؟ شنیدهام سارک اعطا داستان مینویسد؛ حال که چنین است این متن تقدیم است به او

**AY/Y/19** 

تهران

#### در سوگ دوست

احمد در سوگ تو نشسته ام چه ناباورانه بود خبر فقدان تو چه سخت بود یادآوری خاطرات تو آن هم زمانی که نیستی، احمد تو زنده ای، هم چون ادبیات نوین داستانی ما هم چون زبان ادبی خاص خود، تو زنده ای چونان ادبیات خطه جنوب که تو بدعت گذار آن بودی احمد در سوگ تو با خیل دوستانت گریستم یاد تو در دل پیر و جوان عاشقانت زنده است اكنون رهروان ادبيات نوين داستاني راه ترا پاس می دارند آثار جاودان تو ره گشای نسل جوان ماست و این نسل نو خاسته پرچم ادبیات ما را بر دوش میکشند و اینچنین تو زنده ای و ماندگار من اكنون فرياد ميكشم درود بر احمد محمود درود بر احمد محمود

محمد علی دائمی مهر ۸۱ اهواز

ا حرعزرسم معيد رزر مطراسة المعالي عوامي را المراد داران و المعامة ولدان ا وذكان مرج الحاليخ شيء استداران سكذر واكر حداله رزورا السام منسن خالدات نوازاته زمته اركهور مفرته معيد روزر برديشراز دائرا وكتفي عم مجانی راند استد دره دره شول سوه ام ودارم الماملات وزر آزای زس کف ل که دمی ما کار کیار دیگر ایرانی سرات به مدر کرالا مال شرى أنوتسرات ورنتر د الموس

كرداخ آفري ترخري . رور مي در وفياني زره معيد كرمقيقة عندان عبهآب كورد مین منی که روات ، بیر مناهب نمیه ه مطری تا دولت داست دبین ترمیس ت ید حق رائمة عجم وحيم أب يؤرد. مرهت مى المح دُلوم المست رداف ررا î منت المخين ن كرنى در المي مؤم والميم Signed 1. 22 1 00 18 -0 2 5 تربع وتعتر خورت رائن. ئ يرانسم د ان طرن كارر .كني. ازطن ف ل دارم الرخوب از کارد اکد برد مران و نقر مر

ب أذني را بكرم داز شر مح اهمادلا آئر نجانه وعانية الركسوير بارسي شرهها در کنید سی می ات نوکنده اترام - عام ان ان ازان . وأنا رضر ن كان الهدار . نفي من وكان عرربه الكوري مع ميثوري العدار العدار خران عره الت . صدران الله واز ٥٠ ع نن ني مر اينسك أ دم كؤر تحدد ي رمار مي ترارد ، وت يرمدر نداری و تسانف منفی هم برنده اس. عرى الله عدان وادر الموثق الله

ے رک دنوانقس بر لقدر الدف الرّراني لدواران خرفتی از ندارات فردت و مراهدی رسرري بت بن من مي ميرن والم كر. الآن بنراز صرصعم ازأ ن را در، و نوت ام که عروات رامدر ۱۵۰ مع زیر ازنط توصف کوستیره ام تردن ۱ نرا ننی ترکت بیزن صرس رازان نط منعنف رس. از مراتکه بزمی در انی ر ما کیکاندی ترب دی زید کروائز

ا فرق سعى . اسرت وايم لف مت باشر . نن كرورم عِلْمُورِي وبهوره ين درره مر فررا كيندانم. درما لك لندنط مني درميري دوره يجرم هيم وان كر نرع مركن عظيم الت. جون برا مدرز عره رئي را نت ، م كابيم. منع ضي روراز تواب سدارهم ، سدارشم ولا از هني اب بردن يم م عافر به مع ، صي فرب . لط نت دانت ، بط في في ف الكيز . إذ بإرش درد كيز. يمرم ب له رقس كنده شر ودركنيم ، سيان مراع بي في سيسيم سر اروز ، سند دهال تبل واکیر دوسال از عرب سف عره، يُدهِ بمرتن يرده ام . دره كنه دران ده م ضي حارب م "ناس مدا ره ام وار بني نرع مرها تنقند

ميوانندودرا مانع كنيد . سند ملان كر معطق دا و دوره گردار کس د درگی روی م و دفت مالد سراز ده سال صاحب منه زه ارشه وان ون کال مطور دم أسك برعر النشة المنف مني رد المدن محصل كرا رزوش ارمین در ا معه، حالد مطی دارد ومرن ترمیب راهی است ورهم على وجود مرارد كروز فركر در رتش رفت ، راحت ، شر و، بن ترميب رهران وعن نه .. ه عير مرسمن ي بنم رُقع ميرم بجلولتي و نده ام ، ها ن هم كر موج ام فقط دراني دت صير صر للجروى منى ودرهم ، نقدار زيرن توتون دور تردهم ، خيدي ماس و تفرّ ع ره روه ام و تر ایم رافقه ام و در یم عمر ما

ن طریع ویرج بخوام دلقیم تمریز برای ردال فواهد توج هنوزهان کر دهرام ، بازک افکار ، بازک کرزوج کره کیدارش تحقق نيزرونه و بطورتعني تمقن هم نخ اهد نيروت .......

سرلع، آنین کرالان که است ۹. می ال صور از در الميرشر برون نويره ام .. داركه عدد كدرك زندك ... سينه م ، بان وق نه نقط دلم خال نشود عبد توانز : داحت والم در و- بادر ، مات مطره ؟ . نيام مك ري ته ، نغرل متر شره ۱۶ ۱ز عبرها به ضرم . نص وق آب و ردز ۹ فررسیت در تعویم کا نفرداشتی كم فيم روز قبل المراز رُحمة مع ورسمة معدا راسرا واب كائدً ١٠ وورني ما رم نبوس والله روز رهم وَسَ مَنهُ واز ألان رات كاند بي نرس. جون كا تذكر روز أنه رسيه له لذا جاب تدارم وعالد مَنْ لَمُ لَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله وهد الرا دره اله الما تعلیات سرارسهم شریکرک



۱۲ مهر ۱۳۴۲ – اهواز



تيرماه ١٣٣٨ - اهواز



۲۱ دی ماه ۱۳۳۸-جیرفت



دی ماه ۱۳۳۸ - جیرفت



اول دی ماه ۱۳۳۸ - چیرفت



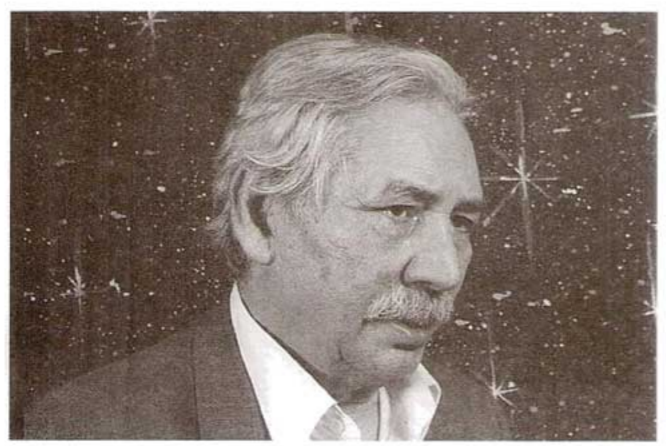
از سمت چپ: غلامرضا قزلباش - احمد محمود - احمد آقائی از سمت چپ ایستاده: پرویز شادمان - هادی طحان - احمد طاهری ۱۳۴۴-اهواز



با غلامرضا قزلباش ١٣٧٩ - تهران



آذر ۱۳۳۹ - جيرفت



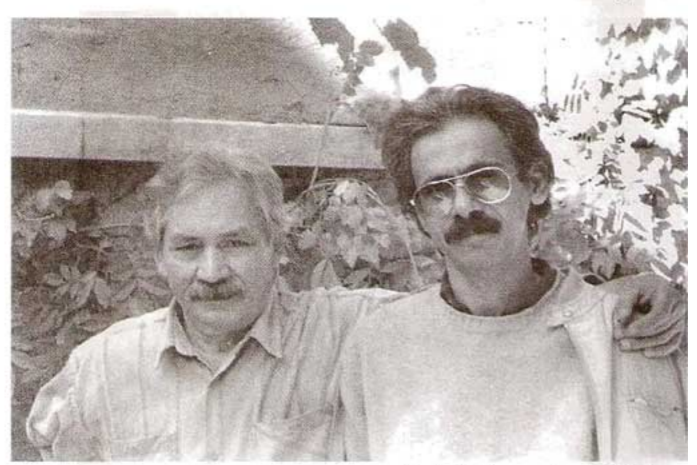
شهريور ١٣٧٩ - اهواز



احمد محمود - هادی طحان دی ماه ۱۳۸۰ - اهواز



۱۳۲۸ - حبرفت



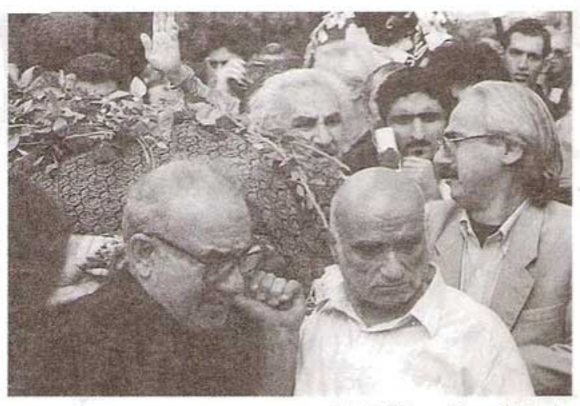
محمد بهارلو - احمد محمود ١٣٤٥ - تهران



آذر ماء ١٣٣٩- جيرفت



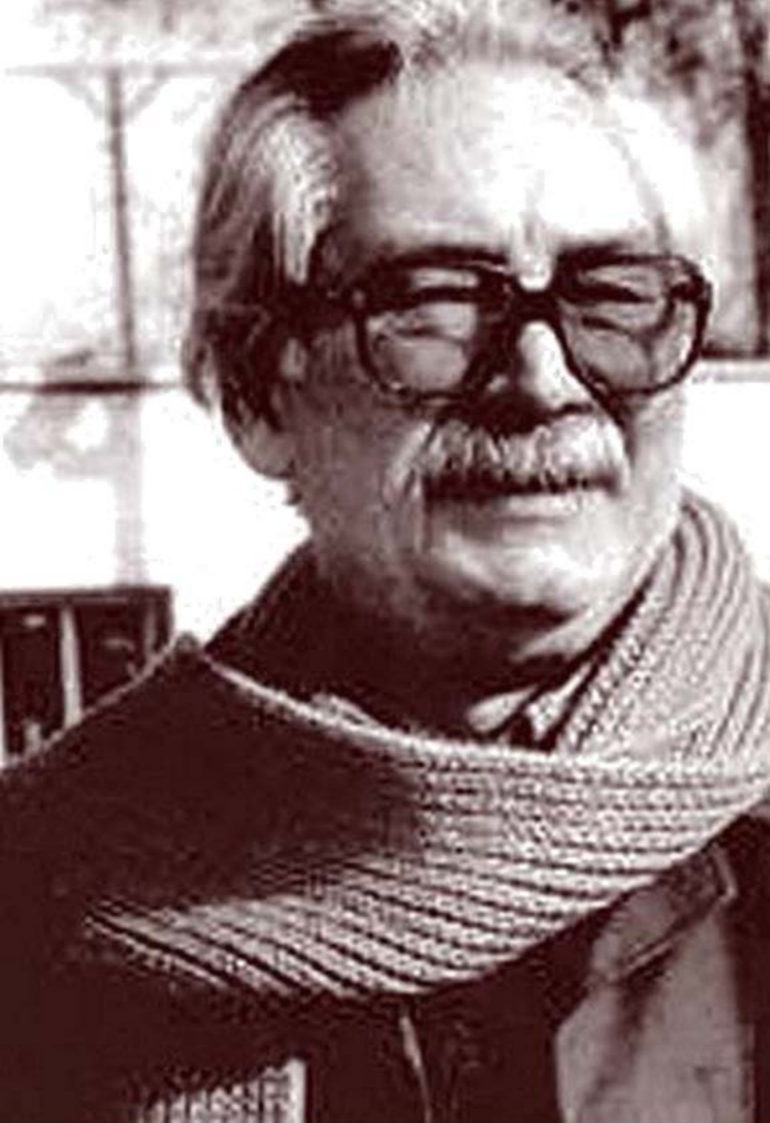
مراسم تدفين - ١٥ مهر ١٣٨١ - تهران



مراسم تدفين - ١٥ مهر ١٣٨١ - تهران



مرّاسم تدفين - ١٥ مهر ١٣٨١ - تهران



بی قراری و ناسازگاری وجوه مشخص روزگار جوانی من بود.

میدن بود که در هیچ کاری نتوانستم بایدار باشم.

بعد از انقلاب به اصرار خودم بازخرید شدم ر خانه سین

تا شاید به درد درمان ناپذیری که همهٔ عصر با من بود

و هست - سامان بدهم . دیر بود ، اما جاره نبود. نمیدانم

این درد چه وقت و چگونه به جانم افتاد ، اما میدانم

که اولیین نسانهٔ البنی آن در سال ۱۳۳۳ بروز کرد

و در یکی از مجلات پر تیراز آن روزگار چاپ شد.

و بعد اگرچه در مشاغلی که لازمهٔ تأمین هزینهٔ زندگی

و بعد اگرچه در مشاغلی که لازمهٔ تأمین هزینهٔ زندگی

بود ناپایدار بودم ، ولی در اندیشیدن به نوشتن پایدار

و حتی سمج ! با این وصف شرفنده از این همه عمر و

از کتاب حکایت حال



انتشارات بهنگار

الک ۱SBN:964-6332-43-9

بها کالینکور : ۵۵۰۰ تومان شمیر : ۴۹۰۰ تومان