

كتاب اول: از اروئيكا تا آپاسيوناتا



## رومن ولان

زندگی شهوون

ترجمهٔ وکسرخمس محکسبی ویراتسار: اشاوطعی بورسرا.







زند گی بتهوون کتاب اول از اروئیکا تا آپاسیوناتا

رومن رولان

ترجمة: دكتر محمّد مجلسي

ويراستار: استاد مصطفى كمال بورتراب

حروف چینی: دانش بناه، صفحه بندی: محسن شهلایی لیتو گرافی: پیچاز، چاپ: پیشرو، صحافی: مصدق دوست

چاپ دوم؛ تابستان ۷۵، تیراژ ۳۰۰۰ نسخه

نشر دنیای نو: تهران، صندوق بستی ۱۲۹/۱۳۹۱، تلفن: ۲٤٠٢۵٧١

### سرآغاز

رومن رولان (۱۸۶۱ – ۱۹۶۶)، نویسندهٔ شریف و گرانسایهٔ فرانسوی، در سراسر عمر خود پوینده بود و جوینده؛ به خود و به دیگران با صداقت محض می نگریست، با دروغ و ریا بیگانه بود، اعتقاد داشت که حقیقت در انحصار هیچ فرد و فرقه ای نیست و برای دوست داشتن باید معشوق را درست شناخت و او را به درستی فهمید. او در هر دوره از عمر خود، به نیاز روحی و تحولات فکری خود پاسخ می داد و به همین سبب نوشته هایش از تنوع عجیبی برخوردار است. به تعبیر خود او: «زمانی نیاز درونی مرا وامی داشت که کولا برونیون ، را بنویسم؛ و زمانی دیگر به زندگی مشاهیر عالم پرداختم، و در دوره ای ایام را با نگارش رئمان خود، ژان کرستف، گذراندم.»

این نویسندهٔ انساندوست و برندهٔ جایزهٔ ادبی نوبل، در مجموعه ای، زندگی سه هنرمند بزرگ، بتهوون (۱۹۰۳)، میکل آنژ (۱۹۰۳) و تولستوی (۱۹۱۱) را به شیوهٔ دلنشین خود نوشت که هر سه به زبان فارسی درآمده است؛ امّا دلبستگی شگفت انگیز او به بتهوون باعث شد که به همان کتاب کوچک اکتفا نکند و در سالهای بعد قسمتی از عمر خود را وقف تحقیق و مطالعهٔ آثار و احوال این نابغهٔ جهان موسیقی بسازد، که ثمرهٔ این زحمات چندین ساله در چهار جلد کتاب مفصل، از سال ۱۹۲۸ تا ۱۹۶۳، به تدریج، چاپ و منتشر شد و شیفتگان بتهوون را با اسرار تازه ای آشنا کرد. رومن رولان در این ده پانزده سال که به بتهوون

می پرداخت مدام آرزو می کرد که زنده بماند و این کار را به پایان برساند و گاهی به صراحت می نوشت: «هر چند آرزو دارم که تا پایان کار بتهوون زنده بمانم، امّا اگر زنده نماندم جای تأسف نیست. در این دنیا چه کسی را می شناسید که در دوران عمر به همهٔ آرزوهای خود رسیده باشد؟»

رومن رولان به سال ۱۹۲۷، در جشنهای صدمین سالگرد تولد بتهوون در وین، ضمن یک سخنرانی مؤثر گفت: «من به نمایندگی چندین نسل از سراسر جهان به اینجا آمده ام تا اعلام کنم که از بتهوون بیش از هر استاد دیگر درس آموخته ام، و تا امروز هزاران هزار نفر در شرق و غرب عالم ساعتها گوش جان به موسیقی بتهوون سپرده اند و خاطرشان تسلی یافته است، به خلوص دل و تهذیب روح رسیده اند و از او راه و رسم شجاعت و پایمردی آموخته اند.»

به عقیدهٔ رومن رولان، رشتهٔ جان و تفکرات ما در وجود بتهوون به یکدیگر گره می خورد و پیوند می بابد و موسیقی او موسیقی آشتی و برادری جهانی است.

در این کتاب چهار جلدی به روشنی درمی یابیم که بتهوون بزرگترین نغمه سرای مردم در سراسر گیتی است؛ نغمه سرای مردم — نه بدانگونه که هستند بل بدانگونه که باید باشند؛ و در می یابیم که او تا پایهٔ ذوق و سلیقهٔ مردم تنزل نمی کند، و بر عکس فکر و روح مردم را متعالی می کند؛ آنها را بر می کشد تا جان خود را در جایگاه والا تری، در برکهٔ

موسیقی ساده و شکوهمند او شستشو دهند.

بتهوون که رنجهای جسمی و روحی طاقت سوزی را تحمل می کرد پیام آور شادی بود. تنش از تازیانهٔ رنج کبود می شد و با سر بلندی دنیا را به شادی فرامی خواند. شاچی انسانهای پاک و پر شور، نه شادی بیخیالان و شکمبارگان.

موسیقی او از جان دردمندش برمی خیزد و بی هیچ پیرایه و بی هیچ واسطه در دل و جان ما می نشیند. و این وییژگی، او را از تمام موسیقیدانان فراتر می برد. در بیان موسیقی به هیچگونه زینت و پیرایه ای نیاز ندارد. هر چند شکوه امپراتوری ناپلئون و شور و هیجان عصر انقلاب کبیر فرانسه را در آثار او، و بخصوص در آهنگهای نیمهٔ نخستین زندگی او، مانند «اروئیکا»، احساس می کنیم، ولی هر چه بتهوون رو به کمال می رود پاکتر و خالص تر می شود، و در دستنوشتهٔ آهنگهایش توصیه هی کند که «هرچه ساده تر» اجرا شود؛ چرا که موسیقی او موسیقی شور و هیجانات اغراق آمیز و دروغین نیست. در آخرین کوارتتهایش به اعجاز هنر، اعجاز سادگی، و اعجازی خداگونه می رسد که به عقیدهٔ رومن رولان، اینگونه آثار او — که کمتر کسی به آنها توجه دارد — چیزی فراتر رولان، اینگونه آثار او — که کمتر کسی به آنها توجه دارد — چیزی فراتر رولان، اینگونه آثار او — که کمتر کسی به آنها توجه دارد — چیزی فراتر بازهنر است و درسی است برای همهٔ انسانهای روی زمین. و هر کس بتواند درها را بگشاید و در آستان مقدس موسیقی بتهوون قدم بگذارد، دگرگون می شود و تا عمر دارد با دروغ و ریا آشتی نخواهد کرد.

به تعبیر زیبای رومن رولان: «بانگ رسای بتهوون، مانند ضربات

تبر هیزم شکن که در جنگل می پیچد، در سراسر دنیا طنین می افکند.» در سونات «پاتتیک» و آثار بعدی او رو برویی دو عنصر را احساس می کنیم. در وحدت اندیشهٔ بتهوون دو عنصر، دو روح متضاد با یکدیگر روبرو می شوند. دو روح، دو دشمن — و شاید دو دوست! — هر یک به زبانی با دل ما سخن می گویند؛ یکی با غرور فرمان می دهد و دیگری با شکوه و شکایت فرمان می برد. هیچکدام از آن دو دروغگو و بدخواه نیستند، هر دو عزیز و هر دو بزرگوارند، در هیچکدام اثری از شرارت نیست، و ما خواه و ناخواه همراه بتهوون درگیر این نبرد می شویم و با نهوون پیش می رویم و با بتهوون شمشیر می زنیم، و در کنار او به پیکار روح آدمی با سرنوشت می پردازیم.

بتهوون، این انسان بلاکشیده و درد آشنا، در این نبرد دائمی شجاعانه شکست می خورد و از شکست پیروزی می آفریند. و ما در پایان سمفونیهای پنجم و نهم روح از بند— رسته ای را می بینیم که به سوی نور پروازمی کند؛ پیروزی او پیروزی ما و پیروزی انسان است.

او تشنهٔ خوشبختی است، و هر سمفونی او تلاشی برای بازیافتن خوشبختی است. امّا هر بار سرش به سنگ می خورد و درمی یابد که خوشبختی در انتظار او نیست، و ناچار با خود می گوید: «تو باید به خاطر دیگران زندگی کنی!»

بتهوون از دوران کودکی، ساعات طولانی در خود فرومی رفت و با تفکر و تأمل انس می گرفت. او موسیقیدانی نبود که پشت میزیا پشت پیانو در انتظار الهام بنشیند و نت آهنگهایش را سریع و آسان روی کاغذ بیاورد. عادت داشت ساعتها در کوچه و خیابان پرسه بزند، یا در کوره راههای روستایی راه برود و در انتظار کلمه ای یا جمله ای از «ایده» جدید، در ذهن خود بکاود، و به محض آن که «ایده» ای به ذهنش راه می یافت رهایش می کرد. و در این حال، اگر با دوست یا آشنائی قدم می زد او را فراموش می کرد و دنبال فکر خود را می گرفت و با هیجان و بی قراری کوشش می کرد آن را ساخته و پرداخته کند، و به گفته خودش: «وقتی ایده ای به سراغم می آید او را در آغوش می کشم. از آغوشم درمی آید و می گریزد. به هر سوراخ سمبه ای سر می کشم تا دوباره پیدایش کنم و یک آن او را راحت نمی گذارم. به هزار گونه اش درمی آورم تا به صورت دلخواه درآید.»

بی دلیل نیست که در آثار بتهوون نفسهای گرم و پر جوش او را حس می کنیم، موسیقی او در فضای بسته آفریده نشده است، موسیقی او جنبش و خیزش خاصی دارد. این جوششها و پرشها را در «فینال سمفونی سوم»، در «سرود تنور» و «مارش سمفونی نهم»، در «او ورتور کوریولان»، در شادمانی پرخروش توده ها در بخش پایانی «او ورتور اگمونت»، در اوج هول آور آخرین قسمت «سمفونی پنجم»، در آخرین بخش او ورتورهای شماره ۲ و ۳ «لئونور» احساس می کنیم و با او قرار و آرام خود را از دست می دهیم و احساس می کنیم که دست نیرومندی شانه هایمان را چسبیده و ما را تکان می دهد.

از سوی دیگر، آیات خداوندی را در موسیقی او می سینیم. خود او می گوید: «خداوند در دنیای هنر از همه به من نزدیکتر است.» و می نویسد: «اگر کسی موسیقی مرا بفهمد برای همیشه بندهای اسارت را یاره می کند و رها می شود.»

و امّا برای ترجمهٔ کتاب، این ناچیز دو سال از عمر خود را وقف آن کردم و برای یافتن معادل اصطلاحات موسیقی و حل دشواریهای فنی، ضمن ترجمه، از مطالعهٔ تألیفات گوناگون موسیقی شناسان غافل نماندم. و بعد از پایان ترجمه، آقای حمید قدیمی، از دوستان آگاه، ویراستاری آن را به عهده گرفتند و سپس استاد ارجمند آقای مصطفی پورتراب، موسیقی شناس فاضل، ماههای طولانی اوقات خود را صمیمانه و شاید عاشقانه — صرف ویراستاری هنری این کتاب کردند، که قطعاً بدون یاری ایشان ترجمهٔ کتاب چهار جلدی بتهوون به این صورت در نمی آمد. یاری ایشان ترجمهٔ کتاب چهار جلدی بتهوون به این صورت در نمی آمد. خانم حکیمه دسترنجی نیز مدتها، با دقتی در خور تحسین از آغاز تا پایان کتاب را بازبینی کردند تا از عیب و علت به پیرایند.

وای کاش، بعد از تحمل زحمات چند ساله که شرحش به اختصار گفته شد این کتاب بتواند ما رابا بته وون بیشتر آشنا سازد تا بتوانیم در آستانهٔ مقدس موسیقی او گام بگذاریم و بتهوون را آنگونه که بود بشناسیم و موسیقی او را آنگونه که هست عزیز بشماریم.

كه اگر چنين شود ارجمندترين پاداش را دريافت داشته ايم.

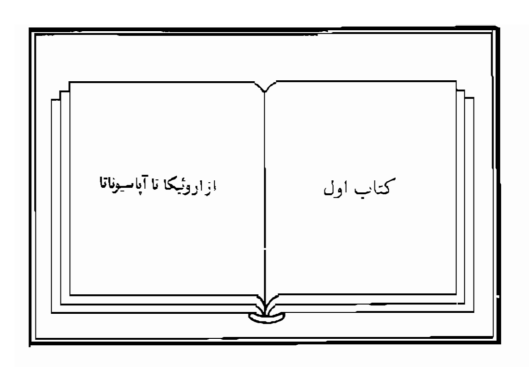
# فهرست کتاب اول

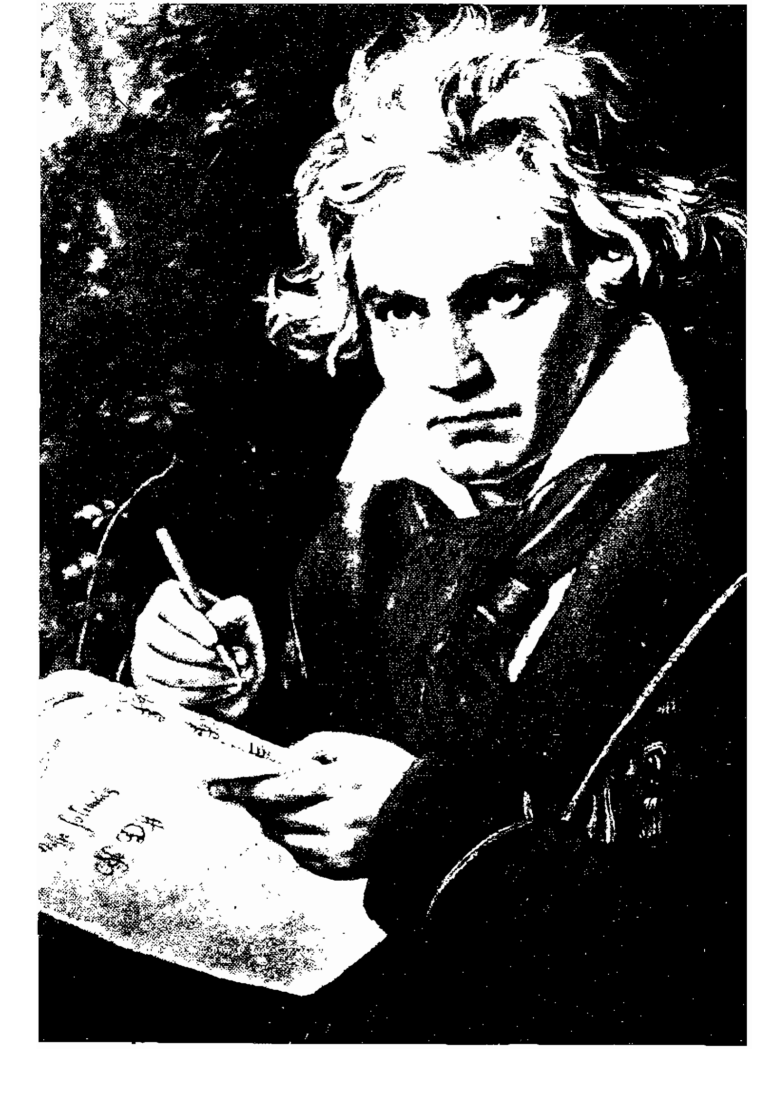
| بتهوون در سی سالگی | <b>{</b> V |
|--------------------|------------|
| ار <b>و</b> ئیکا   | ۸۳         |
| <u>آپ</u> اسيوناتا | 174        |
| لئونور             | 144        |
| ناشنوايي بتهوون    | 717        |
| كالبد شكافي بتهوون | Y & Δ      |
| طرحهای بتهوون      | YEV        |
| خواهران برنسويك    | 444        |
|                    |            |

### كتاب دوم

| الم حرا                            |
|------------------------------------|
| نصل اول                            |
| _                                  |
| نصل دوم<br>سکو <i>ت گوته</i>       |
| کوته موسیقی دان<br>گوته موسیقی دان |
| ۔ ب ب<br>بتین                      |
| . ین<br>مارسییز در آلمان           |
| موسیقی درنامه ای از بتین           |
| تصاوير بتهوون                      |
|                                    |

به خاطر دوستی برادرانه با خانم لوئیز کرو ہی زومن رولان





### سال هزاروهشتصد - سیمای بتهوون در سی سالگی

موسیقی بتهوون از نیروی پرغرور طبیعت مایه می گیرد. همان نیروئی که الهام بخش روسو نویسندهٔ اعترافات بود؛ که این هردو گیاه یک فصل بودند؛ و گیاهان فصل تازه!

به بچه های امروزی آفرین باید گفت، که به روسو و بتهرون مشت نشان می دهند! به کسانی می مانند که با بهار و پائیز درمی افتند و فروریختن ناگزیر برگها و بازرُستن جوانه ها را نمی پسندند. روسو و بتهرون رگبارهای بهاری، و سیلابها و تندبادهای میان دو فصل بودند که از دگرگونی نظام کهنه و فرارسیدن نظام نو خبر می دادند. فصلی به ناگزیر می رود و فصلی به جای آن می آید، اقا جابه جائی اجتماعی بی مقدمه صورت نمی پذیرد. پرخاشگریها و عصیانهای فردی از تغییرات اجتماعی بعدی خبر می دهد. عصیان فردی نشان می دهد که خبرهائی هست و نظام نو در راه است. هر چیز به جای خودش! اول «من»، بعد حامعه!

بته وون به دورانی وابسته بود که «گوته های جوان آنمانی» کریستف کلمب وار، خود را شبانه در دریای توفانی انقلاب درانداختند و «من» تازه ای به چنگ آوردند و به خیال خود با آن انس گرفتند. امّا جوانان پیروزمند در اشتباه بودند. در چیرگی بر نفس خبری نبود. همه عطش داشتند: عطش فرمان

دادن! هركس مي خواست قرمان بدهد. و امّا دريهنهٔ كثور راه براو بسته بود و ناچار به دنیای هنر می آمد تا در آنجا حکم براند. برای آن افراد همه جا میدان جنگ بود. گُردان اندیشه ها، آرزوها،غم وغصه ها، خشمها، دلواپسیها به راه افتاده بودند تا جهانگشائی کنند. انقلاب فرانسه پیروز شده بود و انقلاب با پیروزی امیراتور در راه دیگری قدم گذاشته بود! هم دوران انقلاب بود و هم عصر امپراتوران! و بتهوون عظمت و شكوه هردو، انقلاب و أمپراتوري را، با خود داشت. رویدادهای تاریخ مثل خون در رگهای او می دوید. این دوران با عظمت هوگو را در سُلاله شاعران پرورش داد و بتهوون در چنین دورانی با سمفونیهایش نام آور شد و ایلیاد خود را پیش از سال ۱۸۱۵ به دنیا عرضه کرد. در این سال که بنایارت در واترلو شکست خورد، بتهوون نیز از تخت عظمت طلبی فرود آمد. بناپارت چون عقابی بر تخته سنگهای ساحل گوشه گرفته بود و بتهوون به تبعیدگاهی دورتر از او پناه می برد زیرا دیگر نمی توانست آوای امواجی را بشنود که بر تخته سنگهای ساحل سر می کوفتند. بر گرد او دیواری کشیده شده بود. سکوت، در دههٔ آخر عمر آوای «من» را از او بازستاند. دیگر همان کسی نبود که در گذشته بود. دیگر به سرفرازی انسان نمی اندیشید. با خدای خویش خلوت کرده بود.

مردی که از او سخن می گوئیم در این بخش از کتاب مرد نبرد است و در ایام جوانی خویش. و من باید سیمای او را در این هنگام نقاشی کنم و خطوط ریز و درشتش را به شما نشان دهم. به سادگی می توان یک قرن به عقب بازگشت و به یک نظر گفت که این کوهستان دنباله چه رشته کوههائی است، امّا مشکل بتوان گفت که چه کوههائی برآن سایه گسترده اند و کجایش چین و شکاف دارد و چه پرتگاهها و چه تندشیبهائی از دیگر کوهها جدایش می کند. بی تردید بتهوون از تخم و تبار رمانتیکها نیست. بنیاد گذاران هنر روم با نئوگوتیک ها و امپرسیونیست های دروغین امروز خویشاوندی نداشتند. بتهوون از چنین هنرمندانی که احساساتی اند و با عقل و منطق میانه ندارند و خیالات پریشان به هم می بافند بیزار بود. بتهوون مردانه ترین آهنگهای جهان را ساخته

است. در آثار او از ظرافت زنانه اثری نیست ا این مرد که آئینه چشمهای کود کانه اش را در مقابل دنیا گذاشته بود، با این گروه که هنر و زندگی در نظرشان به بازی با حباب صابون می ماند نزدیکی نداشت. و من آئینهٔ چشمهای کود کانهٔ او را دوست دارم و می دانم که انعکاس دنیا در پردهٔ رنگینش چه زیبا بوده است، و چه زیباتر که دنیا را مانند بتهوون در آغوش بنشانیم و آن را تصاحب کنیم. بتهوون پیکرتراشی بود که هرچیز در دستهای او نرم می شد و به شکل دلخواه او درمی آمد. معمار و سازنده بود و کارگاهش طبیعت بود با همهٔ وسعتش، و ما برای این که او را بهتر بشناسیم نبرد او را از پیچاپیچ اروئیکا تا زیروبم آیاسیوناتیا دنبال می کنیم و سایه به سایهٔ او پیش می رویم، در این نبرد بی شمار بودن سربازان و کوبندگی نیروی مهاجم سرنوشت ساز نبود. حکایت روح آدمی بود که به سلاح خرد دست می برد و فرماندهی را در میدان جنگ به دست می گرفت.

¢

پیش از آن که از کار بگوئیم باید از کارگر سخن گفت. بحث را از تخته بند کارگو آغاز می کنیم: از تن و بدن او!

تن و بدنی استوار داشت. ترکیبی بود از آهک و شن! روح بتهوون چنین قلب محکمی را می طلبید، عضلاتی پرتبوان داشت همانند پهلوانان، و بالاتنه استوار، پاهای کوناه، شانه های عریض، صورت سرخ فام و سوخته از آفتاب و باد، موهای جنگل مانند و آشفته، ابروهای پر پشت و فرود آمده تا روی چشمان، پیشانی و کاسهٔ سر بلند و پهن به شکل گنبد معابد – آرواره های قوی، پوزه ای مثل شیر و آوائی مانند غرش شیر آ. از همان نگاه اول نیرومندی اش به چشم می خورد، آشنایانش از خشونت ظاهر او حیرت می کردند آ. کاستلی شاعر می خورد، آشنایانش از خشونت ظاهر او حیرت می کردند آ.

١ - امّا بتهوون از زنان بيزار نبود و آنها را دوست مي داشت.

۲ - تعبیرها از نوشته های آشنایان او: روکل، ریشهارت، مولر، بندیکت، اشتومف گرفته شده است.

۳ بندیکت که او را با و بر ۱۷ chc۱ دیده بود از تفاوت ظاهر آن دو بسیار تعجب کرده بود.

می گوید: «ذاتاً پرقدرت است.» میفرید می نوید: «ساخت محکمی دارد.» جز در ماجرای خود کشی برادرزاده اش، که او را چون فرزند دوست داشت، کمتر در برابر تألمات شدید از پا درمی آمد. می گفتند به سیکلوپهای افسانه ای و غولهای ستبراندام شباهت دارد. گروهی می گفتند هرکول را به یاد می آورد. بر روی هم درختی بود تنومند و گره خورده و بلای توفان دیده. میرابو و دانتن و ناپلئون را در خود جمع کرده بودا.

تنبل و تن پرور نبود. هر صبح بدن را با آب سرد می شست و سخت مالش می داد و دل واپسیها را از خود دور می کرد. بعدازظهرها به راه پیمائی می رفت و گاهی تا فرارسیدن شب همچنان راه می پیمود. شبها به خوابی عمیق فرومی رفت و گاهی برای اوقاتی که در خواب هدر داده بود، افسوس می خورد۲.

ساده و منظم بود. در هیچ کاری زیاده روی نمی کرد. از پرخوری پرهیز داشت شراب رنان Rhenan را دوست داشت. امّا برعکس آنچه می گویند<sup>۲</sup>، زیاده نمی نوشید. (جز در دوره کوتاهی در سالهای ۱۸۲۵ و ۱۸۲۸ که با هولتز میانه اش گرم بود و میگفتند توبه شکنی بسیار می کند!) به غذاهای تقیل و

۱-- اشتومف می نویسد: «میانه بالا بود و نیرومند. گردن کوتاه و شانه های پهن داشت و سر و گردنش به نایلئون می ماند».

۲ در نامه ای در تاریخ نوامبر ۱۸۰۱ به وگلر نوشته است که «... افسوس می خورم که اینقدر وقتم را در خواب تلف می شود.»

۳— اینگونه تهمت ها روحش را می آزرد. حتی در بستر مرگ دل آزرده بود که گروهی او را باده پرست خوانده اند. بینوا مرد از برونینگ و شیندلر که در بالین او بودند به استفائه می خواست که دروغگویان را رسوا کنند. شیندلر در نامهٔ ششم ژوئیه ۱۸۲۷ خود به وگلر می نویسد: «... بتهوون در آخرین هفتهٔ عمر خود که در بستر بیماری خفته بود با من و برونینگ به دل آزردگی می گفت که عده ای نسبتهائی به او داده اند و بیشتر از این بابت دلتنگ بود که تهمت زنان بارها با او و در خانهٔ او بر سریک سفره نشسته اند, و از ما می خواست که از او رفع اتهام کنیم و به همه بگوئیم که از آلودگیهای اخلاقی مبرّا بوده است.

٤ - اين قول هم چندان معتبر نيت.

روستائی عادت داشت<sup>۱</sup>.

زندگی آشفته را نمی پسندید. به زنی نیاز داشت که پرستار و غمخوار او باشد. گاهی چنان غرق کار می شد که غذاخوردن را از یاد می برد حتی وجود خویش را فراموش می کرد. پیداست که کمتر زنی پیدا می شود که خود را وقف همچو مردی کند. اگر هم پیدا می شد برای بتهوون دشوار بود که پای بند و مقید باشد. زیرا دوست داشت آزادانه و به میل خود زندگی کند.

با اینوصف زنان را دوست داشت و به زن نیازمند بود. زن در زندگی کمتر موسیقیدانی چنین تأثیراتی داشته است، و در جای خود به این موضوع خواهیم پرداخت. طبیعت آزمند او پس از هر عشق، به عشق تازهای روی می آورد. دربارهٔ عشقهای او زیاده گفته اند، در گوشه هائی از یادداشتهای او در مال ۱۸۱۶ آمده است که از هوسهای زودگذر بیزار است، معتقد بود که روابط بی شرمانه و بهیمی مقام و مرتبهٔ عشق را پائین می آورد. گاهی عشق را از لذایذ شهوانی جدا می دانست. تا آنجا که وفتی جولیتا، معشوقهٔ سابقش که هنوز زیبا بود، گریان پیش او آمد تا خودش را تسلیم او کند، تحقیرش کرد و او را از خود راند زیرا می خواست قداست خاطرهٔ عشق او را حفظ کند و روح را از آلودگی دور نگه دارد. بارها گفته بود:

اگر می خواستم نیروی خود را اینگونه برباد دهم برای کارهای خوب و نجیبانه چیزی برایم باقی نمی ماند.»

نیرومندی جسم و پاکیزگی اخلاق زیربنای چیرگی او برنفس بود ۲. روکل در سال ۱۸۰٦ می نویسد که «او را در حال آب تنی دیدم، به خدای دریاها نمی ماند. با این همه سلامت و قدرت می تواند عمری بس طولانی داشته باشد. » مادرش دچار سل بود و پدر و مادر بزرگش الکلی بودند، و این ارثیه های

۱ حو زیبای افسونگر که آوازه خوان «چکامه شادی» و چند روزی مهمان او بودند
 می گفتند که غذای خانهٔ او با معده های ظریف سازگار نیست.

۲ خانم ترز برنسویک در یادداشتهای سال ۱۸٤٦ خود می نویسد که بتهوون زندگی را به پاکی و پرهیز از شهوات می گذراند.

شوم در بدن او آثاری به جا گذاشته بودند، ورم شدید امعا رنجش می داد. بینائی اش ضعیف بوده و شنوائی اش سرانجام از دست رفت. اثرات سیفلیس موروثی هم گاهی رنجش می داد ۱. امّا چیزی که باعث مرگ او شد، هیچکدام از اینها نبود. عفونت کبد او را به کام مرگ کشید،

آخرین بیماری اش که به مرگ او انجامید داستان عجیبی داشت. سرما بود و ماه دسامبر. بتهوون ناگهان به خشم عصبی دچار شد. با نباس نازک سوار بر ارابهٔ مخصوص حمل شیر و لبنیات شد تا از یک نقطهٔ بیلاقی در اطراف وین به پایتخت باز گردد. این کار جنون آمیز باعث شد که سینه پهلو کند. واگرچه از این بیماری رهائی یافت باردیگرناراحتی عصبی بر او چیره شد و از پا درافتاد. اما از همه دردهای او هولناک تر ناشنوائی بود که چون شکافی در ارکان روح او به چشم می خورد.

داستان را از سال هزاروهشتصد، وسی سالگی او آغاز می کنیم. سی سالگی شاید برای دیگران ابتدای کار باشد. امّا بتهوون در این آیام چنان بلندآوازه بود که با هایدن سالخورده پهلومی زد. اعتماد به نفس داشت. مغرور بود. از بندها و پوزه بندهای مُزاحم، و از غل و زنجیرهای استادان و خدایان رها شده بود. و راهی جز این نداشت که نشان بدهد که برازندهٔ این آزادی و پیروزی است، و توان آن را دارد که درفش آزادی و رهائی را بردوش بگیرد و به پیش برود. وگرنه جز زنجیرهای گسته چیزی برای او نمی ماند! که نخستین نیاز انسان آزاد به نیرومندی است.

بتهوون به شور و هیجان آمده بود. نیرومندی را می ستود و گاهی راه اغراق می پیمود و می گفت: Kraft uber alles نیرومندی برتر از همه! پنداری ابرمرد نیچه را پیش از تولد آن درخود داشت. گاهی به شدت سخاوتمند می شد. شاید سرشت او چنیین بود. در آن حال دست نوازشی بر سر دوستان از پا افتاده می کشید، و گاهی برعکس بی رحم و بی ملاحظه می شد. منظور من لحظات استهوون در اولین سالهای اقامت در وین به دردهائی مبتلا شد که علتشان معلوم نبود. در یادداشتهای دوستانش گاهی از نامزا گفتن به خدمتکاران مطالبی دیده می شود.

بحرانی و خشم زدگی او نیست که در آن بحبوحه جانب هیچکس، حتی افراد ناتوان را نگاه می داشت و زیردستان و بینوایان را نیز می آزرد . به نکته باریک تری اشاره می کنم: گاهی در نامه هایش از خلقیات مردان برتر چیزهائی می نویسد:

- «نیرومندی از آن کانی است که از دیگران برترند. مانند خود من!»
گاهی دیگران را کوچک می شمرد. افراد ناتوان و نادان، مردم عادی،
اشراف، و حتی دوستانی که به او معتقد بودند و او را می ستودند به نظر او حقیر می نمودند و گاهی تمام آدمیزادگان را ناچیز می پنداشت. که طبعاً احساسی بود وحشتناک! و هرگز نتوانست این احساس را در خود ریشه کن سازد، از نوشته های او در سال ۱۸۲۵ این جمله به یاد مانده است که:

«عصر ما به مردان نیرومند نیاز دارد که بینوایان و بداندیشان و ریاکاران و دریوزه گران را شلاق بزنند!»

در نامهای که در سال ۱۸۰۱ به دوستش آمندا نوشته، یکی از دوستان را به باد ناسرا می گیرد و او همان کسی است که تا آخرین نفس به او وفادارمی ماند و حتی در روزهای احتضار بتهوون خانهای در همایگی او پیدا می کند که بتواند در دم واپسین در کنار او باشد، در این نامه می نویسد:

- «آدمهایی مثل او را به خدمت می گیرم و نرخ هرکدام را می دانم. در نظر من به آلات موسیقی می مانند که هرطور دلم بخواهد به بازی شان می گیرم و صداشان را درمی آورم.»

این چنین لافزنیهای نحوست بار، آن هم در حق دوستان خوب و پرهیزکار بارها تکرار می شد و دشمنان از آن بهرهٔ بسیار می بردند. در حدود سال ۱۸۲۵ که میانه اش با هولتز گرم شده بود، ناشری به نام اشتاینر، از او خواست که بتهرون راتشویق کندتاچاپ آثارش رابه اوبسیارد. بتهرون سفارش هولتر رایذیرفت و این مرد را به خدمت گرفت. چندی نگذشت که بی دلیل او را از خود راند و هوئتز چندین بار این قضیه را به رخ بتهرون کشید.

با این همه، بتهوون به انسانیت دلبتگی پرشوری داشت و این کج رویها

چهرهاش را سیاه نمی کندا. در سراسرزندگی اودوجریان در ذهن او پایه پای هم پیس می رفتند. یکی عزیز شمردن انسانها تا بی نهایت و دیگری حقیر شمردن آنها تا بی نهایت! و این دو احساس مدام در روح او در ستیز بودند. در بحبوحه جوانی، بخصوص هنگامی که پیروزی و بلند آوارگی هر مانعی را از سر راه او برمی داشت، گاه گاهی و سوسهٔ حقیر شمردن دیگران در او به جوش می آمد.

دچار وهم و خیال نشویم. خوبیها و بدیها را باهم ببینیم و بدیها را به جانهای پراحساس ببخشائیم. من از آن مرد چنانکه خود شناخته ام سخن می گویم.

سرنوشت او که در نوع خود بی مانند بود اُدیپ را به یاد می آورد. غرور او، قدرت روحی و حساسیت او، ناشنوائی او باعث شد که به جنگ سرنوشت برود و برتری خود را بیازماید. سخن هاملت را به یاد بیاوریم:

«واین فرایاد ما می آورد که دستی بالای دست ها

به مقاصد خام ما شکل می دهد.»

و ما که با یک قرن فاصله میخواهیم به داوری تراژدی او بپردازیم وظیفه ای جز این نداریم که در مقابلش سرخم کنیم و بگوئیم:

Heilig! Heilig! درود! درود! ستایش می کنیم رنج ترا که آزرده جانت کرد! ستایش می کنیم گوشهای ترا که شنوائی اش را از دست داد!

پتکی فرود می آید. فرود آمدن پتک سراسر داستان نیست، گیرائی داستان در آنجاست که پتک بر سندان استواری کوبیده شود. چه اگر کسی جز بتهوون گرفتار چنین بلائی می شد سرگذشت او ساده بود و زودفراموش می شد. و اگر به جای بتهوون، هنرمند پرمدعای بزرگ نمایی دچار این مصیبت می شد باز

۱— در یادداشتهای دسامبر ۱۸۱۱ او می خوانیم که «... از دوران کودکی تا به امروز هرگز فراموش نکرده ام که وظیفه دارم در خدمت انسانهای رنجدیده باشم. و برای چنین کاری توقع پاداش ندارم. احساسی که از کار نیک به من دست می دهد برایم بس است.»

منظور حاصل نمی شد. نکته در اینجاست که سرنوشت مردی را انتخاب کرد و او را به توفان بلا سپرد که با خود او پنجه در پنجه می انداخت و از سرشب تا دمدمهٔ صبح با او کمندبازی می کرد. و سرانجام مرگ بود که توانست شانه های این مرد را به خاک برساند. در این نبرد مردی به خاک افتاد که قدرتش از نقطهٔ ضعف او مایه گرفته بود، و از نقص جسمی اش عصای سحرآمیزی ساخته بود که صخرهٔ کوه را درهم می شکافت.

به کارگاه تصویرسازی بازگردیم، و در آن لحظات که سرنوشت به پیکار می شتابد و پنجه در پنجهٔ او می افکند لذت بی رحمانهٔ کشمکش را زیر دندان مزمزه کنیم! در این نبرد در یک سونیروئی است بی نام و در سوی دیگر مردی با یوزهٔ شیر،

ابرمرد بود و قله ها در زیر گامهای او آذرخش را فرامی خواندند و رگیار فضای گرداگردش را آبله گون می کرد. دورانی بود که درفش شورش و مشعل انقلاب از همه سونمایان بود.

بتهوون جوان در بُن Bonn دانشجو بود و در مه ۱۷۸۹ به کلاس درس ا. اشنایدر می رفت که بعدها با افتاگریهای سیاسی اش به شهرت رسید، وقتی خبر فتح قلعه باستیل به بُن رسید. اشنایدر شعر گیرایی، که خود سروده بود برخواند و شور و احداس شاگردانش را برانگیخت.

سال بعد بتهوون دانشجوی رشتهٔ موسیقی شعر ازیاد رفتهٔ استادراباآهنگی که خود ساخته بود، جانی تازه بخشید. شعری که مضمونی این چنین داشت:

«تعصب را خوار شمردن، چوبهٔ نادانی را شکستن، بخاطر حقوق انسانی جنگیدن، وظیفهٔ عصر هاست. سر سپرده های شاهزادگان توان چنین کاری را ندارند. این نبرد جانهای آزادی می خواهد، که مرگ را از چاپلوسی دوست تر دارند و فقر را از بندگی بهتر شمارند... به هوش باشید که جان من، آخرین جان آزادهٔ این دوران نیست.»

۱ در همین سال ۱۷۹۰ بتهوون آهنگی به مناسبت مرگ ژزف دوم، برای ارکستر و آواز
 فراهم آورد که موضوع آن جدال این مرد با تعصبات بود.

سخن از کیست؟ آیا سخن از بتهوون نیست؟ اگرچه کلام از اشنایدر است، امّا بتهوون به کلام او جان بخشیده است. روح جمهوریخواهی این ژاکوبن جوان، به جوش آمده است. بعدها اگرچه عقاید سیاسی اش رنگهای گوناگون یافت، امّا معیارهای اخلاقی او هرگز دگرگون نشد. حتی این خلقیّات را با خود به میان طبقهٔ اشراف برد، و در محافل بزرگان و در تالارهای مجلل بی ملاحظه و بی پروا هرچه می خواست می گفت.

به جادوی هنر دروازهٔ کاخها براو گشوده شده بود، و در محفل اشراف او را به عزت و احترام می پذیرفتند. دوران عجیبی بود که به پایان خود نزدیک می شد. در این فضا احساسات ظریف او به گل نشسته بود. در این وقت شب گلی واشده بود که عطرش مستی می بخشید، و این گل همچنان عطربیزبود، تا روزی که تویهای نایلئون به واگرام رسید و این گل پژمرده شد. امّا دراین دو رأن که نفسهای آخر را می کشید، نازک اندیشی به نهایت رسیده بود و محافل هنری عصر لوئی چهاردهم را به یاد می آورد. اشراف این عصر که در آستانهٔ قرن جدید در کاخهای مجلل وین گردآمده بودند از نظر ذوق و فرهنگ دوستی حتی از نیاکان اروپائی خود برجسته تر بودند. هرگز و در هیچ کجا اشرافیت با چنین شور و اشتیافی به زیبائی و کمال موسیقی دل نبسته بود، و در هیچ کجای دنیا موسیقیدانان شاهد چنین عزت و احترامی نبوده اند. شاید اشرافیت می خواست ظلمی را که به موتسارت رواداشته بود جبران کند و چند روزی هنرمندان را در کنار خود جای دهد. در این سالها که موتسارت در گذشته بود و هایدن آخرین روزهای عمرش را می گذراند اشرافیت وین به بزرگداشت هنر می کوشید و هنرمندان چنان مرتبه ای داشتند که اشرافیت غرورش را زیر یا می گذاشت و آنها را با خود برابر می شمرد.

روز بیست وهفتم مارس ۱۸۰۸ مراسمی در وین برگزار شده بود که به تاجگذاری شاهان شباهت داشت. در آن روز وین هفتاد و شش سالگی هایدن را جشن گرفته بود. گروهی از اشراف طراز اول و موسیقیدانان بنام در مقابل دانشگاه در یک صف منتظر ایستاده بودند و سرانجام هایدن کهن سال فرزند

گاری ساز دهکدهٔ رُر-راوبا کالسکه شاهزاده استرهازی از راه رسید. وقتی هایدن از کالسکه فرود آمد او را در میان گرفتند و به بزرگترین تالار دانشگاه بردند و شیپورها به صدا درآمد، طبلها نواخته شد. تماشاگران با شوق و شعف کف می زدند. شاهزاده لوبکویتس و سالیری و بتهرون پیش دویدند دست هایدن را بوسیدند. شاهزاده خانم استرهازی و دو خانم والاگهر دیگر پالتوپوستهای گرانبهایشان را درآوردند و روی پاهای هایدن که از شدت هیجان می لرزید فروانداختند. هایدن سراینده «آفرینش» که از شوق می گریست به صحنه رفت و وین را ستایش کرد.

از آن شب دیرزمانی نگذشت که عقاب ناپلئون بر وین سایه انداخت و هایدن در این شهر اشغال شده جان سپرد و خاطرات دنیای کهن را به گور برد. امّا این دنیای کهن که نجیبانه پالتوهای پوستش را زیرپای هنرمندان می انداخت همچنان به روی بنهوون لبخند می زد و او پالتو پوستهای گرانبهائی را که زیرپایش می انداخت لگد کوب می کرد.

اولین بار نبود که روستا مردی از کرانه نشینان دانوب و راین با اشرافیت مغرور درمی افتاد. پیش از او دو روستامرد، روسو و گلوک Glock احترام و ادب اشرافیت را به چیزی نگرفته، آنها را به رسوائی کشیده بودند. «شوالیه گلوک» فرزند یک جنگلبان بود، که در عین دوستی با بزرگان حد مجاز خشونت را می دانست و در این کشاکش تا آنجا پیش می رفت که فتنه به پا نشود. ژان ژاک روسو محجوب بود و تند و نامفهوم سخن می گفت، و در رویاروئی با زندگی آنچه را گفته بود به فراموشی می سپرد. امّا بتهوون به صدای بلند و رودررو حرفش را می زد به بزرگان چیزهائی می گفت که مستحقش بودند. آنها را ناچیز می شمرد. و این داستان برسر زبانها افتاده بود که شبی کنتی تون ۱۱۱۱۱۱ مادر شاهزاده خانم لیشنفسکی، که دوست گلوک بود و حامی موتسارت، در مقابل او زنو زد و درخواست کرد که آهنگی بنوازد. بتهوون حتی از جای خود تکان نخورد و به یک کلام درخواستش را نپذیرفت آ... و چه کشمکش بیهوده ای! به دست

او هنرمندان لگدكوب شدهٔ قرنها از بزرگان انتقام مي كشيدند. و بدبختانه از مهربان ترينشان!

در خانهٔ لیشنف کی همه با او مهربان بودند. این بچهٔ وحشی «بن» را در آنجا مثل فرزندخوانده ای پذیرفته بودند. هرچه می گفت به خوشروئی قبول میکردند تا مبادا روح این هنرمند زودرنج مختصر خراشی ببیند. شاهزاده خانم به قول خود بتهوون، «عشقی مادربزرگانه داشت، و او را زیر شیشه گذاشته بود که دست ناپاکان به او نرسد!» ماجرای دیگری که به چند گونه حکایت کرده اند، با ایرای فیدئیو در ارتباط است، که در اولین نمایش چندان ندرخشیده بود. برای چاره جویی گروهی از دوستان شبی در دسامبر ۱۸۰۵، در قصر لیشنفسکی گرد آمده بودند تا بتهوون را راضی کنند که در فیدلیو دست ببرد و آن را به صورت تازهای عرضه کند. و او زیربار نمی رفت و به خشم می گفت که «فیدلیورا نابود خواهد کرد.» شاهزاده خانم سالخورده که آن شب سخت بیمار بود، مادرانه استغاثه می کرد که «نباید گذاشت شاه**کارهای هنر نابود شود.»** و این استغاثه در بتهوون اثری عمیق گذاشت. و تسلیم آن تغییرات شد. امّا چند ماه پس از آن شب، تنها یک اشارهٔ مبهم شاهزاده لیشنف کی در محفل دوستانه باعث شد که بتهوون به تصور این که استقلال فکری اش لطمه دیده، آتش بگیرد و مجمه نیم تنه شاهزاده را درهم بشکند و ناسزا گویان برای همیشه ازقصر لیشنفسکی بگريزد۲.

<sup>-</sup>توشتند. و هایدن به همی مناسبت بتهوون را «مغول کبیر» لقب داد.

۱- روکل که در آن جلے حاضر بودہ این داستان را باز گفته است.

۲ - دکتر وایسر پزشک مخصوص خانوادهٔ لیشنفسکی این داستان را به تفصیل شرح داده است و ظاهراً قضایا آنقدر پرشور و شر بوده، که دوستان بتهوون، به مصلحت برآن سر پوش گذاشته اند. «ریس» در نامه ای به وگلر می نویسد: «اگر کنت اپرس درف و دیگران میانه را نمی گرفتند این نزاع بی رحمانه به جای باریک می کشید، بتهوون یک صندلی را بالای سر برده و می خواست بر سر شاهزاده بکوبد و شاهزاده از دست او می گریخت که خوشبختانه برس و دیگران پیش دویدند و نگذاشتند قضایا از این پیش تر برود. بتهوون از آن پیش تر برود. بتهوون از آن

و پس از این ماجرا در نامه ای به شاهزاده نوشت که: «شما شاهزادگی را از پدر به ارث برده اید، اقا من همه چیز را به کوشش خود به دست آورده ام، فراموش نکنید که در سراسر جهان هزاران شاهزاده هست و یک بتهوون بیشتر نیست.» ا

خشم او تنها در برابر افراد طبقهٔ بالا برانگیخته نمی شد، دوستان و همقطارانش نیز از خشم او درامان نبودند. گاهی با موسیقیدانان و استادان هنر درمی افتاد. با اصول و قواعد هنری هم درگیری داشت و می گفت:

«اصول هنری حق دارند زیرورو شوند البته اگر از من اجازه بگیرند.»

به درسهائی که از استادان می آموخت معتقد نبود. هرچیز را تا خود نمی آزمود و تجربه نمی کرد قبول نداشت. معتقد بود که باید بی واسطه از آموخته های زندگی درس گرفت. دو استاد او آلبرخت برگر، و سالیری می گفتند که چیز زیادی به او یاد نداده اند زیرا او به اینگونه آموزشها اعتقادی نداشت و تا خود چیزی را در نمی یافت تمکین نمی کرد، که ملک مقرب عصیانگران بود. گلینک مقرب عصیانگران بود. گلینک کارهای او مبهوت شده بود می گفت: «شیطان، به جلد این جوان رفته.»

در شناسائی بتهوون شتاب نباید کرد! پیکان سن میشل باید، تا بردل سنگ فرودآید و خدایان پنهان را از میان آن بیرون آورد. بیهوده نبود که بتهوون به

بس به قصر لیشنفکی قدم نگذاشت. با اینوصف حق شناس بود و چند اثر مشهور خود را به شاهزاد لیشنفکی و بانوی او و کنتس تون مادر او تقدیم کرد است!

ظاهراً دعوا بر سر آن بوده که شاهزاد لیشنفکی چند افسر فرانسوی را به مهمانی خوانده بود و بتهوون حاضر نبود در حضور آنها پیاتو بنوازد.

۱- در سال ۱۸۱۵ آنتون هالم ۱.Halm به تأثیر بتهوون سوناتی ساخته و پاره ای از قواعد را زیر پا گذاشته بود و برای تبرئه خود می گفت که بتهوون اجازهٔ این قانون شکنی را داده است. بتهوون برای او پیغام فرستاد: «من حق دارم که قوانین را زیرپا بگذارم ولی شما نه!» و درست می گفت. کسی می تواند به تغییر و تحول دست بزند و نوآوری کند که دانش و شایستگی این کار را داشته باشد.

مقررات و قواعد گردن نمی نهادا. در همان زمان بزرگش می شمردند، و او نیز خود را با گوته و هندل برابر می دانست. و جز این نبود.

در مقابل دیگران مغرور بود. امّا با خودش چنین نبود. روزی به چرنی Czerny گفته بود که آنگونه که باید درس نخوانده ام و ((... با این حال در یادگرفتن موسیقی استعداد زیادی داشتم.)

تا آخرین روز حیات در یادگیری سماجت می کرد و برای آموختن حرص می زد و صبورانه تن به زحمت می داد. در بیست سالگی به آثار بسیاری از استادان موسیقی بی اعتنا بود. امّا در چهل سالگی برعکس سروده ها و نوشته های استادان را به دقت بازخوانی کرد، و بعد از ساختن سمفونی پاستورال و سمفونی در دومینور، گزیده ای از آثار کیرن برگر Kirn berger ، فوکس، آلبرخت برگر، تورک، فیلیپ امانوئل باخ را تهیه کرد. کنجکاوی او در هیچ زمینه ای مرز نمی شناخت ای وقتی مرگ را نزدیک دید به دوستانش که در بالین او بودند گفت: «تازه داشتم چیزیاد می گرفتم.»

بازهم شتاب زده نشویم! آهن وجود او رفته رفته از آمیختگیها پاک می شد. سودای افتخار، فکر رقابت با هنرمندان دیگر، مست و مغرور شدن از تعریف و تمجیدها و کف زدنهای پیاپی مردم، که از بیماریهای دوران کودکی است، ذره ذره از اوف اصله می گرفت و اوایین آلود گیه اراازتن وجان خود می شست، و هنگامی که دوستانش از دوران جوانی او چیزی می گفتند به فکر فرو می رفت: «چه بی معنی بود! برای خوش آمد دیگران، وبه دست آوردن شهرت و افتخار و افتخار

۱ در سال ۱۸۰۹ به آرشیدوک رودلف یکی از شاگردانش نوشت: «قواعد و اصول حکم
 چوب زیر بغل را دارد و به درد افراد معلول و ناتوان می خورد.»

Y— نه تنها در موسیقی که در تمام پهنه های تفکر کنجکاو بود، در بخشی از بررسیها به این مطلب نیز خواهیم پرداخت. در میان موسیقیدانان بزرگ، جزیوهان سباستین باخ، هیچکس اینقدر با مطالعه نبود. کتابخانهٔ خصوصی آرشیدوک رودلف، با گنجینه ای از شاهکارهای موسیقی از قرن یازدهم به بعد در اختیار او بود، که در هر فرصتی به آنجا می رفت و به مطالعه مشغول می شد.

آهنگ می ساختم. امّا حالا دوست دارم آنچه در سینه دارم بیرون بریزم. و به همین منظور آهنگ می سازم.» ا به همین منظور آهنگ می سازم.» ا و این آوای درون او بود که پرهیزکارانه برمی آمد.

٥

رؤیاها در دنیای پنهانی روح هر هنرمند، گوشه ای برای خود دارند که او را گاه گاه به اعماق خود می کشند. بتهوون بیش از هر هنرمندی در این عالم به رؤیا فرومی رفت و از این نظر یگانه بود. حتی پیش از آن که دربیچهٔ شنوائی اش بسته شود، و از بقیهٔ عالم فاصله پیدا کند این حالات رؤیائی زیاد به او دست می داد. وقتی به Largo e mesto دردومینور، از سونات اُیوس ۱۰ شماره ۳ گوش بدهیم معنی فرورفتن در خویش، و غرق شدن در عالم رؤیا را می فهمیم و دشت پهناور زندگی را در سایه های رؤیا شناور می بینیم. و عجیب تر آن که بتهوون به هنگام ساختن این اثر (۱۷۹٦) بیست و شش ساله بود. ما بتهوون را تمام و کمال در این سونات، که از پختگی روح او حکایت دارد، حس می کنیم. هرچند این سونات از نظر زیبائی و یک دست بودن به پای کارهای موتسارت نمی رسد ولی شورها و هیجانات، رؤیاها و دل مشغولیهای هنرمند را در تاروپود این سونات درمی بابیم. بتهوون، ایّام کودکی را به دشواری گذرانده بود و تجربه های طاقت فرسا ذهن او را در دوران جوانی به چنین پختگی و کمالی رسانده بود. من بتهوون را از دریچهٔ چشم نانوای محله شان می بینم که از پنجرهٔ انباری که به سوی راین باز می شد بتهوون کوچک را می دید که در گوشه ای نشسته، سر در میان دودست گرفته، در اندیشه های ژرف و رنگارنگ فرورفته است. شاید آوای دشتهای نغمه خیز و آداژیوی شاعرانهٔ اولین مونات برای پیانو در جان او زمزمه می شداری از همان اوقات به اندوهی جانکاه دچار بوده است. خود او در

۱— روایت از چرنی

۲ از خاطرات گوتفرید فیشر نانوای پیر بهره گرفته ایم که تایر در کتاب خود قسمتهائی از آن
 را نقل کرده است.

<sup>🗝</sup> این آداژیوی زیبا که بعدها در سونات اپوس ۲، شماره یک (وین ۱۷۹۵) جای خود را

نامه ای می نویسد : «مالیخولیائی که در وجود من چنگ انداخته از هر دردی آزاردهنده تر است.» ۲ و او چنان طاقتی داشت که جان خود را به چنین دردی بیارد و همه چیز را در صحنهٔ هنر به نمایش بگذارد.

در پیروزی و شکست تنها بود، همیشه با خودش بود. در همه جا، خواه در کوچه و بازار، خواه در محافل بزرگان و تالارهای نمایش احساس تنهائی می کرد. خانم برونینگ می نویسد: «همیشه در دوردست خیال ره می سپرد و دنیا را فراموش می کرد و به عوالم بیمارگونه پناه می برد.» رفته رفته این حالات گودالی میان او و دیگران بوجود آورد و چنان به این وضع معتاد شد که ساعتها و روزها را به این ترتیب می گذراند... در این گونه موارد باید هشیار بود و همچو کسی را به حال خود گذاشت و گرنه تعادلش را از دست می دهد، خوابگردها هرگز تماشاگران کنجکاو را نمی بخشند؟.

خدای موسیقی، وقتی از میان عاشقانش یکی را برمی گزیند به او نیروئی شگفت انگیز می بخشد که بتواند ساعتها به یک چیز بیندیشد و تمام هوش و حواسش را روی آن متمرکز کند. این عمل نوعی یوگای اروپائی است، که با طبیعت پرکار و برتری جوی مغرب زمینیها سازگاری دارد. زیرا ترکیب موسیقی به شکلی است، که باید سراپا جنب وجوش باشد و هریک از ذراتش در این

باز كرد، از ساخته هاى بتهوون چهارده ساله است.

۱ استامه ای به ام. دوشان ، ۱۵ سپتامبر ۱۷۸۷.

۲- در Largo e mesto سونات اپوس ۱۰ شماره ۳ حالات یک بیمار مالیخولیائی را شرح داده است که شاید اعتراف گونه ای باشد. آداژیوی ششمین کوارتت اپوس ۱۸ (چاپ سال ۱۸۰۰) نیز نام مالیخولیا را دارد.

۳- کلوبر Klocber نقاش که در سال ۱۸۸۱ مدتی با او مأنوس بود و تصویر او را می کشید، می نوید: «بارها او را موقع راه پیمائی دیده بودم که ناگهان می ایستاد و ظاهراً به چیزی گوش می داد. به پائین و بالا نگاه می کرد و پس وبیش می رفت و سپس چیزهائی یادداشت می کرد. بارها به من توصیه کرده بود که در چنین حالات با او کاری نداشته باشم و خلوتش را به هم نزنم.

جنب وجوش سهمی داشته باشد. موسیقی روحی می طلبد که در عین بی حرکت ماندن، به حرکاتی دوارانگیز بپردازد. موسیقی دیدگان تیزبین و جان سخت کوش می خواهد، موسیقی پروازی است با بالهای گشوده بر فراز کشتزاران رؤیاها. و به جرأت می گویم که هیچکدام از موسیقیدانان چنین پایدار و پرتوان، و با نیروئی چنین مافوق بشری ۱، با اندیشه چنین همآغوشی نکرده است. روح آدمی وقتی طبیعت را به زور به کاری وادارد بی کیفر نمی ماند. افکاری که در سر بتهوون بود لحظه ای او را آرام نمی گذاشت، و او هرگز از تعقیب افکارش دست بردار نبود. بیهوده نبود که بتهوون حتی در نواختن پیانو سبک خاصی را انتخاب کرده بود که بیهودن اصوات بود. پیش از او طرز نواختن تند و مقطع بود، امّا به ابتکار بتهوون اصوات با یکدیگر پیوند می یافتند و او به هنگام نواختن سیلاب مداوم نغمه ها را، بی انقطاع، از شستی های پیانو بیرون می کشید. سیلاب نغمه ها را رام می کرد، مهار می کرد و در اختیار می گرفت. با شور عاشقانه اش به جنگ را را رام می کرد، مهار می کرد و در اختیار می گرفت. با شور عاشقانه اش به جنگ تمام دنیا می رفت. هیچکس قادر نبود اعماق فکر او را بخواند.

سیفریدکه در اولین سالهای قرن نوزدهم با او مدتی هم خانه و در محافل بزرگان با او همراه بود تعجب می کرد که چرا حالات درونی او در چهره اش اثر نمی گذارد:

«وقتی به یک قطعه موسیقی گوش می دهد، محال است که در چهرهٔ او بخوانید که آن را پسندیده است یا نه، چهرهٔ او همیشه سرد و بی احساس می نماید. فکرش مدام، بی یک لحظه استراحت، در جنب وجوش است و صورتش به مرمر بی روح می ماند.»

آنها که انتظار دارند بتهوون را مانند شاه لیر در کشاکش توفان بیینند زود

۱- اگر جرأت بیشتری داشتم می گفتم غیرانسانی! و کلید معمای بتهوون و نبوغ او، و به گمان من تراژدی او در همین نکته است. آدمی کمتر به اسرار طبیعت دست یافته است، و اگر کسی لین قانون را بشکند و اسرار طبیعت را فاش کند کیفر می بیند و من در یادداشتی درباره ناشنوائی بتهوون، به گزارش دکتر ماراگ اشاره کرده ام که معتقد بود اشتغال دائمی فکر، و بی هیچگونه استراحت، سرانجام به گوشه ای از بدن لطمه می زند.

مأیوس می شوند. امّا کسانی که او را درست می شناختند پایهٔ قضاوت را بر چیزهای زودگذرنمی گذاشتند.

بتهرون در سی سالگی بر تضادهای گونا گون روحی اش چیره شده، و به نوعی تعادل فکری رسیده بود. هرچند در زندگی روزانه روح سرکش خود را آزاد گذاشته بود، در محدودهٔ هنری به سرکشیها لگام می زد و با عزمی پولادین به جنگ ناهماهنگیها می رفت. از یک سوبدیهه سازی و نوآوری مایهٔ شادی اش بود، و از سوی دیگر با نبوغ پیش رس خود، نیروهای ناشناخته را در تاریکخانهٔ روح در احاطه می گرفت. پاره ای ازاستادان موسیقی در بدیهه سازی مهارت دارند، به ویژه در قرن هجدهم که هنوز هنر موسیقی مفصلهای نرم تری داشت استادان با جرأت بیشتری دست به ابتکار می زدند. موسیقی شناسان ناز پرورده که با جرأت بیشتری دست و در سراسر آثار بتهرون از نوآوری و چیزهای ناشنهده اثری به خرج نداده است و در سراسر آثار بتهرون از نوآوری و چیزهای ناشنهده اثری

امّا ریس، و چرنی که از نوازندگان برجستهٔ پیانو بودند از غنای بی مانند کارهای او چیزها گفته اند و پیچیدگیها و دشواریهای آثارش را، که هنوز نکته های ناگفته و کشف نشده بسیار دارد، شرح داده، جهش فکری و شورانگیزی آهنگهایش را ستوده اند. این دو موسیقی شناس که اعتلای هنری او را سالها زیرنظرداشتند به برتری او معتقد بودند. چرنی می گوید: «درهر جمعی که آهنگهای خود را می نوازد همه را زیرتأثیر می گیرد و منقلب می کند، و افزون بر زیبائی و اصالت اندیشه، در بیان او چیز خارق العاده ای است که توصیف پذیر نیست.» آلویس شوسر Aloys schosser از «خشم شاعرانه» او حرف می زند. چرنی او را «جادوگر توفان» می نامد و معتقد است که روح آدمی را از چاه به ماه می کشد. و

۱— بارون دوترمون می گوید: «کسی که نوآوری بتهرون را منکر شود از فهم هنر عاجز است.» در سال ۱۷۹۰ و ۱۷۹۱ بیشتر شنوندگان اجراهای او می گفتند که نواختن او با طرز معمول فرق دارد. و برعکس، موشلس آهنگاز و موسیقیدان هنرور می نویسد: «حتی یک بار هم نشده که فاننزی برای سازهای شستی دار و ارکستر و آواز اپوس ۷۷ را بشنوم و نوآوری بتهوین را ستایش نکنم.

این نکته رانقل می کند که شنوندگان آثارش گاهی هق هق می گریستند. ریشهارت می گوید: «وقتی یکی ازآثارش را با پیانومی نواخت گونه ها از گریه خیس می شد و حتی یک چشم بی اشک نمی ماند.»

بتهوون همین که به پایان کار می رسید و چشمهای اشک آلود را می دید، شانه هایش را بالا می انداخت و به صدای بلند می خندید و می گفت:

- «دیوانه ها! شما هنرشناس نیستید. هنرمندان از آتش درست شدهاند و هجوقت گربه نمی کنند!» ۱

بارها احساساتی شدن را به نیشخند گرفته بود و ظاهراً این گوشه از روح بتهوون چندان شناخته نشده است. گروهی بید مجنون را به جای درخت بلوط نشانده اند و قضایا را برعکس جلوه داده اند. حاضران مجلس او اشک می ریختند، و او توصیه می کرد که برخود چیره شوند، روزی به دوستی گفته بود:

«خود را به دست تأثرات میپار! باید محکم و شجاع بود. و نه احساساتی.» او خواهیم دید که حتی به گوته درس تأثرنایذیری می دهد.

در عین حال که راه را می گشاید تا آشوبهای زندگی و گرفتاریهای روزانه اش در محدودهٔ هنر او تأثیر بگذارد، در نهایت قدرت آشفتگیها را مهار می کند، و همه چیز را سرجای خود می گذارد و به نوبت به هرکدام نگاهی می کند و خنده را سرمی دهد!

ō

تا اینجا از مردی سخن گفته ام که در سال ۱۸۰۰، در آستانهٔ قرن نوزدهم

۱- شنیدنی است که روزی پس از خندیدن به گریهٔ حاضران، برای بتین Bettine نغمهٔ جاودانه اش را با پیانو نواخت، که روی شعر مشهوری از گونه ساخته بود که: «اشکهای جاودانهٔ عشق را هرگز از چهره پاک مکنید!»

۲— و این مرد که اینقدر به خودش سخت می گرفت و احساساتی شدن را تحقیر می کرد، احساسات عاشقانه اش را حتی از صمیمی ترین دوستانش پنهان می کرد. امّا وقتی تصادفاً «نامه ای به محبوب جاودانه اش». به دست اغیار افتاد بسیاری از اسرار قلبی او آشکار شد. بعضی از آثارش مانند سونات مهتاب نیز از عشقهای پنهان او پرده دریها دارند.

می ساله است. بررسی خطوط برجسته و نمایان عوالم و حالات او چنین نشان می دهد که در فکرش دریائی است که کرانه نمی شناسد و این مرد باوجود تمام هول و خطرها، در شن زار خودخواهی و کامیابی فرونمی رود. خدائی دارد که همیشه با اوست. و کسی نمی داند خداست یا بیشتر به شیطان می ماند؟

خدائی که در اینجا می گویم یک استعارهٔ ادبی نیست. وقتی از بتهوون سخن می گوئیم خدای او را نادیده نباید گرفت. خدا برای او از هر واقعیتی واقعی تر است. خدا را می توان در همه جا با او دید. گاهی با او برابر است و گاهی به جای استاد او می نشیند و گاهی به صورت ستمکارهٔ زورگوئی درمی آید و بتهوون او را نفرین می کندا. شاید خدا تکه ای از وجود اوست. دوست سختگیری است، یا پدری که به سیلی پسرش را ادب می کند. (و او که پسریوهان وان بتهوون است این تجربه را هم از سر گذرانده بود). و این خدا در هر مقامی که هست با بتهوون درگیری دارد. با او همراه است و در کشاکش، اهل خانهٔ اوست و با او زیریک سقف زندگی می کند و هرگز از او دور نمی شود. دیگر دوستان می آیند و می روندم ولی او نمی رود و همیشه حاضر است. بتهوون گلایه ها، سرزنشها و پرسشهایش را با او در میان می گذارد و در اندرون خود، شب و روز با او در گفتگوست ۲. و از روزی که بتهوون نخستین آثارش را می آفریند ردیای خدای او را در هر گوشه می بینیم و گفتگوی آن دو را می شنویم. این گفتگوها آشکار می سازد که دو جان در یک قالبند، به هم پیچیده شده اند. باهم درگیری دارند. باهم بحث می کنند. باهم می جنگند و کسی نمی داند که رودرروی هم ایستاده اند برای جنگیدن یا بوسه دادن؟ و کدامیک درست می گویند و کدامیک به خطا می رود؟

در حدود سال ۱۸۰۰، بتهوون خدایش را بازشناسی می کند و با او بیشتر

آ در ژوئن ۱۸۰۱ به وگلر می گوید: «بیئتر اوقات آفرید گار را نفرین می کنم.» ۲ در الگروی تریو، اپوس ۹، شماره ۳ (۱۷۹۸–۱۷۹۹). نخستین قطعهٔ کوراتت معروف اپوس ۱۸ شماره ۱۶ (۱۸۰۰–۱۷۹۹) که درآمد کور پولان را به یاد می آورد. و پاته تیک (۱۷۹۸)، نمونه های نمایانی از این گفتگوهای در ونی و مرموز بتهوون دیده می شود.

درگیر می شود و بی وقفه به جنگ ادامه می دهد و هربار که این همنشین با او در می افتد و جانش را آتش می زند گر می گیرد و در انتظار شعله ورتر شدن می ماند. این حریق با دمیدن نفس آمندا ، دوست باایمان او، که گاهی آتش مختصری در جانش می اندازد از زمین تا آسمان فرق دارد. در اینجا حکایت شعله است و هیزم. همه چیز آمادهٔ گر گرفتن است و در انتظار تندباد باید بود.

وتندباد درراه است!

ø

مُصیبتی که در سالهای ۱۸۰۰ تا ۱۸۰۰ بر او هجوم آورد<sup>۲</sup>، چنان بزرگ بود که یک باره به جانش آتش زد و فضای جوان اندیشه اش را زیرورو کرد. زندگی او، هنر او، شورها و التهابات او دگرگون شد و هیچ چیز او از این تحول درامان نماند. زندگی اجتماعی او که برایش کم چیزی نبود بیش از هر چیز تغییر کرد.

به یاد بیاوریم که این هنرمند در آن هنگام چه درخششی داشت. در ظرف پنج سال چه چیزهایه جهان هدیه کرده بود. ده آهنگ از نخستین سوناتهایش (و اکثراً پاته تیک)، پنج سونات برای پیانو و ویولن، هشت تریو، شش کوارتت، (که همه را مثل دسته های گل به شاهزاده لوبکویتس تقدیم کرده بود)، دو کنسرتو برای پیانو و ارکستر، و یک سپتوئور و سرناد از محصولات هنری پنج سالهٔ او بود.

و من از مشهورترینشان نام می برم، یعنی آثاری که بعد از یک قرن هنوز درخشش دارند و رنگ نباخته اند و بر روی هم نشان می دهند که این جوان نابغه چه گنجینه ای از شعر و شور فراهم آورده است. عاشقانه های خوش آهنگ، طنزهای ذوق انگیز، خشمهای بندگسیخته، و خیال پردازیهای ابهام آلود را در

۱- آمندا جوان بود و از عالمان دین، و یکی از معدود کسانی که بتهوون صمیمانه دوستشان داشت. آن دو در سالهای ۱۷۹۸ و ۱۷۹۹ باهم در یک خانه زندگی می کردند.

۲ شنوائی او پیش از این تاریخ بسیار خوب بود، و خود او در وصیت نامهٔ هایلیگنشتادت از
 کمال قدرت شنوائی اش در گذشته مخن می گوید.

قالب موسیقی فروریخته، و فضای تازه ای را خلق کرده بود، معاصران او تازگی کار او را زود دریافتند چه، جوانان در این زمینه حساس تر بودند. ل. شلوسر می نویسد: «بتهورن قهرمانی بود که به قدرت نبوغ درون بی نهایت وبی کران آدمی را ازبند آزاد ساخت و جهان تازه ای را طرح ریزی کرد.»

نبوغ سرکش او برای تسخیر قله های موسیقی و سراسر کثور اصوات بی تاب بود. از همان آغاز با استقبال همگانی رویه رو شد و شهرتش از تمام کسانی که برای پیانو و سازهای شستی دار آهنگ می ساختند فراتر رفت و از این نظر در کنار موتسارت و هایدن جای می گرفت، در نخستین سالهای قرن نوزدهم آثار او در سراسر آلمان و سویس، و در اسکاتلند و پاریس (۱۸۰۳) اجرا می شد. در سی سالگی به قله رسیده بود.

بتهوون سی ساله استاد موسیقی، هنرمند نام آور و شیراوژن و بی رقیب بود. جوانها را مجذوب می کرد و به هیجان می آورد. با دنیای دلاویز و لبریز از ظرافت و نرمش اشرافیت آن روزگار درمی افتاد و در عین حال از آنان بهره مند می شد. از محیط فقیرانه خانوادگی دربن به وین آمده بود و در فضای اشرافی ترین جامعه اروپا نفس می کشید. و هرچند با شاهزاده خانم لیشنفسکی تندخوئی می کرد و بزرگان را ناچیز می شمرد و سر جای خود می نشاند، ولی چانه اش را روی دستمال گردن سفید سه بار چین خورده بالا نگاه می داشت و از گوشهٔ چشم مغرور و خشنود — و کمی نگران — به اطرافش می نگریست. بتهوونی بود که می رقصید، بتهوونی که به اسب سواری می رفت ۲، بتهوونی که در میان جمع گاهی خوش برخورد بود و از ته دل می خندید ۲. به شادیهای زندگی و ظرافتهای

۱- یتهوون جوان ده پانزده سال پیش از آن که اولین سمفونی را به جهان هنر هدیه کند انواع شکلهای هنری را آزموده بود.

۲-- کنت براون امبی به او پیشکش کرد. بتهرون چندبار سوار آن اسب شد و سپس فراموشش کرد. خدمتکاری اسب او را ربود (به روایت ریس).

۳ در گفتگو گشاده رو بود و با همه وجودش می خندید. گاهی آهسته و با خود می خندید و کسی از راز خندهٔ او سر درنمی آورد.

نهانی اش توجه داشت. آثار این حلق وخو را در بسیاری از کارهای دل انگیز آن ایام او می بینیم: بالهٔ قهرمانان (۱۷۹۱)، سرناد (۱۷۹۳)، واریاسیونهای دلفریب ایام او می بینیم: بالهٔ قهرمانان (۱۷۹۱)، سرناد (۱۷۹۳–۱۷۹۵)، نغمه ای به نام Vieni Amor (۱۷۹۱)، و رقص روسی (۱۷۹۳–۱۷۹۵)، نغمه ای به نام والسها و رقصهای مستی انگیز و شادی بخش حکایت از آن داشت که او از اجتماع گریزان نبود و اگرچه با جمع درگیر می شد، نمی توانست از جمع چشم بپوشد. و می دانیم که چقدر از مردم گریزی او سخن گفته اند.

در آن هنگام جمع برای او لذت بخش بود. محبوب جمع بود. امّا از یاد نمی برد که کودک فقیری بوده، و از میان تودهٔ مردم برخاسته است. به همین سبب محبوبیت در جامعهٔ اشراف عذابش می داد. همه چیزشان را به باد نیشخند می گرفت. —به نیت خوب یا به نیت بد! (روستامرد بود و تقصیر هم نداشت!) ستایشگران والامقام او ناشی گریها، و کارهای عجیب، و کج خلقیهایش را می دیدند و به روی خود نمی آوردند و عزیزش می شمردند. امّا بتهوون منتظر بود که دیر یا زود دوستان بزرگ منش پرده را کنار بزنند و معایبش را به رخ او بکشند! علی الخصوص که ملاحظهٔ هیچکس را نمی کرد. اصلاً اهل ملاحظه کاری نبود. طبیعت او این چنین بود. بیشتر دوست داشت به زمختی همه چیز را درهم بریزد. حامیان مخلص داشت، و در مقابل رقبائی هم داشت که از او زخم کاری خورده بودند، موسیقیدانان شرم زده ا، همکاران خوار شده، ابلهان از تخت غرور فروافتاده با او دشمن بودند. دوست نداشت عده ای مرید خوار و ذلیل برای خود دست و یا کند. دوست نداشت شاگردانش رادورخود جمع کندتات ملق اورابگویندواو را کند. دوست نداشت شاگردانش رادورخود جمع کندتات ملق اورابگویندواو را کند. دوست نداشت ها مناه عزیز» بدش می آید.

وقتی کسی روی طناب باریک راه برود باید انتظار افتادنش را داشت.

۱- برآی مثال در خاطرات ریس می خوانیم که در محفلی یکی از نوازندگان ویولونسل اثری از اشتایبل Steibell را اجرا می کرد، که بتهوون ناگاه از جای برخاست و میزی را واروته کرد و آهنگ طنزآمیزی را که به ذهنش رسیده بود، با انگشتان روی آن ضرب گرفت. اشتایبل سرافکنده از تالار بیرون رفت و هرگز بتهوون را نبخشید.

و او تا وقتی از سلامت جسم خود اطمینان داشت از چیزی باک نداشت. یکتنه به جنگ عالم می رفت. ولی روزی که سرنوشت ضربهٔ کاری اش را به او زد به مردی می ماند که با چشم تار روی طناب باریک راه برود و به زمین بیفتد، ولی به جای اینکه اعتراف کند که چشمش خوب نمی بیند، از جا برمی خیزد و دندانهایش را روی هم می فشارد و تا آن دم که جرقهٔ روشنائی در چشم او می درخشد روی طناب باریک پیش می رود.

وشب بی نهایتی نزدیک می شد که خشم در پی داشت. و نه تنها خشم، که عشق رانیز به دنبال داشت.

ø

بتهوون جادو شدهٔ عشق بود. از نوجوانی تا واپسین دم زندگی این آتش مدام در قلب او شعله می کشید. به دوستی گفته بود: «هرگز نباید قلب را ازعشق خالی گذاشت.» در برابر زیبائی حساس بود؛ نمی توانست زیباروئی ر اببیند و آتش نگیرد. امّا این شعله ها کم دوام بودند. عشق تازه ای پیش می آمد و شعله عشق دیروز را خاموش می کرد. (و خود او لاف می زد که پردوام ترین عشقش هفت ماه طول کشیده است!) عشقهائی هست که فقط در گوشهٔ قلب جامی گیرد، و عشقهائی هم هست که مقدس است و تمام قلب را دربر می گیرد و در خانه جان می نشیند، و زخمی به جای می گذارد که خونش هرگز بند نمی آید، «عشقهای سرگرم کننده» ۲، عشقهای دیرگذر و عشقهای جاودانه در نظر او باهم فرق داشتند و هرکدام صاحب درجانی بودند، ولی پیدا کردن مرز و محدودهٔ فرق داشتند و هرکدام صاحب درجانی بودند، ولی پیدا کردن مرز و محدودهٔ مشخص این سه نوع عشق باتوجه به روحیات بتهوون چندان آسان نبود. بسیاری از بن عشقها زود مشتعل می شدند و با آتش ملایمی به پایان می رسیدند.

این عشقها و شوریدگیها در نخستین سالهای قرن نوزدهم به هم گره خورده

۱ – به نقل از خاطرات ریس.

۳ نام کتابی است به قلم ام. آ. هوسی M.A.Hevesy که نیارواژزفین و تیرن کنتسهای برنسویک، را که از یاران وفادار او بودند در ردیف معشوقه های سرگرمی بخش او جای داده است.

بودند. در همین سالها بود که بیماری گام به گام پیش می آمد و دور او را دیواری می کشید. در این دوران شهرت و محبوبیت، روزی نبود که در محافل وین در محاصرهٔ زیبارویان نباشد. دخترها مثل زنبورعل دور او پر می زدند. بیشتر این دخترها از شاگردان خصوصی او بودند (و این شاگردان هرگز محبت استاد را بی پاسخ نمی گذاشتند) و همه از اعضای دربار او بودند! این قضایا چندان عجیب نبود. بتهوون مرد روز بود. بالهٔ «آفریده های پرومته» از ساخته های او در روز بیست وششم مارس ۱۸۰۱ در تالار امیراتوری به نمایش درآمد، و همه جا صحبت از او بود، و معمولاً زنها مجذوب هنرمندان و موسیقیدانانی می شوند که روی صحنه می آیند و شهرتی دارند. بتهوون محبوب زنان بودا. او در نگاه اول زشت ومعمولي به نظرمي آمدواولين كلماتش به دل نمي نشست ولي چيزي نمى گذشت كەزنىھاازھررقىم كەبودند، جىدى ياجىلف يارۋىيائى وبىذلە گو، رام او می شدند و کم کم درمی یافتند که لبهای ظریفی دارد و دندانهایش برق می زند ۲، چشمهای قشنگ و گیرائی دارد، که هرلحظه رنگ عوض می کنند، و گاهی ملاطقت آمیز و مهربان، و گاهی وحشی، خشمگین و تهدیدبار می شوند . با این همه، زنها آزارش می دادند. دستش می انداختند، و هرکدام چیز غیرعادی و خنده آوری در او می یافتند. امّا همین چیزهای غیرعادی و شاید خنده آور، جزو سرشت او بود، و همین چیزهای مسخره به او یاری می کرد که دریجهٔ قلبها را بگشاید! برای این دخترهای جوان و خوشگل و تروتمند و اسم ورسم دار ماجراهای

۱- استفن فن برونینگ به همر خود گفته بود: «نمی دانم کجای این مرد خوش آمدنی است که اینقدر در میان زنها طرفدار دارد!»

۲- مولر در ۱۸۲۰ می نوید: «لبهایش ظریف بود و طرح نجیبانه ای داشت. و حتی در ایامی که سن او از پنجاه گذشته بود و درهم شکسته و خرد شده بود گروهی چیزهای زیبائی در چهرهٔ او پیدا می کردند!

۳- شارلوت برنسویک در نامه ای به تاریخ مارس ۱۸۰۷ به خواهرانش از کودک ده ساله ای با چشمهای گیرا و هوشمند صحبت می کند و چه شگفت انگیز است که می نوید: «چشمهای این کودک به زیبائی و گیرائی چشمهای بتهوون است!»

عشقی نوعی سرگرمی بود، و کمتر اتفاق می افتاد که قلبهایشان از عشق واقعی فشرده شود. مارا Mara ، و آ. هیوسی نامه های زنان دوروبر بتهوون را در چند کتاب گردآورده اند. بسیاری از نویسندگان این نامه ها معتقلند که «بتهوون یک فرشته است!». آنها ظاهراً او را زیاد جدی نمی گرفتند بلکه خود را سرگرم می کردند. گاه وبیگاه با کبکبه و دبدبه او را به قصرهایشان می بردند و در پشت گلبوته ها، کلمات مهرآمیز و بوسه ها میانشان ردویدل می شد و شاید قول و قرارهائی باهم می گذاشتند، که ناگهان بادی می وزید و قول و قرارها را با خود می برد! (صدای باد، گذر باد، خیزش و خشم باد را در Presto agitata در پایان می برد! (صدای باد، گذر باد، خیزش و خشم باد را در Presto agitata در پایان می شنویم).

از سال ۱۷۹۹ تا ۱۸۰۱ با دو خانوادهٔ برنسویک و گوئیچاردی که باهم خویشاوندی داشتند نزدیک و صمیمی بود و در میان این دو خانواده به سه دختر، دو خواهر و دخترعمویشان، دل بسته بود. تسی (ترز)، و پپی «ژزفین» و جولیتا، که به ترتیب بیست وینج و بیست ویک و شانزده سال داشتند، به نوبت و باهم محبوب او بودند و قلب او در میان این سه دختر طوری قسمت شده بود که به هریک از این سه دختر سبک مغز، که در بهار عمر خود بودند سهمی می رسید. جولیتا زیبا و طناز بود. ژزفین جذاب بود و دوست داشتنی و خودپسند، و ترز برنسویک از همه جدی تر بود (البته نه زیاد جدی!). و او چندی در این میان در کشاکش بود و دودل. تا سرانجام جولیتا از رقیبانش پیش افتاده و در وجود بتهوون توفانی از شور برانگیخت. با این وصف او همان کسی نیست که بتهوون یازده سال بعدا در نامهٔ مشهورش او را «دلدار جاودانه ام» نامیده است. امّا در نوامبر روزهای دختر افسونکار قلب بتهوون را تسخیر می کنداً. این دلبستگی در روزهای دشواری که «دژخیم ناشنوائی» به او نزدیک می شود به یاری او

۱ این نامه در سال ۱۸۱۲ نوشته شده، که در آن وقت جولیتا دیگر ردپائی در زندگی بتهوون نداشت. در جای خود به این موضوع خواهیم پرداخت.

۲ از نامه های بتهوون چنین برمی آید که از ژوثن تا اول زمستان سال ۱۸۰۱ دل بستهٔ او بوده
 است!

می شتابد و ابرهای متراکم اندوه و مردم گریزی را از او دور می کند. افسوس که چندی نمی گذرد که این ابرهای متراکم باز می گردد و انبوه تر و تیره تر آسمان زندگی او را پر می کند.

رفته رفته مصیبت به بتهوون نزدیک تر می شود. تا آنجا که دیگر نمی تواند ناشنوائی اش را از دیگران پنهان کند. در چنین ایامی نیاز دارد که به زنی پناه ببرد. حتى به فكر زناشوئي مي افتد و اين انديشه تا سال ١٨١٦ او را رها نمی کند و مدام مایهٔ امید و نومیدی او می شود. بینوا مرد احساس می کرد که روشنائی در مقابل چشمش به خاموشی می گراید و در جستجوی دستی برمی آید که دست او را بگیرد. امّا چه کسی حاضر بود دستش را بهسوی او دراز کند؟ و یکی از این سه دختر هم نمی توانست چنین دلدار و همسری باشد. گرفتاری بر سر غرور طبقاتی نبود (که اگر خانوادهٔ آنها پای بند چنین چیزها بودند خودشان نبودند). مشکل عمده تنگدستی او بود ۲. بتهرون تا روزی که ناشنوائی و بیماری به سراغش آمد در فکر فردایش نبود. تازه در آن موقع بود که زنگ خطر را شنید. از درسهای خصوصی چیزی عایدش نمی شد. با مستمریهای اتفاقی خرجش را درمی آورد. زودرنجی و غرور باعث شده بود که زیر بار کسی نرود و کار ثابت و پابرجائی نداشته باشد. برای آن که از پس مخارج زندگی برآید ناچار بود دور دنیا بگردد و در آلمان و در سراسر ارویا آثارش را اجرا کند. ناشنوائی بسیاری از درها را به روی او بسته بود و برای این که اندوخته ای کنار بگذارد به سالها زحمت و دوندگی نیاز داشت.

۱- در نامه ای می نویسد: «برای اولین بار حس می کنم که با زناشوئی خوشبخت می شوم.» و در همان موقع از هما گدالن ویلمن آوازخوان زیبا خواست که همسر او شود. امّا این زن که بتهرون را مردی زشت و نیم دیوانه می دانست درخواست او را نپذیرفت و سال بعد با یکی از عشاق خود که «خوش قیافه و عاقل» بود عروسی کرد.

۲- برنویکها و گوئیچاردی ها از اشراف بودند ولی ثروت زیادی نداشتند. درآمد املاکشان نیز زیاد نبود. دخترها همیشه دستشان پیش مادر دراز بود و ژزفین پس از ازدواج هم با گرفتاریهای مالی روبه روبود.

جولیتا نیز منتظر او نشد و با دیگری عروسی کرد — که نوعی دهن کجی به بتهرون بود — شوهراو موسیقیدان (و چه موسیقیدانی!)، و خوش سر و پز و خودنما و مجلس آرا بود. از آن آدمهای زرنگی بود که خود را «هنرمند بزرگ» جا می زنند، بی آن که به روی خودشان بیاورند که مهملات آنها چقدر با آثار هنرمندان بزرگ فرق دارد. جوانکی بود بیست و چند سائه به نام کنت ربرت گالنبرگ، و چنان گستاخ که در زمستان ۱۸۰۳ کنسرتی داد و با گونه برداری از موتسارت و کروبینی می خواست با بتهرون رقابت کند! درد اینجا بود که جولیتا تفاوت این دو را نمی فهمیدا. جولیتا و کنت ربرت روز سوم نوامبر ۱۸۰۳ ازدواج می کنند و یک سال و نیم پیش از این تاریخ بشهرون سونات اندوه گین حالا که پرده ها کنار رفته بود، تازه معلوم می شد که آن سونات پیش از آنچه حالات عشق باشد، داستان رنج و خشم آفرینندهٔ آن است. شش ماه بعد از حکایت عشق باشد، داستان رنج و خشم آفرینندهٔ آن است. شش ماه بعد از ساختن این نغمه جاودانه، بشهرون در ششم اکتبر ۱۸۰۲ وصیت نامهٔ هایلیگنشتادت را می نویسدا.

پاره ای از شرح حال نویسان به قهرمانان خود درس می دهند. با بتهوون نیز چنین کرده اند. تایر Thayer و ادامه دهندگان کار او می شرح حال مفصل بتهوون را نوشته اند، می خواهند ثابت کنند که هر بلائی سر این مرد آمده، حتی

۲ جاپ اول سونات در پایان زمستان ۱۸۰۲ – ۱۸۰۱ انجام می پذیرد.

۳ الکساندر ویلوک تایر در سال ۱۸۶۹ کتاب شرح حال بتهوون را آغاز کرد، و بعد از او هرمان وایترز، و هوگو ریمن دنبال کار را گرفتند و این کار در سال ۱۹۱۷ پایان یافت و کتابی در پنج جلد به چاپ رسید که مفصل ترین و معتبرترین زندگی نامه بتهوون است.

ناشنوائي اش، تقصير خود او بوده است.

حق هم دارند! تقصیر با خود بتهوون بوده. چون نمی خواست یا نمی توانست با معیارهای عادی سازگاری شود و اگر او اینقلر غیرتمند بود بدبختی از در و دیوار بر سر او نمی بارید.

و این نکته هم درست است که این مرد از اعماق تیره روزیها، شادی بی پایان سمفونیهایش را بیرون می کشد، درست است که بتهوون می خندید تا غم خود را پنهان کند، امّا شرح حال نویسان به جای آن که عظمت او را در این نکته ببینند می گویند که اخلاق انسانی چنین حکم می کند! این کارشناسان آگاه چه داستانها به هم بافته اند و در جستجوی مسائل انسانی چقدر لابلای اوراق بایگانی به سیر و سیاحت پرداخته اند، غافل از آن که برای شناخت زندگی باید به خود انسان مراجعه کرد. این آقایان با حوصله ای مورچه وار ذره ذره گرد آورده، و گنجینه ای فراهم کرده اند که باید سیاسگزارشان بود، به خصوص که تجلیل از مقام یک موسیقیدان در اعتلای هنر تأثیر دارد. امّا آنها گرهی را باز نکردهاند و زندگی بتهوون را به صورت معمائی ناگشوده باقی گذاشته اند. در کارشان از روانشناسی خبری نیست. و آنچه فراهم آورده اند در خور قهرمان نیست. متری در اختیار داشته اند که هرچیز را با آن اندازه می گیرند. آنها هم حق دارند و هم حق ندارند! متر آنها برای اندازه گیری کوه به درد نمی خورد: پای کوه ایستاده اند و به قله نگاه می کنند و کوه از آن بالا حقارت روحشان را ارزیایی می کند. بتهوون حکم آن کوه بلند را دارد، او همیشه به دوستانش می گفت که از حقارت نفرت دارد.

بتهوون اگر چنین و چنان نبود بتهوون نمی شد. اگر از آدمهای عادی چیزی «زیادی» نداشت بتهوون نمی شد. منظور من نه ستایش از اوست و نه سرزنش او. می خواهم او را چنانکه بود نقاشی کنم. کسی که می خواهد از راز بتهوون سر دربیاورد باید این «چیز زیادی» را دوست بدارد و دوگونگی حالات و ناهمخوانیهای او را با دل و جان بپذیرد. زیرا همین دوگونگیها و ناهمخوانیهاست که تراژدی بتهوون را در تعادل نگه می دارد. بتهوون آن قدرت را داشت — که

دست کم درجوانی - شادی واندوه را ، در کنارهم داشته باشد. شادی و اندوه او باهم بودند. یکی دیگری را از در نمی راند. شادی و اندوه دو قطب «الکتریسیته» نبوغ او بودند. و به این شکل منبع حیات او بار می گرفت و از بار تهی می شد.

اگر او رنج می برد و مهر می ورزید نباید تعجب کرد. از همه شگفت انگیزتر تاب آوردنش در برابر مختیهاست. بحران روحی او در سال ۱۸۰۲ نمونهٔ عالی این صبر و تحمل است.

بتهوون ضربه خورده، به خاک افتاده بود. تا حال فریادی چنین نومیدانه و آسمان شکاف از سینهٔ هیچ انسانی برنیامده است. وصیت نامه هایلیگنشتادت ا (که به مقصد فرستاده نشد) فریاد نومیدانهٔ او بود، امّا دیری نیائید که او از خاک برخاست. همانند تیتان افسانه ای، به خاک افتاد و با «نیروی ده برابر» از خاک برخاست و فریاد برآورد:

— نه. تحمل این را ندارم.

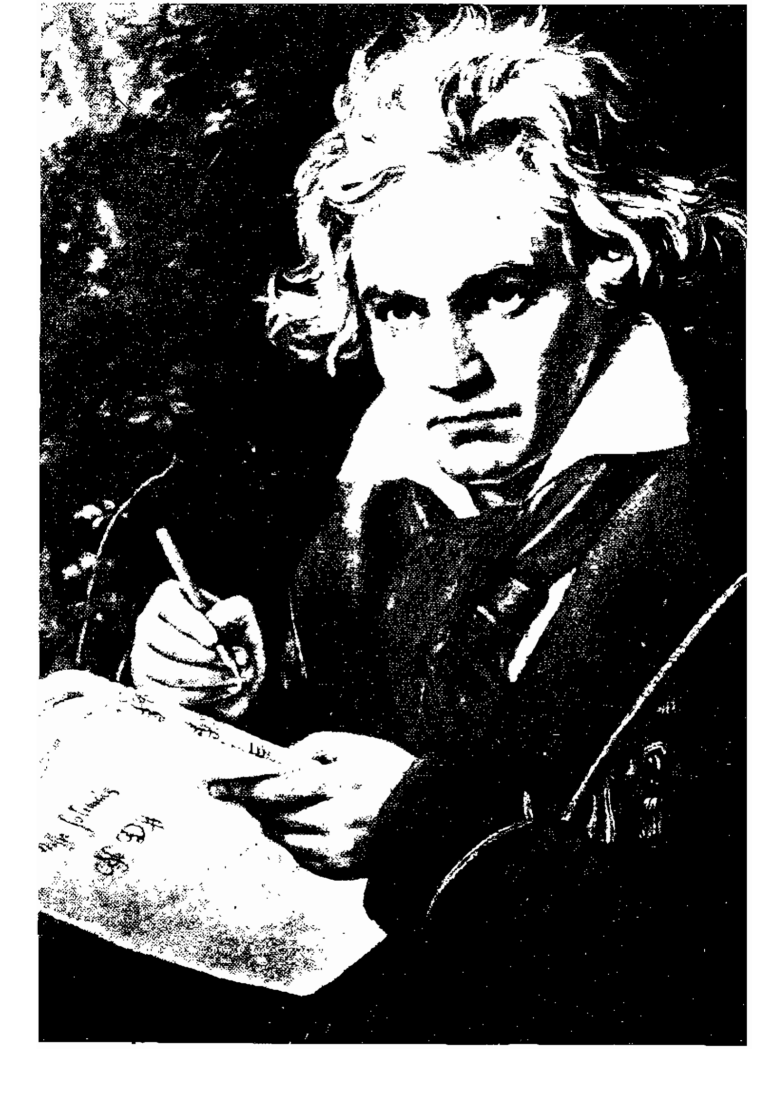
و با سرنوشت پنجه در پنجه انداخت:

- هرگز نخواهی توانست بیش از این پشت مرا خم کنی!

و هرکه سرشتی اینگونه دارد در مصیبتهای سخت به عافیت دست می یابد. آدمی وقتی با دشمن می جنگد نیرومندتر می شود، و هنگامی که شکست می خورد تا لحظه ای که خود را هنوز روی با می بیند، احساس تنهائی نمی کند. دیگریک تن نیست ارتشی است آمادهٔ قهرمانی .

۱- بتهوون در ۲۸ مارس ۱۸۱۰ نامه ای به بتین می نوید و کلمه «الکتریسیته» را در مورد نابخودی روح و به هنگام جرقه زدن نیوغ به کار می برد.

۲- بتهرون وصیت نامه هایلیگنشتادت را در ماه اکتبر نوشت. نامه های او نشان می دهد که از ماه نوامبر دوباره بسوی زندگی بازگشته، شادی اش را به دست آورده، آن ضربهٔ مرگبار را از سر گذرانده است.



## اروئيكا

در زندگی مردان شگرف اندیش بهاری هست پرچوش و تندیوی. که ناگاه شیره های نباتی جان می گیرند و پوستها را می شکافند و شاخه ها غرق گل و میوه می شوند و فضا را با نغمه برندگان خوش آواز بر می کنند. بریزادگان شادی و یریزادگان اندوه به یرواز درمی آیند. غولها زنجیر می گلند و آنچه هنرمند برای آفرینش نیاز دارد از روزنه های تنگ روزگار و تنگنای گدازان هستی او بیرون می ریزند و همه چون خیزایدای بسوی او پرتاب می شوند. در این لحظات تجربه ها و ناملایمات و حتی کشنده ترین زخمها به یاری هنرمند می شتابند و زبان او را باز می کنند، در ابتدا نیش ضربه های تندوتیز فرودمی آید و پوستهٔ جان را سوراخ می کندو از آن آتش بیرون می کشد. قلب شکافته می شود و به روح سرمستی می بخشد و کار به جائی می رسد که نه چیزی را نفی می کند و نه چیزی را در تضاد با چیز دیگری می بیند. همه باهم یکی می شوند. و همه به آهنگ نبوغ گوش فرامی دهند. هنگامی که هنرمند روبه اوج می رود، اندوه و شادی پهلو به پهلو حرکت می کنند و به آنجا می روند که هنرمند می خواهد. هنرمند راهبر و راهگشا می شود؛ قریحهٔ خود را به کار می اندازد و همهٔ نیروهای از بند گریخته را مهار می کند؛ همه را در یک جا جمع می کند و در یک مسیر به حرکت درمی آورد تا دنیای درون را به تسخیر درآورند.

با کلمات بازی نمی کنم. تابلوئی که برای شما نقاشی کردم پیچ و تاب سایه های شعله ای بود که بر جاده می رقصید؛ و حالا بیائید تا به جای نگاه کردن به شعله ها وارد کورهٔ آتش بشویم! در آنجاست که هنرمند با ارادهٔ ناپلؤن وارش از مواد درهم جوش کوهی از آتش درست می کند.

در زندگی بتهوون این دورهٔ سه ساله استثناست، و آن را به حق دوران فهرمانی نام داده اند. که دوران آتشفشانی اِتناست و غولان در میان آتش سپر آشیل را در دست دارند.

٥

و ما دنبال ضرب آوای تبر را می گیریم و پیش می رویم! گنجینه ای از آثار او، از محصولات اول پائیز ۱۸۰۱ تا بهار ۱۸۰۶ در دست ماست. بررسی این مجموعه اسرار زیادی را برای ما آشکار می کندا. امیدوارم که موسیقیدانان خرده نگیرند و نگویند که به قضاوت شاعر دربارهٔ موسیقیدان اعتقاد ندارند. این شاعر پیش از آن که نغمه سرائی کند همه چیز را به دقت وارسی کرده، قدم به قدم پیش رفته، نیم گوشه ای را نادیده نگذاشته است. موسیقیدانان هم از بتهوون بسیار گفته اند — گاهی او را ستوده اند و گاهی از او بد گفته اند — و من شاعر به حیرت افتاده ام که چگونه می توان براین قضاوتهای نادرست صحه گذاشت و به معتقدان هنر رومی که به هزار دلیل باید دوستدار نظم و زیبائی باشند، حق داد که از هرج و مرج رمانتیک و بی نظمیهای احساساتی جانب داری کنند؟

در آغاز تابستان ۱۸۰۲، بتهوون در هایلیگنشتادت بود، در خانه ای وسیع و روستائی، دور از شهر و بر دامنهٔ یک تپه، که چشم اندازش دانوب و دشتهای پهناور اطراف آن بود و به خط آبی کوههای کار پات در افق نگاه می کرد.

سکوت، کشتزارهای اطراف را فرا گرفته بود. دکتر اشمیت توصیه کرده

۱- در کتابخانهٔ بزرگ برلن مجموعه ای از آثار بتهوون از ۱۷۹۸ تا ۱۸۲۷ در پیش از چهل کتاب بزرگ و ده ها دفتر موجود است. و فهرست کاملی از کتابها و کتابخانه هائی که دست نوشته های بتهوون را حفظ کرده اند در رساله ای به همت ژزف برونشین گرد آمده است.

بود که بتهوون مدتی در آنجا بماند و گوش خود را استراحت بدهد! ناشنوائی اش را هنوز از دیگران پنهان می کرد، و با عشق شکست خورده و امیدها و دردها و بدحالیهای خود، که در اندرون او کنسرتی بر یا کرده بودند، تنها بود.

تابستان امید هرچه پایدارتر باشد درختها بهتر به گل می نشینند! و در چنین روزهائی بود که سمفونی دوم را به پایان رساند.

زمان می گذشت. تابستان می گذشت. اکتبر فرا می رسید. آفتاب یخ می بست. کشتزارها یخ می بست. خون یخ می بست و او در وصیتنامه اش نوشت که «آن دلاوریها که در روزهای خوب تابستان جان مرا گرم می کرد از من گربخته است.»

مرما بود و گودال عمیق مرگ بود و بوی مرگ می آمد. بتهوون در آن خانهٔ پرت در هایلیگنشتادت در آن روزهای بی فروغ ضجه می کشید. ضجهٔ مرگ! وصیتنامهٔ شوم او ضجه های پرومته را در کوههای قفقاز به یاد می آورد. قرنها شکست در پیکار و انقلاب در این ضجه بود و سراسر آسمان را پر می کرد و قلب بشریت را به لرزه می انداخت ۲.

مردی مرگ را نزدیک خود می بیند و ندای مرگ را می شنود. مدتی بعد

۱- این وصیت نامه را بتهوون، از ششم تا دهم اکتبر ۱۸۰۲، به نام برادرانش نوشته است و آنقدر شهرت دارد که نمی خواهم متن آن را در این کتاب بیاورم. ترجمهٔ کامل آن را در کتاب کیاب کوچکی به نام «زندگی بتهوون» از انتشارات هاشت آورده ام. متن آلمانی اش را تایر در مجموعهٔ خود چاپ کرده، و اصل آن در کتابخانهٔ ملی هامبورک محفوظ است.

۷- برعکس آنچه تایر در کتابش شرح داده، چند ماهی که بتهوون در هایلیگنشتادت بود، از دوران پربار هنری او بود؛ سوناتهای اپوس ۲۳ و ۲۶ برای و یولن را در اینجا به پایان رساند. سوناتهای اپوس ۲۳ و اپوس ۲۳ و بودن سونات مهتاب، (پاستورال) اپوس ۲۸ و کوینتت اپوس ۲۹ را در این روزها تنظیم کرد. در زمستان ۱۸۰۲-۱۸۰۱ سه مونات برای پیانو و و یولن نوشت که هدیه او به امپراتور الکساندر بود. و سه سونات برای پیانو اپوس ۳۱، شش واریاسیون در فار اپوس ۲۶، روندو در سل ماژور اپوس ۵۱ شماره ۲، هفت باگاتل اپوس ۴۳، اورانوریوی (مسیع با تاج زیتون)، و سرانجام سمفونی دوم که مدت زیادی با آن مشغول بود، از محصولات این زمان است.

در پاستوران به این ندا پاسخ می دهد. این مرد زیر باران در اعماق جنگل خفته است. ناگاه فریادی همراه با طنین اسرار آمیز شیپورهای قهرمانی فضا را می شکافد که:

«لازار! ازجا برخيز!»



ریس به این نکته توجه دارد که بتهوون اروئیکا را در هایلیگنشتادت تصنیف کرده، و منظور او پی ریزی و آغاز آن است، بتهوون در ماه نوامبر به وین باز می گردد و چنین می نماید که نخستین رگه های این اثر، حتّی در فردای «وصیت نامه» به مغز او راه یافته است، و شاید در همان لحظات که آخرین سطرهای وصیت نامه را می نوشته، و «خداحافظ شادی!» می گفته است، ناگاه به خود آمده، خون زندگی در رگهایش جریان یافته، سنگ گور را به یکسو افکنده است و در این حال می بیند که روشنائی فضای اطرافش را پر کرده، فواره های نور از هرسو به بیرون پرتاب می شوند.

اگر دفتر یادداشتهای او را در ماه اکتبر ورق بزنیم و سیاه مشقها و پیش طرحهای او را ببینیم، از همان صفحات اول ذره ذره طرحهای اولی، قطعات اول و دوم و چهارم سمفونی قهرمانی به چشم می خورد و بعد از آن نخستین بخش از قطعهٔ اول با واریاسیونها و چند خرده طرح به دنبال آن آمده است، و همه چیز می نمایاند که تخیلات به مغز او هجوم آورده اند... و دیگر مکث نمی کند و تا

١- پاستورال بعد از اروئيكا و پيش از سونات سپيدهدم ساخته شده است.

۲— جمله های آخر وصیت نامه این است: «دیری است که با شادی و رسوب ژرف آن در جان خوبش، بیگانه ام. آه!... ای آفریدگار!... آیا دوباره شادی را در پیشگاه طبیعت و انسان حس خواهم کرد؟ نه!... هرگز!... و این چقدربی رحمانه است!»

پایان پیش می رود.

نُتها چه ضربه ای بر سندان گوش ناشنوای او نواخته اند؟... و ما باران جرقه ها را می نگریم که از هرسو فرو می بارد!

بلندترین طرح را در لحظاتی از قسمت اول از قطعه اول می بینیم که با یک حرکت مطمئن و استوار بسوی بالا می رود و به قلهٔ ملودی نزدیک می شود. نور و سایه از پی هم می آیند. مدولاسیونها به جنبش درمی آیند و این فوران پرشکوه در میزان پنجم، با ضجه ای گلایه آمیز فرو می افتد.



از اوج با چنین ضجه ای فرود آمدن، نشانی از تردید روح هنوز آشفتهٔ اوست. خدای ناپیدای او، سرنوشت توانمند او،قاطعانه فرمان می دهد که بسوی اوج حرکت کند. و او به ناتوانی فرومی افتد.

در شبی از ماه اکتبر، این ندا چون صاعقه به جان بتهوون می نشیند و او را به مأموریتی قهرمانی فرامی خواند. هرچند که به سُتوه آمده است و خود را واپس می کشد، آن ندای توفنده، از کمینگاه بیرونش می کشد و او را به همراه می برد.



بتهوون از همان لحظهٔ اول، فضای کلی و زیر و بالای اولین قسمت را در ذهن خود می پرورد. در همان نیمهٔ اول طرحهای ابتدائی او متوجه می شویم که چرخها با همهٔ سنگینی روی ریل افتاده، به حرکت درامده اند و پیچ و مهره ها، تم théme وموتیفهای اصلی درجای خودنشته اندوعیب وعلت ندارند. درنیمهٔ دوم همه چیز در مه ابهام فرو می رود، و این مه در نیمهٔ نخست، از سی امین میزان به

بعد احساس می شود. اگرچه در این ابهام جهت را گم نمی کند، ولی از نفس افتاده است. درجا می زند. پایش در گل فرو می رود و مکث می کند. به عقب می نگرد، و دوباره سوزنها را جابه جا می کند و چرخها را با این علامت روی ریل می اندازد، که:

## «تهي كن خويشتن را!»

تهی کن خویشتن را ازتردیدها و ناشادیها! ... و بااین حرکت، جنب وجوش قهرمانانه از سر گرفته می شود، که خط متفاوتی با متن اول و شتاب بیشتری دارد.



پیش ظرح بعدی، این موتیف را با افزودن سبک هائی کامل می کند و صحنهٔ دیگری را مقابل چشم ما می گذارد: نزدیک است قلب از کار بیفتد. و انگشتان لرزان به هر چیز چنگ می زنند تا دستاویزی پیدا کنند. تلاش و کرنش روح آغاز می شود، به آن امید که از پلکان آسمان فرار ود و در بلندگاه فلک شناور شود.



و در چند خط بعد، ازکاربرد بعضی از عناصر صرفه جوئی می کند، تابا این دخایر موتیفهای قهرمانی را در قسمت دوم بپردازد. امّا در قسمت اوّل، در میسزان ۲۵ و ۲۱ از ضربه های لرزه آور تکیه های سنکپدار بهره می گیرد. گوئی قهرمان، به هنگام دویدن با سه نوع مانع روبه رو شده است. آشفته تر و درهم شکسته تر، لحظه ای از پا می افتد و دوباره شور جوانی به او نیرو می بخشد، از جا برمی خیزد و به شکست ناپذیری خود ایمان می آورد.



در موتیفهای پاساژ قسمت اول، آوای مهربان و گلایه آمیزی به دشواری جان می گیرد و بریده و بریده شنیده می شود.



که به فریاد پرنده ای در جنگل می ماند. کم کم صداهای پرابهام و ناپخته باهم جفت می شوند و آهسته آهسته وزن خودراپیدامی کنت.



و به نظم درمی آیند.



و باز این زمزمه ها مرتعش می شوند و درهم می آمیزند، تا دوباره به نظم درآیند و یایدار بمانند.



هنرمند با انبوههٔ این پیش طرحها درگیر می شود، و چاره ای جز این ندارد که پشم و پیله ها را بچیند و قسمتهای زاید را کنار بگذارد و بقیه را جمع وجور کند تا به صورت دلخواه دست یابد. در این آشفتگیها و پس ویش کردنها بسیاری از چیزها باید زیرپا له شود، و زیادیها دور ریخته شود و آنچه مانده جلا یابد تا چیز شسته رفته ای به دست آید. امّا با اولین خانه تکانی نیز مقصود حاصل نمی شود. بازهم چیزهای زاید و نابجا زیاد است و سرانجام پس از چندین بار نقد و ارزیابی خشونت آمیز و پرداختن به کاستیها، هنرمند چیزی متعادل و جامع و بی عیب به دست می آورد و بتهوون پس از این نبرد نفس گیر از حشو و زوایدی که در آغاز به ذهنش رسیده آزاد می شود و قلب پرتپش قطعهٔ دلخواه خود را پیدا می کند، و باز تکمبه تکه رااز نظر می گذراندو به بیانی دست می یابد که مثل گوهر می درخشد. به بیانی مانند این:



این تلاش کم نظیر او را به ستوه نمی آورد و دوباره محصول دست چین شدهٔ اولین قسمت را از نظر می گذراند. از نو بررسی را آغاز می کند. از نو آغاز می کند و چند نکتهٔ خوش آهنگ ولی کم ارزش، او را به تردید می اندازد، که اگرچه از زیبائی ظاهر برخوردارند، با بقیه هم سطح نیستند. زود به خود می آید. تردید را به یکسو می گذارد، تصمیم نهائی را می گیرد و حساب این چند تکهٔ خوش آهنگ را هم می رسد!

در قسمت دوم، شگرد مشهورش Durchfuhrung را در بسط و است در زبان فرانسه Developpement می گویند و منظور بسط آهنگ و گسترش دادن به کلام موسیقی است ولی بتهرون در این قالب کاری انجام می دهد که آغاز تحولی در موسیقی است و اصطلاح آلمانی اش گویاتر و به معنی نزدیک تر است.

گسترش آهنگ به کار می بندد، که حکایت روزها و شبهاو هفته ها پیکار و کوشش است و اُسترلیتز موسیقی نام دارد و فتح یک امپراتور بی تردید پیروزی بتهوون در این نبرد از فتوحات ناپلئون پردوام تر است. با این تفاوت که بتهوون هم امپراتور و سرکردهٔ سپاه بود و هم مجموعهٔ آن سپاه!

حال به خوانندگان خواهم گفت که Durchfuhrung از نظر موسیقی چه مفهومی دارد:

با این ترفند آوای «امپراتوری میانی» به گوش می رسد، یا به سخن دیگر آن قسمت از آوا، که آهنگها باهم درمی آمیزند و بازتاب می یابند تا صدای مطلوب را به گوش ما برسانند. در اینجا همه چیز به بازی آهنگساز و نقش ونگار آفرینی او تسلیم می شودو آهنگساز همه چیز را با مهارت شیطنت آمیز خود دگرگون می سازد، و باز جفت وجور می کند و به بیست شکل درمی اورد و این کار بعد از آفرینش اروئیکا وسیله ای شده است برای نمایش نبوغ، در آنجا، در امپراتوری میانین، آهنگاز به قلب اندیشه ها فرو می رود، و حکم خدا را پیدا می کند که می خواهد خمیرهٔ هستی را در کف دست مالش می دهد و آن را به هر صورتی که می خواهد درمی آورد.

پیش از بته وون استادان بزرگ این عمل را وسیله ای برای انتقال دیالکتیکی کلام موسیقی و ماحصل آن می دانسته، و با ظرافت و احتیاط آن را به کار می بستند (که به هرحال عصر ادب و ظرافت بود!) و معتقد بودند که به زیباثی تم کمک می کند و حاضر نبودند این عمل را بیرون از مسائل موضوعی به بحث بگذارند. در آثار موتسارت چنین بسط و گسترشی هرگز از نظر طول، از دو سوم قسمت اول فراتر نمی رفت و معمولاً به یک سوم آن محدود می شدا بتهوون نیز پیش از آفریدن اروئیکا این نسبت را مراعات می کرد، تا آن که در اروئیکا سنت را درهم شکست و Durchfuhrung را از نظر طولی افزایش داد و به بیش از دو سوم قسمت اول رساند، چنانکه نسبت آن به ۱۶۷ میزان در مقابل ۲۵۰ رسید۲.

۱ - در آثار هایدن گاهی به نصف قسمت اول می رسد و گاهی اندکی بیشتر.

۲ در ممفونی های بتهوون Durchfuhrung در طول کلام افزایش بیشتری می بابد و

ظاهراً تناسب برهم خورد، ولی دراین ماجراقست اول یا اکسپوزیسیون اصلی تم هاقربانی نشدند و باآن که یک قرن از آن زمان می گذرد و هزاران هزار نفردر ساحل رودنغمه هار وح خودراباموسیقی بتهوون نوازش داده اندومی دهند، و همه ازمعجزهٔ Durchfuhrung برخوردارشده اند، منقدان هنری آن را ستوده اندوگفته اند که این عمل به بنای استوارموسیقی جلاوزیبائی تازه ای بخشیده است، و هنرجدید بتهوون (ars nova) ، مانند طاقهای سبک گوتیک خوش نقش و شگفت انگیز و پابرجا مانده است، و همانگونه که اندیشهٔ آدمی اوج می گیرد و به حل معماهای ریاضی می پردازد، در محدودهٔ هنر نیز عوالم تازه ای را کشف می کند.

حالاً به تماشًا می رویم تا ببینیم که بتهوون برای تعادل زیروبمها و همازی این مجموعه چه طرحهائی ریخته است:

طرحهای اولی نشان می دهد که حتی پیش از آن که نقشهٔ کلی این بخش را فراهم کند، سمت گیری مدولاسیون ها و چگونگی تنالیتهٔ این تکهٔ غنائی را در ذهن خود پرورانده است:



و بمحض آن که تنظیم نقشهٔ کلی را، که هنوز بی شکل است، آغاز می کند، اصوات نامطبوع رابه کار می گیرد. دو میزان اول از تم اصلی، ناگهان از مه ابهام بیرون می آید و لحظه ای در انبوههٔ ابرها معلّق می ماند.



براساس تحقیق آلفرد لورنتس نسبت آنها در سمفونی های بعد از اروثیکا چنین است: در سمفونی چهارم ۱۵۴ به ۱۹۲ به ۱۲۳ ششم ۱۳۸ به ۱۴۰ ، هفتم ۱۱۴ به ۹۷، هشتم ۱۰۳ به ۸۳۸ به ۱۸۰ به ۱۸۰ به ۱۸۰

این حرکت جادوئی در قسمت سوم، گوش را به شگفتی وامی دارد و این احساس را به ما می دهد که چیز عجیب یا نابه جائی می شنویم، و ظاهراً چنین معلوم می شود که هنرمند حتی پیش از طرح آن قصد ادامه اش را نداشته، ولی این فکر را روی کاغذ آورده، تا بلکه بتواند جایگزینی برای آن بیابد.

با این ترتیب ما دوعنصر اصلی برای اولین جهش در دست داریم.

١ ــ مدولاسيون ها، كه شيب جريان و خط سير آن را معلوم مي كند.

۲ شتاب رود و چرخش آن به گرد صخره هائی که سر از آب بیرون
 کشیده اند.

## همين وبس!

و حالا تنها چیزی که برای اکتشاف منابع این سرزمین لازم داریم کار است و کوشش. کار و کوشش برای هنرمندان درجه دوم طبعاً مسئله ای جدی و درخور اهمیت است. و برای کسی مانند بتهوون که سرشار از نبوغ است، کار و کوشش حتی بیش از الهامات نخستین ارزش دارد، و روزی که فرصتی باشد بیشتر توضیع خواهیم داد که هنرمند اگر به کوشش و کار نپردازد و در پی اکتشاف نرود، از نبوغی که در جان اوست بی خبر خواهد ماند. با هر ضربهٔ تبر که بر صخره می خورد جرقه های پنهان از دل سنگ برمی جهد، و با هر حرکت بیل که بر صخره می خورد جرقه های پنهان از دل سنگ برمی جهد، و با هر حرکت بیل که در گلولای فرومی رود ریشه های اندیشه به دست می آید. تنها با عرق پیشانی می توان نبوغ را از اعماق بیرون کشید. و هرچند ذهن هوشمند هنرمند تونلی را که باید حفر شود علامت گذاری می کند، امّا از پیش نمی داند که در زیر کوهها چه خبر است و در هنگام حفر تونل چه پیش می آید و چه موانع و منابعی در انتظار اوست. نکته اینجاست که برخورد با این دشواریها نبوغ را پرورش می دهد و هنر را قدرت و استحکام می بخشد.

پیش طرحهای بی شمار قسمت دوم نشان می دهد که هنرمند با چه سرسختی کارش را دنبال کرده، و تک تک سنگ چینهای ساختمانش را بارها و بارها از نو بازدید کرده، درهم ریخته و دوباره ساخته است. به آهنگها وزنها مفهوم شگفت انگیزی بخشیده، رنگهای جوراجور به کار برده، انبوهه های متضاد را

به کار گرفته، الحان مناسب را یافته، و به مجموعهٔ اثر اصالت و گیرانی بخشیده است.

فاجعهٔ این مارش که با گامهای غول آسا حرکت می کند، در آنجاست که با کرشندو روبه بالا می رود، گوئی می خواهد سراسر دنیا را به چنگ آورد، و ناگاه مانند صاعقه زدگان به خاک فرو می غلطد و در زیر گردوغبار، همچون غولی نیمه جان، به سختی نفس می کشد و در آن سکوت مرگبار، ندائی از گوشهٔ ناپیدا او را به قهرمانی فرامی خواند. از جا برمی خیزد و باز به راه می افتد و به سوی پیروزی گام برمی دارد!.

تنها دو مرد توانسته اند به راز پنهان این بنای سر به فلک کشیده پی ببرند. یکی هوگو لایشتن تریت در کتاب آموزش فرم، و دیگری آلفرد لورنتس دریک تحلیل نافذ، که هر دو از موزون و متناسب بودن تک تک اجزای این ترکیب و کار برد مؤثر Durchfuhrung به شگفت آمده اند. لورنتس این مجموعه را بدینگونه تجزیه می کند:

قسمت اول — 35 میزان قسمت دوم — 35 میزان قسمت سوم — 35 میزان قسمت چهارم — 35 میزان

در قسمتهای اُول و دوم تز و آنتی تز به صورتی موزون و متناسب با یکدیگر درگیر می شوند، و در قسمت سوم و چهارم سنتز قضایا رخ می نماید، و در مجموع یک سونات عالی، یک سمفونی کامل در قلب سمفونی پدید می آید.

براین مطالب بیفزائیم که اگر آنگونه که در متن آمده، قسمت اول آلگرو دوبار نواخته شود، در مجموعهٔ قسمتهای سه گانه به این موازنهٔ شگفت انگیز می رسیم:

## 3 PT- . 6 Y-APY

تردیدی نیست که بتهوون ریسمان به دست نگرفته بود، تا این تناسب را اندازه گیری کند. قریحهٔ او در تاریکی شب چنین نظم و تناسبی را آفریده است.

۱- از میزان ۱ ۲۴ تا ۲۰۰

فراموش نکنیم که بتهوون برای چنین کاری نمونه ای پیش رو نداشت و خود این دنیای جدید را کشف کرده بود. و خود را کشف کرده بود. اروئیکا مانند کشتی کریستف کلمب، او را به سرزمین تازه ای برد، و این کشف تازه ای بود که آیندگان باید نیام کاشف آن را به یاد داشته باشند. شاید اگر کاشف به هنگام درگیری و تلاش از پایان کار خبر داشت و می دانست که چه دنیای وسیعی را زیر قدمهای پرتوان خود کشیده است، پرشورتر قدم برمی داشت.

به واقعیات بازگردیم. آنچه امروز پیش رو داریم محصول کار اوست، در آن لحظات که بتهوون با آن همه وسواس و تردید درگیر کار بود و با جان تب زده و عذاب کشیده اش در راه آفریدن این اثر جان سختی می کرد، نسخهٔ دیگری از میکل آنژ بود که به هنگام نقاشی سقف نمازخانهٔ سیستین در به روی خود بسته بود تا معمای تناسب اشکال را حل کند و زنجیر از پای خطوط و اشکال بردارد، و آنها را به اطاعت درآورد. ما فقط دستآوردها را می بینیم و با محصول رنج و زحمت روبه روهستیم ما شور قهرمانی و التهاب نبرد را در هاله ای از ابهام حس نرحمت می شویم، غافل از آن که هنرمند با چه تلاش طاقت سوز عناصر زنجیر گیخته را به بند کشیده است.

شگفت آوربود که اروئیکای بتهوون، با آن همه نوآوری و سنت شکنی، به جای آن که با مخالفت کهنه پرستان روبه رو شود و تا مدتبها بعد دور از فهم بماند، در اندک زمانی محبوب همگان شد و در دلها راه یافت.

گروهی از نخبگان بهانه گیر محبوبیت این اثر را به دلیل آسان پسند بودن و کم ارزشی آن می دانستند، که حرفشان بی اساس بود. البته اگر هنرمند برای جلب توجه عموم کار خود را با کیفیت پائینی عرضه کرده بود ما هم با آنها موافق بودیم، امّا وقتی آهنگساز دقیق و سختگیر باشد و با تمام قوا پیش برود تا احکام کلّی زندگی و زیروبخهای اساسی روح آدمی را کشف کند، به یاری نبوغ شاهکاری می آفریند که بی آن که تعمدی در کار باشد عمومیت پیدا می کند و تمام انسانها خود را در آئینهٔ او می بینند و شاهکار هنرمند نابغه جهانی می شود. بتهوون در اروئیکا چنین توفیقی به دست آورده بود. بعضی از ابعاد

کارش به گلوک، که از استادان مورد احترام او بود، شباهت داشت. با این تفاوت که بتهوون مدام در جریان سیلاب الهامات و مکاشفات بود و هرگز در یک جا درنگ نمی کرد، و گلوک از چنین نعمتی بی بهره بود. بتهوون برآن بود که بنای یادبودی از موسیقی بسازد که با قرن جدید که سرآغازش با انقلابها و جنگهای امپراتوران و جنیشهای مردم مهر و نشان یافته بود همساز باشد، و هزاران هزار انسان را با تمام آرزوها و رؤیاها و توقعاتشان در تالارهای این بنای عظیم جای دهد. هایدن و موتسارت سونات را عاشقانه به مرز کمال رسانده بودند، بتهرون اصول و قوانین آن استادان را از هم نیاشید، بلکه قبائی مناسب براین اندام دوخت که شانه های پهن و سینهٔ ستبرش را به زیبائی بیوشاند و ضربان قلب جهانی از زیر آن احساس شود. بنیادگذاران امپراتوری روم نیز چنین کرده بودند. آنها وقتی بر روم چیره شدند فضای شهرها را وسعت بخشیدند. در هر گوشه بناهای مجلل و گنبدها و سقفهای یرنقش ونگار ساختند تا محیط باعظمت امیراتوری متناسب باشد. ریشهارت در سال ۱۸۰۸ می گفت که کوارتهای بتهوون میکل آنژ رایه خاطر می آورد که گنبد و بارگاه آرامگاه آگرییا را با نقش ونگار آراست. شاید با این تفاوت که نقشهای میکل آتژ خشک و سرد و مجرد بود و نقش ونگارهای بتهوون برجستگی داشت و مانند جوانهٔ گیاه سرسبز بود و مانند سردرهای زیبای گوتیک گوشت و خون داشت. این هنرمند در بالای سروده های خود با دو آکورد پرطنین سکوت را می شکست:



گوئی با این نقش از مشیت الهی یاری می طلبید، و پس از این سرآغاز، همراه شطی از نغمه های موزون به حرکت درمی آمد و بی وقفه تا مصب پیش

مي دويد.

وحالا که در تلاش هستیم تا گوشه ای از پیچاپیچ پنهان روح این هنرمند را با مروری بر اولین قطعه کشف کنیم، بیائید تا به عالم رؤیا فرورویم و تفسیرهای خود را بازخوانی کنیم. موسیقیدانان حرفه ای مجازند که تفسیرهای ما را ناچیز بشمارند. امّا هیچکس نمی تواند یا روی این حقیقت بگذارد که تنها آشر آهنگی شنونده خواهد داشت که بافت موزون و آوای متناسب آن در قلبها اثر بگذارد و این تأثیرات مداوم و پیاپی باشد. آهنگی می تواند در کشاکش ایّام دوام بیاورد که اندیشه و احساس و تمام وجود شما را، نابخود به حرکت درآورد، و البته این حق برای هرکس محفوظ است که بعد از شنیدن آهنگ به عالم رؤیا فرو رود و این اثر را برهنه در مقابل خود ببیند و لمسش کند. زیرا در چنین حالاتی به کشفیات تازه دست می یابیم و چه بهتر که به هنگام رؤیا پلکها را فروبندیم.

پیش از هرکار باید جاده را از خس و خاشاک بروبیم، و آنچه ساده نگران در زمینهٔ هدیه دادن و بازیس گرفتن اروئیکا به ناپلئون بناپارت نوشته اند از سر راه خود کنار بزئیم. حقیقت اینجاست که بتهوون لبریز از خویش بود و تنها لبریز از خویش. و لبریز از شورها و التهابات خویش، و کشمکشهای خویش و لبریز از خدای خویش. و دنیای خارجی و رویدادهای آن در نظر او پرتو و بازتابی از فاجعهٔ عالم درونی اش بود. هنرمندانی مانند موتسارت و هایدن کمتر از خود لبریز شده اند و ضمن کار، گاهی به دنیای خارج نیم نگاهی دارند. موتسارت جانها را به هم پیوند می داد. هایدن به نگاهی ظریف و زیرکانه اطراف خود را می پائید. بتهوون از «من» خویشتن بیرون نمی آمد، زیرا «من» او به اندازهٔ دنیا بود. حتی آنچه بیرون از وجود او بود، یعنی طبیعت، در زیر نگاه او از وجود خویش تهی نمی شد، و یژگی هایش را از دست می داد و به همان شکلی اندازهٔ دنیا بود. حتی آنچه بیرون از می یافت که بتهوون میل داشت. تقلید از دیگران درمی آمد و همان طمم و بوئی را می یافت که بتهوون میل داشت. تقلید از دیگران حرمی آمد و همان درونی درجه امکان رسیده بود، یا به صورت دیگری درآمده بود. چه او به پائین ترین درجه امکان رسیده بود، یا به صورت دیگری درآمده بود. چه همیشه از عوالم درونی خود پر بود، بنابراین اگر ناپلئون نظر بتهوون را گرفته بود، چه همیشه از عوالم درونی خود پر بود، بنابراین اگر ناپلئون نظر بتهوون را گرفته بود،

به این علت بود که به یک نگاه در میان نام آوران زندهٔ اطراف خود جستجوئی کرده، و به گمان خود «من» را در او دیده بود، و پس از چندی که او را بهتر شناخت، به خشم نام بناپارت را پاره کرد. خطای او هم چندان بزرگ نبود، و بی تردید اگر اورئیکا را به نام هرکدام از مشاهیر دوران خود می کرد، مضحک تر از آب درمی آمد. هرکسی می تواند خود را به این بازی سرگرم کند و نامهای دیگری را به جای بناپارت بگذارد، به همان ترتیب که هاملت جوان به ابرهای فراز بالتیک می نگریست و در نقش گوناگون ابرها هردم صورت تازهای را می دید و خود را سرگرم می کرد. حرف آخر این است که اروئیکای بتهوون تنها یک نام را برازندهٔ خود می شناسد: بتهوون ".

وبرترین موتیفی که بر اروئیکا حکم می راند:



انسان است، انسانی که در وجود اوست و اندیشهٔ او، و مدای پرابهام غریزه ها و تعایلات آشکار او. و این انسان زنده و قابل لمس روی هرچیز او تأثیر می گذارد. درست و راست بسوی سرنوشت از پیش نوشته، پیش می رود، و از اولین گام او پیداست که خود از این سرنوشت خبر ندارد. در میزان پنجم اروئیکا او را می بینیم که پشتش زیربار سرنوشت ناگزیر خم شده است، در هر قدم که پیش می رود حس می کند که قرمان سرنوشت جزئی از ذات اوست، و ناچار آهی می کشد و به تلخی پذیرای آن می شود و باز قدمی پیش می گذارد. در هر حرکت مانع جدیدی سر راه سبز می شود. موانع را درهم می کوبد (میزانهای ۲۵ حرکت مانع جدیدی سر راه سبز می شود و همان کاری را می کند که از انجامش ناگزیر تا کاری را می کند که از انجامش ناگزیر

۱-تنهاچند آهنگ انگشت شمار-مانند تریوهای «Erdody» اپوس ۷۰که درلحظات خاصی به ذهن او رسیده، و روی کاغذ آمده اند رنگ و طعم کارهای او را ندارند. و اینگونه آهنگهای غریبه با وزش باد پراکنده شده، و از یاد رفته است.

است و چارهای جز آن ندارد که با جانی خسته و قلبی لبریز از تأثر و مهربانی یاسخ اری بدهد (میزانهای ۳۵ تا ٤۵).



(با نقش بيايي أبواها، كلارنيتها، فلوتها، ويولنها).

برای نخستین بار احساسات رام اراده می شود. (میزان های ۵۵ به بعد) و دو روح بی آرام با هم درگیر می شوند. ضربه های خون چکان شلاق و چکاچک) شمشیرها به گوش می رسد (میزانهای ۳۵ به بسعد). و جنگ هرلحظه پرجوش تر می شود امّا موتیف درجه به درجه بالا می رود و به شکل تکه تکه انتقال می یابد، و هر بار جان بلا دیده با ضجهٔ گلایه آمیزی مکث می کند و آشفته تر می شود (میزان های ۸۳ به بعد)،



حرکت بسوی اوج، لحظه ای متوقف می شود و باز ادامه می یابد. سریع تر می شود. آکوردهای بزرگ سنکپ دار با هم درگیر می شوند (میزانهای ۱۲۳ به بعد).



و این اعتراف به شکت است و دل کندن از ذوق دیدار. (میزانهای ۱۳۲ به بعد). اولین قسمت آلگرو در میان حصاری از آکوردهای خشن، که از اندوه خونباری حکایت دارند، جای می گیرد.



روح در آشفتگی غرق می شود و چنین می نماید که راه گم کرده است. به خانهٔ هایلیگنشتادت باز می گردیم. دشت شبزده، خانه را درمیان گرفته است. «من» احساس با «من» اراده درگیر شده اند و درگیری بی نتیجه مانده است.

در قسمت دوم بسط و گسترش میدان کارزار جان را به وسعت جهان می رساند و پیکار عظمتی بهت انگیز می بابد و آن غول افسانه ای را به یاد می آورد که تکه تکه می شود و از هر تکه اش سوسماری غول آسا سر بلند می کند. ارادهٔ انسانی که در آتش می سوزد، در زیر ضر بات پتک چند تکه می شود و هرتکهٔ آن جداگانه رشد می یابد. همان داستان وهم انگیزی که بتهرون برای بتین حکایت کرده است:

- «می بینمش که از دستم می گریزد و در فضائی آشوب زده پنهان می شود. به تعقیبش می روم. با شور و هیجان به او می رسم، و دیگر نمی توانم از او جدا شوم، نا چار در تمام مدولا سیونها، او را با تشنج رشد می دهم.»

در این حال بردشت بی انتها با ارتش خود پیش می رود و با موتیف های بی شمار، همه جا را دربر می گیرد. و گسترده تر و گسترده تر می شود. خیزابه ها

موج می زند، طبقه طبقه می شوند و روبه اوج می روند، امّا در هرگوشهٔ جزیره های اندوه مثل شاخه های درختان سر از آب بیرون کرده اند، و با تلاطم آب پائین و بالا می روند. موتیفهای متضاد روبه نابودی می روند و اراده با همهٔ توانش نمی تواند به پیروزی درخشانی دست یابد. لحظه ها به بیهودگی می گذرد (میزانهای ۳۰۲، ۳۰۳)، یک لحظه هم آوائی پر مُدت اکتاوها در مایهٔ ماژور:



اقا دوباره به مینور فرو می افتد. فرامی رود، فرو می افتد. و مانند قلهٔ پلیون Pelion (میزانهای ۳۶۷ تا ۳۷۰) که در سایهٔ کوه اوسا ossa پنهان می شود زیر کوههای سنگین ناپیدا می ماند.

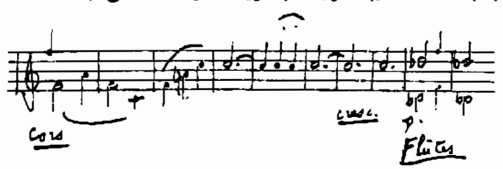


جنگجو نفسهای آخر را می کشد. کوشش می کند از جا برخیزد. امّا توان برخاستن تدارد. آهنگ زندگی از حرکت افتاده است. همه چیز روبه خاموشی می رود. دیگر صدائی شنیده نمی شود. جز لرزهٔ مرگ چیزی نیست. و ترمولوی خفهٔ سازهای زهی در سکوت. گردش خون در رگها کند می شود...و

ناگهان از میان پرده تیره فام پیانیس سیمو ندای خود را به سرنوشت از سر می گیرد.



موتیف این خیزش قهرمانی با کور Cor ها آغاز می شود. نوا از اعماق نیستی فرامی آید. این حرکت ارکستر را به هیجان می آورد و به هلهله برمی انگیزد. رستاخیز به پا می شود. روح، نیروی از دست رفته اش را باز می یابد و از همان مسیر «از پیش نوشته» به حرکت ادامه می دهد و سومین قسمت گشایش می یابد، که در اینجا باید در انتظار پیروزی جنگجو باشیم، واگنر در پارسیفال همین اندیشه را دنبال کرده است. بتهوون در این قسمت به پیشگامی کور cor و همراهی فلوت که برای نخستین بار در پنج میزان —ابتدا در می بمل و سپس در فاماژور و بعد در ربمل به موتیف ساحرانهٔ نمایان روی می آورد و روح آدمی به جای آن که دوباره فرو افتد به موتیف نمایان دست می یابد.



قسمت سوم سنتز دو قسمت اول است. مختصری از دو قسمت اول در ابتدا تکرار می شود، و میان این دو مرزی نیست و قانون موسیقی حکم می کند که در اینجا به اختصار تکرار شود و درام باید به شکلی پایان پذیرد. هرچند این درام پایان پذیر نیست! واگنر مارشی برای سال استقلال آمریکا ساخته بود، که مالارمه آن را می سنود و می گفت که من سلسلهٔ پادشاهان را در این مارش می بینم. پایان اولین قطعهٔ اروئیکا نیز از روح پرجنب وجوشی حکایت می کند که به صورت یک ارتش درآمده است و هرآن این ارتش انبوه تر می شود و از هرسو گسترش پیدا ارتش درجا نمی زند و به پیش می رود و قصد آن را دارد که سراسر جهان را زیر گامهای خود درآورد. میزانهای ۵۹۸ تا ۵۷۰ لحظات بحرانی فرارفتن و فرود



و پس از این مرورکوتاه تم نخست دوباره آشکار می شود، رقص و شادی جای سکوت مرگبار را می گیرد.



و دیگر دردی نیست. تأمقی نیست. حتی گلایه ای نیست. تراژدی به رقص و پایکوبی می انجامد. حماسه با شادی می آمیزد، جشن شاهانه به رقص کار وسل منتهی شده مردم را به جنب وجوش در می آورد، همه گرد هم می آیند و پای می کوبند و قهرمان را در میان می گیرند و به همراه می برند.

0

در آدار یوی بسیار ملایم، قهرمان مرده است. هرچند که هرگز از این زنده تر نبوده است! روح او بر فراز تابوتی که بشریت را با خود می برد در پرواز است! .

مارش عزا، در این دوران بارها به هنگام ستایش قهرمانی، در آهنگها تکرار شده است. امّا بتهوون به جنه ها و حالات درونی قضیه توجه می کند و با نبوغ خاص خود، به بیانی فصیح و صمیمانه ادای مطلب می کند. اگرچه در این هنگام در سال ۱۸۱۷ هاصلهٔ زیادی هنگام در سال ۱۸۱۷ هاصلهٔ زیادی دارد، اما در اینجا روانی کلام او از قلبش بیرون می تراود. آوای شیرین او درمقام ماژور شعر تازه ای است، که به نظر من با تراژدیهای منظوم یونانی برابری می کند. در این نغمه ملاحت هم آهنگی، اصالت طبع، کمال سوفوکل، و شفافیت موسیقی یک جا جمع شده است و در جائی که آن را به مقام مینور بازگشت می دهد، آهنگ حال دیگری پیدا می کند. غمناک و رازگونه و شکسپیروار می شود، و در مسیری نامنتظر پیش می رود و خیال انگیزتر می شود، و مرثبه به حماسه تغییر شکل می دهد گوئی احساس می شود که نعش زیگفرید را در ساحل رود راین روی

۱ این داستان را از کسی شنیده ام که شاعری در همان حال که سرود حماسی می ساخت، در عالم خیال دید که در دورهٔ رنسانس ایتالیا، جنازهٔ قهرمانی را با وقار و احترام به سردست می برند و مشایعین که در سوک فر ورفته اند آوازهای غم انگیز می خوانند و دنبال جنازهٔ قهرمان راه می سپرند، شاعر که در گرشه ای تماشاگر چنین صحنه ای است ذره ذره حس می کند که خود او در تابوت روباز قهرمان دراز کشیده، و به آسمان آبی می نگرد و آوازهای غم انگیز مردم را می شنود. و در یک لحظه خود را هم قهرمان رؤیا و هم رؤیا آفرین می بیند. بتهوون نیز در اینجا همین حال را دارد.

دست می برند. و در پایان این قسمت زمزمهٔ خسته دلی شنیده می شود که از اعماق درد برمی خیزد.

باز گردیم به مجموعهٔ طرحهای ابتدائی که چه بهت انگیز است. هرگاه نغمه سرائی را محصول مستقیم الهام بدانیم و توقع داشته باشیم که کلام به همان صورت که در ذهن شاعر می نشیند روی کاغذ بیاید و به دست ما برسد، از واقعیّات فرسنگهافاصله یافته ایم. طبعاً وقتی ماازیک اثرهنری صحبت می کنیم این تصور را داریم که هنرمند باید عین الهامات را بگیرد و بی آن که در آن دست ببرد پیش روی ما بگذارد. برای آن که قضیه روشن تر شود طرح اولی مارش عزا را نمونه می آوریم: بررسی سیاه مشقهای بتهوون نشان می دهد که آهسته آهسته، به زحمت، و پس از عرق ریزیهای فراوان از طرحهای ابتدائی آغاز کرده و سرانجام به مطلوب رسیده است. اولین طرح بسیار پیش پا افتاده و عادی است.



و آن طورکه دفتر یادداشتهای او نشان می دهد ذره ذره درآن دست می برد. نت به نت و میزان به میزان را پس و پیش میکند و نظم می دهد، تا عضلات آهنگ نرمش لازم را پیدا کند:



و باز در جائی دیگر، شروع هیجان انگیزیک جنره را می بینیم که با چه دستکاریها و گونه گونیها روبرو شده است.



فوگاتوی دولوپمان از قبل پیشبینی شده، و ماژور میانی نیز از پیش معلوم است امّا چند تم تازه در اینجا به میان آمدهاند که باید تکلیفشان روشن شود. هنرمند علم غیب ندارد. از رصدخانهٔ خود به تودههای بی شکل ستارگان وحرکات حلزونی شان چشم دوخته است. اندیشه های مبهم و هزارتوئی درسر دارد، امّا برای کشف اسرار باید شبهای پیاپی زیج بنشیند، ستارگان را زیرنظر بگیرد و به کوچکترین حرکاتشان چشم بدوزد تا از میان ابرهای آشفته، مطلوبش را پیدا کند. هنرمند رفته رفته به پایان قطعه نزدیک می شود و هشت طرح جوراجور می کشد. و به نتایجی هیجان انگیز دست می یابد. و با این ترتیب گودالهای اولین روایت را یرمی کند:





بتهرون را پس از آن همه دستکاری و تغییرات در طرحهای ابتدائی، و در آخرین لحظه باید شناخت. آیا این محصول هنری ثمرهٔ نبوغ است یا میوهٔ کار و کوشش؟ آیا در این محصول شگفت کار و کوشش، رگه های نبوغ را می توان به چشم دید؟ پاسخ این است که نبوغ به کوشش و کار نیاز دارد و هنرمند نابغه با آن همه سعی و تلاش باز از ثمرهٔ کار خود خشنود نیست، و باز آن کلوخهٔ معدنی را که از دل خاک بیرون آورده می ساید و گرد و غبارش را می زداید تا درخشش آن بیشتر آشکار شود، و اگر ما چیزی را به هشت شکل مختلف در طرحهای ابتدائی می بینیم، نبوغ جای خود را گم نمی کند. چون گزینش از میان این هشت شکل مختلف و تشخیص ارزش هرکدام از این سیاه مشقهابه نبوغ نیاز دارد و آنچه از این کندو کاو به دست می آید آخرین شکل به حساب نمی آید، بلکه اولین شکل است. و آن چیزی است که باید باشد. در این تلاش چیزهای پیش پا افتاده و تکراری و نفمه های نابجا و حشو و زواید دور ریخته شده، و شکل اصیل سونات رخ نموده است. نبوغ بتهرون در این مکاشفه، «بهترین» نهفته ها را از اعماق رخ نموده است. نبوغ بتهرون در این مکاشفه، «بهترین» نهفته ها را از اعماق بیرون کشیده، فلز سحرآمیز و درخشان الهام را به چنگ آورده است.

هیچ چیز تصادفی درست نشده است. فکر او در زیرزمین ضمیر ناخود آگاه، به روشنی جهتیابی می کند و دلخواهش را می یابد. خود او این قضیه را به شوسر چنین گفته است:

۱- بتهوون در بالای طرح برگزیدهاش لز میان آن همه سیاه مشق های جوراجور، کلمهٔ «بهترین» را می نوشت.

«طرح و نقشهٔ کلی و فشردهٔ یک اثر،باعمق و زیر و بالای آن در ذهن من جای می گیرد و من آگاهانه شکل مطلوبش را پیدا می کنم. امّا تا لحظهٔ آخر چیزی که از آغاز در ته ذهن من نشسته دست از سرم برنمی دارد.»

گاهی فوران اندیشه چنان است که خود او مبهوت می شود و به جهتی می رود که انتظارش را ندارد و این تاخت و تاز اندیشه، علی الخصوص در سالهای ۱۸۰۲ و ۱۸۰۳ در طبیعت و سبک او اثر می گذارد، و ما این تکان درونی را در آثار او حس می کنیم، نمونهٔ شگفت انگیزی از این تکان در موومان سوم اروئیکاست که با منوئه آغاز می شود و به تریو (به سبک قدیم) روی می آورد، و سبس به منوئه باز می گردد و چنین یادداشت می کند:



در اینجاقلم سرکشی می کندو کلمهٔ Presto ،تند و جاندار، را می نویسد. ابتدا منوئه ملاحتهایش را نشان می دهد و جوش نبوغ آمیز اسکرتسو جای آن را می گیرد.

هنرمند برای آخرین موومان سمفونی به کوشش و صرف وقت کمتری نیاز دارد. زیرا تم تا اینجا خوب پرورانده شده، و چند و چونش معلوم است بنابراین دیگر کاری جز کاربرد فنون کنترپوانی ندارد. فراموش نکنیم که پرورش دادن تم حتی پیش از آغاز سمفونی در ذهن او انجام پذیرفته است. این موتیف:



از سه اثر پیشین او مایه گرفته است، و او در آن هنگام فرصت کافی برای تمرین اینگونه ریزه کاریها داشته، و بررسی آن سه اثر نشان می دهد که رفته رفته به این جنبه از کار خود تسلط پیدا کرده است.

بتهرون در بالهٔ آفریده های پرومته (مارس ۱۸۰۱) از رقص ساده و

کنتردانس بهره می گیرد و در پایان همین سال به کنتردانس توجه می کند، و در واریاسیونهای ایوس ۳۵ (بهار ۱۸۰۲) همین شگرد را به کار می برد، ولی جمعاً دراین آثار به موتیف واریاسیونهای مرسوم درشیوه کلاسیک توجه داشته ، واین فکردرسرش دور می زده که آنها را مانند بالهٔ آفریده های پرومته با نوعی «گالوپ» پایانبندی کند. امّا در گیرودار دستکاری در تم، در سایه روشن پارهای از ابهامات، گوشه های پنهان مرثیه و عزا و حماسه را کشف می کند، و با رمیدن به لارگو در واریاسیون پانزدهم به ابعاد شگفت آوری از درام حماسی چنگ می اندازد و از معیارهای عادی فراتر می رود. فوگ در اینجا حالت رزمی دارد. با این ترتیب ریشهٔ سمفونی استوار شده است. بتهوون وقتی مطمئن می شود که تا آخرین لحظه ها پیش رفته است، مکث می کند، پشت سرش را می نگرد و موضوعی را که به قالب آهنگ ریخته بازشناسی می کند، تا ریزه کاریهایش را بهتر بشناسد. چهار موومان این سمفونی را، که مثل چهار ستون بنای عظیمی را روی دوش نگاه داشته اند، به دقت می سنجد. فضای دوروبرش را بازبینی می کند و در این بازبینی، آخرین موومان سمفونی با واریاسیون حماسی بیشتر جوش می خورد و فشرده تر و محكم تر مي شود، و شيرازهٔ از هم پاشيدهٔ كتاب به هم مي آيد و شكل نهائی خود را پیدا می کند.

و این خویشن شناسی و کشف مفاهیم عمیق یک آهنگ که ناخودآگاه صورت می گیرد در آهنگازان دیگر هم سابقه دارد. من طرز کار هندل را در کتاب دیگری نشان داده ام، و از گوشه های پنهان هنر او پرده برداشته ام. هندل تقریباً همیشه، و بتهوون بیشتر اوقات – که در جای خود دقیق تر خواهم گفت – دسته گلهائی به هم بسته اند که کسی معنی این گلها را نمی دانست. می دانم که

۱— در کتابی به نام هندل (چاپ ۱۹۰۱) در مقالاتی در مجله S.I.M (مه و ژوئیه ۱۹۱۰) این حکایت را شرح داده ام که مفهوم اصلی پاره ای از ملودی های هندل در زمان حیات او معلوم نشده، بیست سی مال طول کشیده تا معنی اش را فهمیده آند. بعضی از آثار بتهوون نیز تا سالها بعد نامفهوم مانده بود. و از آن مدت سالها کسی از اسرار «چکامه شادمانی» او خیر نداشت.

زیباشناسان اخم می کنند و می گویند که مگر گل معنی هم دارد؟ و در جوابشان می گویم که آری! از نظر علمی و واقعیّات و همچنین برای هنر گل معنی دارد. زیرا زیبائی و واقعیت جمعاً زیبائی را می آفرینند، که البته منظورم کمال زیبائی است. - حالا زیباشناسان را به حال خود بگذاریم و پیش آهنگسازان باز گردیم. بتهوون مانند هندل گلی می آفرید که نمی دانست گل کدام درخت است و چه میوه ای می دهد، بخصوص که در چیدن گل شتاب می کردند و از عطر و بوی آن غافل می ماندند. امّا سالها می گذشت و این گل پیش چشم همه بود، و هرکسی خم می شد و دوبار، سهبار، چهاربار و بیشتر گل را می بوئید و در آن تأمل می کرد، و در این بوئیدنها و تأمل کردنها گاهی مفاهیمی بیدا می شد که کامل تر و دقیق تر از چیزی بود که هنرمند گفته بود یا دیگران تفسیر کرده بودند. این حکم در مورد هندل و بتهوون صادق است. اینگونه هنرمندان گاهی جوانهٔ سحرآمیزیک آهنگ را کشف می کردند و آن را به ذوق خود در دفتری یادداشت می کردند و گاهی بیست یا سی سال طول می کشید تا لحن و آهنگ مناسب آن جوانهٔ سحرآمیز را می یافتند و شکل نهائی اش را معین می کردند. اگر تیره بختیهای بتهوون و رنجها و زحمات او را برای پیمودن فاصله از «آفریده های پرومته» در سال ۱۸۰۱ تا اروئیکا را در سال ۱۸۰۶ اندازه بگیریم همانندی برای آن در جهان پیدانسی کنیم. طرحهای «آفریده های پرومته» زمینهٔ کاررا برای پایان بندی اروئیکا و رگبار در سمفونی روستائی فراهم می کند. چه سیاه مشقهای گرانبهائی! امّا این طرحها و سیاه مشقها بازیچهٔ دست او هستند. به موقع دستهای نبوغ این بازیچه ها را برمی گیرد و پیچ وخمشان می دهد و شکل و شمایل اعجاز آمیزی برایشان درست می کند و در مقابل ما می گذارد.

بازیچه ها چنین بودند و بازیگران چنان. مردم در ابتدای قرن مجذوب ملودیهای نرم و چابک و پرکشش «آفریده های پرومته» بودند، امّا مردی که آن ملودیها را ساخته بود زیر شلاق تیره روزی رنج می برد. و راستی اگر این مرد آن همه شلاق نخورده بود چه از آب درمی آمد؟ شاید هنرمندی می شد از رستهٔ روسینی، و کمی تنومند تر و فربه تر از او. شاید هنرمندی با خلق و خوی روبنس،

که در تنعم می زیست و نقش درباریان و شاهان را می کشید. و در این صورت هنرمندی به نام بتهوون، با خلقیات و شاهکارهایش در جهان نبود.

حالا بیائید لذت ببریم! زیرا تنها برندهٔ بازی ما هستیم. بازی سرنوشت بتهوون را به آن تیره روزی انداخت تا آن آثار عظیم را برای ما به میراث بگذارد. لذت ببریم از آیان اسکرتسوی شگفت انگیز که به لذت ببریم از آیان اسکرتسوی شگفت انگیز که به ما شور و حرارت می بخشد و قوت قلب می دهد. لذت ببریم از این فینال که راه گشای آزادی و شادی است، لذت ببریم از این همه رقص و شوره از این مارش پرجوش، از این سرچشمهٔ شوق، از این مارپیچ زیبای واریامیونها! و او در چنین فضائی قهرمان خود را به نمایش می گذارد. موتیف آغازین سمفونی تکرار می شود و زندگی که در ابتدا گیج و سرگردان مانده بود راه مقصود را پیدا می کند. لذت ببریم از این پایان بی نقص، که منظور نهایی بتهوون در همینجاست. و در نامه هایش به این نکته اشاره می کند. هرچند مرگ دوباره رو می نماید و نشان می دهد که پایان هر پیروزی است، امّا این بار صدای مرگ در هلهلهٔ شادی و فریادهای پرهیجان هزاران انقلابی گم می شود، انقلاب قلعهٔ هلهلهٔ شادی و فریادهای پرهیجان هزاران انقلابی گم می شود، انقلاب قلعهٔ باستی را در هم می کوبد و مردگان را آزار می کند:

# «همه چيز توئي، فرزند من!...»

فرزندم! این ارتش بزرگ، این گردانهای قهرمانی، این مصیبتها، این پیروزیها، این گورستانها، این نقش ونگارها... و هرچه هست در تست. و همه چیز توثی!

و همه این چیزها برای لبریز کردن «من» جهانی او کفایت نمی کند. و در این روزهای بزرگ پتک بتهوون بر سندان فرود می آید و جرقه های ده ها سیّاره درخشان موسیقی به آسمان می برد، که از آن جمله است:

## سمفوني ياستورال:

(با موتیف هیجان انگیز کنترباس ها در جشن روستانشینان):



#### لئونور:

(دوئوى شادى بخش):



## سونات سپیده دم اپوس ۵۳:

(چندین طرح با حک و اصلاح آنها – که آنقدر تازه و روان است که آدمی خیال می کند چون چشمه ساری خود به خود جاری شده. و ما به هنگام بررسی سوناتها از آن سخن خواهیم گفت — که چند نمونه را نقل می کنیم:

# ابتدای کنسرتو برای پیانو در سُل، اپوس ۵۸:



اسکرتسوی سمفونی در دومینور که ناگهان به خود می پیچد و به صورت چنبر مار کُبرا درمی آید:



## و این سرنوشت است که به در مشت می کوبد:



و پیش از این سیاره های درخشان او را برای شما نمی شمارم و از رگبار رنگارنگ جانبخش آهنگهای او حرفی نمی زنم، از هارشهای به پیش و بازگشت سربازان، واریاسیونها، باگاتلها، سرودها، کاننها، سرمشقهای پیانو، آندانتهها، آلگرتوها، و نغمه های دیگر چیزی نمی گویم و حرفی نمی زنم که در این طرحها چه چیزها هست؟

او همهٔ این طرحها را از اکتبر ۱۸۰۱ تا آوریل ۱۸۰۶ روی کاغذ آورده است و این گلهای آتش، این باران ستارگان، این مظاهر تحداوند چه پرتوی بر شبهای دنیا افکندهاند.

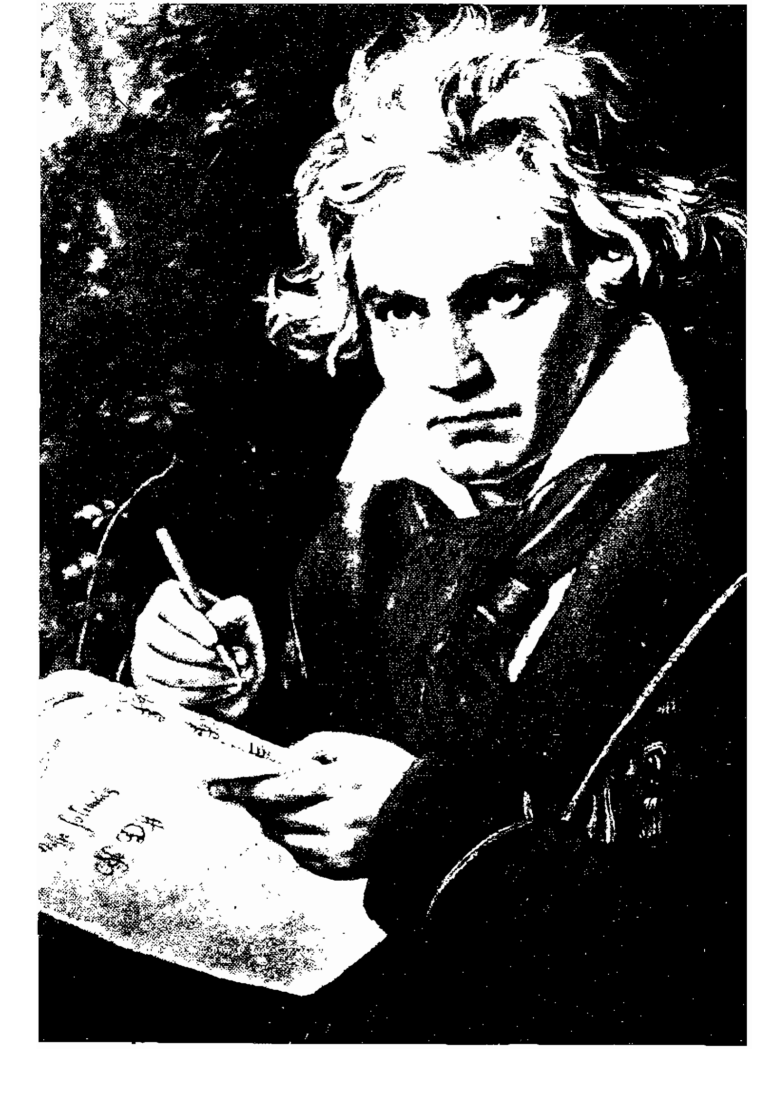
شگفتا که هرچه بر سرعت هنرنمائی اش افزوده می شود، نغمه های او بیشتر به شادابی می گراید. پاستورال، سپیده دم، کنسرتوی روشنائی، و آهنگهائی که نیمه کاره در دفتر چهٔ طرحهایش باقی مانده، ذره ذره روبه شادی می روند و شاداب تر می شوند. پنداری زخمی که در اندر ون دارد او را به آفرینش وامی دارد، و از این زخم جانسوز شادمانی فواره می زند. حتی در مقابل عذاب آورترین دردها پاسخ او «مادی» است، و جزشادی هیچ چیز نمی شراید.

سالها بعد ، در روزهائی که هشت سمفونی از سمفونیهای نه گانه اش را به پایان آورده بود شاعری به نام کریستف کوفنر از او پرسید که کدامیک از آثارش را از همه بیشتر دوست دارد؟ و اوبی مکث گفت:

- اروئیکا را.
- خیال می کردم سمفونی در دومینور را از همه بیشتر دوست دارید؟
  - نه... نه... اروئيكا را ازبقيه بيشتر دوست دارم.

اس سال ۱۸۱۷

ویس از گذشت چندسال قضاوت ما و او همانند است. این سمفونی در میان آثار او به معجزه می ماند. هرچند پس از آن آهنگهای بی شماری ساخته و گامهای بلندی در دنیای موسیقی برداشته، این سمفونی را باید از شاهکارهای بزرگ او و گثایندهٔ فضای تازه ای در جهان موسیقی به حساب آورد،



# فصل سوم

# آپاسیوناتا ۱

در تابستان ۲۱۸۰۶، پس از پایان کار اروئیکا، هر روز که با «ریس» در اطراف دوبلینگ به گردش می رفت، فینال آپاسیوناتا را با خود زمزمه می کرد، و پیروزی او در این سونات برای پیانووسازهای شستی دار با عظمت کار او در تنظیم آهنگ برای ارکستر پهلومی زد.

ø

برای داوری، ابتدا باید نگاهی به دشت و دمن انداخت، و آپاسیوناتا را در میان سوناتهایی که در یک جاده طولانی بسوی قله می روند در نظر آورد و جای آن را پیدا کرد. اگر بخواهید به تحول هنری بتهوون در این ایام بی ببرید، توصیه می کنم به نوشته های منقدان و اظهار نظرهای این و آن اعتنا نکنید، و حقیقت را در این چیزها مجوئید. این سخنان پریشان از حدس و گهان قراتر

۱- این فصل را آپاسیوناتا نام داده ام، زیرا این اثر در میان بیست و سه سونات آغازین او برای سازهای شتی دار، از همه برتر است. و حکم قلهٔ مون بلان را دارد که بر رشته کوههای آلپ سایه افکنده است. با این وصف پیش از بالا رفتن و رسیدن به قله باید ابتدا منطقه های کوهستانی را پیمود و شناخت.

۲-- شاهدان عینی گفته اند که بتهوون پس از تاجگذاری بناپارت نام او را از بالای اروئیکا بر می دارد، با این حماب باید سونات آپاسیوناتا در آغاز مه ۱۸۰۶ به انجام رسیده باشد.

نمی رود. هرکس حرف دیگری را انکار می کند. عقیدهٔ مردم با نظر منقدان اختلاف دارد. نقدنویسان هرکدام برای خود سازی می زنند و یکدیگر را قبول ندارند. اختلاف نظرها بر سریک چیز و دوچیز نیست بلکه سراپای قالب و محتوا را در بر می گیرد. داوران ظاهراً با صلاحیت گاهی آپاسیوناتا را در رده اول و گاهی در رده دوم سوناتهای بتهوون جای داده اند. گروهی آن را ابتکاری و گروهی دنبالهٔ کارهای بیشینیان دانسته اند و تنها در یک مورد باهم سازگاری دارند، و آن ناسازگاری با یکدیگر است!

استادان زیباشناسی سالهای سال سونات اپوس ۲۲ در سی بمل مار ور را طفل حرامزاده ای می دانستندا. امّا امروز گروهی این سونات را گوهری کمیاب و از کارهای طراز اول بتهوون می شمارند و معتقدند کاملاً مهر و نشان بتهوون را دارد. موسیقیدان نام آوری، اپوس ۳۱ شماره یک در سل مار ور را از سوناتهای بی جاذبهٔ او می پندارد. هنرمند سرشناس دیگری، برعکس این اثر را می ستاید و آن را از «لحظات افتخارانگیز» زندگی بتهوون و تاریخ موسیقی می نامد، و در حالیکه «جناح چپ» منقدان پوئم سمفونیهای او برای سازهای شستی دار، و از آن جمله پاته تیک، مهتاب و اپوس ۳۱ شماره ۲ را نمایش دل انگیزی از روح بتهوون می شمارند، «جناح راست» معتقدند که ساخته های او در این دوران جنبهٔ عینی دارد و از زندگی در ونی هنرمند فاصله گرفته است.

مفسران را به حال خود بگذاریم و به سراغ بتهوون برویم! برای شناختن بتهوون و آثار او باید سروقت خود او و دوستان نزدیکش رفت. آهنگهای او را مرور

۱- مارکس، و لنتز حاضر نبودند آن را در میان آثار بتهوون جای دهد.

۲- ران اسکارا در مقدمهٔ کتاب مارلیاو به نام «کوارتنهای بنهوون» چنین رأی داده است.

۳ – آنتون روبنشتاین

<sup>1 -</sup> اگوست هالم در کتاب «بتهوون»

۵— فريمل

٦- اسكارا می نویسد که ساخته های بتهوون از مشاهدات عینی او مایه گوفته و هیجانات درونی او کمتر در کارهایش اثر گذاشته است.

کرد و به حرفهای دوستانش گوش داد. و البته من هرجا که لازم باشد شرح کافی خواهم داد. کارهای بتهوون دویهلو و تاریک نیست. و گناه او همین است! در دوران ما بتهوون را بیشتر به خاطر صداقت، پایمردی و قاطعیت و یکدلی او سرزنش میکنند!... و خود او این مثل را گاهی به زبان می آورد که مرد باید «یک کلام» باشد.

o

بتهوون در سال ۱۸۰۲ به دوست و محرم اسرارش کرومپ هولتز که خود را «شیفته» او می خواند گفته بود:

- «از کارهائی که تا حال کرده ام راضی نیستم و از امروز می خواهم در راه تازه ای قدم بگذارم.»

چرنی که این مطلب را دریادداشتهایش نقل کرده، برآن می افزاید که: «چندی نگذشت که سوناتهای اپوس ۳۱ خود را ساخت و قسمتی از منظورش را عملی کرد.» ۱

بتهوون روز دوم ژوئن ۱۸۰۶ برای فینال لئونور چند طرح تازه ریخت و در دفتریادداشتش نوشت:

«... خدا می داند چرا آنچه برای سازهای شستی دار می نویسم در من اثر بد می گذارد. بخصوص وقتی می بیئم که این آثار چقدربد اجرا می شود.» و در گیرودار طرح ریزی دومین صحنهٔ لئونور، آیاسیوناتا را شروع می کند و طرح دراماتیک اولین قسمت، و پس از آن فینال، و بعضی از اشارات آندانته آن را می نویسد.

و چنین بود دو نقطه آغاز راه نو.

در سال ۱۸۰۲ با سوناتهای اپوس ۳۱ راهی نو را می گشاید که از آن میان سونات رسیتاتیو اپوس ۳۱ شماره ۲ در رمینور از همه دل انگیزتر است و بیشتر تازگی دارد.

۱- اولین چاپ اپوس ۳۱، در چهاردهم اوت ۱۸۰۲ صورت گرفته و چرنی به اشتباه، انتشار
 آن را در سال ۱۸۰۳ ینداشته است.

و به این نیز قناعت نمی کند و در سال ۱۸۰۶ تک خال خود را به زمین می زند، و اندیشه ای را که سالها در ذهن پرورش داده، به صورت سونات اپوس ۵۷، در فامینور به نام آپاسیوناتا، درمی آورد.

و با ماست که به قلب تیندهٔ این دو اثر راه پیدا کنیم.

بگذارید که هرچه می خواهند از نخستین سوناتهای او بدگوئی کنند! اپوس ۲۱ کار برجسته ای است، و اپوس ۵۷، بسوی قله راه پیموده و بر قله قدم گذاشته است.

در روزگار ما به نخستین کارهای بتهوون چندان ارج نمی نهند. در دههٔ آخر عمر، بتهوون در چنبر رویدادهای گوناگون افتاد — که در جای خود شرح خواهیم داد — و این دگرگونیها روح او را تکان داد، که از درامهای مؤثر روح و سرنوشت اوست، در چنان هنگامه ای بتتهوون وصیت نامه ای به زبان موسیقی می نوید و به جهانیان پیشکش می کند، که در خاطرهٔ قرن اثری محونشدنی به جای می گذارد، تا آنجا که ابتکارات و نوآوریهای ایام جوانی او رنگ می بازد. بتهوون کارکشته یا سنگ پایه های اپوس ۱۰۱ و اپوس ۱۱۰ و اپوس ۱۱۱ و اپوس کلیسای عظیمی را بنا می کند که ساخته ها و پی ریزیها بتهوون جوان را در سایهٔ پرهیبت خود از رونق می اندازد.

امّا چقدر به خطا رفته اند آنها که آثار نخستین او را قدر نمی شناسند و آن همه را «تقلیدی از هنر پیشینیان» می دانند ، و معتقدند که این ساخته ها از نظر قالب و محتوا «ادامهٔ شیوه های فیلیپ امانوئل باخ و هایدن و موتسارت است.» و «بیست و دو سونات آغازین او با آثار استادان بزرگ توان برابری ندارد.» آمّا آنها فراموش کرده اند که این آهنگها در موقع خود چه توفانی به پا کرد و از یک سو خشم و از سوی دیگر شور و هیجان برانگیخت و آهنگسازان سبک قدیم در مقابل این پدیده های نوظهور به دست و پا افتادند تا به نفی و انکار از تأثیر آنها در روح

۱– لنتز، و ونسان دندیVincent d'Indyچنین اعتقادی دارند.

٢ بلانش سيلوا اينگونه نوشته است.

۳ فتوای امکارا این است.

جوانان بكاهند.

داستان موشلس Moscheles ، موسیقیدان برجسته ، که در ایام جوانی با چه مصیبتی سونات پاته تیک را کشف کرد، و نوشته های تند و زنندهٔ منقدان برضد سونات اپوس ۱۰ در دو مینور ۲ ، قضایا را روشن تر می کند. کاهنان بزرگ موسیقی که در آن موقع مجذوب سبکهای قدیم بودند بتهوون را نیده می گرفتند. سی سال طول کشید تا نشریات وابسته به فرهنگستان ، ویکتور هوگو خالق آثاری چون کرمول ، وارنانی Hernani را ستودند ، حال آن که سبک نوظهور او در ابتدا حتی موهای کلاه گیس حضرات را سیخ می کرد! . . . امروز موسیقی بتهوون برای شیفتگانش همدرد و همراز و «تسلی بخش» است. موشلس نغمه های او را «تسلی بخش» لقب می داد ، و خود را مدیون او می دانست ، و نه تنها او ، که همهٔ مدیون او هستیم . انسان موضوع هنر او بود — «۱۲ امن اکتران او می دانست ، و نه تنها او ، که همهٔ مرسیقی را انسانی کرده ، روح انسان قرن خود و همه قرنها را در آن دمیده بود و

۱- در جلد دوم کتاب تایس حکایت شده است که دینونسیسیوس و بسر Dionysius Weber بیادگذار کنسرواتور پراک و استاد موشلس اجازه نمی داد که شاگردانش جز آثار ژان سباستین باخ و موتسارت و کلمنتی، به موسیقی دانان دیگر بپردازند، موشلس که از دوستانش شنیده بود موسیقی دان تازه ای ظهور کرده و آهنگهای عجیبی ساخته و با موسیقی بار وک و تمام قواعد موسیقی در افتاده است، کنجکاو شد و سونات پاته تیک او را به هزار زحمت گیرآورد و در همان اولین لحظات اجرا مجذوب سبک اوشد، و چون در آن ایام دانشجو بود و وضع مالی اش اجازهٔ خرید نسخه های چایی آثار بتهوون را نمی داد، یک یک آنها را قرض گرفت و رونوشت برداشت. استاد او از این راز باخبر شد و قدغن کرد یک دیگر گرد اینگونه آهنگهای پریشان یگردد، ولی دیر شده بود. شاگرد او طعم میوه نبوغ را چشیده بود و مزه اش را از یاد نمی برد و دور از چشم استاد بقیهٔ کارهای بتهوون را که به تدریج منتشر می شد به دست آورد و چنان دلبسته شان شد که می گفت: «این آهنگها موجب شادی و تسلآی قلب من می شود و تا حال هیچ اثری در من چنین تأثیری نداشته است.»
۲- منقد هنری مجله الگماینه موزیکالیش زایتونگ در سال ۱۷۹۷ نوشت که «در کارهای بتهوون اندیشه های گوناگون و بی شمار به جان هم می افتند و چنان درهم می آمیزند که بتهوون اندیشه های گوناگون و بی شمار به جان هم می افتند و چنان درهم می آمیزند که بتهوون اندیشه های گوناگون و بی شمار به جان هم می افتند و چنان درهم می آمیزند که حاصل آن جز نوعی ابهام ساختگی و سطحی نیستند.»

تازگی هنرش در همین مطلب بود.

داستان موسیقیدان برجسته ای نظیر موشلس این قضیه را ثابت می کند، امّا منقدان صوری از اعماق پدیده های بزرگ هنری غافل می مانند و به همین دلیل از انقلاب بتهوون چیزی درک نمی کنند. وقتی منقد فقط به ظاهر و سر و صورت کار داشته باشد، و فقط به شباهتهای کلی و جزئی چند خوشه از خرمن هایدن و موتسارت و باخ (یدر و یس) با محصولات کشتزار بتهوون بیردازد، و به مقایسهٔ چند مایه از چند آهنگ اکتفا کند، معمائی را حل نمی کند. زیرا آنچه مایهٔ امتیاز موسیقی بتهوون می شود طبیعت جاندار و نمایان و انحصاری آن است. من از میان نوشته های این منقدان دانشمند و باذوق، نمونه هائی درآورده و یادداشت کردهام که بازخواندنش آدمی را به حیرت می اندازد. و با آن که اینگونه تحقیقات و مطالعات را ارج می گذارم ولی متأسفانه باید بگویم که این نمونه ها نشان مى دهدكه اين عالمان هنرشناس به تاشنوايى روانى دچار بوده اند! تايردر سى ودو وارياسيون حساسى بتهوون درماية دومينور يك موومان Pasacaille کشف می کند، و اولین نتهای سمفونی دومیتور را نوعی Gradus ad Parnassum می داند، و در آخرین آلگرو آژیتاتو در کوارتت فامینور اپوس ۹۵، نوعی Chasse را احساس می کند، و گروهی از منقدان، تم اولین قطعهٔ اروئیکا را الهامی از او و رنور باستین و باستی ین ۱ می دانند. آدمی در فهم موسیقی این هنرشناسان بلندپایه به شک می افتد. شگفتا که چشم دارند و حروف رامی بینندولی از روحی که دریشت کلمات نهفته است بی خبرندوصدای بتهوون را نمی شنوند، و متوجه این مطلب نیستند که دو کلمه که با حرفهای مشابه درست شده، با مختصر تغییر در لحن صدا دو معنی متفاوت پیدا می کند. پس برای رسیدن به حقیقت باید بیناتر بود و بیشتر احتیاط کرد، وگرنه با چنین تحقیقاتی، هرچند دانشمندانه، به جائی نمی رسیم. شاید اینگونه بررسیها در آثار هنرمندان

۱ در اینگونه مته به خشخاش گذاشتن ها، شاید بهتر بود که می گفتند این قسمت با اولین
 موومان سمفونی در می بمل اثر استامیتز /Stamit خویشاوندی دارد.

درجه دوم مفید باشد، ولی وقتی نوبت به نوابغ می رسد باید هم کلمات را بینیم و هم روح پنهان در پس کلمات را کشف کنیم، وگرنه حاصل کار ما یأس آور خواهد بود. نکته اینجاست که از لحظه ای که هنرمند نابغه انگشت روی اشکال موجود هنری می گذارد، قوانین و احکام عادی بی اعتبار می شوند. او می تواند وسایل کار را به صورتی که خود می خواهد درآورد و مطلبش را به گونهٔ تازه ای بیان کند. بخصوص در موسیقی این قضیه آشکارتر است جون در این محدوده یک لحن، یک مکث، یک نقطه پس و پیش، یک پیچش صدا و خط همه چیز را زیرورو می کند. هندل و گلوک و بتهوون در هیچچیز به اندازهٔ لحنهای تقلیدناپذیرشان ابتکار به خرج نداده اند. هنرمندان درجه دوم هرگز توان چنین کاری را ندارند<sup>۱</sup>. برای شناسائی طبیعت یک هنرمند تابغه باید از مرزهای ظاهری و قوانین عادی فراتر رفت و از خطوط مشترک میان او و هنرمندان عادی قدمی به جلو گذاشت، و به جستجوی چیزهائی برآمد که ویژهٔ او و در انحصار اوست، و دوستداران واقعی اش به خاطر همین چیزهای انحصاری او را دوست دارند. حتی كلمنتي كه اصالت و ارزش كارهايش انكارناپذير است، و احتمال دارد بتهوون قسمتی از مواد خام سوناتهایش برای سازهای شستی دار را از او گرفته باشد با هنرمند نابغهٔ ما فرق دارد. پرشهای هنری و ارتعاشات روح پرشور و سیلانی و پرغرور بتهوون مخصوص خود او بود، و سوناتهای «شادی آور و تسلی بخش» او مديون كلمنتي يا موسيقيدان ديگري نيست. و همين ويژگيها به او مايه مي دهد تا موسیقی را در مسیر انسانی شدن و دگرگون شدن پیش ببرد، و بدعتهایش را پایه ریزی کند. امروزیها به این نکته توجه ندارند که در عالم هنر، و نوآوریهای هنری، مهمتر از همه آن چیزی است که گفته می شود، نه آن که چگونه و به چه شکل گفته می شود.

البته شکل و چگونگی هنر در جای خود ارزشمند است، ولی مهمتر از

۱ – در بررسی «اسرائیل در مصر» هندل شرح داده ام که چگونه هرچیز بی معنی زیر پنجهٔ این مرد معنی و مفهوم پیدا می کند.

اصل مطلب نیست. هنرمندان بزرگ آنچه می گویند در حد کمال است، و اگر من منقدان فرمالیست پیر تازهای بگویند قالب مناسب آن را می شناسند، و اگر من منقدان فرمالیست را سرزنش می کنم به این دلیل است که جز قالب و شکل چیزی نمی بینند. حال آن که ظرف و محتوا به هم چسبیده اند، درهم جوش خورده اند. این منقدان به کرمهائی می مانند که به پوست درخت می چسبند و تکه تکه پوست را می جوند. منقدمتین وموشکاف،استه تیک قالبهای هنری رامی شناسدومی داند که چنونه مجموع اثر و روح آفرینندهٔ آن را بررسی کنند، و در نهایت تأسف(!) به چنین منقد درست اندیشی حق می دهم که عنصر عاطفی و احساسات الهام بخش هنرمند را نادیده بگیرد، زیرا اینگونه احساسات از گوشه های پنهان روح برمی آید، که در آنجا شکل و قالب دیگر شکل و قالب نیست، بلکه عضوی از اعضای روح آدمی است، به همانگونه که طبیعت طبیعی ترین چیزها را می آفریند و همه چیز را باهم جفت وجور می کند.

در میان مفسران جدید دو نفر را می شناسم که کارشان درخشان است، یکی هاینریش شنکر H.Schenker و دیگری اگوست هالم، که هردو به قالب توجه بسیار دارند ولی آن را کلیدی برای گشودن دریچههای روح می دانند. هالم - که برعکس شنکر - بتهوون را می ستاید و حتی مخالفتش را با بعضی از ابعاد هنری بتهوون ابراز می دارد از همان آغاز کتابش به برتری و عظمت کار بتهوون اعتراف می کند. این منقد که به عقل بیش از شور و احساس توجه دارد - و باز تکرار می کنم که گاهی در قضاوتهای خود بی انصافی می کند - به روشنی می نویسد:

«انضاط شگفت انگیز، بینش سنجیده، ارادهٔ استوار، و متانت غرورآمیز از خصوصیات روح خلاق بتهوون جوان بود. جنجال آفرینی و ریا کاری او اغراق گوئی در ذات او نبود. از بیرون کمتر تأثیر می پذیرفت و آنچه می گفت از قلب او سرچشمه می گرفت. از همان ابتدا چنان در کارخود چیره دست بود و به چابکی و شوق به ساخته هایش نظم می داد که از این نظر بر موتسارت برتری داشت و تنها هایدن در بهترین آثارش با او برابری

## می کرد، »

درباره کارهای بتهوون جوان دو نوع قضاوت کرده اند که هردو در عین اختلاف مکمل یکدیگرند. گروهی از موسیقیدانان معاصر او مجذوب تازگی و بی پروائی و گیرائی ساخته های او بودند، حال آن که منقدان بزرگ امروز، که تنها به قالب توجه دارند بیشتر نبوغ او را در سازندگی میستایند. و هردو نظر درست است. امّا جدا از یکدیگر هیچکدام کامل نیست. دو جریان موازی باهم، و دو نیروی برآمده از عمق جان او، مانند دو اسب به ارایهٔ تبوغ او بسته شده اند که باهم پیش می روند و شیهه می کشند و او این دو اسب را چنان تعلیم داده که منظم و باهم حرکت کنند. احساس او، اندیشه و ارادهٔ او، در واقع نظم و آزادگی مست به دست هم داده بودند تا آئاری چنین پرشکوه فراهم آورند.

در اولین سوناتها این دو نیرو را پهلو به پهلومی بینیم، که گاهی چندان هم آهنگ نیستند. جوان کرانه نشین راین به ساحل دانوب هجرت کرده بود و آن دو رود در طلوع و غروب آفتاب، در بستر جان او به یکدیگر می پیوستند و او را از «خویشتن خویش» و توقعات و غرور زمان خود لبریز می کردند. «من» او سرشار از شور و شادی و درد بود و لبریز از نور و سایه و ناهمگونیهای تند و نیز، که در آغاز چندان عمیق نبود امّا تا بخواهی وسعت داشت. عنصر جدیدی که از راه رسیده بود چهره اش را در آئینهٔ او می دید. زیرا با او همانند بود و با شرارهٔ آتشی که در او و در احساسات و جان تب آلود او بود همانند بود.

چیزی در او بود که وادارش می کرد نان و شرابش را به دیگران بدهد تا بخورند و بنوشند و به او فهمانده بود که شورها و رنجها و تندجوشیها و کوفتگیها و اندیشه ها و تضادهایش را حفظ کند و نمایش بدهد، و با این حساب «ژان ژاک روسوی اعتراف نویس» و مرغ توفان انقلاب شده بود.

در جای خود از سنتهای فرهنگی و زیباشناسی دوران گذشته، که در حال فروباشی بود، بهره می گرفت. همین انضباط و دقتی که در کار او بود، و همین نبوغ سازنده در ادامهٔ قرن کار دشوار و بی پیرایهٔ استادان پیشین بود که رفته رفته غریزی او شده بود. کار او به خانه سازی زنبوران عمل می ماند که شکل

کار همچنان محفوظ می ماند و گسترش و تکامل کند وها به نسل بعدی گذاشته می شود. در این گذرگاه هنرمندان قرون وسطی بنای عظیمی ساخته بودند، که نسل به نسل دست به دست گشته بود و هرکس چیزی برآن افزوده بود. بتهوون از باخ و نوازندگان مانهایم و هایدن و موتسارت، قالب و شکل سونات را به ارث برده، به ذوق خود آن را زیبائی و کمال بخشیده بود. گوئی ندائی او را فراخوانده بود که این قالب را به صورتی جاودانی درآورد، و همان کاری را بکند که برامانته شدر عالم معماری انجام داد.

او حکم دو مأموریت را به دست داشت، و در تمام عمر در بی این دو کار بود: مأموریت اول او این بود که بتهوون باشد و مردی باشد پرشور و نیرومند، و مرد رنج و دلاوری. کسی باشد که نظیرش دیگر به دنیا نخواهد آمد، مردی که بشریت از او توقع داشت که بر او رحم آورد و پایداری کند تا بیشتر در مقابل تیره روزیها دوام آورد و نوساناتِ روح و تصویر آرزومندیهایش را بر قلب انسانها حک کند... و مأموریت دوم او این بود که طرز و سبک و روح دوره ای از دورانهای بشری را در قالب موسیقی بریزد. در انجام همین مأموریت، چکیدهٔ تمام اسرار و اندیشه های یک قرن را چنان در وجود و روح و آثار خود گردآورده بود که حتی از رویدادهای آن قرن واقعی تر جلوه می کرد. و همانگونه که معابد یونانی و نمازخانه های سبک گوتیک به صورت شعله های جاویدان باقی مانده اند و دوره هائی از تاریخ جهان را روشن و زنده نگاه داشته اند، سراسر روح اروپا را در یک دوره، و تقریباً سراسر قرن نوزدهم را، بتهوون در نقش بند سونات محصور یک دوره، و تقریباً سراسر قرن نوزدهم را، بتهوون در نقش بند سونات محصور می کند و به همین صورت جاودانی می سازدا.

شرح این قالب مخصوص و فرم سونات را به وقت دیگر نمی گذاریم و همین حالا به این مهم می پردازیم. باید توجه داشت که فرم سونات زادهٔ نیازهای تازهٔ موسیقی مغرب زمین در نیمهٔ قرن هجدهم بود و این دوران آمادگی چنین

۱- آنچه در اینجا فرم سونات نام داده این، تنها به سونات منحصر نمی شود و مفهوم وسیع تری دارد و انواع موسیقی مانند کوارتت، سمفونی و کنرتو را نیز در بر می گیرد.

تحولی را داشت.

این فرم براین احکام استوار بود:

۱ – نمایش دو یا چند گونه تنالیته و تم و گروه تم های متضاد.

۲— بسط و گسترش مؤثر موتیف ها، یا تکه هائی از موتیف های برآمده از دو یا چند تم — تجزیه و ترکیب و سنتز دقیق و سنجیده هرکدام — که اندک اندک به صورت قلب سونات درمی آید (و این کار مشغله اصلی بتهوون می شود).

۳ - تکرار دو یا چند تم یا تنالیتهٔ اصلی که در قسمتهای قبل، ناگزیر به یایان رسیده اند.

٤ درفرم بزرگ سونات که بتهوون مبتکرآن است، درقسمت نتیجه یا کودا، مفهوم بخشهای نخستین به اختصار می آید، و در این مختصر چکیده کلام را به شنونده یادآور می شود، و پس از این یادآوری بسوی نتیجهٔ مطلوب پیش می رود.

با این فرم، موسیقی استخوان بندی درست و بجا و دلخواه خود را پیدا می کند و به تراژدی کلامیک شباهت می یابد، که در قرن هفدهم در فرانسه به کمال خود رسید و در عصر ولتر به نقطهٔ اوج دست یافت، تا وقتی که روح زمان تغییر کرد و ناچار دستخوش دگرگونی شد. نقش بند سونات که بدینگونه به دست بتهوون پایه ریزی شد، تا سالها بعد دوام داشت، و در اروپای امروز که دستخوش این همه تغییرات سیاسی شده و به صورت تازه ای درآمده، پایه ریزیهای بتهوون هنوز به همان استواری است.

بتهوون عصر طلائی این نوع موسیقی را به وجود آورد و به دست او این اصول به کمال رسید، و خود او با موسیقی اش چنان جوش خورده بود که بازشناسی آن دو از یکدیگر دشوار می نمود.

و حالا قصد دارم در میان پانزده سونات ایام جوانی او سیری بکنم، تا خواص اصلی آنها را گیر بیاورم و ابعاد گوناگون و عظیم نبوغ بتهوون را به شما نشان بدهم، و شرح بدهم که چگونه افشرهٔ جان و روح خلاق خود را در مقابل

چشم ما می گذاشت.

پیش از بتهوون ، سونات عبارت از یک سویت در بسته دارای سه یاچهار قطعه بود که به نظم بکسان و خاصی در پی هم می آمدند. البته یک موومان تندا ، و بعدازآن به ترتیب یک موومان ملایم و آهنگین به صورت لید، و یک رقص کوتاه مدت منوئه ، و رقصی درقالب ((روندو)) ، به هم جزم و جفت می شدند و در این مجموعه نه تنها احکام واصول در تک تک این جزام راعات می شد، بلکه ترکیب این قطعات مقررات مخصوص داشت، و طبعاً در میان بخشهای مونات از نظر منطق و دیالکتیک تعادل برقرار بود، و اگر هنرمند می خواست به آهنگ خود چاشنی عاطفی و طنز بیفزاید، مجاز نبود که در این محدوده زیاد بی پروائی کند، زیرا شنوندگان موسیقی او از نخبگان جامعه بودند. و وظیفهٔ او حرف زدن با آنها بود و مازگاری دهد. و هرگونه تندیوئی و ریتمهای خودمانی و احساساتی خارج از شه حرف زدن از خود. و کم و بیش ناچار بود خود را با مقررات گروه نخبگان مازگاری دهد. و هرگونه تندیوئی و ریتمهای خودمانی و احساساتی خارج از آهنگ به حساب می آمد و به حرکات خشن و نابه جای روستائیان تعبیر می شد، و این ترتیب آهنگساز نظم قطعات را مراعات می کند، بی آن که بتواند چیزی از این ترتیب آهنگساز نظم قطعات را مراعات می کند، بی آن که بتواند چیزی از

٢- بتهوون چنانكه خواهيم ديد در سونات پاته تيك چارهٔ اين درد را پيدا مي كند.

۱- در بررسی استادانهٔ امانوئل فیست. ۱٬۱۱۱۸ (۱۸۶۵) و تجدید چاپ آن در مجموعهٔ مقالات آدولف ساندبرگر (۱۹۲۶)، تحولات سونات برای سازهای شستی دار از کوناو Kulurau و دومنیکو اسکارلاتی، که از بنیادگذاران بودند تا مرگ فیلیپ امانوئل باخ در سال ۱۷۸۸، به تفصیل آمده است. امانوئل فیست در فهرمتی از پنجاه و پنج آهنگاز نام می برد، که در طول سی یا چهل سال بیش از دویست سونات ساخته اند. مطالعهٔ این بررسیها و نیز تحقیقات گیدوآدلر (چاپ ۱۹۲۶ در فرانکفورت) در زمینهٔ سونات به ما نشان می دهد که از هنگامی که ژان ژاک روسو در تألیفاتش از بازگشت به طبیعت صخن گفت، کلام او برای موسیقی کلاسیک راهگشای سبک نو شد و سروده های موسیقی را به صورتی ساده و در چهار چوبی مشخص درآورد که سایه روشنهٔای نمایان داشت، پرتحرک و موزون بود و بیانی احساسانی و شاعرانه و در عین حال معقول می طلبید.

جان خود در آن مایه بگذارد. با اولین آلگرو موتیفهای متضاد و گوناگون به رشتهٔ نظم کشیده می شوند و بسط و پرورش آنها به ظرافت انجام می گیرد. آندانته مائدهٔ دلپذیری فراهم می آورد که ذوقهای ظریف می پسندند. هیجانات نابهنگام از هرسو با مانع مینوئتو روبه رو می شوند، باروندو و با سادگی خشونت آمیزش راه را برآنها می بندد و تکرار ریتمهای آرام به شنونده حالی می کند که هنر سرگرمی نیست و باید جدی گرفته شود. هنر نه با دانش یگانه است و نه از دانش روی گردان. هنر با احساس در آمیزش است و نه با دروغ. و هنر به ذوق خود گلهائی از باغ عواطف می چیند و دل انگیز و عطرآمیز است، و چون پروانهٔ قشنگی در فضا به پرواز درمی آیدا.

موتسارت و هایدن این موسیقی نجیبانه را روح بخشیدند. بتهوون، این جوان شهرستانی، مجذوب سونات دلپسند این روزگار شد و ایسن قالب را برای عرضهٔ نخستین کارهایش در محافل وین به کار برد. و برای آن که محافل وین را تسخیر کند و افکار خود را به محقل نشینان بقبولاند زبان خودشان را به یاری گرفت. امّا دیری نیائید که به فکر افتاد مظروف این ظرف را عوض کند. با اولین آثار چاپ شده اش شخصیت هنری او آشکار شد، که هرچند قالبهای عادی را به کار گرفته بود، مهر و نشان او معلوم بود و نگهبانان در گذشتگان را از خواب بیدار کرد. زیرا این سروده ها آغاز عصر جدیدی را اعلام می کردند و به گرمای احساس و تلاش انسانی درآمیخته بودند.

دهانش را تازه باز کرده، آوای سونات اپوس ۲ شماره یک را سر داده بود که با همان اولین کلمات، لحن خشن و تکان دهندهٔ او شنوندگان را متوجه غیرعادی بودنش می کرد. جای پنجه های او روی هر عبارت پیدا بود و بی آن که تعمد داشته باشد روح قهرمانی در این نغمه ها حلول کرده بود، و این جوشش از تندخویی و زمختی مایه نمی گرفت، بلکه شفافیت تفکر او باعث شده بود که

۱ به یاد داشته باشید که این استاد هنر وقتی به چاپ آثارش دست زد ,که به ارزش کار خود پی برده و شخصیت هنری او تثبیت شده بود.

چنین طرزی را انتخاب کند. با قاطعیت و بی ترس از خطر در راهی تازه گام گذاشته بود، فرم سونات او کمی پیچیده بود، گاهی انعطاف و روانی سوناتهای موتسارت و پیروانش را نداشت، امّا همه چیز نشان می داد که دست نیرومندی این پایهٔ استوار را بنیاد گذاشته است. مردی قدم در راه گذاشته بود که به کوتاهی و درازی راه فکر نمی کرد، از اندیشهای به اندیشهٔ دیگر نمی پرید و قصد داشت تمامی جاده ها و پیچ وخمهای سرزمین روح را بگشاید، تا از این جاده های وسیع روحی هزاران هزار نفر عبور کنند و سپاهیان با ارابه های سنگین خود به تاخت بگذرند. سونات آپوس ۲ شماره ۱۳ سنگ پایهٔ این سبک شکوهمند را بنا گذاشته بود. سازندهٔ این بنا اندامی قری و شانه هایی ستبر داشت و همه چیزش به نیرو بود، و نیروی او به نجابت گرایش داشت و پیوندی با ظلم نداشت. باوقار و مردانه بود و با حرکات خنک و جلف سازگاری نداشت. و چندی بعد در اولین قطعهٔ سونات اپوس ۲۲ قدرت خود را نشان داد. در آهنگهای او نفس تند نسل دوران ناپلئون ابوس ۲۸ قدرت خود در روسیه پیش می رود و قصد دارد که پشت ار و پای پیر را اسپانیا و برندینو در روسیه پیش می رود و قصد دارد که پشت ار و پای پیر را زیر پای چرمینه پوش خود له کند.

افزون براین کشش قهرمانی، تخیلات روستائی نیز در گوشه به گوشه این سوناتها خود را می نمایاند. که ناگهان از زین اسب پائین می پرد. این مرد روستائی دکمه های لباسش را باز می کند، برهنه می شود و در آب خنک چشمه تن خود را می شوید و ما این رؤیای روستائی را در سونات اپوس ۱۰ شماره ۲۲، سونات اپوس چهارده شماره ۲۲، و اپوس ۲۸ خواهیم دید.

این دو گرایش قهرمانی و روستائی در سوناتهای او هریک برای خود سهمی دارند. شاعر در مقابل ارتشی که به نظم قدم برمی دارد شعرش را به آواز می خواند و این ارتش از آن خود اوست و مانند گردانهای روح از میان ابرها و

۲ سونات درفاماژور آلگروی اول
 ۳ سونات بزرگ در رماژور

۱— سونات دو ماژور.

۳- سونات درسل ماڑور

آفتابها آشیان گزیده است. این تغییر فضای تند و مداوم، این دریای ژرف درون، که سایه ها و روشناییها پیاپی در آن جا عوض می کنند و برقلهٔ موج خیز شب به بازی درمی آیند، این رهائی و گریز از غمهای دل آزار و هیجانات سرکش و پناه بردن به پرشها و جست وخیزهای ذوق و هوس در اسکرتسوهای بتهوون، که شگردهای خاص او را دارد حال خود را پیدا می کند، امّا در چند سونات نخستین او هنوز از این شگردها اثری نیست و این پهلوان در سوناتهای بعدی وارد گود می شود.

در این سوناتها آنچه روح به هوون جوان را آزادانه تر نسمایش می دهد آداژ یوست. در دوران ما که بیشتر موسیقیدانان به بافت و شکل بیش از احساس و عاطفه درون آهنگ توجه دارند، کمتر به آداژیو و آندانته و بیشتر به آلگروها، که در سوناتها و سمفونیهای کلاسیک به یادگار مانده، و یادگار پیوند دو قرن هجدهم و نوزدهم است، اهمیت می دهند. حال آن که در آداژیوهای بههوون دلتنگیها، مهربانیها، امیدها، غمگساریها به صورت جویباری جاری می شوند، تا آنجا که در این زمان (۱۷۹۸–۱۷۷۵) در لیدرهای ویلهلممایستر پاسخی شاعرانه به معمای هستی را می توان یافت. —و حل این مسئله را، که طرز فکر و زاویهٔ نگاه هنرمندان سال ۱۸۰۰ بهتر و برتر بوده یا هنرشناسان سال ۱۹۳۰، به مدعیان و دوستداران بحث و جدل وامیگذارم که مدام ذهنشان مشغول است و اصرار دارند که گره چنین قضایائی را باز کنند اس میچکدام در محاسه زاید نیستند. هریک به جای خود، دوست دارم و به نظر من هیچکدام در محاسه زاید نیستند. قربگریم و بستجیم، و فعلاً به بررسی آداژیوهای او می پردازیم.

هرچند که پاره ای از نخستین سوناتهای او به عطر موتسارت آغشته بود (بتهوون همیشه با احترام از موتسارت یاد می کرد) امّا آهنگهای او با موتسارت

۱ – ناگل در کتاب «سوناتهای بتهوون»، آلمان آن روزگار را با عصر ما مقایسه کرده و بسیار افسوس خورده است.

متفاوت بود، و اگر خداوند عالم این گناه را برمن ببخشاید، خواهم گفت که نه تنها متفاوت، بلکه برتر بود. در آدار یوی اولین سونات او، ایوس ۲ شماره یک، هرچند ملاحت بیان را از استادان پیشین وام گرفته، زبان او بی پیرایه تر و به طبیعت نزدیک تر است. هنرمند جوان قطعاً از نظر یختگی و نازک بینی به موتسارت نمی رسد امّا پیچیدگی اش کمتر و رنگ آمیزی اش بیشتر است، عواطف خود را آسوده تر بیان می کند. فراموش نکنیم که بعضی از هنرمندان کمتر به انسان توجه دارند. - هنرمندان امروزی از انسان کمتر حرف می زنند و وجود او را از نظر زیباشناسی زشت و نامطلوب می بندارند! - هنرمندان ما معمولاً چیزهائی را قبول دارند که خود گفته باشند و هرچه خود گفته اند بی کم وکاست قبول دارند! «هنرمندان بلندیایه» از چیزهائی که خود دوست دارند یا مورد نفرت آنهاست، و از شادیها و دردهایشان دنیائی درست می کنند و هیچ چیز را به دنیای خود راه نمی دهند مگر اینکه به محک زیباشناسی آزموده باشند. «من» اینگونه هنرمندان، نایایدار و گرفتار و لغزنده است. در سرانگشتهایشان هرچیز مثل ماهیهای دریای سارگاس می لغزد و می گریزد، امّا بتهوون یک انسان است. سرچشمهٔ قدرت او در همین احساس است، بخصوص که دوران او به نام مردی چون نایلئون بنایارت مهر شده –و اتفاقاً نقطه ضعف آن دوران نیز در همین است - در سال ۱۸۰۰، امیراتوری هنر، مانند اروپا و امیراتورانش، از آن قوی ترها بود، و نه از آن آدمهای ظریف. هرکس که جرأت می کرد خودش باشد و باقدرت و به صدای بلند حرفش را بزند دنیا مطیع او بود. و بتهوون یک مرد بود، قوی بود، و در دنیای عواطف و هیجانات امیراتور بود.

آداژیوهای معروف او بی پرده بودند و بی واسطه. آندانته های موتسارت و هایدن هرگز اینگونه نبودند. ترانه های بی کلام و پرشور او از زبان نتها شنیده می شد، و در این میان بعضی از نتها واقعاً آواز می خواندند! ۱

۱ بتهوون آدار یوی سونات اپوس ۲ شماره یک را براساس شعری به نام گلایه، از دوستش وگلر ساخته بود و انتظار داشت که وگلر متنی هم برای تم واریاسیونهای اپوس ۲۹ بسازد، و

حالا بيائيد نمونه برداري كنيم.

دراپوس ۲ شسماره یک و سه، با خیالپردازی ناب رودرروئیم. مهرورزیها و گلایه های ایام جوانی در قالبی شاعرانه ریخته شده است. امّا در لارگوی زیبای اپوس هفت، که سونات بایت انام دارد ملودی صورت جدی دارد. شوخی و طنز در آن نیست. بی ابهام است و صادقانه. بتهوون در این سونات به منظور خود دست یافته است آ. نمونهٔ دیگری از این رسته آداری مولتوی اپوس ده شماره یک است آ، که جویباری از ملودیهاست و در پایان به شطی از نغمه ها تبدیل می شود که به دریای پهناور فرومی ریزد.

امّا از همه استوارتر Largo e mesto دراپوس ده شماره سه است<sup>۹</sup>، که برای نخستین بار عظمت روح بتهوون را آشکار می کند. (و این اثر مصادف است با اولین ضربه های روحی این هنرمند و نزدیک شدن مصیبتی که زندگی اش را زیرورو کرد).

در اولین آکوردها براساس میزان 6/8 موازنهٔ با شکوهی برقرار می شود و ریتم شعرها معابد اندوه را تقطیع می کند.

اگر جه عدمای این عمل که آمن امران بردن به نمید امران که میلیم دان و میست.

اگرچه عده ای این عمل کفرآمیز او را نمی پسندیدند، خود او این کفر را به جان می پرستید. بیشتر سوناتهای او حالات آوائی داشتند، و با آن که بتهوون برای آواز کمتر آهنگ ساخته، آنچه برای سازهای شستی دار و ارکستر سروده، بیش از پیشینیان او جنبهٔ آوائی دارد. زیرا آنچه می سازد به آن حالات انسانی می دهد. و به همین سبب آهنگهایش حالات کلام و آواز را به خود می گیرند. در بعضی از کارهایش مانند دومین قطعهٔ معروف آلگرتو در سمفونی هفتم احساس می شود که تمام سازها برای ما آواز می خوانند.

۱ – این سونات را به کنتس بابت دوکیگلیویکس اهدا کرده است. (۱۷۹۷)

۲- گروهی از هنرمندان امروز وانمود می کنند که با اشرافیت مخالفند ولی از عرضهٔ هنر خود به مردم عار دارند، و بی تردید هرکه خودخواه و خودبین باشد زود از مایهٔ هنر عاری می شود. بزرگترین هنرمندان مانندیوهان سباستین باخ و بتهوون غرق افکار خویش بودند ولی هنر خود را برای جامعه می خواستند و هرچه داشتند به جامعه عرضه می کردند.

۳- سونات در دومیشور. هدیه به کنتس براون ۴- سونات در رماژور



و کسی که به این نخمه گوش فرامی دهد وجودش را ناگزیر به آن می سپارد. در این اثر حکایت از اندوهی است سنگین. حکایت موجودی است که در قید سرنوشت گرفتار شده. و احساس می شود که اندوه او اندوه یک تن تنها نیست. اندوه هزاران نفر است، و آوازهای گروهی تراژدیهای قدیم را به یاد می آورد. در اینجا درد یک قرد، به درد همهٔ آدمیزادگان بدل شده است. و مرثیهٔ یک انسان چنان وسعت و عظمتی پیدا کرده، که رنگ حماسهٔ یک نسل یا یک قرن را به خود گرفته است.

قسمتهای سه گانه این سونات، ابتدا روی ریتم ملایم و موتیف درد تکیه دارد. دستها به آسمان فرامی رود. همه از درد سخن می گویند و گلایه دارند. آهنگ لحن ظریف دارد، و از موتسارت الهام یافته است.سپس کنتراستهای تند بتهوونوار، با آوائی پاته تیک پیش می آید، آهی است که از مینهٔ آژاکس برمی آید، خشمی است که ازدلی شکسته برمی خیزد و به گریه های نجیبانه پایان می یابد که عزیز خود را می برد تا به خاک بسپارد.

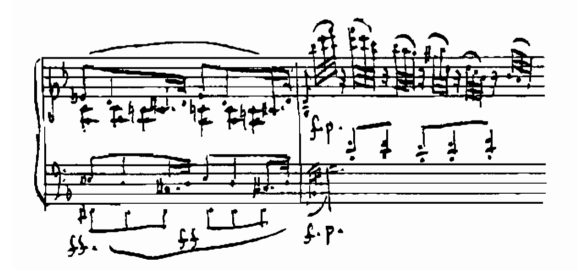




و بدانگونه که در مارشهای عزای آثار بعدی او مرسوم است، بخش دوم با یک موتیف آرام مرثیه آغاز می شود:



امّا درد باز می آید. سرنوشت به در می کوبد. اشکها جاری می شوند و گاهی به هق هق می رسد. گامهای بی ترحم مارش ریتم تازه ای می یابند:



غوغا ملایم و بسیار ملایم می شود و فرومی نشیند و سپس با جهشی فرا می رود و اندک نیروئی می یابد و سپس قدرت صدا دوباره رویه ضعف می رود و به هق هق می انجامد، که عظمت و جلال تم اول را به دنبال دارد.



و در دومین «فرارفت» قسمت سوم مارش پرتوان باس، با ضربهای مؤکد در دومین و پنجمین ضرب نیروی بی آرام سرنوشت را نشان می دهد. روح



عصیانگر به لرزه می افتد، درهم می شکند و ناگهان به زانو درمی آید، و فریاد غم آلودش در سکوت شنیده می شود، و این تسلیم اندوهناک با زنگ ناقوسها درمی آمیزد و سپس آهها و نفسهای بریدهٔ او به گوش می رسد و سرانجام نفسهای بریده نیز قطع می شود.



در سراسر این تراژدی بی انتها، چکیدهای از روح یک جامعه احساس می شود، که صورت «مالیخولیا» را جلوی چشم ما نقاشی می کند<sup>۱</sup>، و یکی از تراژدیهای اِشیل را در خاطر زنده می کند که هندل براساس آن آهنگی ساخته و آن را به الههٔ هوس و الههٔ حسادت تقدیم کرده بود. بتهوون پیش از این در مایهٔ غنائی، اثری بدین خوبی نساخته بود، که این چنین به مرز کمال نزدیک باشد و «من» خویشتن را با احکام کلی سازگاری دهد. او دیری بود که تلاش می کرد بدین یایه برسد، و رسید.

آداژیوی پاته تیک اپوس ۱۲، مانند بیشتر سوناتهای او، چنانکه بعداً خواهیم گفت، از کارهای درخشان و تآترمانند اوست، که هنر پیشه ها را در فضای موسیقی می توان دید و زمزمه شان را شنید. از مدتها پیش بتهوون در این فکر بود که زمزمه میان دو عنصر، و دو انسان را لابلای نغمه ها جای دهد. و شیندلر این مطلب را در یادداشتهایش از زبان او نقل کرده است

۱- همانگونه که بتهوون گفته است، حالات روحی یک مالیخولیائی با انواع نورها و
 سایه هایش در این برده نقش بسته است.

۷— در سال ۱۸۲۳ بتهرون براین عقیده بود که نسل جدید کمتر از گذشته موسیقی را می فهمد و به خاطر می آورد که در سالهای ۱۷۹۸ و ۱۷۹۹ شنوندگان او در دو سونات اپوس چهارده او، درمی ماژور، و سل ماژور، جدال دو عنصر و گفتگوی مرد و زن، یا عاشق و معشوق را لابلای نغمه ها دریافته بودند. و آنها که تاریخچه زندگی بتهرون را نوشته اند تحین و تمجید مردم آن زمان را نادیده گرفته اند. حال آن که هر چیز را چنانکه هست باید دید، نه آنگونه که ما می خواهیم باشد.

آهنگهای او همیشه چیز تازه ای داشت، در عین حال که جوشش زندگی را فراموش نمی کرد به خیال روی می آورد و در پی بازیگریهای خیال به واقعیات باز می گشت، و پس از نمایش شور و شادی رؤیا، چهرهٔ غم آلود نگرانیها و دلواپسیها را نمایان می کردا.

سونات اپوس ۲۷ شماره ۲ سرشار از رؤیاپردازی است. حتی دومین قطعهٔ این سونات از صورت عادی خارج می شود، و آداژیو همه چیز را دربر می گیرد. سونات مهتاب با زمزمه آغاز می شود، و این گفتار بی کلام به اعتراف گیرا و دلکشی می ماند که در دنیای موسیقی سابقه نداشته است. و این سونات، که بعداً به آن خواهیم پرداخت، به موسیقی گویا تبدیل می شود و صریح و بی پرده از عشقی یاک سخن می گوید.

در این سونات احساس سلطان مطلق است، و از این نظر در آهنگهای این دورهٔ بتهوون نظیر ندارد. در بسیاری از سوناتهای او، و تقریباً در همهٔ آنها، عنصر شخصی با ترکیب کلام درمی آمیزد و عقل و منطق را بهت زده به کنار می گذارد. در سونات زیبای بابت، اپوس ۳۷، و بخصوص در روندوی دلربای آن احساس به صورت کودکی درمی آید که پیش می دود و خود را به دست و پای شما می بیچد، و باز این کودک در آلگروی اپوس ده شماره یک (دومینور) به جست و خیز درمی آید و ادای آدمهای عالم نما را درمی آورد، و در فینال این سونات گردبادی از دلواپسیها بر پا می کند. و در همان حال که با حروف آتشین مطالبش را می نویسد و درگیری با او را در سمفونی آیندهٔ می نویسد نام سرنوشت را روی دیوار می نویسد و درگیری با او را در سمفونی آیندهٔ

۱- در اینجا از چند نمونه یاد کرده ام. خوانندگان می توانند برای فهم بیشتر موضوع جابه جائی واقعیت و خیال را در دیگر سوناتهای او ردیابی کنند. اگر در سونات ۲۲ (سی بمل) در به روی احساس می بندد، در سونات ۲۲ (لابمل) در را باز می گذاید. اگر در سونات مهتاب از عشق و دلتنگی سخن می گوید، در سونات اپوس ۲۸ (رماژور) شور عاشقانه را به یکسو می نهد. سوناتهای اپوس ۳۱، سپیده دم، آپاسیوناتا، هر یک در خط مخصوص خود پیش می روند و ظاهراً هنرمند هر بار که در تغمه ای تسلیم کشمکشهای احساس می شود، در نغمه بعد تعادل خود را باز می یابد و به تأمل و تفکر می پردازد.

خود در دومینور رقم می زند<sup>۱</sup>.



و اگر سونات اپوس ده شماره ۳ در رماز ور پیوند اندامی ندارد به دلیل گوناگونی احساسات و اندیشه های هنرمند است که هنوز در بند یک دست کردنشان نیست. در سونات مشهور اپوس ۲٦ قضایا بحث انگیزتر می شود، و مفسران کوشش بسیار کرده اند که در قطعات چهارگانهٔ آن کلیدی بیابند تا راز آلگروی آن را با مفهوم شادمانه اش بگشایند. زیرا این آلگرو پس از مارش عزا می آید، که نشان می دهد که بتهوون خود را به غم تسلیم نمی کند و لحظات غم او زیاد دوام نمی آورد و قطعاً با تفکر بسیار این حالات را باهم ترکیب کرده است. پیش طرحهای او نشان می دهد که در ترکیب قطعهٔ چهارم یک آلگرو، یک مینوئه، یک مارش عزا در لابمل مینور را در نظر داشته، تا این نکته های رنگارنگ را به یاری تنالته های گوناگون هم آهنگ سازد ۲.

در سونات Quasi una fantasia اپوس ۲۷ شماره یک نیز همین نظم را به کار می برد و طرحها به هم پیچیده است، که علت را باید در جنبه های عینی آن یافت. این سونات بیان بی پردهٔ بتهوون را ندارد و خودآگاه یا ناخودآگاه ظرافت و زیبائی روح مهربان شاهزاده خانم لیختن اشتاین را پیدا کرده، که آهنگ به او هدیه شده است. در این سونات احساس هرلحظه شکل تازه ای به خود می گیره و است و فینال همین اپوس ده شماره یک، طلیعهٔ آفرینش فینال مهتاب، و آپاسیوناتاست.

۲- اپیش طرحهای او نشان می دهد که ابتدا فینال دیگری را در نظر داشته که از ترکیب

مارش و پیروثت و ریتم ملایمی با پیانو درست شده بود و هنوز پختگی لازم را نداشت.

آنتی تز سونات بعدی، یعنی دومین Quasi una fantasia مشهور به «مهتاب» به حساب می آیدا.

در این سونات چنانکه گفته ام احساسات و شورها و هیجانات روحی به همه چیز حکم می راند و می ارزد که مکثی کنیم و این آهنگ بی مانند را بررسی کنیم.

در اینجا احساسات قلبی پیوندهای دیگر را با ملودی قطع می کند. هنرمند از بسط و گسترش ملودیها و نوآفرینی موتیفها چشم می پوشد. در اولین قطعهٔ آن حالات نفانی گسترش می یابد و پخش می شود و تمام فضا را فرامی گیرد. هنرمند به خود مشغول می شود. در خود فرومی رود و به چیز دیگری نمی پردازد. و در قطعه سوم به هرچیز که سر راه او سبز می شود بی اعتنائی می کند و به نوعی شور عاشقانه تن می دهد، و برای این منظور زیربار هیچگونه نظمی نمی رود، و هر نظمی را به دوردست پرتاب می کند.

با اینوصف هنر و احساسات قلبی او در اینجا معجزه می کند، و احساس، چنان قدرتی پیدا می کند که به تنهائی بنای استواری را می سازد. آن یگانگی که هنرمند به یاری احکام و اصول مرسوم به آن نمی رسد، در اینجا به یاری احساسات قلبی نصیب او می شود و آهنگ او یک دست می شود و به وحدت می رسد<sup>۲</sup>. آداژیوی راپسودی مانند و آواگونهٔ مهتاب، نه تنها یکنواخت و حزن انگیز

۱- فریاد فرمالیستها را از دور می شنوم که حق بیان هیجانات ذهنی را به موسیقی دان نمی دهند، امّا کسانی که موتسارت را می شناسند به خوبی می دانند که او نیز گاهی خود را در اختیار شور و التهاب درون می گذارد و کسانی که بتهوون را می شناسند می دانند که پاره ای از آثارش در خط دیگر کارهای او نیست و بیشتر از دوستیها و آشنائیهای او رنگ پذیرفته است و در جای خود از دو تریوی اپوس ۷۰ سخن خواهیم گفت که به کنتس اردودی هدیه کرده و پیداست که به تأثیر از محبت کنتس آهنگی ساخته است و جای پنجه های بتهوون در پیچاپیچ آن نیست و اصولاً در خط کارهای او نیست.

۲- با آن گروه که می گویند بتهوون این سونات را بی هیچگون طرح ومقدمه ساخته، و
 بدیهه سازی کرده، موافق نیستم. دفتر چه های نت او که هنوز موجود است و شنکر آنها را به

نیست، بلکه سادگی و زیبائی و واقعی بودنش در قلب ما اثر می گذارد. گلایه ای است که لحن ملایمی دارد و تا بیست و هفتمین میزان به همینگونه پیش می رود.



و برای آن که دوباره در شب پراضطراب فرود آید، یک بار دیگر در هشتاد و نهمین میزان، بالا می رود، بی آن که بتواند در جای خود پایدار بماند.



و سه بار به درجه پائین ( renaturel ) فرود می آید .

چاپ رسانده، گواهی می دهد که چه کار پرزحمتی انجام داده، تا مونات مهتاب را به پایان رسانده است. طبیعی است که یک هنرمند بزرگ هرچقدر خود را در اختیار قلب و احساس بگذارد، بازهم انضباط و اصول را فراموش نمی کند. امّا نظر من اینتکه احکام و اصول نمی توانند او را در قید بگذارند، و اصولی که مورد قبول اوست با جهشهای عاطفی اش مازگاری می یابند، بررسیهای علمی زیباشنامان امروز (و بهتر از همه کتاب ادوارد مونود هرزن اصول مورفولوژی – چاپ۷۱۲ –۱۹۲۱) ثابت می کند که سرچشمهٔ این نوع قوانین فطری در هنر ناب نهفته است. و در عصر بتهوون تنها نابغهٔ بی مانندی چون او می توانست به این سرچشمه دست پیدا کند. بتهون، چنانکه خواهیم دید، گاه که در اعماق شورها و هیجانات فرومی رود، ناگهان به خود می آید و دوباره به احکام زیباشناسی «رسمی» باز همی گردد. و ما این قضیه را در فاصله دومین و سومین او ورتور لئونور خواهیم دید.



و دوباره فرو می افتد و حالت نهائی اش را پیدا می کند، و خسته و خاموش می شود، پنداری صدائی در تنهائی به هق هق می گرید.



آلگرتو بی مکث به دنبال آن می آید. مارکس، و ناگل به شرح و تفسیر روانی همین معنی پرداخته اند و به ما هشدار می دهند که حواسمان را جمع کنیم و خودمان را به خطر نیندازیم، و ما هم خودمان را به خطر نمی اندازیم و حرفهای مسخره نمی زنیم. امّا اگر کسی جرأت آن را داشت که رودرروی بتهوون بنشیند و در موقع ساختن این آهنگ به چشمهای او نگاه کند، بهتر حقیقت را می فهمید و قاطعانه تر این نغمه را ارزیابی می کرد و این نکته را درمی یافت که منظور بتهوون از نقاشی این تابلوی آهنگین، این بوده است که هرچیز را سرجای خود بگذارد تا زیباتر جلوه کند. او در آن حال که تبسم تلخی در گوشهٔ لب داشت مهره های درد را به جای خود می نشاند. این آهنگ حکایت روحی است سرخورده، که می گرید و در شور و التهاب دست ویا می زند.

اندوه و دلواپسی مانند تگرگ بر فینال پر تبوتاب سونات فرومی بارد و شلاق می کوبد و این رگبار رهائی است که در پنج ضربهٔ باد خشمگین ٔ با

۱- در اینجا باید به افشای نابکاری ناشران پردازم که بی شرمانه در کارهای او دست می زنندو مسخش می کنند. برای مثال در قسمتی از فینال علامت (۱) را به (۱) تغییر داد، و به اصالت کار او لطمه زده اند ،(۵ Carl Holz, 1825) « ... خُمُمُ سطم مُ

۲- گاهی شتاب تفکر در بتهوون چنان است که ناگهان با جهشهای عجیبی روبهرو

هذیانی خشمگین تر دنبال می شود و دوام می یابد. (میزانهای ۹ تا ۱۶)، و موتیفی ملودیک به صورتی سنکپ دار درمی آید.



و هنرمند پس از آن همه دوندگی و نفس نفس زدن نتیجهٔ مطلوب را به دست می آورد که چیزی جز فرم سونات ابتکاری بتهوون نیست، که در اینجا از شدت هیجان از قالب بیرون زده است — و چرخش سرسام آور — ازلاماژور به



مى - با ضربات أكتاو، و پس از آن سنگپها درباس، بيش از پيش شتاب مى گيرد و گرداب دلواپسها بيشتر عمق پيدا مى كند. و اين تكانها



تا جمله های طولانی پایان قسمت اول، که تلاطم روح را مهار می کند و برفراز

می شویم. و می بیشیم که میزانهای هفت و هشت این سونات از نظر طول به یک میزان کاهش یافته است.

سیلابها به پرواز درمی آورد، پریشان تر می کند.



و پایان بندی آن به تراژدیهای قدیمی شباهت پیدا می کند، که عاقبت روح پرتلاش بر تاملایمات چیرگی می یابد.

در بسط و گسترش سونات که به دنبال می آید، از دیالکتیک مرسوم موسیقی و قواعد رسمی اثری نیست. همهٔ مقررات پایکوب شده اند. و به جای آن که مطالب بخشهای پیشین پرورش و گسترش داده شود همان موتیف جادوئی تکرار می شود. هنرمند به هرچیز که در دسترس می بیند چنگ می زند و سرانجام خسته در گرداب فرو می رود. شکست جان خود را به چشم می بیند، نیرو و توان از او می گریزد و خون از قلب او جاری می شود.

و بعد، رگباری وحشی در شب فرومی بارد. توفانی بر پا می شود ، و با

۱— نشانهٔ دیگری که بتهوون به صراحت در زیر هریک از گالوپ ها نوشته و آن را تکرار نکرده — و ناشران به آن بی توجهی کرده اند — لفظ Con Sordinoاست که باید به صورت اسبی که روی یا بلند می شود در دو آکورد نشان داده شود.



آر پژ، اجرای پیاپی نتهای یک آکورد، از اعماق تا بلندترین قله ها را فرا می گیرد. تشنج به هذیان منجر می شود. و پس از آن چنانکه رسم اوست، سکوت در بی می آید و تا گهان آداژیوی بسیار ملایم، انسان را از اوج غریو فرود می آورد و به خاموشی دعوتش می کند، نفس او بریده است. و بعد از یک لحظه که نفسش حال می آید از جا برمی خیزد. درگیریهای بی فایده، هق هق گریه ها، و خشمهای هزیان آلود او پایان یافته است و آنچه بایست گفته شود گفته شده، روح او هیجاناتش را خالی کرده است. در آخرین میزانهای آهنگ، تنها نیروی رام کننده و مسلط برجای می ماند، که هرگونه سیلابی را به جان می پذیرد.

برای نقاشی چنین پردهٔ وسیعی از روح آدمی، هنرمند همیشه آمادگی ندارد، و فقط در لحظاتی از عمر اینگونه آمادگیها پیش می آید، و در این لحظه ها از خود بی خود می شود، به تب و لرز می افتد و همراه امواجی که او را در میان گرفته اند پیش می رود و به ساحل رهائی می رسد.

و در این لحظه های بسیار استثنائی، هنرمند آهنگی می آفریند که به ارادهٔ او نیست و چنین آهنگ درخشنده و دل انگیزی باعث خشنودی اش نمی شود، بلکه او را می ترساند و مضطرب می کند. تا آنجا که این شاهکار را پس از پایان به سایهٔ فراموشی می سپارد و به شتاب از آن فاصله می گیرد، و از چیرگی اینگونه نیروهای کور، و از سوناتهایی که در این زمان ساخته، حتی از سونات شادی بخش رماژور، اپوس ۲۸ می گریزد، و در همین روزهاست که به کرومفلز می گوید:

- «من از راهی که تا حال رفته ام راضی نیستم و باید راه دیگری پیدا کنم.» به خدای انجیل، که می پندارد مخلوقاتش را خوب و کامل آفریده،

۱ به آن دلیل دوست داشت این شاهکارها را فراموش کند که رویدادهای دردناکی اینگونه آهنگها را به او الهام کرده بودند، و نمی خواست دوباره آن لحظات دردانگیز را به یاد بیاورد، و درد ناآشنایان امروزی از این نکته ها غافلند.

شباهت ندارد، و برعكس ذهنش مدام مشغول است تا مخلوقات بهترى بيافريند.

ø

بتهوون بدار وحیک در ودگر به دنیا آمده بود. روحی پرازانتظار و پرجوش داشت. به کارش علاقمند بود. احترام آن را نگاه می داشت. به درستکاری معتقد بود. پشتکار داشت. چوبی که به دستش می دادند به زیبائی می تراشید، و از این کار احساس غرور می کرد. پس از آن که در حرفه اش استاد شد فوت و فنهای موروثی را تکامل بخشید و توسعه داد، و آثار کامل تری به یادگار گذاشت.

گفته ام که چگونه از دیالکتیک فرم سونات لذت می برد، و دوگونگی تمهائی که انتخاب می کود با طبیعت او همساز بود. رامنشدنی بود و سختگیر و معتقد به نظم. همانند قهرمانان تراژدی کلاسیک عقل و عشق را رودرروی هم قرار می داد. بیشتر اوقات در اعماق روح گفتگوئی با خویشتن داشت، و با خویشتن درگیر بود. تضاد موتیف در سوناتهای او، پاسخی به رودرروئیهای تند و احساسات چندگونهٔ او بود، و برای آن که به مقصود دست یابد ناچار بود برداشتهای تازهاش را از موسیقی به اجرا درآورد تا بتواند از یک سو به برنامه های دقیق و بدیع خود جامهٔ عمل بپوشاند و از سوی دیگر تکه های گونا گون و بخشها و بندها و جملههای آهنگ را در جای خود برش بدهد و در جای خود بههم بچسباند. در حال عادی، و در زندگی روزانه، به خود زحمت نمی داد که چیزی بگوید و چیزی بنویسد و آشوبهای فکری اش را برای کسی شرح بدهد. امّا در اعماق فکرش خواه و ناخواه به سوی شفافیت و نظم و وحدت پیش می رفت. و این شفافیت و نظم و وحدت در طرحهای ابتدائی که برای آهنگهایش می نوشت به خوبی دیده می شود، و اگرچه نخستین فوران الهامات او پریشان و درهم ریخته است، ولی همین خطوط نامنظم و ابتدائی که از زیرزمینهای تاریک اندیشه و الهام بیرون می آمد به کار و زحمت بسیار نیازمند بود تا شکل نهائی اش را پیدا کند. امّا به هرحال نقطهٔ آغازی برای آفرینش بود، و هنرمند را به حرکت درمی آورد تا شبها و روزها و هفته ها زحمت بکشد و از این مواد خام و بی شکل، شکل دلخواه را که منظم و درخشان و شفاف بود، درست کند. و فریضه خود می دانست که فرم سونات را که از موتسارت و هایدن به ارث برده بود، عزیز بشمارد و آن را بیروراند و بهتر و کامل تر برای آیندگان به ارث بگذارد.

با نخستین آثارش، و از جمله ایوس ۲ شماره ۳، سونات در دوماژور، نشان داد که درودگر کارآمدی است و چندی نگذشت که ثابت کرد سازندهٔ قابلی است. با زبردستی مداد را لای انگشتان می گرفت و روی زمین نقشهٔ کارش را می کشید و کم کم به قالبهای بهتری دست پیدا می کرد. در اپوس هفت، سونات درمی بمل ماژور، روانی و شادی را می بینیم، و درمی یابیم که نقص ندارد و هیچچیز را ازقلم نینداخته است. و می نمایاند که هنرمند است و زیبائی و استحکام و شفافیت کلام او حرف ندارد. طرحهای ابتدائی قطعهٔ اوّل اپوس ده شماره ۳ ، سونات در رماژور، از استادی او حکایت می کند و نشان می دهد که این توان را دارد که قسمتهای زیادی را حذف کند و کلام خود را هرچه کوتاهتر و مؤثرتر از میان حشو و زواید در بیاورد، و رفته رفته آنقدر در کارش استادی و ورزیدگی بیدا می کند که می تواند هر چوبی را بردارد و به هر شکلی که دلخواه اوست بتراشد و سازش را به هر نوعی کوک کند و نغمه ای بنوازد که هم خوش ترکیب باشد و هم خوش ذوقی و هنرمندی او را نمایش بدهد. سونات پاته تیک او، چنانکه گفته ایسم، کاری است درخشان، و شایستهٔ نامی که دارد. و حکایت دردهاست و دلداریها، و بیان آن به بالهٔ آفریده های پرومته ۱، که برای صحنه نوشته شده، بی شباهت نیست و در جائی که با Arie und dueff در بردهٔ دوم ایرای ارفه اثر گلوک شباهت هائی دارد و این همانندی را در اولین آلگروی ياته تيک مي توان ديد<sup>۲</sup>.

۱ در بالهٔ آفریده های پرومته، صحنهٔ الهه های نه گانه، شباهت عجیبی با آلگروی پاته تیک
 درد، و در دفترچه یادداشت های سال ۱۸۰۰ اولین طرحهای باته تیک در کنار مطالب مربوط
 به این باله جای دارد.

۲ از تأثیر گلوک بر بتهوون جوان بسیار گفته اند. و این قضیه روشن است. گلوک در
 ساخت موسیقی بر بتهوون اثری نداشت، که خود در این زمینه مرز کمال نزدیک نبود. امّا در



گفتیم که موشلس موسیقی دان برجسته چگونه سونات پاته تیک را دور از چشم استاد، برای خود می نواخت، این داستان و دیگر قضایا نشان می دهد که این سونات در آن دوران چه بحثهائی برانگیخته بود و مخالفان و موافقان، چنان

بیآن دراماتیک، شور و شدت الحان، نمایش هیجانات درونی آثاری به استواری بناهای قدیمی شهر پرگام از او به یادگار مانده بود، و در این میر بر بتهوون جوان تأثیر کلی داشت. بتهوون تصویرهای هندل و باخ وگلوک و موتارت و هایدن، این پنج استاد موسیقی را به دیوار اتاق خود آویخته بود، و گلوک از موسیقی دانان مورد احترام او بود. و چنانک گفته ایم، خود از زبردست ترین نوازندگان پیانو و سازهای شستی دار بود، و آنها که رقص خشمها (شماره از زبردست ترین نوازندگان پیانو و سازهای شستی دار بود، و آنها که رقص خشمها (شماره برای دیگران به شگفتی از آن لحظات باد کرده اند.

از آن گفتگومی کردند که پنداری درباره یک اپرای مشهور بحث می کنند.

این پیروزی بسهوون را بر سر شوق آورد، و سونات دیگری ساخت. سوناتهای اپوس ۱۱، شماره یک و دو، در می ماژور و سل ماژور، و سونات اپوس ۲۲ در سی بمل ماژور، در روانی و طرز ساخت پیروزیهای تازهٔ او بودند.

تا پایان این دوره چند چیز ذهن او را به خود مشغول می کند: ساختمان و قالب کلام و پیدا کردن سبک تازه ای در این محدوده ، تمایل به بیان احساسات سرشار و توقانی خویش ، و آزاد گذاشتن ذوق در پرداخت رنگارنگ موسیقی .

بتهوون هنگامی که این دوره را پشت سر می گذارد و به بلندیهای نزدیک قله می رسد، مکث می کند، و به واپس می نگرد. در این سال ۱۸۰۲، پانزده سوناتی را که تا آن موقع از کارگاهش بیرون داده بود، پیش رو می گذارد و کارهای خود را بررسی می کند. کندوکاو می کند. کمی ها و کاستی هارا می بیند، و می بیند که کارهای ناقص و ناهمگون زیاد دارد. سوناتهای اپوس ۲ شماره ۳، و اپوس ۲۲ از واقعیات زیاد فاصله گرفته اند. سوناتهای پرشور و هیجان خود را بازنگری می کند. بسیاری از آنها را ضعیف و دور از منطق می یابد. و درمی یابد که بعضی از سوناتها به طنزی شاعرانه درآمیخته اند و پاره ای دیگر زیاد درمی یابد که بعضی از سوناتها به طنزی شاعرانه درآمیخته اند و پاره ای دیگر زیاد تاتری شده اند و به صحنه نمایش دست درازی می کنند. سوناتهای عاشقانه مانند مهتاب را، که اعتراف گونه است مرور کرد، (و هنگامی که آنها را بازبینی

۱ هنگام نوشتن روندو در سونات اپوس ۲۸، که غزلگونهٔ عاشقانه ای است، بتهوون کمتر در بند فرم سونات است که به او امکان می دهد کلامی را که در دل دارد بسط و گسترش دهد و به صورت تازه تری بیان کند.

۲-- بیان احساسات با احساساتی بودن از زمین تا آسمان فرق دارد. بتهوون «احساساتی» نبود و با این نوع چیزها میانه نداشت. از گریستن و گریاندن نفرت داشت. و اگر اشکی در «کتاب» او هست از خشم و آتش سرچشمه می گیرد. و اگر شما به دقت مارش عزا در مرگ گل سرخ رادر سونات اپوس ۲٦ بشنوید درمی یابید که اثری از احساسات بازی به طرز شوپن در آن پیدا نمی شود. او در مرگ قهرمانانش گریه نمی کند، زیرا قهرمانان بتهوون ایستاده میمیرند.

می کرد، مثل گوته که هروقت ورتر را می خواند از خجالت سرخ می شد و تعجب می کرد که چنین سرمستیهایی کرده است.) سوناتهای دیگر خود را نیز، از هر نوع که بود، باز خواند و باز نگریست. و از بلندیهای کوهستان دید که در پشت سرش چه گرد و غباری برخاسته و فضا را تیره و تار کرده است.

پاکدل و صادق بود. هیچکس بهتر از خود او با این تیزهوشی و بی رحمی نمی توانست آثارش را زیر شلاق داوری و نقد بگیرد. در این بازبینی بسیاری از نقاط ضعف خود را به چشم می دید. و از آن پس نیز گاه گاه به این کار می برداخت، و چون عشق سوزانی به حقیقت مطلق داشت آثار خود را می سنجید و خوب و بد می کرد. زیرا از آن واهمه داشت که به راه کج برود و از پرتگاه «احساسات بازی» و «سوز و بریزسازی» بیفتد که اینگونه کارها را در خور مقام یک انسان واقعی نمی دانست.

همیشه با هنر خود دست و پنجه نرم می کرد، تا عیب و علتها را بزداید. به کار خود سختگیر بود. برای بهتر شدن و به عقل و منطق نزدیکتر شدن پافشاری می کرد. شایدزیادی عاقل بود و می خواست همه زوایای هنر او درست و راست باشدا.

و در همین سال ۱۸۰۲، پس از بازشناسی خویش، در نهایت فروتنی به دوستانش می گوید که به اصلاح نیاز دارد و بایست راه دیگری بجوید.

امّا راه دیگر را با یک حرکت پیدا نمی کند. همچنان به رهباری ادامه می دهد و در انبوههٔ جنگل، یکی دو سال گم می شود و باز همان سیر و سلوکها

۱- پل میس Paul Mies در تحقیق ارزشمندش به نام «طرحهای بتهوون» (۱۹۲۵) نشان می دهد که این هنرمند به صورت غریزی به تناسبهای چهارتائی و نوع نظم مکانیکی علاقه داشت. میزان بندیهای چهار و هشت و دوازده و شانزده تاثی در کار او بسیار است – و بعدا چنانکه خواهیم دید – برای گریز از زندان تقطیع ها وحدود بیتهاهمین تناسب را به کار می برد و سرانجام در بعضی از کارهایش مانند کاواتین، کوارتت اپوس ۱۳۰، ملودیها را در «بی نهایت» رها می کنند. ما بخشی را به مکانیسم کار او اختصاص داده ایم که به موقع به این مسئله خواهیم پرداخت.

را دارد و همان حيرتها و سرگشتگيها را.

با این همه قدم در راه گذاشتن، خود نشانهٔ پیشروی است.

٥

سوناتهای اپوس ۳۱ شماره یک و دو (سلماژور و رمینور) را به گواهی می گیریم:

در اولین نگاه این دو به نظر متفاوت می آیند. حال آن که تقریباً در یک زمان بی ریزی شده اند. طرحهای ابتدائی این دو در یک دفترچه با فاصله چند صفحه نوشته شده است، امّا تفاوت این دو سونات محسوس است. شماره دو از شماره یک والا تر و به کمال نزدیک تر است و به هرحال از پی یکدیگر آمده اند. و این نکته را باز گفته ام که بتهوون در کار آفرینش نظم خاصی را دنبال می کند و هریک از ساخته هایش به نوبت به دو نیاز ناهمگون نبوغ او پاسخ می گویند: نخست دستیافتن به هنر ناب، دوم بیان ناب شورها و هیجانات درونی. اپوس نخست دستیافتن به هنر ناب، دوم بیان ناب شورها و هیجانات درونی. اپوس شاید بتوان گفت که به «ایمیتاسیون» های تآثر ایتالیائی بی شباهت نیست. اولین قطعهٔ آن با طنز و شوخی و حرکات تند و گاهی بسیار سریع همراه است، و نمایش قطعهٔ آن با طنز و شوخی و حرکات تند و گاهی بسیار سریع همراه است، و نمایش آثار فیست که پیام آور ظهور «آرایشگر» روسینی در سالهای بعد است. امّا ابوس ۳۱ شماره ۲ (رمینور) چیز دیگری، و نقطه مقابل آن و از نمونه های آثار گیرای بتهوون است، این سونات سخن گفتن به زبان موسیقی است و ما انسان را گیرای بتهوون است، این سونات سخن گفتن به زبان موسیقی است و ما انسان را در این سونات می بینیم... و بتهوون را می بینیم.

این دوگونگی در سوناتهای شماره یک و دو اپوس ۳۱ نباید مایهٔ حیرت ما شود. این قضیه بازهم سابقه داشته است، و بازهم از سوناتهای متضاد بتهوون نمونه هائی آورده ایم. سونات مهتاب از یک سو با آب و رنگ پاستورال درآمیخته

۱ چرنی که در حضور بتهوون در این سونات بررسی کرده، توصیه می کند که قطعهٔ اول باید پرشور و شوخ و منگ اجرا شود و اجرای روندوی فینال باید بسیار تند و پراحساس باشد.

است و از سوی دیگر چهرهٔ خندان شاهزاده خانم لیختن اشتاین را در مقابل ما می گذارد.

و اگر از نزدیک تر نگاه کنیم، و روح نامرئی و جسم مرئی و قابل لمس، یعنی تاروبود زنده را، درست تر ببینیم و عمیق تر در جسم این سونات فرورویم سازوارهٔ روح بتهوون را به خوبی می بینیم و درمی یابیم که در این فاصلهٔ کوتاه بتهوون چقدر تغییر کرده، و روح او چقدر بزرگ شده است.

در این دگرگونی آنچه بیشتر به چشم می خورد مقدمات تغییر قالب سونات است، که از اپوس ۳۱ شماره یک آغاز می شود و در اپوس ۳۵ (سپیده دم) به کمال خود می رصد<sup>۱</sup>.

و امّا دگرگون کردن جسم و قالب سونات چیز ساده ای نبود، و با تحولات روحی هنرمند همراه بود. از سوی دیگر این نوع اصلاحات و نوآوریها مایه و عمق می طلبید و نبوغ به تنهائی کفایت نمی کرد و به کوششی خستگی ناپذیر و مطالعات گسترده نیاز داشت. او هرگز از یاد گرفتن و خواندن غافل نبود. در هیچ نقطه ای مکث نمی کرد. با تمرینهای زیاد و مطالعهٔ مداوم خود را بالا تر می کشید و به غنای بیشتر دست می یافت ۲. و سوناتها و سمفونیهایش را در پهنهٔ وسیع تری این نوآوری می نویسد که بتهوون در این سوناتها ناگهان تنالیته را رها می کند، به مدولاسیون می پردازد، و پس از این بازی دلپذیر دوباره به همان تنالیته باز می آید. اگوست هالم معتقد است که سوناتهای اپوس ۳۱ شمارهٔ ۱ و ۲ از رویدادهای بزرگی است که به موسیقی و هارمونی تنال روح تازه ای بخشیده است.

۷- از اطلاعات ادبی بتهوون در جای دیگر سخن خواهیم گفت. کرم کتاب بود. مدام در کاوش بود. از وقتی که حس کرد شنوائی اش روبه زوال می رود بیشتر به کتاب پناه برد. و این نکته را هم بد نیست بدانید که تا پایان عمر تشنهٔ اخبار سیاسی بود و رویدادهای اروپا را به دقت دنبال می کرد. – کتابخانهٔ آرشیدوک رودلف، که بخش بزرگی از آن به آثار موسیقی دانان بزرگ اختصاص داشت و اینک از گنجینه های کتابخانه ملی وین به شمار می رود، در آن زمان در اختیار او بود. هروقت فرصتی داشت به این کتابخانه می رفت. به خصوص بعد از چهل سالگی بیشتر اوقاتش به مطالعه می گذشت.

جولان می داد. هرچند که از اصالت و ویژگیهای هنر خود دست برنمی داشت و مدام در این فکر بود که برای گسترش و غنای دنیای هنر راه تازهای پیدا کند، و در شکل و محتوای موسیقی دست ببرد، امّا از مطالعه و بررسی آثار استادان، از مرده و زنده، دست بردار نبود.

کار تازهٔ او در این زمان تغییر تکنیک پیانو و سازهای شستی دار بود، که زیرنظر مستقیم او انجام گرفت. این مرد آسان پسند نبود، می خواست در همه چیز دست ببرد و چیزهای بهتری بسازد، همین که فکر تازه ای به ذهنش می رسید، آرام نمی گرفت، آن فکر را سبک و سنگین می کرد و پرورش می داد و به عمل تزدیک می کرد. رایشاردت که در زمستان ۱۸۰۹—۱۸۰۸ با بتهوون دیدارهایی داشته، در یادداشتهایش این تحول تکنیکی را به دقت شرح داده است.

اشترایشرا در این زمینه می نویسد:

«به ذوق و سفارش بتهوون پیانوها و سازهای شستی دار دیگری ساخته ایم که برعکس سازهای قبلی که شستی هایش با سر و صدا، و به سختی و کندی پائین و بالا می رفت، مقاوم تر است، نرمش بیشتری دارد، و نوازنده های پرشور و پرحرارت بر شستی ها مسلط ترند، و از نظر روانی و کشش دادن به صدا مرغوبیت بیشتری دارد و به موسیقی گسترش و تنوع بیشتری می دهد، و نوازندگانی که در سطح نمی مانند و دوست دارند به اعماق دست پیدا کنند با سازهای جدید مطلوب خود را بهتر پیدا می کنند.»

این قضیه می رساند که بتهوون فکرش در یک جا بند نمی شدو حتی از اصلاح تکنیکی آلات موسیقی غافل نبود. درست درهمان دوره ای که درگیرودار ساختن شاهکارهائی مانند سپیده دم، آپاسیوناتا، و سونات اپوس ۵۵ (در فاماژور) بود، به تکنیک موسیقی هم می پرداخت. راستی چرا در چنین زمانی به فکر اصلاح پیانو و سازهای شستی دار می افتد؟ چرا هنر و قریحه خود را در چنین

۱- اشترایشر سر پرست سازمانی بود که در سال ۱۷۹۶ در وین بنیاد گذاشته شد و بزرگترین سازندهٔ پیانو و سازهای شستی دار بود.

راهی به کار می گیرد؟ --حال آن که بتهوون مدام از اندیشه و خیال آهنگازی لبریز بود. مانند طبیعت از بکر بودن و بی ثمر ماندن ترس داشت. - و چرا در این دوره پیانو در بیشتر آثار او نقش اول را به عهده دارد؟ و چرا در این زمان سپیده دم را می سازد که اولین قسمت آن با صدای پیانو رنگ آمیزی می شود ؟

پاسخ شاید چندان پیچیده نباشد. وقتی فکری در ذهن او می نشست، از آلات و ابزار اجرای آن نیز غافل نمی ماند. از یادداشتهای رایشاردت می توان دلایل و نشانه هائی به دست آورد و به این نکته بی برد که بتهوون در این زمان آهنگهای تازه ای در سر داشت که باید به صورت تازه تر و بهتری اجرا می شد، و او می خواست که پیانو و سازهای شستی دار را مانند مرکبی استوار و رهوار به تاخت و تاز درآورد. زیبائی درخشش نتها کفایت نمی کرد. دقیق بودن صدا و پرده های آن نیز از نظر او پنهان نمی ماند و در این قضیه شستیهای پیانو وظیفهٔ عمده ای داشتند. انتقال افکار و تخیلات هنرمند، آن هم به چالا کی و روانی به عهدهٔ آنها بود، و در این زمان که بتهوون قالب کار را عوض کرده، شکل تازه ای به سونات بخشیده بود و موسیقی را در فضای گسترده تری به جنبش درآورده بود، ناچار به وسایل کار هم می پرداخت. مرکب را باید به صورتی درمی آورد که بتواند سخت و استوار، در راهی که مورد نظر سوارکار است، تا آنجا که در قدرت دارد پیش بتازد، و ما در اطراف جاده می بینیم که چشم اندازها گسترده تر می شود، فضا وسعت بیشتری می یابد و همه چیز تا افق دوردست با یکدیگر هم آهنگ و فضا وسعت بیشتری می یابد و همه چیز تا افق دوردست با یکدیگر هم آهنگ و کدست می شوند.

محال است که بتواینم یکایک سوناتهای بتهوون را در این مختصر موشکافی و بررسی کنیم. ناچار دو سونات برگزیدهٔ او، از ساخته های این ایامش را پیش می کشیم و به آنها می پردازیم: اول سونات رسیتاتیو اپوس ۲۱ شماره ۲، در رمینور، و دوم سونات سپیده دم، اپوس ۵۳، در دوماژور. این دو سونات پس

۱ پل میس می نویسد: یادداشتهای بنهوون دربارهٔ اصلاح تکنیکی سازهای شستی دار و اولین بی ریزیهای سونات سپیده دم در یک دفترچه و به دنبال هم، در سال ۱۸۰۳ آمده است.

از مهتاب و پیش از آپاسیوناتا به دنیا آمده اند و میان این دو فاصله انداخته اند.

سونات رسیتاتیو فصلی از اعترافات بتهرون است و یکی از دو سونات شکسپیروار اوا. و از عجایب اینکه سونات را به کسی هدیه نکرده است. حال آن که معمولاً هر اثرش را به نام کسی می کند. شاید در این فکر بوده که آن را به خویشتن هدیه کند! بی ریزیهایش در زمستان ۱۸۰۲–۱۸۰۱ صورت گرفته، و در تابستان ۱۸۰۲ پایان یافته است. با این حساب در آن فاصله که نامهٔ کذائی شانزدهم نوامبر ۱۸۰۱ را به وگلر می نویسد، و وصیت نامه هایلیگنشتادت را در روزهای ششم تا دهم اکتبر ۱۸۰۲ تنظیم می کند، این سونات شکل گرفته است. سونات رسیتاتیو از یکسو لحن غرورآمیزی دارد و از عشق و درد و کشمکش و رزم حکایت میکندواز سوی دیگر قهرمانی و شجاعت در آن رنگ می بازد و صحنه های نومیدانه جای خود را باز می کنند.

هرگز اثری چنین صاعقه آسا از مغز بتهوون جستن نکرده است. به جای آن که ابرها کم کم کنار بروند و اندیشه و خیال چهرهٔ آفتاب زده خود را نشان دهند، ابرهایک باره ازهم شکافته شده اندواندیشه و خیال مانندیک ارتش بسوی اوهجوم آورده اند. گوئی همه چیز در یک نفس پدید آمده است. موتیفهای آغازین، آگرو و لارگو، مارش مدولاسیونها، و تمام زوایای این بنای شگفت انگیز، تب لرزهای اندوهناک بخش سوم قطعهٔ اول آن، همه باهم و یک جا ذهن او را فروریخته و شکل پیدا کرده اند. که البته خرده کاریهای زیباشناسانه، و کوشش و زحمت برای جزم و جفت کردن و کنار هم چیدن یافته های این آهنگ حساب دیگری دارد، که جدا از این شکل گیری ناگهانی است. از همان آغاز، آهنگ به گونه ای ساخته و پرداخته درست شده و طبیعت و هدف آن قطعیت یافته است. به گونه ای ساخته و پرداخته درست شده و طبیعت و هدف آن قطعیت یافته است. به همین دلیل در لحظه ای که اولین طرح روی کاغذ می آید، از تولد موجودی زنده و

۱ دربارهٔ دومین اثر از این نوع یعنی آپاسیوناتا که امتیازات بیشتری دارد در جای خود سخن خواهیم گفت.

بالغ و رشيد حكايت مي كندا.

بتهوون کاری جز این ندارد که طرح ابتدائی را مرور کند و برای درآمد سونات قالبی استثنائی پدید آورد!



آ کورد بزرگ آرپژمانندی تکرار می شود. از آن بالا کسی حکم صادر می کند! و قصد دارد سراسر تراژدی را در انحصار خود درآورد. این فکر نقشمایهٔ اصلی زندگی بتهوون است. این جدال جاودانه در همه جا با اوست، روح وقتی این صدای غیبی را می شنود، به خود می لرزد. دستخوش اضطراب می شود، و کوشش می کند از آن بگریزد.



فرمان با مدولاسیون دوماژورتکرار می شود، و او را غافلگیر می کند. آرامشی پایدار حکمفرما می شود.

۱- این نکته را بی درنگ بگوئیم و بگذریم که در اینجا هم مثل بیشتر آفریده های بتهوون کنه قضایا به چشم نمی آید. و میکروسکوپها از «تجزیه یاخته» جز جوشش چند نت و چند موتیف چیزی نمی بینند، و کمتر کسی می داند و می فهمد که هنرمند چه دردی را تحمل کرده تا چنین موجودی را به دنیا آورده است. مسئله بر سر درد زایمان است وگرنه پس از به دنیا آمدن بچه، کار تمام است و موجودی با گوشت و خون به دنیا آمده، که همهٔ چشمها متوجه اوست.



در اینجاست که روح آدمی به هیجان و جنون دچار می شود. یا به گریز می گذارد. در سر راه پایش به چیزی گیر می کند و به سراشیبی می افتد و هرچه می کند نمی تواند خود را در میان راه نگاه دارد.

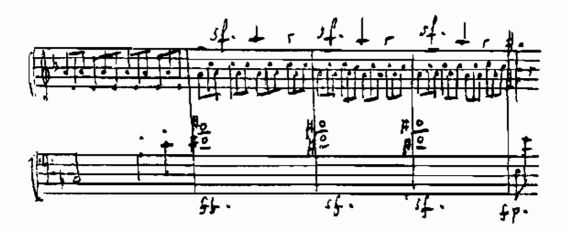


و به اعماق گرداب می رسد. و در آنجا، باز آن که در همه جا فرمان می راند در انتظار اوست. از هرسو جریانی او را با خود می برد و در بیست و یکمین میزان خیزابه ها با تونیک مایهٔ رمیتور از راه می رسند.



درام واقعی آغازمی شود. تکرار آکورد آرپژه های پرطنین از سرگرفته می شود. در پی آن گلایه های اضطراب آلود پیش می آیند و همه چیز در جریان سیلاب روئیده می شود. هفت بار موتیف اصلی، یعنی فرمانی از بالا، تکرار می شود و

درجه به درجه از «ر) به دو می شتابد و در سومین بار گلایه های هفت نت که هنوز پژواک خود را حفظ کرده اند خاموش می شود، و دیگر چیزی جزفریادی به فاصله ششم نیست و هفتمین بار که قرمان در درجهٔ بالا تر به پایان می رسد صدا تحریک آمیزوقوی است. و سه بار تکرار می شود، فریاد سه بار تکرار می شود و محومی شود.



ودوبارهبه نمایان آکوردهای آغازین یعنی به «می» می رسدوموتیف دیگری، در آمیخته با وحشت پیش می آید که همانند ابتدای کار است. با این نفاوت که به جای آن که بریده بریده و بی نظم باشد، منظم و رام شده است و به گریستن می انجامد. و هنگامی که به اعماق سقوط خود می رسد، موتیف مخالف، قدرتمند و باشکوه پیش می آید، که دیگر مثل ابتدای کار بی آرام نیست. خلق و خوی تازه ای دارد. پنداری فرمان می دهد که: «تسلیم شو!»

و گفتگوی بریده بریده ای میان آنها درمی گیرد. آن چنان گویا و زیبا که مستحق آن است که در یکی از کانتاتهای ژان سیاستین باخ جمایی داشته باشد، و در مقابل فرمانی که از بالا می آید:



## روح به انکار و ترس پاسخ می دهد:



و بار سوم، فرمانروای فرمانروایان شکیبائی اش را از دست می دهد. به خشم می آید، صدای نیرومند او شنیده می شود و روح به صدائی ناتوان درهم پیچیده می شود.



و در پایان قسمت اول به بازگشت دوباره -تسلیم و قبول - فضا را به نیم صدا پر می کند:



و باز پای ادامه و گسترش تم به میان می آید که بتهوون در این کار ورزیدگی بی مانند دارد و پیچیدگیهای روح او را می نماید. این قسمت با مایه آغازین گشایش می یابد. با تکرار آر پژهای وسیع امواج صوب به آرامی سهبار از «ر» به فادیز و لادیز بالا می رود. آیا در اینجا صلح با فرمانروای فرمانروایان برقرار شده است؟ — نه! باید جدال را از سر گرفت! باید خشن تر بود!

باید وحشی تر بود! و موتیف تمام این قسمت همین است: فرمان از بالا می رسد و پاسخ گلایه آمیز می شنود. فاصله میان این دو بیشتر می شود و تنالیته مدام در میان فادیز، سل دیز، لا، سی، دو، دو دیز و ر، تغییر می کند و در میزان بندیهای چهارتائی و پس از آن دوتائی این وضع ادامه می یابد. موومان بعدی شتاب بیشتری پیدا می کند، و به میزان هشت تائی می رسد و صوت مدام شدت بیشتری می یابد و چکش خود را فرو می کوبد، کنتر پوآنها به کار می آیند و بیشتری می یابد و چکش خود را فرو می کوبد، کنتر پوآنها به کار می آیند و نقشها با یکدیگر قرین می شوند و سازش می یابند.

خیالپردازیها بی پرده است و روان. ساختگی نیست. در پایان باسها وارد ماجرا می شوند تا راهی بیابند و در این جدال پر هیاهو نظمی برقرار کنند، و با مکثهای پیاپی موفق می شوند از شتاب بکاهند، و قلب پرالتهاب را دوباره به لارگوی ابتدای کار بازگردانند.

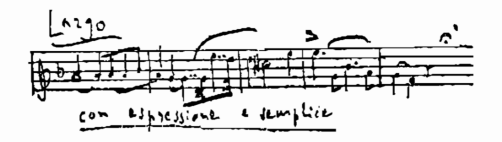
در آستانهٔ قسمت سوم، لارگو جای خود را به رسیتاتیوی می دهد که با هیچکدام از موتیف ها پیوند تکنیکی ندارد و بی آن که با نغمهٔ دیگری همراهی شود، بتهوون را برهنه تر از همیشه به نمایش می گذارد، و من این لحظات را تفسیر درونی او می خوانم. در اینجا نیز ناچار به اطاعت از فرمان است<sup>۱</sup>.

۱- میتاتیوی شبیه به کارهای واگنر



در خویشاوندی این دو موتیف از نظر روانشناسی تردیدی نیست.

## خداوندا! تا كى؟



موتیف بیانگردلواپسیها باز در مقام پاسخ برمی آید، و این گوشهٔ دیگری از روح آدمی است که مدام در اضطراب است و در ارتعاش... و فرمان به آرامی در روّندلارگو تکرار می شود. و جواب او به زبانی آواگونه شنیده می شود که هنوز به درد آلوده است و لحن انسانی دارد<sup>۱</sup>.



و این گوشه، اعتراف گونه ای است که در آن ایام مانندی ندارد. و قطعاً از بحرانهای بعدی او در هایلیگنشتادت خبر می دهد. در این میان روح درهم شکسته پایمردی اش را از دست داده است. حتی دیگریارای پاسخگوئی به فرمان را ندارد. و خسته است و به حان آمده.

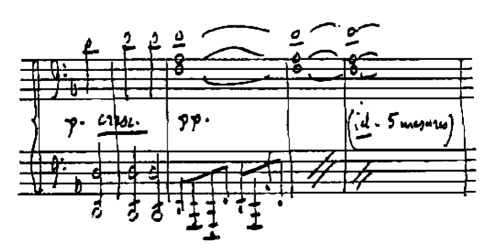
صدای قادر بی همتا خاموش شده است. موتیف قدرت برتر، در رَ وَند آلگرو دیگر در اینجا جائی ندارد، و پس از اندکی درنگ آکوردهای جداگانه، به لحنی آرام فضا را پر می کنند، و صدا سنگین است و خفه.



جریان راه خود را پیدا می کند. گروه آکوردها سه بار، کمی خشن تر تکرار می شوند. به درجات نابرابر بالا می روند و در دنبالهٔ آن سیلابی از خون جاری می شود.



دفعه سوم ضربه ها قوی تر می شوند و سیلاب در مسیر خود هجوم می آورد و همچنان به پیش می تازد و درست مثل فینال اولین قسمت نوائی بس آرام همه چیز را در خود فرو می برد و می بلعد.



و این روح آدمی است که از حرکت باز می ماند و خود را دست و با بسته تسلیم سرنوشت می کند. سرنوشتی که غرّش او به گوش می رسد.

و حالا شتاب زده از دو قطعه آخر این سونات، که هریک از آنها در اوج زیبائی است، کوتاه سخنی می گویم و می گذرم. این اثر از نظر یک دست بودن و هم آهنگ بودن با بهترین آفریده های او برابری می کند. از نظر تعادل هنری، و ترکیب و تناسب اندام کمتر مانند دارد و به قول مردم یونان قلیم به کار خدایان می ماند که عناصر را به قاعده به هم آمیزد و با میخهای عشق همه را به هم تخته کوب می کند.

آداژیوی دلپذیر آن آرامش بهشتی را به یاد می آورد، و در فضائی نیمه روشن، با گامهای بی خودی ره می سپارد و جزیکی دوبار به آوای بلندتر فرا نمی رود. هفت یا هشت بار، به تأکید «اسفورتزاندو»، نفش خستهٔ او به گوش ما می رسد و به آرامی خاموش می شود. پنداری نفسی به راحتی می کشد و به خواب فرو می رود.

آلگرتوی فینال، رؤیای یک شب تابستان را به یاد ما می آورد، هرچند این دو باهم متفاوتند، هرکدام در جای خود از تجربه های درخشان هنرند. هم از ظرافت برخوردارند و هم از قدرت بیان. و سوناتهای بتهوون، پیش از این، کمتر به این درجه رسیده اند. نمی توان گفت که ساخت و معماری این سونات برتر است یا گیرائی مضمون آن. از یک سو خطوط و حرکات ماهرانهٔ نتها در قطعهٔ اول ستونها و سقف عمارت را هنرمندانه بالا برده اند و از سوی دیگر فانتزی نبوغ آسای آن، با چهارنت ساده ا نقش و نگارهای شگفت انگیز این بنا را پدید آورده است.

۱- چرنی در یادداشتهای خود نوشته است که بتهوون براساس تاخت چهارنعل اسب این قسمت را تنظیم کرده است.



و مطالب کراهت آور بعضی از منقدان در این زمینه ارزش چندانی ندارد. زیرا این آدمیان از اندیشهٔ هنرمند و راز آفرینش چیز زیادی نمی دانند. نکته اینجاست که تابغه ای چون و در کمتر آهنگی می بینید که روندوی فینال اینقدر خوب جاافتاده باشد و نقش خود را به این خوبی انجام دهد. و اگر آلگروی آهنگ سردر و ایوان، و آداژیوی آن محراب و گنبد کلیسا باشد، روندوی فینال در حکم نمای زیبای آن است. و من با نظر منقدانی چون فاگل، فریمل و نوهل، در بارهٔ این سونات موافق نیستم. با این وصف معتقدم که هرچند از نظر یک دست بودن ساخت، عالی است ولی به کمال نمی رسد، و حتی اگر قبول کنیم که هنرمند از نظر تداوم اندیشه و احساس کارش بی نقص بوده، واسته تیک و تعادل میان سایه ها در روشنائیها را به خوبی مراعات کرده است، اما احساس می شود که این سونات چیزی که نمی دانم ماش چیست، کم دارد. قطعهٔ اول از نظر ملودی و ظاهر کلام زیادی سنگین است و برعکس پایان آن پوشش بسیار نازک و شفافی دارد. بیش از اندازه به سوی معنویت گام برمی دارد و ظاهراً برای تعادل این ترازو وزنهٔ کوچکی به یک کفه معنویت گام برمی دارد و ظاهراً برای تعادل این ترازو وزنهٔ کوچکی به یک کفه باید افزود. که بی تردید بتهوون ملتفت این قضیه نبوده است.

امًا آباسیوناتا این نقص را ندارد.

سپیده دم (اپوس ۵۳) استادانه تر تنظیم شده واز تعادل بیشتری برخوردار است.

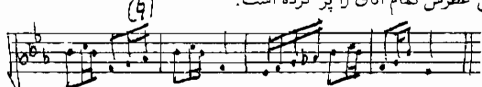
این اثر که شهرت بسیار دارد، ناشناخته مانده است. طبعاً آهنگهایی که

بتهوون تاخت چهارنعل اسب را تقلید نمی کند. بلکه به احساس صوتی توجه دارد و نتها در مغز او چرخ می زنند. عینیات خارجی، و احساسی که در آدمی برمی انگیزاند، خود مسئله ای ست و تنها یک نابغه می تواند پدیده های خارجی را به صورت دلخواه شکل بدهد. چرنی می گفت که «بتهوون هرچیز و هرحرکتی را موزون می کند و به صورت موسیقی درمی آورد.» و این مطلب ما را به یاد لئوناردو داوینچی می اندازد که حتی در ترک خوردگی دیوار و شعلهٔ آتش قیافهٔ عبوس یا چهرهٔ خندان آدمی را می دید.

ناگل، به این سونات اعتراض دارد و می گوید که شروع آلگرتوی بتهوون از پاساژی از سمفونی رمینور موتسارت اقتباس شده است. ظاهراً او مفهوم این آهنگ را نفهمیده است. زیرا نتها تقریباً یکی هستند و میزان بندیها به یکدیگر شباهت دارند ولی سمفونی موتسارت ریتم دیگری دارد و موتیف بتهوون تنها به ریتم و ملودی منحصر می شود.

برای پیانو نوشته می شود این عیب را دارد که قسمتی از حسن آهنگ در مهارت نوازنده محو می شود، و شنونده آنگونه که باید، با اصل اثر پیوند نمی یابد. قضیه ایسنجاست که ما با چهرهٔ گرفته و حرکات غرورآمیز و طرحها و خطوط موتیف های پرشور بتهوون انس گرفته ایم، حال اگر چشم اندازها را عوض کنیم و او را با انگشتان زمخت و چابک ببینیم که شستیهای پیانو را به صدا درمی آورد برداشتهای ما عوض می شود. درست به آن می ماند که او را در میان کشتزار ببینیم که با پاهای کوتاهش در حال دویدن است، که در این وضع، از ابعاد رؤیائی که در زیر باران گامها و خطوط بیدار می شود غافل می شویم و درنمی یابیم که هنرمند با چه ارادهٔ آهنینی اندیشه های بزرگ را برمی انگیزد و به دنبال می برد. در این سونات در «دو»، ما با آب زلالی سرو کار داریم که در پهنهٔ طبیعت جاری می شود و مست و مخمور پیش می رود و تنها روح آدمی آن قدرت را دارد که این جریان را مهار کند و در مسیر دلخواه بیندازد.

و به یاد باید داشت که طرحهای ابتدائی «سپیده دم» در دفتر چه های سال ۱۸۰۳، اندکی پس از سمفونی قهرمانی، و اندکی پیش از اولین طرحهای لئونور، روی کاغذ آمده است. این سونات میان پردهٔ آن دو است. گلی است میان دو صخره که با نقش بستن فکر سمفونی پاستورال در ذهن بتهوون چندان فاصله ندارد. می توان گفت جوانه ای است که می روید و بارور می شود، امّا با همهٔ سادگی عطرش تمام اتاق را پر کرده است:



سمفونی پاستورال پنج سال بعد به پایان رسید، زیرا در این فاصله هنرمند به کارهای دیگری پرداخت و پایان دادن به کار پاستورال را به وقت دیگری گذاشت. سونات سیده دم همان فضا و همان عطر و رنگ پاستورال را دارد. و می توان گفت که پاستورال نخستین است.

۱ دومین و سومین پاستورال نیز از بی آن خواهد آمد، و یک رشته از کارهای بتهرون در این زمینه است و چنانکه در پیش گفته ایم، شاخه ای از آفرینش های اوست.

افزون براین، بتهوون در این زمان گاهی آثاری شورانگیز برای پیانو می آفریند و تلاش می کند که آهنگسازی برای پیانووسازهای شستی دار را به کمال خود برساند.

این دو گرایش با یکدیگر درمی آمیزد و سپیده دم را در لحظه ای نامنتظر به دنیا می آورد، و در همان حال که با پیانو سرگرم است، و انگشتهایش روی شستیها می رود، روح او به پرواز درمی آید و به دنیای رؤیاها فرو می رود، و در اعماق اندیشه راه پیدا می کند و ناگهان در این کندو کاو به سرچشمه آب صاف و زلال می رسد و آئینهٔ تهی پر از تصویر می شود و سپیده دم متولد می شود. سپیده دم بیدار می شود:



روح آدمی به حرکت درمی آید. چشم انداز درونی مصور می شود: شادی در فضا موج می زند. هنگام آزادی و رهائی و جست وخیز در کشتزارهاست. احساسی در قلب او هست که به نیایش مذهبی نزدیک است. موتیف های اصلی چون سپیده دمی در فضاست، سپیده دمی که در قلب آدمی است. طبیعت لرزه های نور راحس می کند، آدمی ازاین لرزه ها تأثیر می پذیرد، وهمه چیز روی کاغذ ضبط می شود، و چند مُدولاسیون بسیار ظریف در این میان جا می گیرد، و از آن پس هنرمند با کار معجزه آسایش باید این الهامات را نظم دهد و یک دست و هماهنگشان کند و چنان اعجازی از کار و کوشش پدید آورد که

وقتی آهنگ به پایان می رسد اولین جوانه های آن بسیار ناچیز بنماید. اوست که باید همه چیز را بو بکشد، مزمزه کند و هرگوشه از کار را بسط و گسترش بدهد. در فضا پرواز کند. در هوای سپیده دم بالها را به هم بکوبد و هوای پاک و شفاف را با پروبالش شیار بیندازد و شعری بسازد که هم زمینی است و هم آسمانی. اوست که موتیف های ترد و شکننده را تغییر شکل می دهد و تابلوی خود را با آنها زینت می دهد و به روح آدمی شادی مقدسی می بخشد که رفته رفته وسعت پیدا می کند و روح تمام آدمیزادگان را دربر می گیرد، تا آنجا که انبوهه ای از انسانها در برابر جاودانگی آوا سر می دهند. کانون و تکیه گاهی پیدا می کنند. در این میان هیچ چیز تصادفی درست نمی شود. ابعاد تازهٔ این سونات، وسعت آن، مناسب بخش بخش آن، و محتوای پربار آن مخلوق چیره دستی هنرمند در کار خویش است. دستهای هنرمند قایق را بر امواج می راند و از گردابها می رهاند و به مصب می رساند. در پایان بندی سونات سپیده دم می بینیم که روز روشن برمی آید و روشنائی سرود می شود، و سرود سراسر جهان هستی می شود.

و امّا زیبائی آهنگ در دو قطعهٔ بعدی آن است که به کوشش و دقت بسیار تنظیم شده است. بتهوون میوهٔ الهام را می چیند و پس از آن به کاری دشوار می پردازد تا ثمرهٔ الهام را به صورت زیبائی که شایستهٔ آن معنی است درآورد. و در اینجاست که معلوم می شود چقدر در کار خود زبردست است، چه ذوق و سلیقه ای دارد، و چه قدرتی دارد و چه بی پروا در کار خود دست می برد و آنچه را زاید می داند دور می ریزد، حتی پاره ای از طرحهای بسیار زیبا را که با بقیهٔ قسمتها تناسب ندارد، کنار می گذارد تا تعادل و تناسب برقرار شود. و از میان بخشهای حذف شده، از آندانتهٔ طولانی و بسیار دلکشی باید سخن گفت که به آن علاقهٔ زیادی داشت و عاشقانه به آن پرداخته بود. با اینوصف نمی خواست بگویند که آهنگ زیادی کش آمده و بسط و گسترش یافته است. او در این کار بی تجربه نبود. سمفونی قهرمانی را چنان ساخته بود که تناسب بخشها و بی تجربه نبود. سمفونی قهرمانی را چنان ساخته بود که تناسب بخشها و یک دست بودن آهنگ جای هیچگونه اعتراضی باقی نمی گذاشت. و در اینجا

۱- این آندانته دل انگیز، شماره ندارد و در مه ۱۸۰۶ جداگانه چاپ شده است.

نیز همان کار را به صورتی دیگر در سونات تکرار می کرد. چه اگر خیالپردازیها زیاده گــترش می یافت موضوع سونات در این چشم انداز گم می شد، پس باید آن را جمع وجورتر می کرد. چنانکه بعداً در Andante con moto سمفونی پاستورال چنین کرد، و موقعی که ریشه ها را در آب شناور دید، از منظره سازی چشم پوشید. در خویش فرورفت و پنجره های گشوده بسوی افق را فروبست. زیرا از کارهای نابجا در عالم هنر، یکی این است که چیزی بیش از اندازهٔ لازم در یک اثر هنری جائی اشغال کند، یا سر جای خودش نباشد. این آندانته سرجای خودش نبود و بتهوون به ناگریر حذفش کرد و در میان دو تابلوی آلگرو، وروندو، خودش نبود و بتهوون به ناگریر حذفش کرد و در میان دو تابلوی آلگرو، وروندو،



این قطعه بسیار مؤثر ساخته شده است و ارزش دارد که بیشتر شناخته شود. زیرا تصویری بسیار زیبا، رؤیائی و مستی بخش است که جوانی قلب بتهوون را به ما نشان می دهد. ولی موتیف دوم این قطعه، که سه بار تکرار می شود، واریاسیون ها و تصاویری دارد که با آندانتهٔ رنگارنگ سمفونی در دومینور برابری می کند. و اندوه نغمهٔ «مالیخولیا» را در خاطر زنده می کند. و من تردید ندارم که بتهوون به این علت چنین نکتهٔ ارزشمندی را از سونات کنار گذاشته بود که از احساسات قلبی اش چیز زیادی در آن ندمیده بود. با آداژ بوها و لارگوهای خود که با پیچ وخمهای روحش بیشتر سازگار بودند، دلبستگی داشت. با اینوصف برای این قسمتهای حذف شده، بعدها جای مناسبی پیدا می کند و یکی از همین اینوصف برای این قسمتهای حذف شده، بعدها جای مناسبی پیدا می گویند، بتهوون در دوران ایختگی، کمتر به بیان عواطف قلبی می پرداخت، حال آنکه عمیقاً دلبتهٔ این حالات بود. با این وصف در فاصلهٔ سونات سپیده دم تا اپوس ۲۰۱ به تدریج جای کمتری به آداژ یو داده این وصف در فاصلهٔ سونات سپیده دم تا اپوس ۲۰۱ به تدریج جای کمتری به آداژ یو داده است.

این قسمت اضافی را که از قاب بیرون زده بود کنار گذاشت. چه در این فضای پرآفتاب، سایه های ابر که گله گله مانند برگریزهای رؤیا روی دشت می نشست، کفایت می کرد، و دیگر لازم نبود که از خودش زیادی برای خودش حرف بزند! زیرا «من» او از سرچشمهٔ طبیعت سیراب شده بود.

بتهوون با سرآغاز آداژیو مولتو، آنچه میخواست به دست آورده و آهنگ او طرح کامل خود را یافته بود. این تکه که در نیم صفحه جای گرفته و جاودانی شده است، در نظر من چنان شفاف است که حالات روحی بتهوون را، در سپیده دم و در آرامش کشتزار نشان می دهد. ریتم اولین موتیف سونات چنان طبیعی می نماید که پنداری از آوای بلدر چین الهام گرفته است:



و موتیف روح، دنبالهٔ صدای پرنده را می گیرد و به آن مفهوم می بخشد:

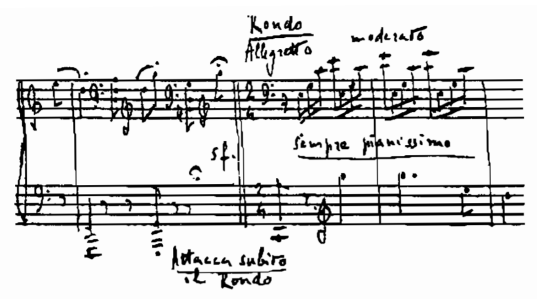


دوباره روح آدمی به خستگی مطبوع خود پناه می برد و تسکین می یابد و آه می کشد. رفته رفته خستگی او به درد می آلاید. بار دیگر موتیف طبیعت، فضا را پر می کند و فراخوان زندگی و شور می شود و عواطف و تأثرات را بیرون می ریزد. گوئی دسته ای از پرندگان که لای بوته ها پنهان شده اند، یک باره به پرواز درمی آیند و این سر و صدا زود به آرامش می انجامد و صداها همچنان آرام و آرام تر می شود.



گوئی هنوز روح آدمی به ملایمت آه می کشد و غمهایش تسکین می یابد و به رؤیای خوشبختی فرو می رود. و در آن هنگام حتی در تصور نمی گنجد که چنین حالات عجیب و جوراجوری بعد از یک حرکت تند در سونات جای بگیرد و عناصر اساسی سونات را تشکیل بدهد. زیباترین تکه، پاساژ میان آداژیو و روندوست که دلواپسیها و حالاتی را فراتر از رؤیا، در روشتائی سپیده دم به ما می نمایاند.





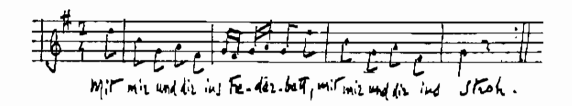
روح آدمی از گوشهٔ خویش در دنیای تفکر و خیال به گردش درمی آید، و در مقابل روح که ثابت و ساکت مانده، تمامی طبیعت به جنب وجوش درمی آید.

دوست محترم من پروفسور ما کس فریدلندر، کارشناس بی رقیب منظومه هاوملودی های آلمانی، که ازهمهٔ ترانه هاوآهنگ های عامیانه که خون خود رابه آثاراستادان منتقل کرده اند، صورت برداشته، معتقداست که بتهوون موتیف اصلی روندو را در این سونات، در آوازها و ترانه های مردم غرب اروپا پیدا کرده است. به اعتقاد پروفسور فریدلندر این ترانه ها از سه یا چهار قرن پیش سر زبانها افتاده اند و بیشتر با شوخی و طنز در آمیخته اند و هنوز مردم ترینگن در آلمان این ترانه ها را به آواز می خوانندا. شومان از این ترانه ها در تنظیم آهنگ بهرهٔ بسیار

۱- و این تنها موردی نیست که بتهوون از نفسه ها و ترانه های عامیانه بهره گرفته است. پروفسور ماکس فرید لندر در مقالهٔ دیگری انگشت روی روندو در کنسرتو برای سازهای شستی دار، در دوماژور اپوس ۱۵ (۱۷۹۸) گذاشته و آن را نیز اقتباسی از ترانه های عامیانه دانسته است:



برده است. و بتهوون به قصد شوخی و طنز قسمت دوّم آن را به قالب مخصوص خود ریخته است:



و بر صفحه ای از یادداشتهای سال ۱۸۰۰ تا ۱۸۰۳ هنرمند، این اثر را با تأکید اسفورتزاندو در روی اولین نت به چشم می بینیم.



ما در اینجا نبوغ بتهوون را در تقطیع این نغمه می یابیم. جمله هائی که در دومین دفتر نوشته همان است که در اعماق ذهن او بوده. که در لحظهٔ موعود آنها را بیرون آورده و پیش روی خود می گذارد و به آن جمله ها چشم می دوزد و چنان

امّا می افزاید که این اقتباسها با تقلید تفاوت دارد. بتهوون آگاهانه یا ناآگاهانه این ترانه ها را که در ذهن داشته، درقالب دیگری ریخته و روح تازهای بخشیده است. تا این جا نظر پروفسور قابل قبول است ولی نباید زیاده روی کنیم و بگوئیم که هنرمند به هنگام تصنیف آهنگ زیر تأثیر و جذبهٔ اینگونه نغمه ها بوده است. اینگونه ترانه ها، به صورتی دیگر در آثار بسیاری از استادان بزرگ، حتی یوهان سباستین باخ وجود دارد. علت آن است که این ترانه ها ساده و روشن و همه گیر است، و آهنگسازی مانند بتهوون که از میان توده ها برخاسته بود، طبعاً مواد خام هنرش را از مردم می گرفت و در کورهٔ نبوغ خود آبدیده می کرد. در هنر او طبعاً مواد خام هنرش را می توان یافت و چنین هنرمندی نمی تواند از سرچشمهٔ هنر مردمی پوشم، بوشه، بود که هنر او بودند و ترانه های توده ای میزان فکر او بودند، و با دسترسی به همین سرچشمهٔ بود که هنر او چنین فردائی داشت.

دگرگونشان می کند که معنای اصلی را از دست می دهند. خود او نیز چنان حالی دارد که سرچشمهٔ آن کلمات را به یاد نمی آورد، و از همان اولین نت، می داند که چه می کند، و حالات رقص آمیخته به شوخی و لودگی به آن می بخشد. امّا نقطهٔ توقف بر پدال سُل در ترنم آمده، و تخیلات او را به جنبش درمی آورد. و او همچنان طرحهای خود را روی کاغذ می آورد.



پرنده پرواز می کند. در قفس باز است. آوای شادی بخش پرندگان فضای کشتزار را پر می کند. موتیف این تکه نوعی سرخوشی و تن آسائی است، و با جابه جا کردن الحان می توان لبخند شفّافی بر چهرهٔ طبیعت نشاند. امّا هنرمنداز ((روندو)) که تا این زمان در چنین جائی سابقه نداشته، بهره می گیرد و شعرو شادی را به یکدیگر می آمیزد و نوعی شادی عرفانی را در فضا پخش می کند و تنالیته های متضاد، که خود را برای پیش آمدن آماده کرده اند، فعلاً در لحنی بسیار ظریف به گوش می رسند. شادی پیش می دود، شادی افزایش می یابد. تریل های آهنگ، شادی را به جوشش می آورد. شادی به گرد خود چرخ می زند. جشن و پایکوبی آغاز می شود. . سرخوشی است و سرمستین . . . ((روندو)) تندترو رنگین تر می شود. گوئی فلبها باهم آواز می خوانند. سرود شای اوج می گیرد و شادی روشن تر می شود. و آکوردهای دلپذیر و مدولاسیونهای طرح ابتدایی شادی روشن تر می شود. و آکوردهای دلپذیر و مدولاسیونهای طرح ابتدایی جاشنی این حالات شده است:



که تحسین را برمی انگیزد و از شادترین آهنگها در توصیف درون آدمی است. روح از خوشبختی آه می کشد و در بازوان طبیعت، و در فضائی لبریز از زمزمهٔ شیرین پرندگان، خود را به امواج سبکبال هوا تسلیم می کند و درجه به درجه، نرم نرم به بالا می رود و فرومی افتد و باز بسوی بالا می رود.



طبیعت به خوابی خوش فرورفته است. پنداری همه چیز به پایان رسیده است، امّادوباره همه چیزازنوآغازمی شود، و دراولین تم بایک فوگ، بازیه جای اول بازمی گردیم، نیروها گردهم می آیند و رده بندی می شوند و نفس را در مینه حبس می کنند همه چیز بی حرکت و متشنج است. همه گوش به زنگند و در انتظار علامت «کودا» نشسته اند، که به سرعت Prestissimo آنها را در بر می گیرد، و مثل برگ در باد، به همراه می برد. شادی، جهان را لبالب می کند و باز موتیف آرام و دلنشینی همه جا را فرا می گیرد،



آرامش و شادی نیروهای تند و خشن را در محاصره می گیرند. آه و افسوس به صورت محوری درمی آید که همه چیز در اطراف او به چرخ درمی آید و به شکل ساقه پیچان تاک، به صورت آر پژهای سه بردو، به ظرافت و لطف، این چرخش را نقش می اندازد:



آه و افسوس به خاموشی می گراید و جزشادی چیزی به جای نمی ماند.

آر پژهای سه بر دو روبه بالا می روند و فرود می آیند، و بارش گام وار و اکتاوهای فرارونده و فرود آمده غلت می خورند و به خندهٔ بیخودانه ای می مانند، زمزمه های آرام رها شده در فضا و روشنائی طبیعت، تسلیم این چرخ زدن می شوند و نغمهٔ دلپذیر پرندگان از تمام مدولاسیونهای روشنائی (دوماژور، لابمل ماژون فامینون دوماژور عبور می کنند و این آهنگ دلپذیر به شادی پایان می یابد.

و حالا تمامی منظره را درنظر بیاوریم. چیزی که به چشم ما می آید دشت گسترده ای است، و افقی غرق در روشنائی. هرگز بتهوون روندوئی چنین طولانی ننوشته است که بیش از پانصد میزان داشته باشد. این اثر همانند یک روز آفتابی است که آدمی از دیدنش سیر نمی شود. با اینوصف آهنگاز از

ابداعات کنتر پوآن و هارمونی کمتر بهره گرفته است. «فاگل» در بررسیهای دقیق خود می نویسد که بتهرون در آهنگهای بسیار شاد و روح بخش خود کمتر صنایع هنری را به کار می گیرد<sup>۱</sup>. او ساده ترین بیان را انتخاب می کند، و از این نظر کارش ستایش انگیز است، زیرا با کلام و لحن موزون، و غنای تصاویر چنین محصولی از کارگاه خود بیرون می دهد.

آثارارجمندی که ما در اینجا بررسی و موشکافی می کنیم، بخصوص بعد از آغاز «موج نو» یعنی بعد از سال ۱۸۰۲ آدمی را به حیرت می اندازند که چه فضای وسیعی درست کرده، چه بسط و گسترشها به بافت و تافت موسیقی داده، چه ظرافتی در کلام به کاربرده (اولین قطعه اپوس ۳۱ شماره ۲ را باید استثنا کرد که مطلب دیگری است) و چه رنگهای ملایم و خطوط نرم و جاافتادهای در نور و سایه ها و چندگونگی سروده هایش به کار گرفته است. این همه، بر روی هم قسمتی از سبک بتهوون را نشان می دهد و من براین عقیده ام که بتهوون، خود متوجه شده بود که زمختی و ناهمواری کلام ناپلئون وار، و عبارات کتیبه ای به طرز لوح نوشته های رومی، و به صورتی شق ورق و پر زرق وبرق او را از طبیعت دور می کند و به تیزهوشی در اولین فرصت از این دام گریخته است. گروهی ازمفسران آثار بتهوون اعتراف کردهاند که اگر اپوس ۳۱ شماره یک (سونات درسل ماژور) چاپ نشده بود، و سونات سپیده دم نام او را بر روی جلد نداشت، به گمراهی می افتادند و باور نمی کردند که این سوناتها با چنین نرمش و ظرافتی از او باشد. به بیانی دیگر می توان گفت که اپوس ۵۳ (سپیده دم)، اپوس ۳۱ شماره یک، و آلگرتوی فینال اپوس ۳۱ شماره ۲، تجربه های شگفت انگیز بتهوون برای یا<del>ن</del>ن بیانی نرم و روان بشمار می روند. و در حقیقت بتهوون با موسیقی درآمیخته، یکی شده بود و با بیان تازه و نرم و ظریفش به موسیقی مفصلهای جدیدی بخشیده بود که راحت تر حرکت می کرد. اگوست هالم به شادی می گوید: و بدینگونه خون بیشتر و سالم نری در سراسر بدن موسیقی به گردش درآمد.

۱- نمونه های دیگری از این نوع را در آخرین قطعه سمفونی در دومینور، و دومین فینال شکوهمند فیدلیومی توان سراغ گرفت.

به نظر می آید که بتهوون به غریزه، حقایق را دریافته، خود را از پیش برای رزم آماده کرده بود. چه احساس کرده بود که در تخته بند فرم سونات او، بعضی از مفاصل زیادی ورم کرده و سفت شده اند، و اگر زودتر به دادشان نرسد به همه جای بدن لطمه می زنند.

امًا این همه زیبایی و ظرافت و نرمش او را قانع نمی کردند، و به همین دلیل در تابستان ۱۸۰۶ بی پرده گفت که:

«... تنها خدا می داند که چرا آهنگهائی که برای سازهای شستی دار ساخته ام در من اثر بدی می گذارند. بخصوص اگر بد هم اجرا بشوند!»

٥

اگر بتهوون، آنگونه که به ناروا می گویند، سرشتی رمانتیک داشت، به آرایش و پیرایش کار استادان پیشین اکتفا می کرد، و در همان مزرعه گلهائی می پرورد و دسته گلهای رنگارنگی به هم می بست و تنها چند گل تازه به همان رنگ و بو برآنها می افزود و از این پیشتر نمی رفت. امّا او هنرمندی در این پایه نبود. آثار گذشته برای او اسباب دست و مواد خام بودند، با آنها چیزهای بهتری می ساخت و هدفش آن بود که موسیقی را کامل تر کند و تا زنده بود از این منظور دست برنداشت.

می خواست به وحدت و کمال دست یابد، و الفبای کار او در همین دو چیز بود، وحدت و کمال را زنده و پرخون می خواست و همه چیز را از درون خود برمی آورد، تا موسیقی را زنده کند و به یکایک اعضای پیکر موسیقی زندگی بدهد و رفته رفته یک دست کردن جزء جزء پیکر موسیقی را به وحدت و کمال رساندن برای او به صورت عقیده و مرام درآمده بود. و به صورت مرکز کار و پایان کار!

او از ابتدای کار در این فکر بود که میان محتوا و قالب تعادل برقرار کند. میان عنصر عاطفی و عنصر ساخت و پرداخت، تعادل برقرار کند و به کلام موسیقی نرمش و روانی بیشتری بدهد، و حال که ورزیده شده بود با تلاشی خستگی ناپذیر می خواست محتوا و قالب را به مرز کمال برساند و در کورهٔ گذران

نبوغ، خودش را با ارتش درهم بیامیزد. می خواست مخلوقاتش را به ذوق خود بیافریند، و اینک به جائی رسیده بود که همانند پیکرتراشان بزرگ یونان و استادان هنر گوتیک، اصول و احکام تازه ای را بنیاد می گذاشت و آفریده هایش را به موزون ترین و متناسب ترین شکل می ساخت و نظم تازهٔ کلاسیک را به وجود می آورد. و در چنین هنگامی بود که آیاسیوناتا را آغاز کرد.

از همان اول اهمیت کارش را می دانست. از همان لحظه که آپاسیوناتا در ذهن او نشست، تا وقتی که طرحهای ابتدائی آن را با اطمینان بهت انگیز روی کاغذ آورد می دانست که در حال آفرینش چه اثر بزرگی است ا. دو سال پیش از پایان کار و سه سال پیش از چاپ آن را نزد خود نگاه داشته بود. هیچکدام از سوناتهای او از نظر منطقی بودن و در عین حال شور و بی پروائی به این درجه نمی رسد. به سیلاب آتش می ماند که در بستری از سنگ خارا روان باشد، قالب و محتوا جفت وجور است و از هر نظر زوال نایذیر.

اگر آهنگی در جهان شایسته نام آپاسیوناتا باشد همین است و به همین دلیل بتهوون این نام را به سوناتهای دیگرنداد. چرنی به نادرست معتقد بود که نام

۱— اولین پی ریزیهای آپاسیوناتا را در یادداشتهای سال ۱۸۰۶ او، و لابلای طرحهای دومین پردهٔ لئونور می یابیم، «ریس» در خاطراتش می نویسد که «در تابستان ۱۸۰۶ با بتهوون در اطراف دوبلینگ به گردش رفته بودیم، وقتی به خانه بازگشتیم، او بی آن که کلاه از سر بردارد دوان دوان خود را به پیانو رساند و آهنگی را که به مغزش هجوم آورده بود نواخت و چیزهائی یادداشت کرد، و ما بعدها پی بردیم که آن چیزها نخستین الهامات آپاسیوناتا بوده اند. شیندلر می گوید که او این سونات را در تابستان ۱۸۰۹ در خانهٔ دوستش کنت فرانس برنسویک بهپایان رساند و بعداً آن را به کنت تقدیم کرد. و اتا بتهوون در اکتبر داشت. آن شب باران سیل آسائی می بارید. در بازگشت به وین این دست نوشته را، به خانم داشت. آن شب باران سیل آسائی می بارید. در بازگشت به وین این دست نوشته را، به خانم بیگوت دست نوشته را که داغ رطوبت و باران خوردگی داشت گرفت و آباسیوناتا را در حضور او نواخت. و همین دست نوشته که داغ باران دارد، هنوز به همان صورت در کتابخانهٔ کنسرواتوار پاریس محفوظ است. این اثر در فوریه ۱۸۰۷ چاپ شده است.

«شور عاشقانه» برای این سونات مناسب تر می نماید. امّا جز عشق شورهای دیگری هم در این سونات هست! پنداری تندبادی است که به سرزمین شعر و موسیقی می وزد و همه جا را از بوی عشق و امید و دوستی پر می کند.

دوسال از وصیت نامهٔ هایلیگنشتادت می گذشت. شنوائی بتهوون کمتر شده بود. مصیبت ناشنوایی گام به گام نزدیک می شد و طبعاً در تابستان ۱۸۰۱ جسم و جان هنرمند دردمند بود و بعد از اروئیکا وضع روحی او به وخامت بیشتری می گرائید.

برای کسی که در معمای آفرینش پژوهش می کند این ماجرا درامی تأثر انگیز است. معمائی شگفت آور است. بی آن که از ما بپرسند هر بلائی را که می خواهند سر ما می آورند! و راستی که پیروزیهای اعجاز آمیز نبوغ به چه بهائی به دست می آید! بتهوون سلامت و رفاه و همه چیزش را از دست می داد، کار و تلاش روزانه او برتر از توان یک انسان بود و زیر این بار درهم می شکست. بتهوون ومیکل آنژا هردو به یک راه می رفتند و تجربه هائی می کردند که از خون رنگ می گرفت.

بتهوون پس از آسوده شدن از بار سنگین اروئیکا حیران مانده بود. ماه مه ۱۸۰۶ بود و هنرمند نابغه احساس ناتوانی می کرد. بیمار شده بود. بیماری سمج و آزاردهنده ای به جانش افتاده بود. گاهی تب می کرد. و در آن ایام در خانهٔ دوست ایام کودکی اش استفن فن برونینگ زندگی می کرد! او در نامه ای به تاریخ ۱۳ اکتبر ۱۸۰۶ به دوست مشترکشان وگلر چنین نوشت:

«در تصور نمی گنجد که ناشنوائی چه ضربهٔ وحشتناکی به او زده است.

۱— در این زمینه کتابی به نام زندگی میکل آنژ نوشته ام. در این کتاب کوشش کرده ام میکل آنژ را با نامه ها و شعرها و زندگی روزانه اش دوباره زنده کنم و نشان بدهم که چگونه مانند پرومته در چنگال لاشخواران له شده است و در این تلاش حس کردم که فریاد او را می شنوم و اصرار داشتم که فریاد او را به گوش دیگران برسانم تا دنیا رنج او و آفریده های هنری او را بشناسد و من این هنرمند مصلوب را هرگز فراموش نمی کنم، که صلیبش را همیشه با خود حمل می کرد.

چنین مصیبتی با طبیعت سرکش او سازگار نیست. و با این حساب معلوم است که چه وضعی دارد. در خودش فرورفته است. به دوستانش اعتماد ندارد. آمیزش با او مایهٔ عذاب روح است و در عین حال نمی شود او را به حال خود رها کرد.»

و در این روزها دو دوست از یکدیگر می گریختند. بتهوون بیمار و زودخشم شده بود و به خشونت برونینگ را از خود آزرد و دور کرد. پس از این ماجرا به «ریس» نوشت که:

«در تمام عمر دو دوست واقعی داشتم، که اوّلی زود مرد و دومی آمنداست که در این شش سال حتی یک بار او را ندیده ام.»

و در این نامه به صراحت نوشت که برونینگ دیگر دوست او نیست و از این پس کسی را به این نام نمی شناسد! ۱

> «... و بدینگونه دوستی به پایان رسید!...» و دیگر دوستی در میان نبود.

و می خواست بگوید که از همهٔ مردم کناره گرفته است. او این چیزها را از روی لج و قهر می گفت. زیرا از سمفونی دوم و کنسرتوی او برای سازهای شستی دار به سردی استقبال کرده بودند. و سمفونی شکوهمند اروئیکای او با پرخاش و مخالف خوانی روبه رو شده بود. این سمفونی نخستین بار در خانهٔ شاهزاده لوبکویتس و در حضور گروهی از نخبگان نابعه وین اجرا شد. بیشتر حاضران معتقد بودند که این آهنگ زیاده طولانی است. در هفتم آوریل ۱۸۰۵ که این سمفونی در مقابل مردم و به رهبری خود او اجرا شد، فریاد همه به آسمان رفت که چرا این آهنگ ظریف و دننشین نیست و اینقدر کش آمده است! و روزنامه نگاران هم به مردم درس می دادند که «بله!... این آهنگ آدم را ذله می کند! هم بافتش بد است و هم دور و دراز است.» حتی قیافهٔ حق به جانب گرفته بودند که چرا بتهوون به انتقادهایشان از سمفونی دوم گوش نداده، و همان گرفته بودند که چرا بتهوون به انتقادهایشان از سمفونی دوم گوش نداده، و همان بخشایش می طلبد. برونینگ، سال بعد در اوان فیدلیو و برداشتن موانع از سر راه بتهوون نقش نعالی به عهده می گیرد.

عیبها را در سمفونی سوم تکرار کرده است. و گستاخانه به او اخطار می کردند که دست از نوآوریها و ادعاهای پوچ و بی اساسش بردارد و باز به همان شیوه و سبک پیشین خود در تنظیم سپتوئور بازگردد (و جالب بود که در موقع خود در مقابل سپتوئورهای او هم گوشت تلخی کرده بودند!) و گروهی نظرشان این بود که اگر آهنگساز همان سبک سمفونی دوم را دنبال کند به مصلحت او خواهد بود! (و البته فراموش کرده بودند که در موقع خود سمفونی دوم را هم کوبیده و گفته بودند که چرا از راه سمفونی اول منحرف شده است!) و حتی عده ای تهدید می کردند و می گفتند اگر بتهوون دست از لجاجت برندارد برای او گران تمام خواهد شد.

روزنامه نویسان بعد از اولین اجرای سمفونی قهرمانی در تالار شهر، نوشتند که: «مردم راضی نبودند، خود بتهوون نیز از کارش راضی نبود. عدهٔ کمی برای او کف زدند، و آهنگساز حتی حاضر نبود در مقابل آنها سر فرود آورد!»

بتهوون به خشم آمده بود و به پرخاش جواب همه را می داد و می گفت که سمفونی بعدی اش را خیلی طولانی تر خواهد ساخت. تا همه بفهمند که اروئیکا چقدر کوتاه است! سوءتفاهم از دو طرف بالا می گرفت و این توطئه کینه توزانه چنان ریشه دار شد که سال بعد (مارس—آوریل ۱۸۰٦) که لئونور به صحنه آمد از همان لحظهٔ اول تکلیفش روشن بود.

بتهوون دوروبرش را خالی کرده بود. شاید زیادی بزرگ بود! و چنان بزرگ شده بود که دیگر کسی او را نمی شناخت و او نیز کسی را نمی شناخت. با دنیائی طرف شده بود. و او و دنیا به روی هم چنگ می زدند، و هردو باهم بیگانه شده بودند.

و آنگاه تنهائی بود و خشم بود و بیماری بود و سرگردانی.

و در چنین فضای توفانی و متلاطم و سیاه، آپاسیوناتا شکل می گرفت، خشم و دلتنگی او بر بی ریزیهای ابتدای آن اثر گذاشته است و این حالات در طرحهای بعدی و شکل نهائی آن به جا مانده است. بتهوون از همان اول یک ضرب، آغاز سونات و تم اصلی را طرح می کند و بعد از اصلاحات و تغییرات لازم اولین قسمت قطعهٔ اول را فراهم می آورد و در این بخش از اشارات

تسلی بخش موتیف اصلی در تنالیتهٔ ماژور، که به مبنای فامینور سونات بستگی دارد اثری به جا نمی گذارد.



که در اینجا نه از آرامش خبری هست و نه از کاستن درد اثری. و نه از روشنائی رگهای پیداست. همه چیز در پردهٔ تار «مینور» می ماند. روح او در تشویش است و به همین دلیل آهنگساز نمی خواهد در چنین حالی این اثر را به پایان برساند. ناچار صبر پیشه می کند. تا روزی برسد که آرامش به قلب او بازگردد، و روشنائی در انبوههٔ ابرها پرتوی بیفشاند و به چشم افسردهٔ قسمت دوم نور و گرما بدهد و حرفی از دلداری و تسلا به میان آید، تا در چنین فضائی هنرمند بتواند خمیرمایه را درهم بریزد و آن را بورزاند تا یک دست شود و این توده مذاب قوام پیدا کند.

Ø

اینک بیائید به سراپای این بنای پرشکوه نظری بیندازیم! در موتیف اصلی که تمامی قطعه را در بر گرفته، دو موجود همگون را می بینیم که چنان بدهم چسیده اند که در نخستین نگاه یکی می نمایند. سه میزان نخستین و میزانهای چهار و پنج بدینگونه اند:



و باید شکیبا بود تا در توفانی خشمگین، از میزان هفدهم به بعد دوگانه بودن آن دوتا را ببینیم، که دوتا هستند دریک قالب، دو «من» هستند رودرروی هم: «من» پرتوان وحشی، و «من» کم توان لرزان. در آغاز هردو به هم چسبیده اند. در لرزش نسیم با یکدیگرند. مانند اثر تیمپانی که موتیف را به شکل

سه بردو Triolet اجرا می کنند. بتهوون با این ترفند انس دارد وضع دگرگونه می شود. این اخطار، ورود سرنوشت آرامش ناپذیر را خبر می دهد، که فرمان می دهد: تسلیم شوا... و از این سو به ضجه و درد پاسخ می شنود:



وپس ازآن تندبادمی وزدونیروی پرتوان ازجامی جنبدوباسه بار بالا رفتن به صدای قوی می کوشد که چپرگی خود را نشان دهد. نیروی کم توان به دلهره می افتد. خود را می بازد و التماس می کند. پنداری دستهای لرزان او که به التماس پیش آمده، و قلب فشردهٔ او جلوی چشم ماست.



نه شورشی در کار است و نه پیکاری، تنها ماجرای روحی است که رنج می برد و می داند که مقاومت بی قایده است. احساس درماندگی می کند، و به ناتوانی ازجا برمی خیزد. موتیف تسلی دهنده در «مارور» به لحنی مردانه سخن می گوید و شجاعانه تسلیم را می پذیرد، و با این همه امید را از دست نمی دهد. ریتم سخن او همانند نیروی خشن و پرتوان است، اما لحن او انسانی است و تأثرانگیز و مهرآمیز... و به جای:



سخن او چنین است:



و بدانگونه که «فاگل» می گوید ما در اینجا اوج شادمانی را می بینیم که نابجا به نظر می آید امّا نابجا نیست. زیرا این موتیف تسلی بخش، قدرت آن چنانی ندارد که حرف خود را تا آخر بگوید، و در لحظه ای که در اکتاو بالا تر تکرار می شود، در میان سخن مکث می کند. فرومی افتد. نفسش می برد. به ستوه می آید و درمقام دردناک «مینور» رها می شود.



حالت صدای او ناتوانی و وحشتش را می نمایاند و این قدرت درهم شکسته در ته غرقابی فرومی افتد و در آنجا، در اعماق، همه چیز دور سر او چرخ می زند. باسها به شکل سه بر دو فرامی شوند.

اثر تیمپانی در «دومینور» به صدا درمی آید و جدالی در اعماق غرقاب درمی گیرد که با گلایه ها تقطیع می شود و چهارمین ضرب لحنی می یابد که احساس می شود نفس نفس می زند و می گوید: «بیش از این تاب ندارم!». و سه بار این کلام را تکرار می کند و صدای او اکتاو به اکتاو پائین تر می آید به انتهای درماندگی می رسد.



امًا نیروی پرتوان دوباره فرمان می دهد که: «مگر مردهای؟ برخیز!»

و در اینجا براساس قاعدهٔ تغییرناپذیر سونات باید قضایا را تمام کند و قسمت اول را از سر بگیرد. امّا حرکت چنان قوی است که آمادهٔ واپس رفتن نیست. هنرمند قانون را می شکند واین کاراوتنها به خود او برازنده است و تنها از او برمی آید! بتهوون به جای بازگشت به جای اول، حرکت قوی و پرشتاب را با ادامه و گسترش آن به شیوهٔ خود، مهارمی کند.

و این ادامه و گسترش کاری است عظیم و درخور نابغه ای چون او. زیرا هم هارمونی و هم تم را دربر می گیرد و از نظر نفسانی محکم تر و پایدارتر از قسمت اول است. در اینجا دومین موتیف پیش می آید و با لحن گلایه، امّا به شهامت، تسلیم را می پذیرد. و در مقابل دلواپسیهائی که دارد،



پاسخ می گوید و «آری» را برزبان می آورد.



و دوباره موتیف اصلی سونات زنجیر می گملد و پیش می آید. که چیزی جز سرنوشت توانمند نیست. که این بار درمایهٔ روشنی سخن می گوید و از درجه ای به درجه دیگری می رودواز بخش زیربه بخش بم متناو با برای بیان منظورش بهره می گیرد. و گلایه طرف مقابل نیز در پی آن می آید، که دیگر آن لحن

سینه سوز را ندارد، و موتیف تسلی دهنده، به لحنی مردانه در این میان به کوشش خود ادامه می دهد و به فاصله چهارم بالا می رود و نیرومند و تازه نفس وعده و وعیدش را بازمی گوید:



و حالا وقت آن است که توفان از راه برسد:



و طبلها آمادهٔ غریدن شوند.



و این (تعقیب) خیال انگیز به بسط و گنترش پایان می دهد و بی آن که قطع شود به سومین قسمت پیوند می یابد. در سراسر این بسط و گسترشها چیزی خارج از قاعده و موضوع و دور از فصاحت و بلاغت موسیقایی دیده نمی شود. و همه چیز از نظر تم و هارمونی ریتم در حد کمال است. درام دگرگونیهای نفسانی اش نیز نقص ندارد.

قسمت سوم، موتیف های آغاز سونات را با خود دارد. امّا صدای

طبلها در هفده میزان ادامه می یابد، که از دوردست چون رعد می غرد و از دو به ربمل نوسان دارند. کنتراستها به شدت درگیر می شوند، و موتیف اصلی این بار به صدای قوی و این بار در ماژور باز می گردد و گاهی به صدای انفجار شباهت پیدا می کند. در این حال جدال نیروها مانند قسمت اول به صورت تازه ای تکرار می شود و پایان بندی آن چنان گیراست که این تراژدی را جلا و تازگی بی مانندی می بخشد.

در این پایان بندی از اعماق سایه ها صدائی به آرامی پیش می آید. در این موتیف قوت قلب و امید نرم نرم از جا می جنبند و در حرکت به یک مارش قهرمانی تبدیل می شود.

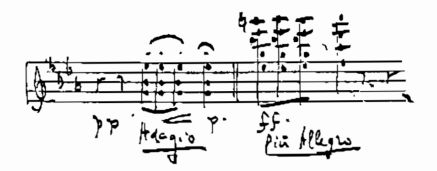


این مارش قهرمانی احساسات تازه ای را برمی انگیزد، روح آدمی به جنب وجوش می آید. تاخت و تاز می کند و به سوی بلندیها می شتابد، در آنجا توفان برقله ها شلاق می زند، و تاخت و تازها با ضربه های شلاق توفان به هم درمی تابد و سرزمینهای صوت را از بالا به پائین در بر می گیرد. ولی این حرکات تند ناگهان به صدای سرنوشت از جنب وجوش بازمی مانند.



و روح آدمی لحنی تازه دارد: «آری! باید زیست!» و کلام او با امید بیگانه نیست. تاختوتاز به پایان خود می رسد. آداژیو پیش می آید و به نقطهٔ

توقف می رسیم. در آغاز صحبت از آرامش و تسلیم است، که ناگهان شور عاشقانه به شتاب پیش می دود.



و حالا موتیف مردانهٔ اعتماد، روح آدمی را به نیرو و امید فرامی خواند، که به فانفار و سرود ملی بی شباهت نیست.



و حتی در اعماق این خشونت زنجیر گمیخته، باز از رضایت و تسلیم سخن گفته می شود.



که زیاده دنبال دل رفتن به مرگ می انجامد!



و سرانجام موتیف اصلی، مثل یک توفان در دوردست شب گم می شود.

و در نقطه ای که اولین قطعه، یعنی اولین پردهٔ درام به پایان می رسد. روح شکست خورده به یک پیروزی بزرگ دست می یابد، زیرا در این جدال طعم عشق را چشیده است.

از یک سو تأثرانگیز است و از سوی دیگر دریچه های آزادی را با دستهای فرشته گون خود، به ملایمت می گشاید.

سادگی بیان در تصور نمی گنجد. تم تقریباً در جای خود مانده است و تناوبهای یکسانی دارد. در هشت میزان نخستین آرامش آسمانی روح را بیان می کند و در هشت میزان بعدی به نیایش لطیف مذهبی می رسیم، که سهبار دستها بسوی آسمان بالا می رود. واریاسیونهای این سرود مذهبی دلپذیر است و آرامش بهشتی را برنمی آشوید و برآن روشنائی، لفاف تازه ای از نور می پوشاند. در آن هوای زرین فام برواز آرام روح احساس می شود.

امّا در این لحظات که جز متارکه جنگ نیست، تم اصلی در پایان این لحظات رنگارنگ باز می گردد. قلب دیگر آن آرامش را ندارد. جمله به اکتاو می جهد و هارمونی برآشفته می شود، و به نتیجهٔ قضایا می رسیم، آر پژ هفتم کاسته درجه هفتم فامینور پرسشی می کند که با اضطرابی پنهان درآمیخته است. در ابتدا صدائی ملایم دارد و ناگهان لحن عوض می شود، صدا قوی تر می شود و وحشت آفرین:



و فینال از همینجا آغاز می شود.

ظاهراً این آندانته که اصول آن قبلاً در سونات سپیده دم برقرار شده است

با آداژیوهای تأمل آفرین دومین قطعهٔ سوناتها وجه مشترکی ندارد، حال آن که چنین نیست و این آندانته به منظور ایجاد کنتراست با دنبالهٔ بعدی آن آمده است، و در اینجا حکم روشنائی میان دو سایه را دارد. لحظه های آرامی است در میان دو توفان. و همانگونه که بخشی به صدای ملایم پس از اولین فینال آمده، این آندانته نیز به دومین فینال پیوند یافته و پنج انگشتش در گوشت او فرورفته است. و دیگر قلب این اثر را نباید در قطعهٔ میانی جستجو کرد، زیرا تمامی تراژدی در دو آلگرو جای داده شده است. و به همین علت در طرحهای ابتدائی سونات، اولین فینال برطرح آندانته مقدم است.

تا اینجا چندین بار نام شکسپیر را لابلای مطالب آورده ایم. از رؤیای یک شب تابستانی در آلگرتوی اپوس ۳۱ شماره ۲ و در جاهای دیگرازشکسپیر و آثار او نام برده ایم و این یادآوریها و نام بردنها ارادی نبوده است. گفته اند که این حالت از هم آهنگی تصاویر آفریده می شود. امّا من برای اینگونه کارها و حرفهای غیرارادی، علتی مهمتر از احساسات شخصی و زودگذر می شناسم. دریچه های مونات آپاسیوناتا به روی توفان مه بیهوده گسترده نشده است، به یقین دلبستگی بتهوون به شکسپیر به توفان اجازهٔ عبور داده است. و این بار من نیستم که نام شکسپیر را به زبان می آورم، دهان بتهوون به نام شکسپیر بازمی شود. روزی شیندلر معنی سونات اپوس ۳۱ شماره ۲ و آپاسیوناتا را از او پرسید. بتهوون بی تأمل گفت:

#### — «توفان شكسير را مطالعه كنيد.»

این قضیه گروهی را به جنگ وجدال کشیده است. منقدان موسیقی شمشیرشان را تیز کرده اند و هیچ چیز جز برنامه و موضوع موسیقی از نظرشان اهمیت ندارد. و آهنگی را دارای ارج و اعتبار می دانند که طبق مقررات و براساس موضوع مشخصی نوشته شده باشد. و این نکته مثل جاودانگی برای آنها تغییرناپذیر است.

پیش از این باز هم گفته ام که «نابغه موسیقی آنچه دوست دارد می نویسد و آنچه دلخواه اوست با موسیقی می کند و به همین علت نابغه موسیقی،

خواه با برنامه یا بدون برنامه آهنگهای زیبا و خوش ساخت می سازد.» با این حساب روشن نیست که چرا شما منقلان بی جهت برسر آهنگهای بتهوون جنگ و جدال راه می اندازید؟ چرا آنچه می سازد نمی پسندید؟ ... نیسندید! عیبی ندارد! امّا شما حق ندارید حُقه بزنید و به ناروا و سبکسرانه، هرجور که دلتان می خواهد آهنگهای او را تفسیر کنید. از شیندلرا یاد بگیرید که گاهی حق جو بود و هرجا که متوجه می شد چیزی به خطا گفته، اعتراف می کرد. که اگر خطائی هم می گفت در محدودهٔ چیزهائی بود که خود ندیده بود، یا درست نشنیده بود، و او هرچه را می دیدومی شنید به ذوق خود یادداشت می کرد. شما می توانید هرچه دلتان می خواهد از زبان بتهوون بنویسید، ولی خود او باید بر مطالب شما صحه بگذارد.

و حالا اگر از توفان شکسپیر یاد می کنیم، منظور آن نیست که برویم و رویدادها و آدمهای کتاب توفان را زیر ذره بین بگذاریم و بگوئیم که آهنگساز از این یا آن الهام گرفته است. این کار پوچ و بی ارزش است. آهنگ موسیقی به خودی خود ارزش دارد، و زینت و زیور روی جلد کتاب نیست که جدا از آن استقلالش را از دست بدهد. بتهوون مغرور، به هر قیمتی استقلال موسیقی را در برابر دیگر هنرها حفظ می کرد، و زیر بار تقلید از آنها نمی رفت ولی برداشت اندیشه ای از یک یا چند صحنه از درام در نظر او مجاز بود آ.

برای ما این نکته محقق است که در دو اثرش نشانه هائی از فضای

۱— رینولدز زیمرمن در مقاله ای به بزرگداشت بتهوون می نویسد: شیندلر که گاهی به نادرست آثار دوست و استاد خود را به باد انتقاد و نیشخند می گرفت، به محض این که متوجه می شد که دیگر مفسران بتهوون دقیق تر و منصفانه تر از او قضاوت کرده اند، بی درنگ از انتقاد و نیشخند دست برمی داشت و به خطای خود اعتراف می کرد.

۲— در نامه ای به تاریخ ۱۵ ژوئیه ۱۸۱۷ ویلهلم گرهاردرامی نویسد: «شرح یک تابلو از نقاش برمی آید. شاعران نیز سعادت توصیف شعر خود را دارند، امّا محدوده کارها با آنها فرق می کند. دامنه موسیقی دربهنه ای وسیع و از هر سو چنان گسترده می شود که به آسانی نمی ثوان به مرزهای امن امپراتوری دست یافت.»

کتاب توفان شکسیر می توان یافت. ما در بررسی دو سونات ناهمگون او، که بیان ناب بتهوون و شورها و هیجانات خاص او را دارد، با توفان شباهتهائی می بینیم و نتیجه می گیریم که میان شکسپیر و بتهوون نوعی خویشاوندی هست. امّا خویشاوندی این دو با توفان از چه نوع است؟

پاسخ ساده است. زنجیر گـــتن چند نیرو، اوج گرفتن هیجانات و شوریدگیها، پرشها و جهشهای روح آدمی، که جادوگری می کند و به دلخواه پیدا و ناپیدا می شود، آنها را با توفان پیوند می دهد.

و این چیزها را در جای جای آثار بتهوون می توان دید، به خصوص در اولین لارگو آلگروی اپوس ۳۱ شماره ۲، و در سراسر آپاسیوناتا، که در هردو سونات نیروئی مهارنشدنی و وحشی چون سیلاب سرازیر می شود، و برفراز این نیروی سیلابی، اندیشه ای در حرکت است و چرخ می زند.

نوع خویشاوندی هردو نابغه با توفان چنین است. امّا عده ای می خواهند در میان آریل، و کالیبان، قهرمانان توفان شکسپیر و دوئوی عاشقانه رابطه ای پیدا کنند! و حتی اگر برای اثبات ادعای خود دلایل محکمی هم بیاورند در مفهوم واقعی اثر تغییری نخواهد داد. تصویرهای موسیقی برای بتهوون در درجهٔ دوم اهمیت است (برای موتسارت و هندل و یوهان سیاستین باخ هم چنین بود. رمانتیکها را در این حساب نیاورید!) عظمت او اندازه نداشت، همه چیز را زیر پرویال خود می کشید.

در سالهای ۱۸۰۶—۱۸۰۲ «من» او به تصویری از توفان شکسپیر نزدیک شده بود۱.

۱- او وتور کور یولان در سال ۱۸۰۷ نوشته و اجرا شده است. و در همین سال در فکر آن بود که به یاری دوست شاعرش کولین مکتب را به صورت اپرائی درآورد و طرح هائی هم روی کاغذ آورد. او در تمام عمر ستایشگر شکمپیر بود. شکمپیر نویسندهٔ محبوب او بود، و ترجمهٔ آثارش را به دقت و حوصله می خواند، و جای فشار مداد سیاه او روی صفحات کتب شکمپیر باقی مانده است، به خصوص جلدهای سوم و چهارم و نهم و دهم ترجمهٔ کاملی از آثاراو به زبان آلمانی را در کتابخانه اش نگاه می داشت و به هنگام مطالعه زیر بعضی از جملات را

ما این قضیه را وقتی بهتر می فهمیم که دریچه های آب بند فینال وحشی سونات را برداریم و فروریختن سیزده آکورد خشمگین از هفتم کاسته را بهتر ببینیم که پنج میزان اول با یک جابه جائی نامنتظر و بی مقدمه، از قطعهٔ دوم به سوم انتقال می یابد.



دریچه گئوده می شود و امواج شتابان همچون آبشاری فرومی ریزند، آبها روی هم غلت می زنند، و پیش از آن که به صورت کف درآیند به چنبر بیستمین میزان می افتند، و روی تونیک فامینور، و موتیف اصلی به حرکت درمی آیند و در اینجا ریتمها به یکدیگر برخورد می کنند و امواج به تلاطم درمی آیند و توفان، قهرمان بی چهره و بی روح، همه جا را فرامی گیرد.

بازهم می گویم که من از آن موسیقی که به نقاشی اصوات شباهت دارد بیزارم. امّا باید در اینجا این آهنگ را بهتر بشناسیم، در سراسر فینال آپاسیوناتا، عنصری خام و ابتدائی که طبیعتی جدا از انسان دارد به همه چیز مسلط می شود. هرچند بتهوون، خود به توقان شباهت دارد و آن را در «من» خود فرو می ریزد و به جای توفان می نشیند، امّا این سونات با آثار بزرگ او تفاوتهائی دارد. معمولاً در آثار او، جز این سونات، درگیری دو نیرو بدینگونه است:

۱ به یکی از دو نیرو بیان شخصی و بُعد انسانی می بخشد و در میان او

خط می کشید، اتللو، رومئو و ژولیت، هیاهوی بسیار برای هیچ، تاجر ونیزی قصهٔ زمستان، از کتابهای محبوب او بودند. شیندلر در میان کتابهای پراکندهٔ کتابخانه مشخص بتهوون یک جلد توفان به ترجمه شلگل، چاپ سال ۱۸۲۵ پیدا کرده بود که قطعاً در دوران تنظیم آپاسیوناتا ترجمهٔ دیگری از این کتاب در اختیار بتهوون بوده است.

و نیروی دیگر بگومگو و درگیری می شود.

۲— و نیروی دوم جنگجوئی است که رنج می برد و تسلیم نمی شود.
در بیشتر آثار او انسان اهمیت ویژهای دارد. امّا در فینال آپاسیوناتا
برعکس است. عنصر انسانی، در اولین قسمت حرف زیادی برای گفتن ندارد،
تنها گاهی فریاد می کشد و کمک می طلبد:

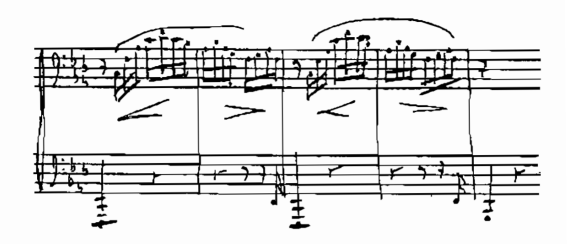


و امواج او را در خود فرومی برند. تنها در قسمت دوم، در دومین موتیف در صحنه ای مؤثر ولی فرعی، دوباره انسان پیدا می شود، ضجه می کشد. نفس نفس می زند، و باز غرق می شود:



در قسمت سوم که غرش توفان بالا و بالا تر می رود و دلهره می آفریند، دوباره انسان پیدا و باز در دل توفان نباپدید می شود، و در پایان بندی جز اقیانوس زنجیر گسیخته چیزی نمی بینیم.

تنها موتیفی که برفینال قسمت سوم حکم می راند، خشمی است مداوم و نقشهای رنگین و ریتمهائی که همساز می شوند یا درهم می افتند. فرا رفتن امواج زنجیر گسیخته، نقاشی توفان را کامل تر می کند. ریتمها موج می زنند و فرامی روند و باز می گردند.



و غریدن باس رفت و برگشت ریتمها را همراهی می کند:



و با آن که ردیفهائی با تاخت دنبال یکدیگر می دوند:



و با آن که پولیفونی (که در این نوع سوناتها سابقه ندارد) در بسط و گسترش، با هیاهوی توفان درمی آمیزد.



باز نغمه امواج پرهیاهو که به شلاق توفان برانگیخته می شود فکر ما را به خود مشغول می کند. در پایان بندی امواج غوغاگر به اوج خود می رسند و باس در هر میزان تکرار می شود و حرکات پرخشم توفان شدت می یابد، امواج دسته دسته پیش می تازند و به صخره های ساحلی سر می کوبند و درهم می شکنند.



و دوباره باز می گردند و در اقیانوس غوطه ور می شوند.



و بدینگونه از این سو به آن سو می دوند. در اینجا هنر بیشهٔ اول و شاید تنها هنر پیشهٔ صحنه، توفان —این نیروی برهنه و تبازنده و ویرانگر— است.

امنا این عاجرا کسی را درمانده نمی کند. بلکه برعکس آدمی را مثل نفس دریا شور و هیجان می بخشد. زیرا آن نیرو، از انسان نیست، چیزی است برتر از انسان،... و آسمانی!... و انسانی که طعمهٔ امواج شده، قدرت گلایه ندارد، که در برابر اقیانوس، انسان ذره ای پیش نیست. و در اینجا قدرت آسمانی و قوانین طبیعی و نیروهای پرتوان غوغا گر مشخص شده اند، و اگر انسان در اولین قطعه با این غولها درمی افتد، هنوز آغاز کار است و طرف مقابل درست شکل نگرفته. این جنگ و جدال با چنین نیروهائی مسئله تازه و بی سابقه ای است. به گمان من در آثار بتهوون همیشه این فکر دنبال می شود که آدمی حاضر نیست در مقابل هیچ نیروئی تسلیم شود و به آمانی از با درآید. و تمام قدرت بدنی و روحی خود را به کار می اندازد تا نگذارد که سرنوشت او بازیچهٔ نیروی وحشی طبیعت خود را به کار می اندازد تا نگذارد که سرنوشت او بازیچهٔ نیروی وحشی طبیعت شود و در دست او خرد و متلاشی شود.

آپاسیوناتا نه تنها از نظر درگیریهای نفسانی اثری است نائی است، از لحاظ یک دست بودن قالب هم بی همتاست. صخرهای است که حتی به پتک سیکلوپها ذرهای از آن کنده نخواهد شد، آهنگی است پر کشش، دارای تداوم و سیر منطقی. که پیکر نیرومندش نیاز به جامه و زیور ندارد، زیرا عضلا تش قوی و پیچیده و گوشت بدنش سفت و ورزیده است، و ذرهای گوشت اضافی ندارد. مانند مجسمهٔ مفرغی پهلوانی است که در پرتو نور برجستگیهای بدنش می درخشد. این سونات بنای پرشکوهی است که سردر عمارتهای جاودانی قدیم را به یاد می آورد.

می آورد. بتهوون با سنگچین موسیقی، بنای فناناپذیر عصری از تاریخ انسان را فراهم آورده است، و با نمونه ای از هنر کلاسیک یکی از لحظات بزرگ روح انسان را جاودانی کرده است. آپاسیوناتا مواد خام و ابزار و وسایل کار را با اندیشه چنان سازش داده، که گوئی از ابتدا باهم جزم وجفت شده اند. این سونات استحقاق آن را دارد که در کنار نقاشیهای دیواری نمازخانه و تراژدیهای کُرنی در کنار کنار نقاشیهای دیواری نمازخانه و تراژدیهای کُرنی Corncille

آپاسیوناتا و دیگر سوناتهای بتهوون نمونه هائی از کوشش بزرگ انسان

برای رسیدن به جاودانگی است و طبعاً هر پیروزی که نصیب آدمی می شود، روح او را قدمی به سوی قله فراتر می برد. شاهکارهای کلاسیک، که باید موبه مو سرمشق ما باشند، تکرارشدنی نیستند. زیرا در صورت تکرار جاودانگی خود را از دست خواهند داد.

وامّا کمال هنری آپاسیوناتا، با تمام امتیازاتش، دو خطر عمده نیز دربر دارد که معکوس یکدیگرند: خطر اوّل را در آنجا می بینیم که آپاسیوناتا داستان چیرگی عقل بر نیروهای زنجیر گسیخته است، هنرمند عناصر ناشناخته و پرهیاهو را آزاد کرده و در قالبهای استوار کلاسیک به بند انداخته است، و برای آن که بتواند دنیائی از شور و هیجان را در این قالبها جای دهد آنها را از هرطرف به بتمام نیرو بسوی خود کشیده و وسعت داده است. گوئی دریا پر از خون است و غوغای توفان لحظهای آرام نمی گیرد و بتهوون با شانهٔ های ستبر در میان ستونهای هرکول ایستاده است و با ارادهٔ مافوق بشری خود مانع درهم شکستن این حصار و بیرون ریختن دریای توفانی شده است... پس وای به حال کسانی که بخواهند از او پیروی کنند و شانه های ستبر و ارادهٔ استوار و ماهیچه های نیرومند بخواهند از او پیروی کنند و شانه های ستبر و ارادهٔ استوار و ماهیچه های نیرومند نداشته باشند. بتهوون در دنیای موسیقی مغرب زمین عناصر وحشی و بی آرامی را ازبند رها کرده بود که کسی جز او پارای به بند کشیدنشان را نداشت.

و امّا خطر دوم در قطب مخالف خطر اول است: در آثار بتهوون همه چیز در حد اعلای خویش است، شورها و هیجانات از یک سو و باریک بینی و فرد گرائی از سوی دیگر به فرم سونات او نظم و قرار می بخشند. هرگونه زیاده روی تجریدی و هر نوع افراط در زیبائی و پاکیزگی کلام جنبه فضل فروشی و خودنمائی پیدا می کند، و اگر بسط و گسترش گوشه های گوناگون یک آهنگ و پرداخت تزها و آنتی تزها و پیوند قطعات به یکدیگر بی رویه و بی مهارت انجام شود این خطر پیش می آید که سونات از ریخت و قیافه بیفتد و نرمش و روانی کلام از میان برود. و همین درد است که بعضی از آثار نئوکلاسیک به آن دچار شده اند و به همین علت اینگونه آثار بیش از تولد می میرند. حال آن که مرگ جرأت نداشت از روبرو در چشمهای بتهوون نگاه کند. و این خطر گریبانگیر

بعضی از ساخته های مشهور او --و از همه مشهورتر او، سمفونی دراوت مینور -- هم شد. زیرا عربان بودن عضله ها و ماهیچه های اولین آلگروی این سمفونی شکوهمند خراشیدگیهای بدن او را به نمایش گذاشته بودا.

پس از فتح بلندترین قله ها به پائین باید نگریست. امّا پیش از آن نیز روح آزاده می تواند برفراز لحظهٔ حاضر به پرواز درآید و بیش و کم را بسنجد و از آنچه به دست آورده شادمان شود. بتهوون نیز به راه رفته می نگریست و پیروزیهای به دست آمده را احساس می کرد. اروئیکا ملکه هشت سمفونی نخستین اوست و آیاسیوناتا در صف اول سوناتهای او جای دارد ۲.

۱- در جای دیگر گفته ام که خود او اروثیکا را از سمفونی در دومینور برتسر می دانست. ۲ گروهی از مقسران اندیشمند، اتما اندکی خشک، مانند اگوست هالم سمفونی مشهور بتهوون در دوسینور را دوست ندارند و به این شاهکار روی خوش نشان نمی دهند. من با این گروه موافق نیستم و عقیده دارم که اگر چنین شور و هیجان و تندی و تیزی به این قالب سنگین و استوار جان نمی بخشید، چیزی جز یک مشت سخنان خطابه وار و اداهای مردم فریب برای این سمفونی نمی ماند. بتهوون برای نقاشی این تابلوی عظیم، تاچار فضای اطراف و تمام مناظر دور و نزدیک را محو کرد تا اصل مطلب بیشتر به چشم آید. میکل آنژ نیز از کوره گدازان نبوغ خود جز اندامهای قوی و سرخ فام و برهنه و عضلات برجسته چیزی بیرون نمی آورد. و چه بهتر از این! و این عضلات برجسته در کارهای میکل آنژ و بتهرون، دارای رگهائی هستند که از برق فشارقوی پر شدهاند، و اگر کسی مانند آقای هالم بخواهد انگشت روی آنها بگذارد باید در فکر عایقی باشد وگرنه دچار برق گرفتگی خواهد شد! هر نوازندهای که تا حال اولین آلگروی دومینور را با سازهای شمتی دار اجرا کرده، به خوبی می داند که چقدر اجرای این اثر دشوار است زیرا به شور و هیجان بسیار و روحی نیرومند و استوار نیاز دارد. و این شور و التهاب مداوم در این سمفونی چنان برهنه است که کوچکترین سایه و پوششی بر سراپای او دیده نمی شود و شور و هیجان در جائی مکث نمی کند و نمی گذارد که لحظه ای فکر نوازنده و شنونده راحت باشد.

اولین آلگروی آپاسیوناتا نیز در میان سوناتهای بتهوون مقام والائی دارد، زیرا از همه زیباتر و دلیذیرتر و برخون تر است.

و این نکته را هم براین گفته ها بیفزائیم که گلوک پس از پایان کار «آلست» در ژوئیهٔ ۱۷۷۵ به یکی از دوستانش می نویسد:

وپس از این فتوحات، دیگرنمی خواهددو باره درهمان میدانهای پیشین بجنگد و پیروز شود. نمی خواهد مانند هایدن و موتسارت دوباره بسر جای پای خودش قدم بگذارد، و پس از درخشش یک اثر، با همان خمیرمایه نانهای دیگری بپزد. بتهوون با آنها فرق دارد. وقتی به منظوری دست می یابد، آن را می بوسد و کنار می گذارد و به جستجوی منظور دیگری می رود.

پنج شش سال کار او ساختن سونات برای سازهای شستی دار بود. وقتی در این خط به اوج رسید، در راههای دیگر قدم گذاشت، و تنها در سالهای ۱۸۰۹ و ۱۸۱۰ سونات تازهای ساخت که به نام ترز ۱ مشهور است.

امّا در فاصلهٔ کارهای گونها گونش کوارتههای رازومفکی Rasoumoffsky را نوشت، و بدینگونه از گردابهای روح او آثار غول آسائی بیرون جستندا.

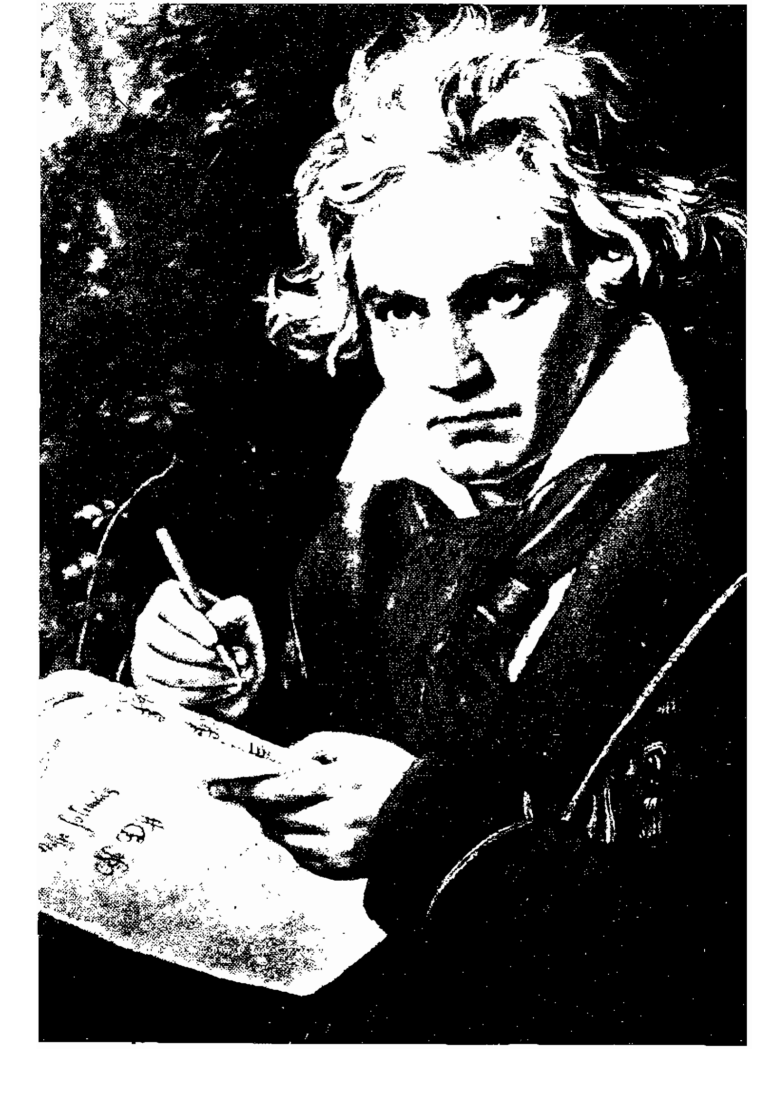
<sup>«</sup>در هنگام ساختن آلست نزدیک بود دیوانه بشوم. اعصابم متشنج شده است. از روزی که اولین نت را نوشتم تا آخرین لحظه، درگیر جنگ بودم. یک ماه است که خواب ندارم، پنداری کندوی زنبوران عسل را در مغزم کار گذاشته اند. مدام زنبورها در مغزم وزوز می کنند. کینو، و کالزابیجی در نمایشهایشان عدهٔ زیادی را روی صحنه می آوردند تا مردم را سرگرم کنند و حالا می فهمم که چرا این کار را می کردند. امّا من نمی خواهم کسی را سرگرم کنم. کار من بسیار جدی است.»

آپاسیوناتا و اولین آلگروی سمفونی در دومینور هم برای سرگرمی نیامده بودند. کارهائی بودند بسیار جدی که اروپای خسته بعد از جنگ هنوز فرصت بازشناسی این شاهکارها را پیدا نکرده است.

۱ – چرنی عقیدهاش چنین است.

۱ سونات اپوس ۷۸ در اکتبر ۱۸۰۹ به پایان رسید و در سال ۱۸۰۰ چاپ شد. و به ترز برنسویک هدیه شده است.

۲— در فاصلهٔ نوشتن اپوس ۵۷ (آپاسیوناتا) و اپوس ۷۸ (دوسونات اهدا شد. به برادر و خواهر برنسویک) — سه کوارتت رازومفسکی، سه سمفونی چهارم و پنجم و ششم، کنسرتو و یولن، کنسرتو پیانو در سل ماژور، سه Erdody ، اپوس ۷۰، او ورتور کوریولان — از آفریده های اوست.



# فصل چهارم

## لئونور

اروئیکا و آپاسیوناتا بر قله های نبوغ بتهوون جای دارند و از بهترین یادگارهای دوران سه ساله، هزار و هشتصد و سه تا شش او هستند. این دو آهنگ تا دم مرگ از عزیزدردانه های او بودند زیرا درخشندگی و توفندگی ایام جوانی را در خاطرش زنده نگاه می داشتند. حتی در آثار بعدی او جای پاهای این دوآفریده دیده می شود.

در میان آثار ممتاز آن سالها، لئونور مقامی استثنائی دارد. برای خود او نیز لئونور اثری برازنده بود. و آن را از جان و دل دوست می داشت. چه به خاطرش رنج بسیار کشیده بود.

در آخرین هفته های پیش از مرگش دست نوشته ای را، که هیچکس از وجود آن خبر نداشت، از زیر انبوهه ای از کاغذ درآورد و به دست شیندلر که بر بالین او بود داد و گفت:

«از تمام فرزندانم، برای زایمان این یکی بیشتر درد کشیده ام. بیش از همه برای او غصه خورده ام و رنج برده ام. این یکی بیش از همه درد و غصه به جانم انداخته، و بهمین دلیل برای من از همه عزیزتر است. و پیش خود نگاهش داشته ام و از چشمها پنهانش کرده ام، که شاید روزی به درد

#### تحقیقات علمی و هنری بخورد ۱،»

و این دست نوشته، او ورتور تازه ای برای لئونور بود. هر اثر او نبردی تازه بود، که در کشاکش این نبردهای پیاپی به پایداری و سخت کوشی افکار تازه را از اعماق بیرون می کشید، و در این میان لئونور که از افتخارات هنری او بود، هرگز برای خود آهنگاز به پایان واقعی اش نرسید. لئونور سه بار رونویس و دست کاری شد. بتهوون برای آن چهار او ورتور نوشت که هریک شاهکارتر از دیگری بود.

ده سال طول کشید تا لئونور به صورت نهائی درآمد، و ما بیش از بررسی آن، اول باید تاریخ «زایمان» لئونور را مشخص کنیم.

پیش طرحهای اولین قطعات ائونور در دفترهای سال ۱۸۰۳، بعد از اروئیکا و سونات سپیده دم به چشم می آید. گروهی تاریخ تنظیم این اپرا را از مه ۱۸۰۳، یا بعدتر از آن، فوریهٔ ۱۸۰۶ یا زودتر از آن می دانند؟. حال آن که آهنگان، لئونور را در فواصل کارهای دیگری نظیر اولین قطعه کنسرتوی پیانو در سل ماژور و اولین و سومین قطعه سمفونی در دومینور ساخته و روی کاغذ آورده است، که با این حساب می توان دریافت که هنرمند در چه مرحله از پختگی و کمال هنری به چنین کاری دست زده است. نخستین آواز گروهی زندانیان و آوای «فلورستان» لابلای همین دفتر چه هاست و در صحنه های بعدی، و او ورتور شماره یک، کم کم تنظیم و آماده می شده است.

۱۸۰ در این اثر نکته هائی هست که به کاوش های جدید زیباشناسی پاسخ می دهد.
۲- ترایچکه و دیگر زندگی نامه نویسان او لئونور را از مخلوقات زمستان ۱۸۰۵—۱۸۰۹ می دانند. در صورتیکه قسمتی از این اثر پیش از این تاریخ آماده شده، و آهنگساز قسمتهائی از لئونور را پیش از اکتبر در محافل خصوصی به دوستان عرضه کرده است. تاریخ دقیق از نامهٔ ۲۰ نوامبر ۱۸۰۶ شارلوت به ترز برنسویک به دست می آید که می نویسد: «بتهرون چند قطعهٔ بسیار زیبا از اپرائی را که تازه ساخته، برای ژزفین برنسویک اجرا کرده است.» و کارل برادر بتهرون در نامه ای، به تاریخ ۲۶ نوامبر همین سال، به «برایت کویف» می نویسد که «برادرم در حال حاضر با اپرای خود مشغول است.»

بدینگونه لئونور در قلب جنگلی پر از شاهکار متولد می شود و پرورش می یابد و در چنین فضائی به کوشش بتهوون بزرگ می شود و عضلات محکمی پیدا می کند.

این حقیقت را بپذیریم که بتهوون مردی بی باک بود. درست در فردای روزی که از زیر بار سنگین اروئیکا درآمده بود، دست به تجربهٔ دشوارتر و جانکاه تری در زمینهٔ ابرا زد، حال آن که در محدودهٔ تآتر و صحنه سازی ناآزموده بود، با این همه دوست داشت از هر مانعی عبور کند و هرچه مانع دشوارتر بود حریص تر و نیرومند تر می شد. این بار نیز می خواست با هندل، گلوک و موتسارت، این استادان بزرگ ابرا، زورآزمائی کند و به تاج افتخار دست یابد.

شاید تآتر به چشم او، دستآویزی برای کسب ثروت بود. و نباید او را از این بابت سرزنش کرد. ریاکاران مقدس نمائی که بتهوون را به جُرم سخن گفتن از بینوائی خویش به باد ملامت می گیرند و به کوشش مدام و همیشه بی ثمر او در راه بی نیازی مادی لبخند حقارت می زنند، نفسشان از جای گرم بیرون می آید. آیا با کار و زحمت خرج روزانه را درآوردن حقارت آمیز است یا به یاری مقرریهای اشراف و لطف حامیان ثروتمند زیستن؟ در این نکته تردید نیست که پول استقلال می آورد. بتهوون هرگز به ثروت گزاف دست نیافت و ناچار بود استقلالش را روزبه روز و به دشواری و زحمت به چنگ آوردا.

پیش از آن که به کار اپرا بپردازد از دشواریها باخبر بود و می دانست که در این هنگامه باید با کارکنان تآتر از نمایشنامه نویس و شاعر گرفته تا آوازه خوان و کارگردان و مدیر و از همه بدتر با کارشناسان و مدعیان هنری دست و پنجه نرم کند. و از آن دشوارتر جدال با خویش بود و جدال با ناآزم ود گی خویش در محدودهٔ آوازهای دراماتیک. کروبینی به سادگی او را در جریان امور، و

۱- در سال ۱۸۲۳ در دوران نقاهت به یبلاقی رفته بود که حمامهای آب معدنی داشت،
برادرزاده اش در نامه ای از او خواست که مبلغی برای تفریح و گردش در اختیار او بگذارد،
بتهوون در پاسخ او نوشت که «ما خیلی فقیر هستیم و اگر من مدام آهنگ نسازم و کار نکنم
حتی برای خرج روزانه در خواهم ماند.»

تجربه های خود درمکتبکنسرواتور پاریس گذاشته بود، و او از همان اول دریافت که باید موسیقی را در چهارچوب تازه ای به کار بگیرد و زیر فشار بگذارد. تا مبادا بایرشها و جهشهای بی حساب از قالب بیرون بزند. در چنین اوضاع واحوالی بود که او خود را برای ساعت تب آلود ((زایمان)) آماده می کرد... برای آفرینش آماده بود و وجودش پر از جوانه های در حال سبز شدن؛ امّا برای رشد و نمو جوانه ها تا چار بود خود را به یک غوغای هولناک تسلیم کند، که دفتر چه طرحها و پی ریزیهای او گواه این پیچ و تابهای روحی اوست.

آمیدوکل دانشمند یونانی معتقد بود که قالبهای براکنده، در دل شب كورمال كورمال حركت مي كنند و يكديگر را مي جويند و به هم مي چسبند و باهم جزم وجفت می شوند و به شکل نهائی درمی آیند. به نظر او این تصاویر، جداجدا توان زیستن ندارند. باید کسی پیدا شود تا آنها را گردآورد و جمع وجور کند و به صورتی همآهنگ و یک دست درآورد، که البته در این حال وحدت تصاویر تصادفی و کورنیست، بلکه محصول کار و زحمت شبانه روزی است. بدبختانه یاددا شتهای اتویان، و نوشته های تایر در جلد دوم کتابش کلاف پیچیدهٔ این همه کار و کوشش را باز نمی کنند و جلوی چشم ما نمی گذارند. بتهوون برای چند لحظه آواز، در آغاز ابرا، هجده طرح گوناگون روی کاغذ آورده، و گاهی برای یک لحظه فریاد، که به جا و مؤثر در دل بنشیند، طرحهای بی شمار ریخته است. و آنچه نفس را بند می آورد چندگونگی باور نکردنی این طرحها و نقش و نگارهاست. او هرتکه ای را که به نظرش نارسا آمده، بی ترحم کنار گذاشته، طرح بعدی را جای آن گذاشته است و این طرحها و پی ریزیها به صورت انبوهه ای درآمده و روی هم توده شده است. برای بیست و دو خط موسیقی آوازی، شانزده صفحه طرحهای جوراجور، در دفتر چهٔ او دیده می شود . کلمات در این طرحها به هم متصل می شوند، قفل می شوند، دوباره از هم جدا می شوند و به شکل تازه ای بسوی یکدیگر می روند و در کنار هم جای می گیرند. راستی بتهوون چگونه از

۱- صحنهٔ شماره هفت، ورود پیتمارو و گفتگوی مارسان و لئونور و روکوبا بکدیگر.

میان این کوههٔ طرحها و یادداشتها کلام دلخواه را پیـدا می کند؟

این همه مواد خام را در کدام کورهٔ گدازانی می ریزد و شکل نهائی را از آن بیرون می کشد؟ از این باتلاق زیر آفتاب چگونه گل و گیاه به دست می آید؟ و بتهوون در میان این همه چیزهای شوریده و گوریده باغ پرشکوه و پرنقش و نگار خود را چنان می آراید که مرزبندی باغچه ها و درختستانهایش با نظم و عظمتی کم نظیر آدمی را مبهوت می کند؟

و چنین اثری تازه به دنیا آمده بود، که آن را سرخ و خون چکان، روزهای بیستم و بیست و یکم و بیست و دوم نوامبر ۱۸۰۵ به تماشای عموم گذاشتند. در آن روزها لهوای تالار نمایش زیر صفر بود، زیرا دوران جنگ بود و اتریش شکست خورده، به دست ارتش بنایارت اشغال شده بود، نخبگان وین یا به گریز نهاده بودندوثر وتمنداني كه خانه وكاشانه رارها نكرده بودند، كمتر آفتابي مي شدند. لان، وموراسرداران نايلئون درجايگاه مخصوص نشسته بودند تاايسراى بتهوون رابيند، تماشا گران عادی زیاد نبودند. خبرنگار مجلهٔ La gazette pour Le monde élégant در جایگاه مطبوعات با دیگری بحث می کرد و هردو باهم از این اپرا خرده می گرفتند. خبرنگار فرانسوی که «ژیرودو»ی زمان خویش بود و به ظنز و لودگی همه چیز را دست می انداخت معتقد بود که در تنظیم اپرا باید نظم خاص و قواعد خاص زیباشناسی مراعات شود که به نظر او هنرمندان آلمانی از چنین هنری بی بهره بودند. و از قضا روز بعد مطبوعات نیز کم وبیش همین چیزها را نوشته و به قول خودشان مو را از ماست کشیدند و ادعا کردند که این اپرا از نظر موسیقی نقصهای کلی دارد. ازاصالت بوئی نبرده است. درهم ریخته و پریشان است. ارکستر بیهوده سر و صدا می کند و به هرز می رود. آوازهای گروهی به هدر رفته اند. بخصوص آواز گروهی زندانیان در حیاط زندان از همه بدتر است. – و این اپرا بیش از سه شب بر صحنه دوام نیاورد.

از دوستان بتهوون، انگشت شماری که در آن روزهای بحرانی در وین مانده بودند، وقتی او را در تنگنا دیدند به دست و پا افتادند و به یاری اش شتافتند تا وادارش کنند بعضی از صحنه ها را حذف کند و از طول اپرا بکاهد. -- و چه

### كوششى بود: مخت وغيرانمانى!

دوستان در دسامبر ۱۸۰۵، شبی در کاخ شاهزاده لیشنفسکی گرد آمدند. اگوست روکل از حاضران جلسه برای ما وقایع آن شب را نوشته است. به گواهی او حاضران جلسه تکه تکه اپرا را بررسی می کردند. دو آوازه خوان قسمتهای مورد انتقاد را به آواز می خواندند، برونینگ دوست قدیمی آهنگساز مأمور شده بود که سه صحنه از قسمتهای اول را فشرده تر و کوتاه تر کند. از هرسو عده ای مشغول کار بودند تا اشعار زونلایت منظومه ساز این ایرا را کم و کسر کنند، و این کار شش ساعت تمام، از هفت بعد از ظهرون توجه داشته باشند، او را زیر فشار جمع فداکار بی آن که به ارزش کار بتهوون توجه داشته باشند، او را زیر فشار گذاشته بودند که قسمتهای بیشتری را حذف کند. آهنگساز مثل ابر کبود غمگین بود. هرچه اصرارمی کردند بر انکارش افزوده می شد و اند ک اند ک چنان احساس حقارت و سرخورد گی کرد که فریاد برداشت که می خواهد این اثر را نابود کند تا مهربان و سالخورده در مقابل او زانو زد و استغاثه کرد که «مبادا خشمگین شود و این کار پرارج را نابود کند.» بتهوون خشم خود را فروخورد. در مقابل محبت مادرانهٔ او منقلب شده بود و گفت:

# - «هرچه بگوئید می کنم. هرکاری که شما بگوئید می کنم. به خاطر شما... به خاطر مادرم!»

و تسلیم دوستان شد، که هربلائی می خواهند بر سر لئونور بیاورند. و آنها به جان لئونور افتادند: روی سه قطعه بکلی قلم سرخ کشیدند. تکه هائی را از داخل بعضی از قطعات بریدند و دور انداختند. از راست و چپ قیچیها به کار افتادند. بعضی از جملات بی کس و پرتافتاده را به گرداب هلاک انداختند، به صورتی که پارهای از پیوندها قطع شد و نوسانات نغمه ها درهم ریخت. با این همه لئونور سرودم بریده، بازهم از ساخته های محبوب بتهوون بود، چنان که بعدها او ورتورهای دیگری برای آن نوشت و هرگز آن را از یاد نبرد.

و امّا نتیجه این شش ساعت بریز و ببر این شد که نام لئونور به فیدلیو

تبدیل شد. و در حقیقت فیدلیو، لئونوری بود با زخمهای فراوان ! و این بار فیدلیو در دو نوبت، ۲۹ مارس و دهم آوریل ۲۱۸۰۹، به اجرا درآمد. و از دفعهٔ پیش هم ناموفق تر بود! — و آنچه پیش از همه ناپسند جلوه کرده بود او ورتور آن بود! — منقدان و خبرگان موسیقی در نشریات هنری نوشتند که:

«تمام خبرنگاران بی غرض در این نکته متفقند که هرگز ٔ چیزی چنین درهم و برهم، نامطبوع و گوشخراش ندیده و نشنیده اند. صداها در جای خود نیستند و گوش را آزار می دهند.»

عجیب نبود که این «سر و صداهای گوشخراش» و «اندیشه های ناچیز و ناسازگار» دل این کارشناسان گیج را به هم می زد. همهٔ آنها گوشهای زیاده ظریف و زیاده حساسی داشتند! حتی جرقهٔ رنگینی که در کوارتت زندان، ابرهای اندوه را می شکافت، به نظر آنها با بوق و کرنای جارچیها شباهت داشت! مجله Kotzebue ، در مقاله ای به بتهرون توصیه کرده بود که: «از آثار باشکوه آندریاس رومیرگ، نمونه برداری کند، که از نظر شفافیت و زیبائی بی مانند باشکوه آندریاس زمیری اغراق و تصنع، احساسات قلبی اش را در نهایت توانائی باز می گوید.» و منظور منقد آن بود که ساخته های بتهرون، برعکس نه زیبائی دارد و نه روان و طبیعی است.

بارون براون، مدیر تآتر، پس از دومین اجرای اپرای بتهوون، دیدار کوتاهی با او داشت و از زخم زبان بی بهرهاش نگذاشت و گفت که: «در این دو شب وضع ما درست مثل شبهای نمایش اپرائی از موتسارت بود: جایگاه های افراد برجته پر بود ولی نیمکتهای تماشاگران عادی تقریباً خالی بود.» بتهوون به

۱- بتهوون با آن که لئونور او با لئونور ساختهٔ پائر Paer همنام بود، این نام را دوست داشت،
 و به دشواری تغییرنام را پذیرفت. ولی نام فیدلیو هیچوقت به دل او ننشست.

۷- در دومین اجرا بتهوون حاضر نبود، شخصاً ارکستر را رهبری کند و اثر مسخ شده اش را در مقابل چشم ببیند و در نامه ای به تاریخ دهم آوریل ۱۸۰۸ به مهیر سر پرست آوازه خوانان اپرا توشت: «نمی گویم که همه چیز را برباد داده اند امّا تمام قراز و نشیبها و زیر و بمهای صوتی را از اپرای من خط زده اند، و ذوق نوشتن را از من ربوده اند.»

خشم فریاد زد:

- «من برای افراد بی اطلاع چیز نمی نویسم. برای موسیقی شناسها می نویسم.»

بارون براون به خونسردی گفت:

- دراین صورت نباید شکایت داشته باشی.

آهنگساز بیش از این بحث نکرد و از تآتر بیرون رفت. کوت از هر کاری بهتر بود. و بدینگونه در زندان به روی لئونور بسته شد.

ظاهراً شکست او بی دلیل نبود. به جای هنر او، تیر را بسوی شخص او هدف گرفته بودند و در واقع هیاهو و تاپختگی دوستانش کار دست او داده بودا، چنانکه برونینگ رسماً او را متهم کردا. نخسین بار بود که او با چنین غروری برضد بتهوون حرف می زد. در یادداشتی به تاریخ دوم ژوئن ۱۸۰٦ نوشت: «بتهوون درمانده و از پا افتاده است، عذابی می کشد که گفتنی نیست.» — و امّا شاهزاده لیشنف کی برای جبران شکست بتهوون نسخه ای از این اپرا را برای ملکه پروس فرستاد، با این امید که برلن انتقام بی مهری وین را از او باز ستاند. افسوس که اخلاص و صفای شاهزاده نتیجه نبخشید. یرلن نیز خاموش ماند. و هشت سال طول کشید تا این شکست جبران شد. در سال ۱۸۰۷ قسمتهای پراکنده ای از ایرای فیدلیو به اجرا درآمد؟

۳- صحنه های سه چهار نفری و گفتگوی زنانه مارسلین و لثونور جداگانه اجرا شد.

۱ -- منقد نشریه Der Freimuthige دوستان بنهوون را متهم کرد و نوشت: «این گروه او را به خدائی رسانده اند. از او بت ساخته اند و دیگر هنرمندان را چنان با هو و جنجال بی اعتبار کرده اند که گوئی می خواهند بر ویرانهٔ اجساد آهنگسازان بنای باعظمتی از بنهوون بسازند. ۲ -- تایر، بنهوون را سزاوار آن همه انتقاد می داند و نامهٔ برونینگ به وگلر را، در تاریخ دوم ژوئن، گواه می آورد. امّا گواهی برونیتگ چندان معتبر نیست، زیرا خود برونینگ از کسانی بود که در جلسهٔ دست کاری و سر و دم بریدن فیدلیو شرکت داشت و از طرف دیگر سوابق دوستی اش با بنهوون حکم می کرد که در چنین روزهای اندوه باری او را تنها نگذارد و در کنار او باشد، به خصوص که در این مسئله پای خود او هم در میان بود.

در پایان سال ۱۸۱۳، نام بتهوون ناگهان در سراسر اروپا بر سر زبانها افتاد. این شهرت و محبوبیت پردامنه و زودگذر با موسیقی کمتر در ارتباط بود و بیشتر جنبه سیاسی داشت. زیرا یکی از ساخته هایش - که جندان اهمیت نداشت و برازندهٔ نام آهنگسازی جون او نبود - تنها به این دلیل که به ولینگتن سردار مشهور و پیروزمند «نبرد ویتوریا» تقدیم شده بود و حکایت پیروزی این سردار را با خود داشت، شهرت بی مانندی به دست آورد. و این شهرت چنان ابعاد وسیعی داشت که حتی مخالفان و دسیسه چینان در مقابل او سرخم کردند. زيرا مقابله با چنين پيروزي درخشاني از عهدهٔ هيچکس ساخته نبود! اين ماجرا به نفغ لئونور تمام شد. مديران اپرا به فكر افتادند از اين محبوبيت ناگهاني بهره برداری کنند و فیدلیو را به نمایش بگذارند. البته هدفشان این بود که با هزینه ای اندک با همکاری چند آوازه خوان فیدلیو را به صحنه ببرند، چون اطمینان داشتند که شهرت و محبوبیت تصادفی، چشم همه را خیره می کند و کمتر کسی به چند و چون مطلب توجه خواهد کرد! پیش از نمایش، گئورگ فریدریش ترایچکه به اتفاق چند هنرمند تآتر بار دیگر فیدلیو را دست کاری و كم وزياد كردند و صحنه ها را پس و پيش بردند و صحنهٔ اول را كه در خانهٔ روكو بود برداشتند و آغاز داستان را به صحنهٔ زندان واگذاشتند. حتى خلقيات لئونور و فلورستان را تغییر دادند و بتهوون به ناجار با این تغییرات موافقت کرد و گوشه هائی از بهترین قطعات ایرا را کنار گذاشت. با این تغییرات فیدلیو از نظر نمایشی جان دارتر نشده بود. امّا بتهوون در این میان قربانی نشده بود. خود او به شکوه می گفت که «این ایراتاج شهیدان را بر سر من گذاشته است!» با این همه مأیوس نشد و او ورتور تازه ای برای آن نوشت این او ورتور بیشتر جنبهٔ حماسی داشت و در قالب تآتری بهتر می گنجید. پس از این دستکاریها ایرا روز بیست وسوم مه ۱۸۱۶ روی صحنه رفت و به شهرتی شگفت انگیز دست یافت. بیست ودوبار در وین به نمایش درآمد و بارها در دیگر شهرهای ارویا برصحنه درخشید. — در

۱ – این او ورتور برای اولین شب آماده نشد، و در دومین شب اجرا با اپرا پیوند یافت.

پراگ روز ۲۶ نوامبر ۱۸۱۶ زیر نظر وبر Weber بر صحنه آمد. برای این اجرا موشلس موظف شده بود بعضی از قسمتها را کوتاه کند تا برای تآثر مناسب تر باشد. و موقعی که خبر آن به بتهوون رسید گفت که: «خداوند به یاری لئونور شتافت و او را نجات داد!» و پس از این قضایا بود که بتهوون متن منظومش را نوشت که: «ای انسان! به یاری خود برخیز!» و حق هم داشت که عاقبت پس از تحمل آن همه بلا خداوند را به یاری خود ناگزیر ساخته بود!

با این وصف هنوز فیدلیو -یا لئونور زخم خوردهٔ سالهای ۱۸۰۵ و ۱۸۰۲ آنگونه که باید به بالا ترین درخشش خود نرسیده بود، تا آن که ده سال بعد یکی از نوابغ اپرا، بانویی به نام ویلهلمن شروتر دورینت، بعد یکی از نوابغ اپرا، بانویی به نام ویلهلمن شروتر دورینت، W.Schroter-Devrient این اثر را به قلهٔ افتخار رساند. برلیوز جوان که هنرنمائی این زن را در نقش لئونور در پاریس دیده بود در خاطراتش نوشت که هرگز آن شب را فراموش نخواهد کرد.

افسوس که بتهوون در خاک خفته بود و لئونور را بی کم و کاست، در اپرای پاریس به هنرنمائی این نابغه آواز ندید، و تا آخرین روزهای عمر لئونور را فرزند عزیز و رنج کشیدهٔ خود می دانست.

ø

این اثر چگونه چیزی بود که بتهوون تا آخرین لحظهٔ عمر رشته جانش به آن بسته بود؟ و چگونه چیزی بود که با سه شکل گوناگون روی صحنه رفت و آفنگساز چندین او ورتور برای آن نوشت، و تا آخرین روز احساس می کرد که این او ورتورها کفایت نمی کند و باید آهنگ تازه ای برای آن بسازد؟

و چگونه چیزی بود که بتهوون همیشه احساس می کرد که هنوز در این ماجرا حرف ناگفته ای باقی مانده و آنچه به ذهن او نشسته، تمام و کمال روی کاغذ نیامده است؟ — این نکته را فراموش نکنیم که این اوورتورها تنها مقدمه اپرا نیستند و برای خود استقلال دارند و پاسخ جداگانه ای به معمای حیاتی او هستند، و مفسران برای کشف این معما از آنها دستاویز می سازند. حالا باید پرسید چرا بتهوون برای یک اپرا چندین او ورتور ساخته؟ از این همه سماجت چه

منظوری داشته؟ معمای دراماتیک او در دنیای موسیقی چه بود؟ با این کارها می خواست چه معمائی را حل کند؟ در پاسخ باید گفت که بتهوون در اپرا قالب و محتوای تازه ای کشف کرده، و غریزه اش به او فهمانده بود که هنوز کار او به مرحلهٔ کمال نرسیده و به بدعتهای دیگری نیاز دارد. امّا برای او که هنرش ابعاد گوناگون و عظیمی داشت، آیا ساده تر نبود که این کوششها و نوآوریها را در آهنگ تازه ای دنبال می کرد، یا اپرای دیگری می ساخت و پیام هنری اش را لابلای آن جای می داد؟ پس چرا روی این اپرا یا می فشرد؟ آیا لئونور اپرائی استثنائی بود؟ آیا موضوع لئونور اینگونه او را پای بند کرده بود؟

پیش از بررسی این نکته به یاد داشته باشیم که موضوع این اپرا، اقتباس از داستانی به قلم ژان نیکلابویلی T.N.Bouilly نویسندهٔ فرانسوی بود. یوزف زون لایتنر J.Sonn Leithner ان را به نظم آلمانی درآورده، بتهوون به ابتکار خود بخشهای تازه ای برآن افزوده، در پایانهٔ آن همسرایی چهارصدایی در مایه شعری ازشیللرجای داده بود که:

«هرکه زنی را دلباختهٔ خود کند با ما سبکباران یگانه خواهد شد.»

و بیست سال بعد همین اندیشه را به چکامه شادی سمفونی نهم انتقال داد. راستی چه چیز قلب او را می فشرد؟

در سراسر زندگی آرزوئی سینهٔ او را می فشرد، و این آرزویا رؤیا که هرگز از او جدا نشد، این بود که دلدارش به زناشوئی با او تن دردهد و به پیمان خود وفادار بماند. در اینجا از بی مهری زنان با او حرفی نمی زنم، منظور من تهماندهٔ طعم تلخ این بی مهریها در جان اوست. چنان که در سال ۱۸۱۷ به نانی جاناتاسیو دل ریوا گفته بود:

«از زن و مرد، کسی را نمی شناسم که مدتی بعد از ازدواج از پشیمانی حرف نزند. در زندگی به انگشت شمار زنانی دل بستم، و پس از چندی که آنها را بهتر شناختم خدا را شکر کردم که به همسری با من رضایت ندادند. دریفا که بسیاری از آرزوهای ما به جائی نمی رسد!»

۱ – نقل از دفتر خاطرات نانی جاناتاسیو دل ریو

بگذریم! بتهوون به زن و همسر در قلبش جائی مقدس بخشیده بود و در لئونور، این آثر بزرگ و دراماتیک، به این احساس جامهٔ زیبائی پوشاند.

گوته که ظاهراً کمتر از او حق داشت از عشق و عاشقی گلایه کند و بیشتر از او در این کار تجربه داشت، بارها از تلخکامی و ناآزمودگی اش در کار عشق سخن می گوید، زیرا به زن دلخواهش نرسید و اگر هم رسید چندان جانب او را نگاه نمی داشت، با این حال در پایانهٔ فاوست، زن را با همهٔ مصیبتها و گرفتاریهایش، ستایش کرد.

شاید اینگونه نازک اندیشیها به نظر زیبا شناسان امروز بسیار هنرمندمآبانه جلوه کند، امّا وقتی گوته پادشاه هنر اثر جاودانه اش را به نام زن به پایان می رساند، من هم حق دارم که اثر انگشت زن را در اندیشهٔ بتهوون بیابم و سهم زنان را در جذابیت ایرای فیدلیو ردیابی کنم.

دنبالهٔ موضوع خودمان را بگیریم:

تا امروز چقدر از فیدلیو بد گفته اند. و چه حرفها زده اند! و در طول یک قرن چقدر زیاد و چقدر بد و نفرت انگیز آن را به صحنه برده اند، و باید گفت که فیدلیو را بارها، بی آن که بفهمند بازی کرده اندا.

۱- این اپرا جمعاً موزیکال، و تراژدی آوازی است. در صورتیکه بسیاری از کارگردانان و تهیه کنندگان به این حقیقت پی نبرده، به دلخواه خود آن را رنگ آمیزی کرده اند. هرمان والترس هائوزن به این حقیقت پی نبرده، به دلخواه خود آن را رنگ آمیزی کرده اند. هرمان والترس هائوزن H.Walters hausen در نظر کارگردانی و شکل اجرا بررسی و موشکافی صحنه را، از ابتدا تا زمان نوشتن رساله، از نظر کارگردانی و شکل و قیافه بازیگران اشاره کرده است. در بخشی از این رساله که در رابطه با سن و شکل و قیافه بازیگران اشاره می کند که فلورستان، جوان اول اپرا، مردی عاشق پیشه نیست، که با صدای تنور آواز می خواند بلکه مردی است تقریباً چهل ساله که تجربهٔ مبارزات سیاسی و زندگی پرماجرا پشت سر اوست و خلق و خوی مردانه دارد. مصمم و بها اراده است و شجاعانه تن به قضا داده. لئونور برعکس، به خصوص در روایت اول، زیبا و شکننده است. با قهرمانی پر هیاهو نظیر برون هیلده در اپرای واگنر هیچگونه شباهتی ندارد. به نظر این منقد در اپراهای قرن نوزدهم به تار وا، بیشتر به جنبهٔ تآتری این اپرا تکیه کرده، برطنین صداها افزوده اند و آدمهای نمایش را بی دلیل به صورت افسانه ای و بزرگتر از معمول درآورده اند، و بیشتر از روی نمایش را بی دلیل به صورت افسانه ای و بزرگتر از معمول درآورده اند، و بیشتر از روی

کمی از نزدیک ترنگاه کنیم.

آنها که مثل ما سعادت حضور در جشن سدهٔ بتهوون، در وین را داشتند، یک قرن سوءتفاهم را در حال اقرار به گناه در مقابل خود می دیدند و این احساس را باهم تقسیم می کردند، بخصوص وقتی که پردهٔ دوم فیدلیو، این شاهکاریگانه و بی حانشین را برصحنهٔ ابرا به چشم می دیدند.

بی تردید عظمت این اثر در گرو نبوغ آهنگار بود، هرچند داستان اپرا پابه پای آهنگ آمده بود و حکم اسب نیرومندی را داشت که زیر پای چابکوار پشتخم نمی کرد. بتهوون با این پیروزی به مقام درخور خود رسیده بود و آن همه پایمردی برای رسیدن به منظوری چنین والا بی اجرا نمانده بود. در سال ۱۸۲۳،

خوانندگان دراماتیک عصر موتسارت که مجذوب شیوهٔ اپراهای ایتالیائی بودند، و نمونه برداری کرده اند، از خوانندگان سوپرانو توقع داشتند که به نیم صدا بخوانند و به نمایش حالت غم انگیز بدهندواز خوانندگان دیگر می خواستند که به صدایشان کش وقوس بدهند و همه چیز را اغراق آمیز جلوه دهند. تا آن که «ویلهلمن شروتر— دورینت» بانوی زیبای خواننده ظهور کرد و بهترین اجرای لئونور را به جهانیان نشان داد و نهایت ظرافت و نرمش را در بازی و صدا به نمایش گذاشت و از اول تا آخر اپرا مهارتش را حفظ کرد. در نمایشهای پیشین، خوانندگان بیشتر حالت شکننده و عصبی داشتند و در این کار مبالغه می کردند. چنانکه لئونور در این نمایش، پس از بازی قسمتهای اول و افراط در عصبی بودن از پا چنانکه لئونور در این نمایش، پس از بازی قسمتهای اول و افراط در عصبی بودن از پا درمی آمد و به حالت عثق نزدیک می شد! و هممولاً نمی توانست بازی خود را تا آخر با همان لحن ادامه بدهد و این وضع امروز نیز در اکثر اجراها به چشم می خورد.

پروفسور یوزف تورنو مدیرکل تآترهای برسلاو، در بررسی فیدلیوهای به صحنه آمده به این نتیجه می رسد که در این اپرا همه چیز باید وقف بیان اندیشهٔ نهائی شود و با تضاد نور و سایه، و همآهنگی موسیقی ارکستر با حوادث روی صحنه همه چیز به خوبی مجسم شود، بشرطی که این کارها به ابتذال نکشد، برای مثال در اجراهای این اپرا در وین، گاهی سر زدن آفتاب در حیاط زندان با سمفونی در دوماژور برای ارکستر و آواز، همراه می شود، که از وزن آن می کاهد.

برلیوز که بازی شروتر— دورینت را به چشم دیده، می نویسد: «گاهی او را به هنگام بازی با خنده ای تشنج آمیز می بینیم که دستهایش را به سوی پیتسار و دراز می کند.»

که وبر Weber به دیدارش رفته بود، در ضمن گفتگو از اپرای همکار جوان خویش، از اشعار و ترانه سرایان اپرا سخن گفته، از خامی و ناآزمودگی منظومه سازان آلمان انتقاد کرده، مهارت متن نویسان فرانسوی را متوده بود. و براین سخن افزوده بود که فیدلیوی او ریشهٔ فرانسوی دارد .

o

آنچه از داستان پردازان فرانسوی به او رسیده بود، تنها داستانی کم وبیش جذاب و خوش ساخت نبود، بلکه همراه داستان، فضای اندوهگین حوادث، و بالا تر از آن، فضای انقلاب به ذهن او راه یافته بود.

امّا متن نویسان، مثل کسانی که تا گلو در گرداب زندگی فرو می روند و گرفتاری معاش و حوادث روزانه چشم و گوششان را پر می کند و از جاودانگی غافل می مانند، نتوانسته بودند نفس اشیل را در این داستان بدمند و تنها به نقل وقایع اکتفا کرده بودند، تا آن که بتهوون کار ناتمام را تمام کرد، و او به همانگونه که در سمفونی قهرمانی، «هومر» دوران امپراتوری بود، در لئونور، اشیل عصر انقلاب است.

می دانیم که موضوع داستان لئونور ساخته و پرداخته ذهن «بویلی» نیود خود او بعدها در خاطراتش نقل می کند که زنی از اهالی تور Tours را می شناخت که این ماجرا برای او اتفاق افتاده بود. امّا بتهوون از این بابت چیزی نمی دانست. زیرا خاطرات «بویلی» بعد از مرگش منتشر شد، یعنی زمانی که سالها از ساخت و پرداخت اپرای فیدلیو گذشته بود ۲. بویلی برای آن که واقعیات را در پس پردهٔ داستان پنهان کند تا کسی آن زن قهرمان را که هنوز زنده بود

۱ در این گفتگو بتهوون منظومه های فرانسوی سه اپرای فیدلیو، بانوی راهبه، و مرد سقا را در نوع خود از همه بهتر دانسته بود. و تصادفاً موضوع دوتا از این سه اپرا با وقایع انقلاب کبیر فرانسه مربوط است.

۲ بنهوون از این حقیقت بی خبر بود، و در ابتدا این داستان را بهخاطر جذابیتش انتخاب
 کرد، و کم کم در پی ریزیها، وقتی به پیتارو رسید و به طرح خلقیات او پرداخت به ارزش
 حماسی داستان پی برد و هنگامی که لئونور را شناخت دلباختهٔ ویژگیهای او شد.

نشناسدا، به داستان لباس اسپانیائی پوشاند و فضای حوادث را به زندان حکومتی آن مرزوبوم منتقل کرد، و این دوراندیشی بسیار عاقلانه بود، امّا داستان در محدودهٔ یک کشور باقی نماند و رنگ جاودانگی گرفت آ. در صورتیکه وقتی نویسنده آن ماجرا را نوشت و منتشر کرد دو سال بیئتر از وقوع حوادث آن نمی گذشت و آن بانوی دلاور هنوز زنده بود.

حوادث داستان به خودی خود پرکشش و از هرنظر کامل است. وقایع در فضای وحشت انگیز زندان حکومتی اتفاق می افتد. زنی برای رهائی شوهرش لباس مردانه می پوشد و خود را در میان کارکنان زندان جا می زند. همین ماجرا و بقیهٔ قضایافکرآدمی رابه دنبال می کشد. منقدان براصل داستان خرده نمی گیرند ولی معتقدند منظومه ای که براساس آن اپرای فیدلیو تنظیم شده ناموزون و مبهم است و بتهوون با آن همه نبوغ نتوانسته، حالت دراماتیک را در این اپرا حفظ کند. که در این زمینه باید گفت منقدان به جوهر واقعی منظومه که اساس کار بتهوون بوده، توجه نداشته اند.

هرمان والترس هائوزن دفاع از متن فرانسوی فیدلیو را به عهده گرفته است

۱ - لوئی ژانه در کتاب سه جلدی اش، چاپ ۲۷-۱۸۳۳، از قول «بویلی» می نویسد: «این داستان شرح فداکاریهای بانوئی از شهر تور است، که خود من شاهد گوشه هایی از آن بودم.» و

«بویلی» در دوران حکومت «ترور» در شهر تور مقام اداری مهمی داشت.

۲ لئونور یا «عشق و زناشوئی» برای اولین بار در تآتر فیدو در روز ۱۹ فوریه ۱۷۹۸ در یک نمایش دوبرده ای بر صحنه رفت. در این نمایش، حوادث در یک زندان حکومتی، در چند فرسنگی سویل از شهرهای اسپانیا اتفاق می افتد.

و این داستان در هرجا که در قالب نمایش بر صحنه آمد رنگ تازهای گرفت. «کاروالهو» از کارگردانان تآتر روایت تازه ای از آن تهیه کرد و بر صحنه برد. در این روایت حوادث در سال ۱٤۹۵ در شهر میلان روی می دهد. کئونور نامش را عوض می کند و ایزابل داراگون می شود! فلورستان به ژان گاله، پیتمار و به لودویک اسفورزا، و فرناند و به شارل هشتم تغییر نام می دهند. بعدها شکل های دیگری با رنگها و قالبهای دیگر از این داستان تهیه شد و در همه حال جذابیتش را حفظ کرد.

و در رسالهٔ خود شرح می دهد که تنظیم اشعار این اپرا که آنقدر زیر شلاق منقدان عذاب کشیده، زیاد معیوب نیست. منقدان خرده می گیرند که در این متن سبکهای گوناگون به هم درآمیخته اند، حال آن که این درآمیختگی از طبیعت داستان چندان دور نیست. زیرا ابتدای ماجرا در فضائی روی می دهد که لحن تراژدی ندارد و از واقعیت گرائی موضوع حکایت می کند. حوادئی را در انتهای دوران ترور و در زندان حکومتی دربر می گیرد، امّا زندگی در حاشیهٔ این رویدادها رنگ آرام خود را حفظ می کند. گلدانهای شمعدانی جلو پنجرهها، رؤیاپردازی دختران جوان، ساده لوحی و دلسوزی زندانبان پیر، لباس مردانه پوشیدن زن جوان، و چیزهائی از اینگونه، ظاهراً به کمدی و حالات آن شباهت پیدا می کند. و هنر اینجاست که از این مجموعه آمیزه ای نرم و ظریف فراهم شود که سایهٔ تراژدی را با فضا درآمیزد و در این فضای به ظاهر آرام، نرم نرم تراژدی مایه اش را بگستراند و بالهایش را از همه سو باز کند. منظومه سازان فرانسوی (نام شاعر برای منظومه سازان زیادی بزرگ است!) به دنبال پیروزی کمدی بورژوازی و ایرا کمیک فرانسه در دوران انقلاب فضای تاریک و روشن را با اسرار خوفناک درمی آمیزند و رمانتیسم در موسیقی آلمان از آنها الهام می گیرد و به غنای بیشتری دست می یابد. و بر در فرایشوتس Freyschutz خود از همین الهام گرفته، فضائي را خلق مي كند كه صداها در آن دم به دم بيشتر اوج می گیرد و اضطراب آمیزتر می شود. در صورتیکه منظومه سازان بینوای فرانسوی چنین افکاری را در سر نمی پروراندند و از اینگونه برداشتها دور بودند و چنین مسائلی برای آنها عجیب بود. نویسندگان امروز ما گواه دیگری از همین زخم خوردگان فاجعهٔ خونین اروپا هستند که خیلی چیزها را احساس می کنند ولی از شرح فجایع و حقایق در آثار خود بیم دارند و حتی از آن می گریزند. با این وصف گاهی برخلاف میل خود، جای انگشت این ارتعاشات در کارهایشان دیده می شود. نمل گذشته نیز با جنبشهای اجتماعی و وحشت و ترور و بسیاری از مائل رودررو بود، ولی کمتر جرأت می کرد حقایق را بازگو کند و به لکنت نیفتد. تا آن که مردی چون بتهوون قدم پیش گذاشت و بی پرده و بی ملاحظه

حقایق را بازگفت و از هیچ چیز فروگذار نکرد، و قدرت روحی و نبوغ خود را در این راه گذاشت. لئونور نمایش عظیم دلواپسیهای زمانه بود. لئونور جانهای لگدمال شدهٔ تشنگان آزادی را عرضه می کرد. اوج گرفتن دم افزون رنجها از یکسو و شادیها و امیدها از سوی دیگر در این مجموعه گنجانده شده است. لئونور راه امیدوار بودن و به پیکار ادامه دادن را به ما نشان می دهد، و دست ما را در ته گرداب می گیرد و به قلهٔ آسمان فرا می برد.

اگرچه لئونور نورسیده با لئونورهای اصیل ولی ناتوان و فرسودهٔ پیش از خود خویشاوندی دارد، با آنها متفاوت است. هیچکدام از لئونورهای پیشین چنین موج برنداشته اند و برد معنوی شان به این اندازه نرسیده است. لئونور بتهوون از نظر موسیقی ممتاز است و در این مسئله جای تردید نیست. نوشتهٔ سمفونیک لئونور از مهول و کروبینی مایه می گیرد، که در محدودهٔ آنان هنوز این میوه کمی کال و سبز بود، و با فشردن، فقط چند قطرهٔ از شیرینی اش به کام می نشست.

به خاطر داشته باشیم که بتهوون پیش از ساختن لئونور، و در ایامی که شنوائی اش را از دست نداده بود، گاهی در وین به تماشای اپراهای فرانسوی می رفت ۲. و در آن موقع هیچکدام از هنرمندانی که در قید حیات بودند در این نظر با کروبینی همسنگ نبودند و بتهوون لابلای پیش طرحهای فیدلیو بعضی از صحنه های اپرای «مرد سقا» را یادداشت کرده است. سیفرید و شیندلر در خاطرات خود نوشته اند او چقدر به کروبینی احترام می گذاشت و حتی در سال خاطرات خود نوشته اند او چقدر به کروبینی از کروبینی یاد می کرد.

بنابراین جای شگفتی نیست اگر اثر انگشت او را در کارهای بتهوون بینیم. هوفمن Hoffmann که همه چیز را بهتر از دیگران می دید از خطهای

۱- در اینجا از لئونور گاوو Gaveaux که بتهرون آن را می شناخت حرفی نمی زنیم، هرمان آبر از قسمتهائی از آن یادداشت برداشته، و برلیوز معتقد است که آوای ر وکوکو در این لئونور با کار بتهرون قابل مقایسه است.

۳ تایر در جلد اول کتاب خود فهرستی از اپراهای کروبینی را به دست می دهد که بتهوون
 در وین به تماشای آنها رفته است.

مشترک او ورتورهای کروبینی و او ورتور کوریولان به حیرت افتاده بود، از زمان واگنر تا به امروز منقدان آلمانی میان ساخته های این دو شباهتهای بسیار پیدا کرده اند هرچند بسیاری از این شباهتها از یک منبع مشترک، یعنی آثار گلوک سرچشمه می گیرد ولی در بعضی از همسازیهای ابتدای او ورتورهای بتهوون و چند مورد دیگر و بسیاری از موتیفها و «افه» های خاص تأثیر اپراهای مهول و کروبینی در بتهوون آشکارا دیده می شود. این دو آهنگساز فرانسوی تا سالها پس از انقلاب حرکات عصبی و تب لرزه های تشویش و هیجان را در ساخته های خود حفظ کرده اند و ما را به یاد مالاریای کهنه می اندازند که تا مدتها پیش از بحران گه گاه عود می کند. اشمیتز صورت بلندبالائی از این تب لرزه ها را که به بتهوون نیز سرایت کرده در کتاب خود آورده است که در این میان می توان از «افه» های نیز سرایت کرده در کتاب خود آورده است که در این میان می توان از «افه» های نام برد که از او ورتور الیزای کروبینی مایه می گیرد و شباهت کودای لئونور شماره دو با همین اثر، و طرحهای تکمیلی لئونور شماره یک و کوریولان با الیزا و شماره دو با همین اثر، و طرحهای تکمیلی لئونور شماره یک و کوریولان با الیزا و شماره دو با همین اثر، و طرحهای تکمیلی لئونور شماره یک و کوریولان با الیزا و



 ۱- تأثیر کروبینی در قالب کودای اوورتورهای بتهوون در رسالهٔ اشمیتز به دقت مشخص شده است.

۲ و یکی دیگر از شباهتهائی که اشمیتز کشف کرده است.
 (بقیه را در صفحهٔ بعد ببینید)

و پارهای از تمهای اوورتور در ساخته های مهول با اوورتورهای بتهوون خویشاوندی دارند، که دراین میان از درخشش صاعقه آسای ترمیتهادر اوورتورهای لئونور شماره ۲ و ۳، و نزدیکی آن با اوورتوری از مهول در آهنگ به نام هلن باید یاد کرد.



(بقیهٔ رازگشائی اشمیتز:)



با این همه، نبوغ بتهوون در اعماق اینگونه شباهتها و خویشاوندیها از درخشندگی فرونمی ماند. ایده گرفتن از دیگران چندان مهم نیست. بشرط آن که ایده به یختگی و کمال نزدیک شود و برای چنین کاری تنها هوشمندی کافی نیست، باید برای آن مفهومی والا و قالبی روان و مناسب پیدا کرد آنچه از دیگران وام می گیریم در حکم توشهٔ راه است و نه بیشتر! آنچه بتهوون از مهول و کروبینی وام می گیرد توشهٔ راه است و سیرو سفر حکایتی دیگر دارد. کروبینی و مهول، خود در اول قدم حیران ماندند، بتهوون با این توشه به راه افتاد و رفت و رفت و به سر منزل مقصود رسید، و ثابت کرد که پرشور بودن و عاشق کار خود بودن خوب است ولی بس نیست. باید همه چیز را باهم داشت. کروبینی در این راه فروماند و عقب نشست و چنان هوشمند بود که می دانست چه چیزهائی کم و کسر دارد. می دانست که توانائی این کار را ندارد. ناگزیر هوشمندانه حرفش را زد و کنار نشست و به همین اکتفا کرد که دروازه ای را به روی دیگران گشوده، و راه را نشان داده است. تمهایش خون کافی نداشت، ملودیهایش تجریدی بودند. او قوانین حرکت را می دانست ولی خود را به خطر نمی انداخت حال آن که بتهوون خود را به وادی خطر پرتاب کرد. آن آهنگسازان پیش کسوت و انقلابی دوزخ را آزمودند. عشق را آزمودند، قدرت را آزمودند و رنبع را آزمودند، و افسوس که توانائی و جرأت نداشتند که زیاد پیش بروند. اول قدم را برداشتند و شتاب زده بازگشتند. ولی بتهوون روی خط آنها قدم گذاشت و پیش رفت و هنگامی که به



مقصد رسید، بیشتازان انقلابی اش هنوز در همان اول قدم بودند.

٥

احساسی که در سراسر لئونور به چشم می خورد بر مبنای تضاد است. سقوط در گرداب است و برآمدن و فرارفتن تا آسمان. تاریکی شب است و روشنائی آفتاب.

و امّا تضاد وقتی به اوج تراژیک خود می رسد و صداها درهم می پیچند و گسترش می یابند، که به نیمهٔ دوم پردهٔ اول و آوای لئونور می رسیم. بتهوون وقتی به اینجا می رسد، تازه به ژرفای واقعی آن بی می برد و منقلب می شود. گوئی با خود می گوید:

## «ای جان خسته! بیش از این خود را مشکن!»

و با این احساس نورافکن خود را در گوشهٔ دیگری از دنیای موسیقی استوار می کند. برای انتقال کمدی موزیکال به اپرا و تبدیل کمدی ساده به یک تراژدی بزرگ، کاری شگرف لازم بود، که قطعاً آسان نبود، امّا مردی به نام بتهوون از پس آن برمی آمد. موتسارت نیز از پس چنین کاری برآمده بود. حتی گلوک در «ایفی ژنی دراولید» و اُرفه، توانسته بود عالی ترین تصاویر غنائی را با ساده ترین و مردمی ترینشان بیامیزد.

لئونور برای بتهوون یک آغاز بود. و از همان آغاز به «Terra ignota» یا سرزمین ناشناخته رسیده بود. و مشکل آن بود که خود عیب و نقص کارش را می دانست، با این وصف از کوشش دست برنداشت. به همانگونه که پیش از آغاز اروئیکا و سمفونی در دومینور، در گوشهای ایستاده، با نگاهی عقاب آسا به میدان کارزار چشم انداخته بود، این بار هم از دور همه چیز و همه جا را دید و کاوید و آغاز را از آغاز نگریست، و با صبر و حوصله ای بی مانند و پشتکاری بی سابقه قطعه به قطعه را ساخت و به نظم در پی یکدیگر جا داد و برای آن که چرخها را روی ریل بیندازد و حرکت بدهد عضلات هرکول مانند خود را به کار جرخها را روی ریل بیندازد و حرکت بدهد عضلات هرکول مانند خود را به کار منصل و خرده طرحهای بی شمار روی کاغذ آورده است. در دونوی مارسلین و ژاکینو، که مفصل و خرده طرحهای بی شمار روی کاغذ آورده است. در دونوی مارسلین و ژاکینو، که

گرفت. در بعضی از صحنه ها که نکته هائی را از موتسارت گرته برداری کرده، کارش به شعبده بازان لایپزیک و پاریس می ماند که از توی جورابهای کوچولوی آدمک خیمه شب بازی جعبهٔ آواز غول آسائی را درمی آورند.

این کار پرزحمت برای بتهوون بی فایده نبود. قطعه های اول هم از نظر ظرافتها و ریزه کاریهای ارکستری و هم از لحاظ بیان دقیق احساسات خوب از آب درآمدند، بخصوص در Quartefto en canon از همه موفق تر است، که برلیوز جوان در Benvenuto ، از بسط و گسترش آوائی آن بهره می گیرد، و این آوای دوتائی میان مارسلین و لئونور ظرافت معصومانه ای دارد که دست ارکسترا را در هنرنمائی بازمی کند.

امّا پیداست که آهنگار در آغاز از قلب خود چیزی مایه نمی گذارد و بیشتر تجربه ها و آموخته هایش را به کار می گیرد. اولین قسمت پردهٔ اول، که در آن چیزهائی از موتسارت وام گرفته، بی روح است و بوی تقلید می دهد نه تقلید از طبیعت بلکه از کتاب. حتی در نیمهٔ دوم پرده آدمهائی که خلقیاتشان با اخلاق و روح بتهوون سازگار نیستند آوایشان چندان موفق نیست. پیتسارو در این ملودرام، اگرچه خائن است، در نوع خود عظمت توحش آمیزی دارد. «وبر» به این موضوع اشاره کرده است، که به هرحال کمی مسخره به نظر می آید. در روایت اول در پایان پردهٔ اول، با پیتسارو، روکو، لئونور، و نگهبانان پیتسارو روبه رو می شویم، پایان پردهٔ اول، با پیتسارو، روکو، لئونور، و نگهبانان پیتسارو روبه رو می شویم، و در این بخش آوازها بیشتر خطابه ای و پُرطمطراق است و به ملودرامهای میربیر و در این بخش آوازها بیشتر خطابه ی و پُرطمطراق است و به ملودرامهای میربیر باید گفت گاهی خوش قلبی و صداقت به آدمی ضربه می زند!. بتهوون اهل ریا باید گفت گاهی خوش قلبی و صداقت به آدمی ضربه می زند!. بتهوون اهل ریا نیست، نمی تواند دروغ بگوید. نمی تواند مهر و کیش را پنهان کند. یا چیزی را

سایهٔ موتسارت را در آن می بینیم، بتهوون میزان به میزان و کلمه به کلمهٔ آن را بارها آزموده، تا میزان و کلمهٔ مناسب را پیدا کرده است.

۱- ویولونسل، اوبواها، باسون ها به کار می افتند. این طلاوی شماره ده، اگرچه در نمایشهای بعدی از درام حذف شده است. امّا در خور آن است که بهتر شناخته شود و ارکسترها از تمرین آن مضایقه نکنند.

بی نهایت دوست دارد یا از چیزی بی نهایت متنفر است. بنابراین باید به چیزی معتقد باشد و به آن عشق بورزد که از آن سوتا بی نهایت پیش برود. حد وسط برای او معنی ندارد!

به همین دلیل در آنجا که آوای لئونور و آواز گروهی زندانیان شروع می شود تمام جانش را به کار می گیرد، و برای همپائی شعر و موسیقی به منظومه سازان چیره دست که در مکتب گلوک درس آموخته باشند نیاز داشت، ولی متأسفانه آدمهائی در اختیار او بودند با ذوق متوسط، که با تآتر انس گرفته بودند و قراردادهای تآتری را روزی هزاربار برای هم تکرار می کردند، و او که تازه کارتآتری را شروع کرده بود، در وضعی نبود که مثل گلوک، که سالم و چابک بود بی پروا روی صحنه بدود و از همهٔ ریا کاران، از هنر پیشه و آوازخوان گرفته تا نوازنده و متن نویس و کارگردان عیب و ایراد بگیرد، زیرا علیل و نیمه شنوا بود و از می ترسید که یکی از میان گروه پرخاش کند که «خودمان بهتر می دانیم که چیزی نمی شنوید!» به همین سبب ناچار به تسلیم بود، و ابتدای کار را با قبول سنتها و قراردادهای تآتر آغاز کرد.

امّا دریک سفر طولانی تنها نباید به نقطهٔ حرکت چشم دوخت. بلکه باید صبور بود و به دنبالهٔ سیر و سفر و پایان راه نیز چشم انداخت، به یقین چابکسری که در چنین راه درازی پیش می تازد، در طول راه حس می کند که سنتها و قراردادها مانند لباسی تنگ و پر از دکمه و قیطان نفس او را بند آورده، ناچار با یک تکان بندها و قیطانها را پاره می کند تا آسوده تر به سیر و سفر ادامه دهد. یتهوون نیز در همان قطعات اول طناب سنتها و قراردادها را پاره کرد و با سرعت و قدرت پیش تاخت. حالا باید دید که چگونه در این کار موفق شد؟

O

لئوتور به زبان آمده بود. لئونور با زبان جاودانهٔ امید سخن می گفت، لئوتور امید را فرامی خواند: المید را فرامی کفت، المید را فرامی کف

و امید در آن ایام برای او الههٔ نیکوکاری بود! او هنوز جوان بود سسی و پنج سال داشت — دردهای او بی درمان نمی نمودند. هنوز اندوه تسلیم و توکل،

که دوازده سال بعد در جانش خواهد نشست از او فاصله های بسیار داشت، هنوز در اعماق نومیدیهایش امیدوار بود، از امیدواری مداوم خسته نمی شد و در همین گیرودار بی ریزی لئونور، پنج طرح بزرگ برای نغمهٔ امیدواری نوشت ۲.

این نغمه، ملودی زیبا و آرام و گشادهای دارد. با این وصف نغمهٔ امیدواری در مقابل آوای لئونور پریده رنگ می نماید. در اینجا امید از ژرفای رنج و از قلب خونبار برمی خیزد.

به دوستداران بتهوون توصیه می کنم که اولین روایت لئونور را به دست آورند و آن را مطالعه کنند. در این روایت آوازها زیبا و غنی است و از همه خوبتر دومین آواز گروهی زندانیان در پایان اولین پرده است و آوازها در مجموع تعادل بیشتری دارند، و بعضی از این آوازها نظیر ندارند و حذفشان از روایات بعدی تأسف آور است. حال آن که در روایت اول عواطف بتهوون ناب و بی پرده تجلی می کند. اگرچه دست کاریهای بعدی جنبه دراماتیک اپرا را بیشتر کرده، آن را بسوی کمال برده است و در آوای لئونور، به خصوص این مسئله نمایان تر است، که ویولن ها با نتهای بالا، آواگونه ای را در حالت آداژیو اجرا می کنند و حالتی عرفانی برمی انگیزند:

۱--- در سال اندوهناک ۱۸۱۷، اپوس ۱۳۷ را می سازد که «تمکین» نام دارد که در جای خود از آن سخن خواهیم گفت.

۲ نغمهٔ امیدواری، ایوس ۳۲، برمبنای شعری از Ticdge ساخته شده است.

در حال نوشتن این مطلب، به فکر موضوعی افتادم که نمی دانم تا چه اندازه به حقیقت نزدیک است. قضیه از اینقرار است که بتهرون نغمهٔ امیدواری را برای ژزفین برنسویک ساخته است، که به او دلبته بود و گمان می کرد که خود نیز محبوب اوست. و ژزفین در آن روزها تنها محرم اسرار او بود و اولین قسمت لئونور را اولین بار برای او اجرا کرد. ۳ در کتابی با مقدمه اریشن پریگر، چاپ بن ۱۹۰۵، اولین روایت بطور کامل چاپ شده است.

So length to mix ain Faz-ben-boyen doz hell and donk bin Wolken white mind so

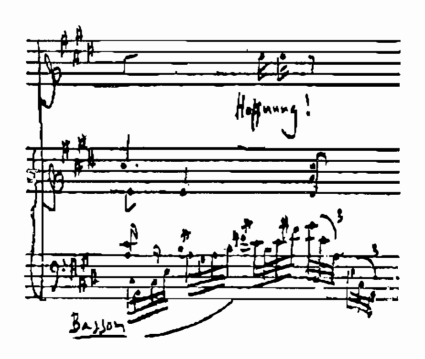
این رنگین کمان صداها زیبائی تازه و نابی را در برابر ما می گسترند. من برای حذف ندای امید در روایات بعدی تأسف می خوام که این ندا را به گوش ما می خواند.

## - ای امید!... برآ... ای امید! بسوی ما بیا!

و این فراخوان به آهی می ماند که با کلام درآمیخته باشد. با سونها، و کُور Cor ها آوای امید سر می دهند.

فراخوان امید با انگشت، انسانی را به ما نشان می دهد که در میان ابرها سرگردان مانده، و به بینوائی دست دراز می کند و مطلوب خود را فرامی خواند و نغمه ای ساز می کند که شکوهمند است و دردانگیز. و سرود امیدواری به خواهش و التماس می آمیزد که شاید کمتر آهنگازی بتواند در این قلمرو جای او را بگیرد:





بتهوون در این نوا اسرار دل ما را باز می گوید. با دست پرهیزکارش قلب ما را لمس می کند و با تار و پودهای مقدس روح در تنهائی تماس برقرار می کند، و ملودی را چنان وسعت می دهد که ضربان قلب ارکستر در سینهٔ درهم فشردهاش به گلایه ها و مهربانیها وزن می بخشد. در روایت اول وجود بتهوون را بیشتر حس

می کنیم، در روایت دوم که به خاطر صرفه جوئی در وقت کوتاه تر شده، از این فریاد پرخروش قهرمانی که کُور Cor ها را به هم جوش داده خبری نیست. در روایت اول به گونه ای عاطفی و طبیعی موضوع کلی اپرا انتقال پیدا می کند و ما به راحتی درمی یابیم که «همسر وفادار به چه منظوری این همه رنج را به جان می خرد». از آن روایت آوای دلاوری با احساس و عواطف درمی آمیزد و در تشعشع روشنائی و با لحن حماسی داستان به پایان می رسد و پرده فرومی افتد.

در این روایت از همه خوبتر جائی است که آواز گروهی زندانیان را از دور می شنویم. زندانیان کورمال کورمال در تاریکی حرکت می کنند و از سایه بیرون می آیند و شرمنده و حریص جرعه های آفتاب را می نوشند. هرگز کسی جز بتهوون نتوانسته، این شادی لرزان و آزرمگین، و این لرزش همگون قلبها، و این خوشبختی بیم آلود را با یک آلگرو، به صدای بم و نوائی بسیار ملایم بازگو کند، و زندانیها با آن که در این اثر نقش چندانی ندارند، در هرجا که نمایان می شوند اثر عمیقشان را به جای می گذارند!. انسانی که رنگ شادی را ندیده، وقتی شادی را بدیده، وقتی بلاکشیده، شادی را به آسانی باور نمی کند و در مقابل آن احساس نیایش گونه بلاکشیده، شادی را به آسانی باور نمی کند و در مقابل آن احساس نیایش گونه بیدا می کند و پای خداوند را به میان می کشد. در اینجا جانهای لرزان به نور الهی روشن می شوند و به یک صدا می خوانند: ای امید! برآ و به جان ما بازآی!

و پس از این همصدائی، ناگهان ترس به جانشان فرومی نشیند و در سکوت پچپچه می کنند و به احتیاط سخن می گویند. و ارکستر به رغم این گروه لرزان با زمزمه های بیم آلود، آوای خوشبختی را سرمی دهد و نغمه های شاد در سینه ها راه می یابد، فلوت ها، کلارنیت ها، و یولن ها با نوای رهائی بخش خود، راه شادی را بر زندانیان می گشایند و آنها را به شور و شوق می آورند ۲.

١- برليوز تنها كسى است كه اين نكته را عميقاً دريافته است.

۲- طرح ریزیهای این قسمت نشان می دهد که همه چیزش از ابتدا در ضمیر ناخود آگاه
 آهنگساز نشسته، و پیش از آن که هوشمندی و درایت هنرمند به کار افتد تا معنای آن را
 دریابد، روی کاغذ آمده و نقش جاودانه اش را به جا گذاشته است. بتهوون این قسمت را اوله

در اولین روایت منظومهٔ نمایشی به صورتی بود که بتهوون به جای آن که به سلیقهٔ خود پرده اول را با صحنه هواخوری زندانیان پایان دهد، ناچار شده بود با یک ملودرام، به سبک نمایشهای آقای اسکریب Scribe یرده را به پایان رساند. به این ترتیب که پیتساروی خائن ومأمورانش رابه مراقبت بیشتر زندانیان وامی دارد، و نگهبانان زندان مراتب اخلاص و اطاعت خود را به یک صدا اعلام می کنند. امّا آهنگساز این صحنه را پوچ و مسخره می پندارد و با آن که چندبار طرح آن را می ریزد و طرحها را پس و پیش می کند، آواز گروهی نگهبانان در پایان پرده مضحک از آب درمی آید، ناگزیر این کار را کنار می گذارد، و یک سونات و یک ترییل کنسرتو می نویسد و باز به لئونور می بردازد. امّا کوشش او باز بی فایده می ماند. دست و دلش بی این کار نمی رود و آن صحنه را همچنان می مورد می بیند، و سرانجام به همین فینال کم ارزش و میان تهی دل خوش می کند، که خوشبختانه این عیب در سال ۱۸۱۶ به هوشمندی ترابیکه، و با اجرای او رفع می شود و اپرا از این وضع مسخره نجات بیدا می کند و پرده با آواز گروهی و نیایش گونهٔ زندانیان پایان بندی می شود. دومین آواز گروهی زندانیان با آواز اول در عین هم آهنگی تضاد نمایانی پیدا می کند. زیرا این بار زندانیان به مغاک خود باز می گردند و اضطراب و افسوسشان را بر زبان می آورند و در آن هنگام روشنائی روز کم کم محومی شود و غروب می کند و امیدی که بال و پر گشوده بود دوباره می میرد.

و اینبار بتهوون دست ما را میگیردو تا پایان آن را رها نمی کند، و ما با «أُرفه» تا اعماق سرزمین درد فرومی رویم، امّا در اینجا وضع تغییر کرده است، و این بار «اُرپدیسی» به نجات «اُرفه» اش می شتابد.

در سراسر سومین پردهٔ روایت اول (و دومین پردهٔ فیدلیوی امروزی)، پنداری دردهای سحرگاهی پرهیزگاران و نیایشهای روحنواز مذهبی را می شنویم، پنداری روح محتضر، دوباره جان گرفته است. بعد از اپرای آلست، اثر گلوک،

برای فینال کنسرتو در سل ماژور در نظر گرفته بود.

چنین لحنی در اپرا بی سابقه بود. حتی گلوک با آن همه عظمت چنین وسایلی را در بیان سمفونیک به کار نگرفته بود، و چنین آکوردهای پرتوانی را مانند ستونهای استوار در زیر این بنا نگذاشته بود. در اینجا صداها در زیر گنبدها بازتاب می یابند و آههای جانسوز پرومتهٔ در زنجیر را می شنویم که خون از گردش باز می ایستد و ضربان با مانع روبه رو می شود، و در اعماق، موسیقی چون موج جاری می شود و در زیر پوشش رنج و تمکین، احساس محبت به صورتی مقدس درمی آید و تا بی نهایت را فرا می گیرد. گویا بتهوون دوباره به خانهٔ خود بازگشته است. «من» او با تمام وسعتش لبریز شده است و تمام دنیا خود را در او باز می شناسد. هریک از ما خود را در او باز می شناسد. هریک

و بعد از آن که در اطراف ما گردابی می آفریند، روح در سکوت صحرا آوایش را سر می دهد.

«Oed, istesum mich her; nichts lebet ausser mir...»

امّا صدای روح دیر با نیست. تسمکین می کند و آوای او در آداژیوکانتابیله در لابمل ماژور با عرفان دردآلودی می آمیزد و خوشبختی از دست رفته را به خاطر می آورد و در پارهای از خطوط آن تأکید بتهوون را برحقیقت نشان می دهد: «... Wahrheit, wagt'ich Kuhn zu sagen...»

و احساس می شود که به خاطر انجام وظیفه هررنجی را به جان پذیرا «Susser Trost in meinem Herzen, meine Pflicht hab'ich می شود: gethan

در روایت اول بی اعتالی به رنجها تا پایان ادامه می یابد، و میرابد، و میرابد، و andante un poco agitato آندانته در فامینور، به لحنی مردانه و در عین حال دردآلود حکایت را ادامه می دهد و حالت نگرانی و تشویق همچنان حفظ می شود، که پیشگام بعضی از نغمه های شوبرت و برلیوز است. او براین نکته تأکید می کند که: «هرچه باداباد! بکن آنچه باید کرد.»

«Florestan hat recht gethan...»

قطعه ای که به صورت Poco Allegro در فاماز ور اجرا می شود، گرچه

وهم انگیز است، به حقیقت بیشتر نزدیک می شود، در آنجا که فلورستان در عالم خیال می بیند دیوارهای زندان شکافته شده است، فضای تازه ای در مقابل او گسترده می شود، و این فضا زیبائی دراماتیک خود را دارد. برلیوز درباره این تکه می نویسد: «این ملودی خون بان این تب لرزهٔ ارکستر و این آوای کش دار او بواها ، که آوای فلورستان را همچون صدای همسر او همراهی می کنند، با نوائی بسیار ملایم و آکنده از درماندگی به پایان خود می رسد.»

بتهوون همین آوای خوددار و خفه را در صحنه های دراماتیک دیگر حفظ می کند و روی این مسئله تأکید می ورزد. برای مثال در صحنهٔ غمانگیز گورکنها، این مرثیهٔ حماسی را با ترومپونها با کُور Cor و کنترباسها و کنترباسها و کنترباسها چنان همراهی می کند که پنداری به غرولند درآمده اند. اوبواها، و کلارنیتها به آوائی یکنواخت به گلایه می پردازند. و خود او در زیر این قسمت نوشته است:

«این قطعه از اول تا آخر باید خیلی ملایم باشد، و در بیان لحظات پرقدرت آن نباید باز غلوشود».

بعد از آغاز کار، همه چیز حالت حمامی به خود می گیرد و واقعیت هم همین است، زیرا درام فردی به جدال با سرنوشت تبدیل می شود. حتی در اعماق گلایه های لئونور چیزی هست که از عشق و علاقهٔ او به فلورستان فراتر می رود، و این عشق را از حالات رمانتیک و ذهنی دور می کند. گلایه های او گاهی به گونه ای است که گوئی جهان را به ترجم و دلسوزی دعوت می کند.

"Wer du auch seist, ich will dich retten..."

و در آن لحظه که می گوید: «Ich will, du Armer, dich befrein» لحن او روح تازهای می گیرد و همچنان بالاتر و بالاتر می رود، امّا از Mezzo forte ، فراتر نمی رود. و این در بالاترین نقطهٔ ماجراست که با این صدا از آزادی سخن می گوید و روکو که چنین حرفهائی را از زبان جوانی به سن و سال او می شنود شک می برد. و صحنهٔ تازه با موسیقی ملایم ( Pianissimo ) خاتمه می یابد.

حتی در سایه روشنها، در آواز سه تائی فلورستان ، روکو، لؤنور، همین وضع حفظ می شود، و صدا از حد ملایم به حد ملایمتری منتقل می شود و در این میان فقط چند لحظه Sforzando قدم پیش می گذارد و دوباره به صدای ملایم باز می گردد. ملودی درد، دلوزی و حق شناسی در همه جا و از هرسو پخش می شود، و حتی در لحظه های سریع Piu mosso و تند گذر پایانی، بازهم نرمش خود را نگاه می دارد و به تدریج نرم تر می شود.

سه صحنه شگرف (و اگر آواز گروهی زندانیان را در پایان پردهٔ اول به حساب بیاوریم چهار صحنه) در تاریک و روشن اتفاق می افتد و از ظرافت لازم برخوردار است. شرم و عواطف بر همه چیز سایه افکنده است، از قلنبه گوئی و زرق ویرق عاری است و آنها که از بتهوون پیکره هائی می تراشند و او را موجودی پرطمطراق و زرق ویرق دار می دانند درست او را نمی شناسند.

وچه ضدونقیضهائی درباره کبکیه وطمطراق اودرتآ تراپرائی گفته اند. برلیوز در یادداشتهایش می نویسد «در مقابل پایانه های نرم آثار او، مردم زمانه اش متحیر بودند و غالباً سکوت می کردند». امّا سکوت آنقدرها هم بد نیست! نباید از تماشا گران تآتر همیشه توقع کفردن داشته باشیم. بگذاریم که قلبهایشان بیش از دستها حرف بزنند. از موسیقی دوستان انتظار ندارم که مثل من در تمام جنبه های هنری بتهوون پی جوئی کنند، امّا از آنها می خواهم که نسخه ای از دست نوشته لئونور را که به دست خودش تصحیح کرده پیدا کنند و در آن دقت کنند تا ببینند که آهنگساز روی یک صفحهٔ آن۱، در میان خطوط حامل هفت بار مداد نوشته است:

Sempre piu piano ppmo

و باز در بالا و در زیر همین صفحه، مداد را به سختی فشار داده و نوشته است:

و بدینگونه در نرمش و ظرافت اجرا پافشاری کرده است. در بررسی و موشکافی آخرین آثار او، در جای خود نشان خواهم داد که ناشران چه غفلتها و مسامحهها کرده اند، و در جائی که آهنگساز در نهایت ملاحظه کاری علامت

۱ – آواز چهارتائی پردهٔ اول.

«خیلی قوی» را به کاربرده، چه اشتباهاتی روی داده است. نوتهای قوی همانقدر که در اجرای لئونور آدمی را معذب می کند، اگر در چاپ دفتر چه های فیدلیو به اشتباه به کار رود عذاب آور است. گروهی این حقیقت را فراموش می کنند که بتهوون همانقدر که ساخته هایش از قدرت و تحرک سرشار است، در محدودهٔ تاریک و روشن موسیقی نیز استادی دارد، و اگر روشنایی آفتاب بی دریغ او می درخشدومی سوزاند، به آن دلیل است که درآوردن اینگونه ضجه های پرتب وتاب و خیره کننده امساک می کند، و ما در بخش بزرگی از لئونور چنین آفتاب روشنی را نمی بینیم و بیشتر قضایا در تاریک و روشن نرم و ملایم اتفاق می افتد.

نمایان ترین نمونه های دراماتیک را در صحنه های سه گانهٔ زندان در پردهٔ اول می بینیم که درد در سایهٔ ابهام پنهان است و به نیم صدا بیان می شود، در این لحظات گاهی خشم پیتارو آرامش را برهم می زند، و در همینجا درمی یابیم که چقدر بیان خشم در کارهای بتهوون، با خشم واگنر تفاوت دارد. خشمهای بتهوون کمتر باخشونت آمیخته اند ونوسان بیشتری دارند. خشم پیتار و با ، و نه با ۱۱ آغاز می شود. خشم شدید او مرحله به مرحله نوسان پیدا می کند. از ۲۹ بر Piúcresc.-f.p.- cresc. Sempre- piucresc.-il forte می گذرد، قوی تر می شود به آفامجوئی وجودش را فرا می گیرد، و این در مرحله ای آمین بر واک خشم اورانشان می دهند. پاسخ لئونور به خشم او نیز به صدای قوی تیمیانی پر واک خشم اورانشان می دهند. پاسخ لئونور به خشم او نیز به صدای قوی نیست، بلکه از ۴.۶ فراتر نمی رود:

## ــ دست نگهدار!

صدای او آرام است. تا لحظه ای که پرده از چهره خود کنار می زند و به صدای بسیار قوی فریاد می زند:

## - اول همسر او را بكش!

و در لحظهٔ برداشتن پرده از راز خویش باز صدایش پائین می آید و با آن که رازگشائی او همه چیز را به هم می ریزد و تماشاگران انتظار دارند بیتسارو فریاد بزند، خشم او به ترس آمیخته می شود، و تردید و بیم، خشم او را به سیلابی

پراحساس تبدیل می کند:

ستوقع دارى در مقابل يك زن از ترس بلرزم؟

**– مرگ بر توباد.** 

و بدینگونه برخورد کین توزانهٔ دو رقیب که در برابر هم ایستاده اند بیشتر در ارکستر اثر می گذارد تا در آوای آنها ا. و تراژدی به وسعت آثار کلاسیک قدیم می رسد و غوغای ترومیت که گوئی از آسمان توفانی فرو می بارد، درخشش برقهای جهنده را مجسم می کند. درگیری تند چهار شخصیت ایرا ناگهان از میان می رود، و آزادی معجزه آسا، تأمل و نیایش را جایگزین آن می کند. و بعد از دومین غوغای فانفار، و لحظاتیکه ارواح مضطرب موقعیت جدیدشان را خوب می سنجند و درک می کنند، با انفجار هیجانات متضاد روبه رو می شویم و صحنه در این ایرا برای اولین بار با fortissimo حرکت قوی پایان می یابد، و موسیقی که در این کثاکش هنوز به پایان خود نرسیده آروی یک آکوردمعلق می ماند:



۱- برلیوز در شرح این مطلب می نویسد: «صداهائی که در هیچان ارکستر به یکدیگر پاسخ می گویند به همهمه یک جمع آشوب زده شباهت دارند، و این به نظر من معجزهای در موسیقی دراماتیک است، که هیچکدام از استادان قدیم و جدید چنین کار شگرفی نکرده اند.
 ۲- در روایت اول

و حذف همین قسمت در فیدلیو از هرچیز تأسفبارتر است، بتهوون مراقب اوضاع است که مبادا این حوادث خشونت بار و این درآمیختگی موسیقی به خلوت دو دلدار، پس از مدتها دوری، لطمه وارد کند. به همین سبب در اینجا از زبان گفتگو استفاده نمیکند. برای این منظور رسیتاتیفی طولانی با رَوَنْد آلگرو می نویسد و در این فاصله پیتسارو از آن دو دور می شود و خود را به وزیر می رساند، و روکو دوان دوان می رود تا خبر را به زندانیان برساند و دو همسر تنها می مانند. لئونور از شدت هیجان درهم شکسته است و نزدیک است از هوش برود. فلورستان پا به زنجیر، در حیرت است و به سختی رویدادها را باور می کند، و از زنش یاری می طلبد، او بوا با نوائی دلنشین ندای درونی او را باز می گوید:

لئونور!... لئونور!...

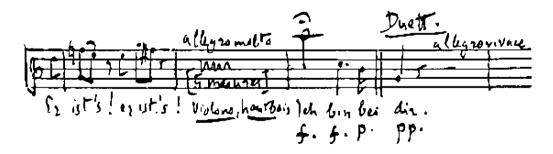
و کلارینتها و باسونها به ناله ای مهرآمیز به او پاسخ می گویند:



و بدینگونه لئونور که هنوز به حال نیامده، به زبان موسیقی با محبوبش سخن می گوید. فلورستان فریاد برمی آورد، پا به زنجیر است و نمی تواند خود را به همسر از هوش رفته اش برساند، ناچار با نوای کلارینتها آه می کشد. لئونور به هوش می آید، و نوای او بوا مانند هاله ای نورانی او را در برمی گیرد.



لئونور از جا برمی خیزد. لرزان است، به دیوار تکیه می دهد. قوای خود را جمع می کند و بسوی فلورستان پیش می دود.



فریاد او به صدای قوی است. امّا نه بسیار قوی. و چند لحظه نمی پاید که به نرمش می گراید. و آنگاه دودلدارسالهاازهم جدامانده، دوئوی عاشقانه شان را می خوانند. و به قول برلیوز: «چه عشقی! چه هیجانی! چه فشار آغوشی! با چه خشمی یکدیگر را در آغوش می فشارند! پنداری شدت هیجان زبانشان را بندآورده است!...» و یولن ها به جذبهٔ آداژیو فرومی روند و در شادی آنها عمیقاً شرکت

«Nach unnennbaren Leiden... Mein Mannan meiner مى كنند:
Brust...»

و همین نکته مدعیان هنر را در آن زمان برانگیخته بود و براو خرده می گرفتند، زیرا این «اشتیاق وحشیانه» باسلیقهٔ آنها سازگار نبود، و به بنهوون توصیه می کردند که «اگر احساسات آن دو را به صورتی خاموش و عمیق و آشفته نشان می داد، در چنین موقعیتی مناسب تر بود.» ا

جای شگفتی است که روی تخته رنگ بتهوون بعضی از رنگ آمیزیهای موتسارت اثر گذاشته است. امّا این رنگ آمیزیها وقتی با شور و هیجان بتهوون می آمیزد موجودیتش را از دست می دهد و رنگهای دیگر محومی شود. آواز دوتائی عاشقانه بسیار گیراست. در میان آن نفسها بند می آید، دوباره آوا از سر گرفته می شود، هیجان انگیزتر می شود، و باز فرومی افتد و در پایان ریتم آزاد پیدا می کند و زیبائی اش صدچندان می شود، این قطعه در روایت دوم با موسیقی عاشقانه و شادی بخش به انجام می رسد. واگنر در آوای شوق انگیز الیزابت جوان، از آن در پردهٔ دوم تانهاوزر الهام گرفته است.

و اینک شادی قدم به میان می گذارد. بتهوون در صحنهٔ پرتحرکی که فیدلیو را به انجام خود می رساند، تمام درها را به روی او می گشاید.

داستان ابرا با این ترتیب، در یک آن به وجود نیامده است. در روایت اول، آواز عاشقانه دو همسر با آواز گروهی زندانیان که از داخل زندان فریاد انتقام می کشند و صدایشان از دور شنیده می شود، همراهی می شود، فریادهایی که مایه امنیت خاطر فلورستان و باعث نگرانی لئونور می شود. صداهای دوردست کم کم نزدیک و نزدیک تر می شود، زندانیان انتقامجو به صحنه می ریزند، در این هنگام وزیر در آن میان ظاهر می شود و قرمان آزادی زندانیان را با خود می آورد. بدینگونه حوادث تحرک بسیار پیدا می کند که از نظر درام صحنه همه چیز در حد کمال است، با این وصف بتهوون، این شاعر بزرگ دنیای موسیقی، از این همه امتیاز چشم می پوشد و این صحنهٔ حماسی را کنار می گذارد. و حق هم با امتیاز چشم می پوشد و این صحنهٔ حماسی را کنار می گذارد. و حق هم با امتیاز چشم می پوشد و این صحنهٔ حماسی را کنار می گذارد. و حق هم با

اوست. زیرا احساس می کند که چنان آواز گروهی انفجارآمیزی، هرچند جئن و پایکوبی مردم را نشان بدهد، بعد از آواز عاشقانه دو همسر تحمل پذیر نیست. و صحنه های بعدی را به همین دلیل حذف می کند، و قضایا را به این صورت درمی آورد که لئونور و فلورستان از وزیر می خواهند که زندانیان را عفو کند و دشمنان آزادی را به جای آنان به زندان بیندازد.

دو همسر معتقدند که «چنین کیفری برای پیتسارو کافی است. زیرا وجدان فلورستان در زندان نگاهدار او بود و پیتسارو از چنین امتیازی محروم است.»

به یقین حذف صحنهٔ پایانی روایت اول، که پاسخگوی احساسات عالی انسانی بود، برای بتهوون دردناک بود. امّا به رغم اخلاق گرایان، آخرین کلام با هنرمند است. و اوست که در تعبیر جدید، با نغمه ای دلنشین بادبانهایش را بر دریای پرآفتاب رها می کند.

در ابتدا شادی خداگونه لئونور به هنگام باز کردن زنجیرهای فلورستان.



به دل می نشیند، و این آوای دل انگیز را، بته وون در یکی از آثار ایام جوانی اش به نام «کانتات درمرگ ژزف دوم»، به کار برده بود. این تک خوانی با پنج ساز، فلوت و اوبوا و کلارینت و کُور و باسون، همراهی می شود و سپس، همسرایان دنسال آن را می گیرند و به این ترتیب آهنگ وسعت می یابد و آرامش و صافی خود را حفظ می کند و به ملایمت به پایان می رسد.

و بی فاصله، بعد از آن سرود پیروزمندانهٔ وفاداری خوانده می شود، که زن عامل این پیروزی است:

- «Wer ein boldes Weib errungen, - stimm' in unsern Iubel ein l»

این سرود که در روایت اول لئونور، باشکوه و وقار، همراه با کوارتت آوازی تکخوان اجرامی شد، آرام ترازاجرای امروزی آن بود. گروه خوانندگان سرودراتکرار می کنند. کلمات عاشقانه که میان دو همسر ردوبدل می شود حکم شاخه ای پر از شکوفه را دارد، و پس از آن هلهلهٔ قوی ارکستر به نرمی می گراید. نوازندگان میازهای زهی با انگشت بر سیمها زخمه می زنند و «کور» ها به حمایت برمی خیزند. در این سکوت لرزان جمع فلورستان آوائی می خواند چنان نرم که گوئی فضای سینه را با شادی پر می کند و به آوای تنور در مارش حماسی شادی در سمفونی نهم می ماند:



که کوارتت آوازی، و گروه همسرایان به آوائی خفه همراهی اش می کنند.

و سرانجام گروه به تمامی و با قویترین صدا می خوانند. در روایت دوم، بتهوون صدای لئونور را به آوای گروه می افزاید که در این پایان درخشان گوئی برفراز صداهای دیگر در پرواز است.

و پیروزی نهائی را همه سازهای مسی، تیمپانی، غریوهای شادی، در دوماژور اعلام می کنند.

8

و حالا همه چیزها را گفته ایم! چیزی را ناگفته نگذاشته ایم؟ — چرا! هنوز از موضوع اصلی، او ورتورهای بتهوون صحبتی نکرده ام. دوستان، این او ورتورها در تاریخ موسیقی بی همتاست. چهار او ورتور برای یک موضوع! نابغه ای ده سال تمام، در حال آفرینش آثار گونا گون، لئونور را لحظه ای فراموش نمی کند و برای تکامل آن پامی فشارد. چرا؟ چه چیز را ناگفته گذاشته بود؟ در این تلاش در جستجوی چه بود؟ چه فکری در سر او بود که هر چه در این زمینه می گفت و می نوشت قانع نمی شد و کارش را ناتمام می دانست؟ قطعاً معمائی در کار بود که ذهن بتهوون را به آشوب می کشید!.

خود او ورتور برای او معما شده بود، و این معما سالها در طول دوران هنری او فکرش را به خود مشغول کرده بود. و با آن که پاسخهای گوناگون و ستایش انگیز برای این معما یافته بود، قانع نمی شد و هیچکدام را جواب نهائی نمی دانست. و چنین به نظر می رسد که سرانجام مأیوس شد و ظاهراً از کشفیات نبوغ آسایش در این سرزمین جدید دست برداشت و دنبالهٔ کار را برای استادان پوئم سمفونیک بعدی و بیروان واگنر واگذاشت.

بتهوون از یک سو می خواست انتظارات صحنه را برآورد که چندان با ذوق حماسی او سازگار نبود، و از سوی دیگر به جنبه های تازه و متضاد نبوغ خود پاسخ مناسب بدهد. دو نوع قریحهٔ عالی و شکوهمند در او بود. اولین آنها در بیان

۱- اول باید با تاریخچه چهار او ورتور آشنا شویم. ژزف براون اشتاین دراثرممتاز خود، چاپ سال ۱۹۲۷، برای ما شرح می دهد که او ورتور شماره یک در سال ۱۸۰۵ برای روایت اول لئونور ساخته شد. امّا بتهوون آن را تنها در جمع کوچک دوستان در خانهٔ شاهزاده لیشنفسکی اجرا کرد. این او ورتور برای نخستین بار در سال ۱۸۳۷ چاپ شد.

اوورتورشماره ۲ از ساخته های سال ۱۸۰۵ بتهوون است که همراه با روایت دوم به اجرا درآمد. امّا تازگی و سنت شکنی آن باعث شد که برای ثماشاگران اپرا نامفهوم بماند.

بتهوون اوورتور شماره ۳ را در سال ۱۸۰٦ نوشت و این آهنگ هنوز در دنیا شهرت دارد. اوورتور شماره ۲ در زمان حیات بتهوون چاپ نشد و برای اولین بار در سال ۱۸۶۳ انتشار یافت، و کوتاه شدهٔ آن در سالهای ۱۸۵۳ و ۱۹۰۵ تجدید چاپ شد.

اوورتور شماره ٤ در سال ١٨١٤ ساخته شد و همراه با آخرين اصلاحات فيدليو به اجرا درآمد. كه هرچند از سه اوورتور پيش از خود اهميت كمترى دارد، در اين روزگار همراه با فيدليو به اجرا درمي آيد.

عمیق و زندهٔ موسیقی به او یاری می رساند و دومین در ساخت محکم و شکل مناسب آن. و در این چهار او ورتور این دو مسئله با تمام ابعادش در برابر او بود و این فکر او را مدام مشغول می کرد که محتوا باید برقالب حکومت کند، یا برعکس، قالب باید بر بیان مطلب مسلط باشد؟ و در هردو حال، بتهوون به این نتیجه رسیده بود که محتوا باید قالب مناسب خود را پیدا کند و کسی که شکل و قالب را قربانی بیان مطلب کند هنرمند نیست، امّا کسی که فقط قالب و شکل بیان را می خواهد و می بیند هنرمند بی مقداری است. هنرمند واقعی هم به قالب توجه دارد و هم به محتوا، به هردو پاسخ مناسب می دهد و آنها را با یکدیگر هم آهنگ و متناسب می کند. هنرمند واقعی اگر آهنگاز معتبری باشد یا شاعری که اندیشهٔ شورانگیزی را بیان می کند باید در هردو رویهٔ کار، قالب و محتوا، چیره دست باشد و نیاز هردو را در حد متناسب برآورد و بتهوون با او ورتورهای چیره دست باشد و نیاز هردو را در حد متناسب برآورد و بتهوون با او ورتورهای شماره ۲ و ۳ به این مسئله پاسخ مناسب داده است.

این دو او ورتور دو پاسخ گوناگون به معمای او هستند. او ورتور شماره یک تجربهٔ ابهام آمیزی بود که بتهوون را راضی نمی کرد، امّا مقدمه ای برای کشفیات ارجمند او در دو او ورتور بعدی بود. او ورتور شماره چهار در این خط نبود و تنها به نیازمندیهای صحنه پاسخ می داد، که فعلاً از بررسی آن چشم می پوشیم.

این سه او ورتور در دوماژور، یعنی پیش طرحهای او ورتور شماره یک و او ورتورهای شماره دو و سه از شاهکارهای عالم موسیقی به شمار می روند. او ورتورهای شماره دو و سه هرچند در ردیفهای متفاوتند، یک خط مشترک در آوای فلورستان دارند و در هردوی آنها آوای زندانیان به خوبی جاافتاده است. او ورتور شماره یک نیز به سادگی با دو او ورتور بعدی بستگی پیدا می کند، زیرا گوشت و خون آن دو او ورتور به خصوص او ورتور شماره دو از اوست. و در واقع او ورتور شماره یک لایت موتیفی است که بسط پیدا می کند، به شکلهای او ورتور شماره یک لایت موتیفی است که بسط پیدا می کند، به شکلهای مختلف درمی آید و از «گامهای» عشق و هیجان نوبت به نوبت عبور می کند، گاهی پاته تیک می شود و گاهی غنائی و گاهی رزمی.

این ابتکار هنری بی سابقهٔ قرن نوزدهم برای ما هیجانات درونی بتهوون

را روشن می کند، و ما در این آهنگ مردی را مشاهده می کنیم که در عین یختگی، آزرده دل و تنهاست، و این مرد کسی جز بتهوون نیست، که به خوشبختی و پیروزی می اندیشد. امّا مسائل شخصی نرم نرم وسعت بیدا می کند و به یکدیگر می آمیزد و جهانی می شود. در اوورتور شماره دو جوهر عمل را در فضای دراماتیک حس می کنم و از همان اولین میزانها، دیوارهای زندان را در مقابل خود می بینم و ضجهٔ بینوایان در زنجیر را در دخمه های نیمه روشن می شنویم که در هوا موج می اندازد. جسارت و ظرافت او در آخرین آکوردها در آداژیوی مقدمه هرگز در ساخته های بعدی بتهوون تکرار نشده است. این هنرمند نابغه از زمان خودش بسیار جلوتر بود و مروارید جلوی خوکان می ریخت! کروبینی در برابر معجزهٔ بتهوون و «انبوهی مدولاسیون»ها خود را گم میکندو به صراحت می گوید که نتوانسته تنالیتهٔ اصلی اوورتور شماره سه را پیداکند. با اینوصف آن را می ستاید. در اینجا امواج موسیقی در مسیر آلگرو پیش می رود، و در تندر ودی تب آلود، «ملودی فلورستان» به صورتهای گونا گون به گوش می رسد که از درد و امید سخن می گویدودر بسط و گسترش موسیقی، Durchfuhrung (بخش میانی آلگرو) نقشی را که به او واگذار شده به خوبی انجام می دهد و عناصر متضاد درام را دربر می گیرد و کنتراستها را آشکار می کند و خصومتشان را با یکدیگر نشان می دهد. بتهوون در اروئیکا با ادامه و بسط موسیقی چیزی را خلق کرده بود که از چند و چون آن باخبر بود. امّا در اینجا چیزی را می جوید که در طول حرکت معلوم می شود. بسط و گسترش آهنگ، حرارت کلام و تراژدی را به نقطه اوج می رساند، شور و هیجان به نهایت خود می رسد، شدید و خشن می شود و به چنبر مار شباهت بیدا می کند، که طنین ترومیتها مانند ضربهٔ تبر آن را برش می دهدو جنبه های دراماتیک نیز برآن افزوده می شود زیرا در او ورتور شماره دو این هیجانات، نه در ارکستر، بلکه در صحنه، و از دور حاصل می شود. آنچه در اینجا به گونه ای نامنتظر به عمل قضایا کمک می کند آوای فلورستان در او ورتور شماره دو است، که در روشنائی تازه و هارمونی تازهای پیش می آید. زندانی دیگر لابلای تاریکی پنهان نیست، رنج و اندوه او به

پایان رسیده است. خوشبختی را حس می کند. خوشبختی با اوست و ملودی به مرحلهٔ انفجار خود می رسد. آواز گروهی شاد و نیرومندی فضا را دربر می گیرد و به کودای او ورتور نیز سرایت می کند. برای بیان این مقصود بتهوون از آلگرو که در سنتهای سمفونیک آن زمان مرسوم بود چشم لمی پوشدا.

امّا نوآوریهایش را کسی درک نکرد. عده ای که معتقد به حفظ سنتها و پیروی از آئین استادان گذشته بودند در مقابل ابتکارات بتهوون از وحشت موهایشان سیخ شد. کسی به حمایت از او برنخاست. پریشان و تنها ماند. جمارت و جرأت او در زمینهٔ تغییر ساخت و قالب او ورتور نظر هیچکس را جلب نکرد. کم کم به تردید افتاده و کشفیات خود را کنار گذاشت و این او ورتور نبوغ آسا را به فراموشی سپرد. شاید اگر دست تصادف و حوادث در کار نبود، برای همیشه ابتکارات او در این مسیر دفن می شده امّا روی صحنه آمدن مجدد فیدلیو باعث شد تا به این فکر بیفتد که او ورتور تازه ای بنویسد، که با او ورتور شماره دو شباهت نداشت ولی با آن برابری می کرد.

او ورتور شماره سه متعادل تر است. ابتکارات قبلی بتهوون در اینجا تعدیل شده است و عناصر شاعرانه، که در او ورتور شماره دو زمام امور را در دست داشت کنار رفته اند، وازنظر شکل وقالب به صورت سنتی وفرم سونات کلاسیک بازگشته است. امّا او ورتور چنان وسعت و تحرکی دارد که از یادرفتنی نیست واین کار تنها از بتهوون ساخته است. گرشندوی Crescendo پایان این او ورتورم انند سیل از کوهسار جاری می شود و رگبار با ران را با خود به همراه می کشدور و دها را به طغیان می آورد.

حالا با ماست که کدامیک از این دو شاهکار را انتخاب کنیم؟ کدامین درام سمفونیک است ودیگری تغزل دراماتیک. با شومان همراهی کنیم و او ورتور شماره دو را برگزینیم، یا همراه کسانی که به حفظ سنتها معتقدند ۲ او ورتور شماره

۱- او ورتور در آن زمان، بدانگونه که موتسارت معتقد بود و بتهوون در او ورتور پرومته از او پیروی کرده بود که با یک مقدمه سنگین و قطعه ای به فرم آلگرو سونات شروع می شد با تکرار و بدون قسمت بسط و گسترش.

۲ براون اشتاین به این نکته اشاره دارد که واگنر در چندجا از او ورتور شماره ۳ لئونور نام

سه را انتخاب کنیم؟ بهترین کار آنستکه هردو را برتر بشماریم و هردو را یک جا برگزینیم!

این دو او ورتور دو موجود مکمل یکدیگرند، که یک نابغه آنها را از نیستی به عالم هستی آورده، هردو را به یک چشم می نگرد. در یکی درام بر تغزل سایه افکنده، و در دیگری تغزل بر درام چیره شده است.

ناگفتهپیداست که هیچکدام از این دوبرای مقدمه نمایش مناسب نیست و هردو چنان قد و قامت غول آمائی دارند که اولین صحنه های نمایش را زیر پا له می کنند. چگونه می توان از اوج حماسی فرود آمد و در خانهٔ دربان قلم گذاشت و به وراجی خانوادهٔ او گوش سپرد؟

او ورتور شماره ٤ در می ماژور خوش آمدنی تر است، که ما را از در عقب و از راه پلکان به زندان فلورستان راهنمائی می کند و با این حساب برای مقدمه نخستین صحنه ها تنظیم شده است و با منظور کلی این اپرا بی تناسب نیست، و چنین می نماید که شیر بتهوون در جلد زینگ اشپیل Sing spiel فرورفته است، با این وصف حتی در این درام موسیقائی نیز شناختن او چندان مشکل نیست. و تماشاگرانی که قلب ضعیف دارند از او رم نخواهند کرد. درام آنها را به همراه خود می کثد و قضایا، ساده و مختصر، از مقدمه مطرح می شود. این مسائل در آداژیوئی با نبایش و آرامش و بی هیچگونه سایهٔ اندوه جا می گیرد. پیش از کودا، ریم تندتر می شود و زیبائی و درخشش بیشتری پیدا می کند و به روندو ریم انجامد، اگرچه بی ادبانه می نماید، امّا به نظر من شغالی است که می خواهد ادای شیر را در بیاورد:

- «... من چنان نرم خواهم غرید که خیال کنید کبوتری به

برده است امّاقرائن نشان می دهد که ازاو ورتورشماره ۲ بی اطلاع بوده است. زیرا در یکی از مقالات خود بتهوون را ملامت می کند که چرا در نیمه راه متوقف مانده، و تکرار بعضی از صحنه هارا که تداوم درام موزیکال را برهم می زند، کنار نگذاشته است. حال آن که بتهوون این کار را در او ورتور شماره ۲ به کمال رسانده و می توان گفت که از این نظر پیشتاز پوئم سمفونیک های لیست و دیگر هنرمندان قرن نوزدهم بوده است.

جوجه هایش دانه می دهد...»

و در اینجا شیر نقش بلبل را بازی می کند!

این مقدمه، یعنی او ورتور شماره چهار را بی شور و اشتیاق، می پذیریم، و این بالا ترین کاری است که در حق او می توان کرد. اما باید گفت که بتهوون نتوانست در صحنه های طولانی اول اپرا که با روح او تناسب ندارد چندان بدرخشد.

امّا چه باید کرد با آن دو او ورتور با عظمت در دوماژور؟ باید آن دو را قربانی این یکی بکنیم؟ آیا باید آن را به کنسرت بسپاریم؟

به نظر من در مورد او ورتورشماره دو باید تمکین کرد. زیرا درامی است کامل. و می تواند استقلال وجودش را حفظ کند. امّا او ورتور شماره سه حکایت دیگری دارد. مثل آن، خلاصهٔ ماجرای درام نیست. جوشش بَغزل است، جابه جائی موسیقی و کلام روح آدمی است. به کار گرفتن استعاره است. و شاید اگر دقیق تر بگوئیم این دو او ورتور ریشه های درام در اعماق روح جهان است. در هنر قدیم برای چنین نقشی از آواز گروهی بهره می گرفتند، زیرا آنها امکانات مافوق بشری سمفونی مدرن و آواز بی کلام را در اختیار نداشتند. و همین آواز بی کلام است که ارکستر را به صورت اقیانوسی درمی آورد که پیش می دود و امواجش را بر صخرهٔ برومته می کوبد.

بتهوون در تمام عمر، بی اختیار، نگران این مقدمه، این قالب تغزلی جدید بود که در هنر موسیقی دراماتیک جای خود را باز کرده بود. و آنگونه که خواهیم دید در سمفونی همراه با گروه همسرایان کورمال کورمال تا آخر پیش می رفت، بی آن که بداند در کدام لحظه صدای مطلوب او مثل الههیون از دریای سازها فرامی جهد. او در لئونور نیز با غریزهٔ نیرومندش چیزی را جستجو کرد که سابقه نداشت و هیچ نمونه ای برای راهنمائی پیشروی او نبود، در راههای ناهموار و متناوب پیش می رفت، و هرچند مطلوبش را با جان خویش در درام سمفونیک احساس می کرد، امّا نمی توانست آن را به تماشاگران نشان دهد، زیادی جلو رفته بود. زیادی تنها بود. و نیروی ایمان او به پایان رسیده بود و از تکامل این رشته از

کار خود دست برداشت، حال آن که این آوا، آوای قلب او بود، و قلب و آوا جایشان را با هم عوض کرده بودند.

و با ماست که هرکدام را به جای یکدیگر بگذاریم.

من می دانم که نوآوری او با چه عداوتهائی برخورد کرده بود. شوخی برنمی داشت. غول عظیم الجثه ای در خانهٔ سنتهای تآتر موزیکال قدم گذاشته بود و یک اوورتور در جلد پرده ای از اپرا فرورفته بود. موسیقی شناس روشن بینی مانند هرمان والترس هائوزن اوورتور شماره سه را بعد از صحنهٔ زندان «فاجعه دراماتیک» خوانده بود. حال آن که این دو اوورتور در دوماژور گوش ما را به مهمانی دعوت می کنند. من در این زمینه، هرچند تجربه مستقیم ندارم، زیاد فکر کرده ام. در نمایشهای سده بتهوون، شبی به هنگام اجرای اوورتور شماره سه، حس کردم که درهای زندان به روی فلورستان باز می شود و مردم در پرتو آفتاب درخشان، به شادی فریاد برآورده اند و حس کردم که همهٔ تماشاگران در آن تالار همین احساس را دارند. و حس کردم که زیرسقف معجزه آسای کلیسای همین احساس را دارند. و حس کردم که زیرسقف معجزه آسای کلیسای میستین در نهایت فروتنی خم شده ام، و در آن لحظه بود که به نبوغ بتهوون پی بردم. این اوورتور در آن تالار، منظور واقعی بتهوون را آشکار می کرد که در عصر خود باوجود ناسازگاریها چه در سر داشت.

در فاصله صحنه اول و دوم او ورتور، حس کردم که کمدی بورز وازی قرن هجدهم، خود را به سطح تراژدی بزرگ موزیکال بالا می کشد. گلوک پایهٔ این کار را گذاشته بود، امّا پیش از بتهوون کسی جرأت نکرده بود این پوستهٔ قدیمی را دور بیندازد و قراردادها و سنتهای نادرست را کنار بگذارد، و ما آن شب حس کردیم که فلورستان زنجیر شده برای آن که به اعماق تنهائی خود برسد، چگونه حصارها را ویران می کرد، و تا آخرین صحنهٔ زندان به زرفای رودهای درد و کینه و خشم و عشق فرومی رفت. با گفتگوی دو دلداده درام به پایان می رسد، و تراژدی، با ویژگیهای روح بتهرون آغاز می شود و به سرانجامی تغزلی می رسد، او او ورتور شماره سه و آوازهای گروهی و آوای دو دلداده در جلو چشم ما نایدید می شوند و این نغمه بعد جهانی پیدا می کند. در پایان او ورتور، دیگر از آن دو

دلداده خبری نیست، و ما در صحنه مردم را می بینیم که آوایشان را سرداده اند. در آنجا با داستان دو دلداده رویه رو نیستیم. ماجرای عشق و آزادی پیش روی ماست...بایک سمفونی، و آواز گروهی روبه رو هستیم که در تمام دنیای موسیقی همانند ندارد، و همانند آن را تنها در سمفونی نهم می توان یافت. امّا به جرأت می گویم که این از آن زیباتر و کامل تر است، و از جوانی و خوشبختی مایه می گیرد. و در لحظاتی از درخت زندگی برآمده که شاخه ها پر از شکوفه بوده اند و جوانه هایش برجوش و نیرومند.

O

و حالا برای ما مفهوم بی مانند لئونور آشکار شده است، و ما این شاه بلوط جنگل را بهتر می شناسیم. من برای لئونور همتا و همانند نمی شناسم، و به نظر من جانشین هم ندارد. واگنر و پیروانش نیز جانشین او را به دنیا نیاوردند. واگنر در خط سمفونیک بتهوون است و بیگانه با تراژدیهای آوائی او. او این موضوع را خوب درک نمیکرد. زیرا از اندیشه های عظمت جویانهٔ آلمان قرن نوزدهم تأثیر پذیرفته بود؛ فلسفه ای که در نوجوانی خود بود و بسیار تندوتیز پویا و در عین حال سراپایش بی تناسب بود. بازوهای ستبر و لنگهای دراز داشت. از نظر جنسی و فعالیت مغزی قوی بود. اما احساس و قلبش ضعیف بود، و هرزه و بی حیا می نمود.

لئونور با عظمت کلاسیک و انسانی خود — که در آلسست و أرفهٔ گلوک و بعضی از آثار موتسارت پایه ریزی شده بود — مانند بنائی تاریخی به یادگار مانده است. لئونور در آمتانهٔ قرن نوزدهم با دیدار گوته و بتهوون به خود آمده بود و در صدسال پرآشوب بعد از آن نظیری پیدا نکرد، چنانکه تا امروز هم نظیری نیافته است.

برونینگ در نامهای به تاریخ دوم ژوئن ۱۸۰۹، بعد از شکست نمایش فیدلیو، در وصف حال بتهوون نوشته بود: «دلش شکسته و درمانده شده، و دیگر دست و دلش دنبال کار نمی رود.» عجیب است که این دوست و مدعی برادری با بتهوون از ذخایر روح او خبر نداشت. و در ساعاتی که برونینگ چنین نامهای را می نوشت بتهوون کار خود را از سر گرفته بود. و آن هم چه کاری! تا بیست و ششم ماه مه، سه کوارتت رازومفکی اپوس ۵۹ را به یایان رسانده بود!

و حالا که به این نقطه از راه رسیده ایم، توقفی باید کرد. زیرا به جائی رسیده ایم که چرخش و تحولی در صحنهٔ هنر و احساسات درونی او مشاهده می شود، و من در این کوارتها برای نخستین بار در موسیقی بتهرون «عناصر شیطانی» را به چشم می بینم که سعی دارند جای پایشان را سفت کنند. احساس می شود که پاشنه های درخانهٔ روح او به قرچ قرچ افتاده است. و از ره رسیده ای

۱ در همین سال کنسرتو برای پیانو در سلماژور، کنسرتو برای و یولن اپوس ۲۱، سمفونی چهارم درسی بمل و ۲۳ وار یاسیون روی یک تم در دومینور را نوشت.

غریب بر در مفرغین بناهای تاریخی روم می کوبد.

در اینجا اوراق این دفتر را می بندیم و به بحثهای دیگری می پردازیم. تا اینجا از پیروزی نظام و تعقل کلاسیک، و غرور استاد خردمند و پرهنری سخن گفتیم که بر مردم غالب و مغلوب کشور رؤیاها چیره شده بود، امّا در فصلهای آینده با جنگهای استقلال طلبانه و انتقامجویانه ارتش کشور رؤیاها سر و کار پیدا می کنیم.

اکتبر ۱۹۲۷ رومن رولان

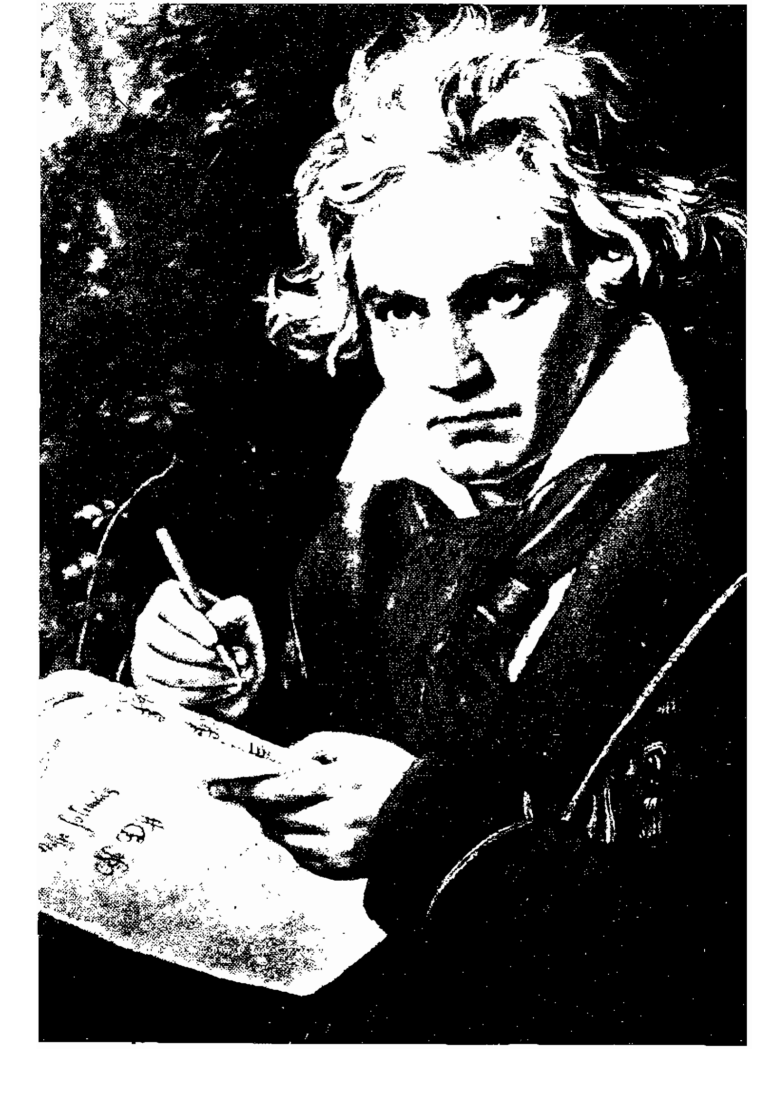
#### هشداربه خوانندگان

اگر نویسنده در این کتاب فصلی را به نخستین کوارتسها و تریوهای بتهوون اختصاص نداده، از آن روست که ما در اینجا بر قله های بلند موسیقی بتهوون ایستاده ایم و تنها بر تلها و تپه های اطراف آن چشم می اندازیم و زود از آن می گذریم. در مورد سوناتها هم تنها بر قله های آن در این مرحله چشم دوختیم، و در جای خود به کوارتسهای رازومفسکی، اپوس ۵۹ و تریوی اردودی اپوس ۷۰ و از میان کنسرتوهای او به کنسرتو در سل نگاهی خواهیم انداخت.

شاید از ما بپرسند که چرا این بررسیها را از سال ۱۸۰۰، و سی امین سال عمرآهنگاز شروع کرده ایم؟پاسخ این است که قصدما در این کتاب نوشتن زندگی نامه و رشد او از دوران کود کی تا لحظهٔ مرگ نیست. منظور ما کشف مراحل مهم خلاقیت او و بحرانهای آنچنانی است که باعث تغییر حال و روش او شده. در حقیقت ما سرعت آهنگ رویدادها و فصلهای زندگی او را مشخص می کنیم. ما بررسی و بازشکافی مسائل را از نیمهٔ بهار تا نیمهٔ تابستان آغاز کردیم، و با گلهای نرگس آخرین کوارتها، و گلهای پامچال زمستان سرد و یخ زدهٔ عمر او کار خود را به پایان خواهیم رساند.

براین مطلب باید افزود که هنوز بررسی احوال بتهوون در دوران جوانی به پایان نرسیده، و تنها به پایه ریزی طرح خود پرداخته ایم. پس باید در انتظار دنبالهٔ بحث بود، و چه بسا احتمال دارد که وقتی این کتاب به انجام برسد و به دست چاپ سپرده شود، ناچار باشیم در همین گراور ناقصی که از سیمای جوان هنرمند ساخته ایم دست بریم و در آن تغییراتی بدهیم.

رومن رولان



## ناشنوايي بتهوون

بتهوون در وصیت نامهٔ غم انگیز اکتبر ۱۸۰۲، از پزشک خود پروفسور اشمیت خواسته بود که پس از مرگ او داستان بیماری اش را برای دیگران حکایت کند، «تا شاید دنیا، دست کم بعد از مرگ با او سرلطف بیابد.»

نه تنها پروفسور اشمیت، که مدتها پیش از او درگذشت، بلکه دکتر یوهان واگنر به خواهش او پاسخ مثبت دادند و اطلاعات خود را روی کاغذ آوردند. د کتر یوهان واگنر در آخرین روزهای عمر پزشک مخصوص بتهوون بود، و به هنگام کالبدشکافی او در موزهٔ بیماری شناسی وین حضور داشت و به اتفاق پروفسور واوروخ بر این کار نظارت می کرد.

صورت جلسهٔ کالبدشکافی ۱، و نوشته ها و گفته های او به دوستان و نزدیکانش ۲، تنها پایه های محکمی هستند که می توان

۱- اصل آن در دست نیست. رونوشتی از آن را، «سیفرید» در رسالهٔ خود (به سال ۱۸۳۲) چاپ کرده، و تئودور فریمل در کتاب مفصل و دو جلدی اش (در سال ۱۹۲۸) به نقل آن پرداخته است، و من قسمتی از آن را که مربوط به حس شنوائی او است در پایان همین بخش آورده ام.

۲ - نامه های او به آمندا (ژوئن ۱۸۰۱)، به وگلر (۲۹ ژوئن و ۱۲ نوامبر ۱۸۰۱)،

کشف حقایق را برآنها استوار کرد و به اسرار بیماری او پی برد. بسیاری از پزشکان و موسیقیدانان در آثار بی شمار خود سعی کرده اند پرده از این راز بردارند، با اینوصف هیچکدام موفق نشده اند تمام گوشه های تاریک این قضیه را روشن کنند. عقاید باهم متضاد است و در این میان هیچکس نتوانسته شرح بدهد که در کار او چه معجزه ای بود که باوجود ضربه خوردن حس شنوائی، در کمال و قدرت خلاقیت او در موسیقی نقصانی نبود.

امّا این کوششها و بررسیها بی فایده هم نیست، و ما اگر بعضی از این مطالب را دست چین کنیم و دایره عمل را محدودتر سازیم به کشف حقایق نزدیک تر خواهیم شد. در این زمینه گزارش دکتر ماراگ به آکادمی علوم از همه خواندنی تر است، که اگرچه قطعیت ندارد ولی از همه به حقیقت نزدیکتر است. و من دریافتهای علم پزشکی را در این گزارش با آنچه خود با مکاشفات روانی و موشکافی و بررسی آثار او دریافته می بینم و نظر دکتر ماراگ را تأیید می کنم.

وصیت نامه هایلیگنشتادت (۲ اکتبر ۱۸۰۲)، گفتگوی او با دکتر الویس وایس باخ (۱۸۱٤)، و با شارل نثات (۱۸۱۵)، و مطالبی که دوستان او: ریس، چرنی، جاناتاسیو دل ریو، شیندلر، سیفرید، برونینگ و دیگران از او حکایت کرده اند اساس کار ماست.

۱-- کتابهای زیادی دربارهٔ بتهوون نوشته اند: از جمله کتاب کوچک خود من به نام زندگی بتهوون، کتاب دو جلدی و مفصل و ممتاز تئودور فریمل (چاپ ۱۹۲۸) به نام دست نوشته های بتهوون، کتاب دکتر والدمارشوایسهایمر به نام تأثیر ناشنوائی در زندگی و آثار بتهوون،

۲- به روایت از صورت گزارشهای علمی آکادمی علوم در نشستهای نهم و بیست و سوم ژانویه ۱۹۲۸.

امّا پیش از آن که به گزارش دکتر ماراگ و نزدیکی دریافتهای خودم با او بپردازم، لازم می بینم که خوانندگان را در جریان اسناد و مدارک موجود بگذارم.

ø

#### ۱ از نامهٔ بتهوون به آمندا (ژوثن ۱۸۰۱):

«... شنوائی ام، لطمه دیده است. در روزهائی که باهم بودیم این نقصان را کم وبیش حس می کردم امّا با تو چیزی نمی گفتم. و حالا وضع شنوائی ام خیلی بدتر شده است.» ا

آمندا در سال ۱۷۹۶ به وین آمده و در سال ۱۷۹۹ از آنجا رفته بود، و آنها در سالهای ۱۷۹۸ و ۱۷۹۹ باهم در یک خانه زندگی می کردند.

### ۲ از نامهٔ بتهوون به وگلر (۲۹ ژوئن ۱۸۰۱):

«در این سه سال، حس شنوائی ام مرتب ضعیف تر می شود، که شاید بی ارتباط با و خامت اوضاع معده و روده هایم نباشد. و از این لحاظ وضعم روزیه روز بد تر می شود. اسهال دائمی پیدا کرده ام و به طور عجیبی ضعیف شده ام.»

از بقیهٔ مطالب این قامه معلوم می شود که داروهای تقویتی تأثیری قمی کند و روزبه روز ضعیفتر می شود و حالش روبه وخامت می رود. پزشک به او دستور حمام آب سرد می دهد که حالش را بدتر می کند، امّا شستشوی مرتب با آب نیم گرم بیماری اش را ضعیف تر می کند، ولی در حس شنوائی او اثر نمی گذارد. دوباره در زمستان حالش روبه وخامت می رود و به دل درد دائمی دچار می شود. در

۱- به این نکته باید توجه داشت که شنوائی بتهوون در آخرین روزهای عمرش به صورتی بود که شوپانزیک پاشنه کش فلزی را چندین بار به جسم فلزی دیگری فروکوفت و بتهوون که پشت به او تشمته بود متوجه این صدا نشد.

اوایل بهار مقاومتش را از دست می دهد و چهارهفته بستری می شود. ورینگ Vering جراح باتجویز حمام آب گرم وقرصهای مسکن و جوشانده، حال عمومی اش را بهتر می کند، اتما ضعف شنوایی اش خوب نمی شود و شب و روز در گوش خود صدا می شنود.

تا دو سال (از ۱۷۹۹ به بعد) از جمع می گریزد تا سنگینی گوش خود را پنهان کند و در تآتر در ردیفهای جلو می نشیند تا صدای هنر پیشگان را بشنود. در همین نامه می نویسد:

«اگر کمی دور بنشینم صدای موسیقی و هنرپیشگان را نمی شنوم. وقتی آهسته حرف می زنند اصلاً نمی شنوم. گاهی صدا به گوشم می رسد ولی کلمات را درنمی یابم. وانگهی وقتی هنرپیشه ها فریاد می زنند صدایشان برای من تحمل ناپذیر می شود.»

٣ ــ نامهٔ بتهوون به وگلر (١٦ نوامبر ١٨٠١):

این نامه ما را در جریان دنبالهٔ داستان بیماری بتهوون می گذارد، که ورینگ جراح برای مداوای او از چسباندن مشمعهای گداخته روی دوبازوی او استفاده می کند، و هربار که آهنگساز به چنین کاری تن درمی دهد، تا دو روز دستهایش از کار می افتد. و بعد از این مداوا احساس می کند که گوشهایش کمتر سوت می کشند و وزوز نمی کنند، به خصوص گوش چپ او، که بیماری اش از آن شروع شده بود، کمی بهبود می یابد ا، اما با این اوصاف ناشنوائی اش بهتر نمی شود و ترس به جان او می افتد که «اگر شنوائی اش از این ضعیف تر شود، تکلیفش چیست؟»

و در جای دیگر از این نامه ۲، از بهتر شدن قوای روحی اش

۱ – عجیب است که به روایت شیندلر، گوش چپ او تا مدتها در برابر ناشنوائی مقاومت کرده بود.

۲ - ضمن بیان درد در این نامه، از اسرار قلبی اش پوده برمی دارد، که بعد از مدتها

خبرمی دهد.

«... دوباره احساس جوانی می کتم. چندی است که حس می کنم قوای جسمی و روحی من رویه افزایش می رود. خود را به مقاصدم نزدیک تر می بینم، امّا شرح این مطلب برایم دشوار است. چه زیبا بود اگر آدمی به جای یک بار، هزاربار زندگی می کرد.»

٤ – وصيت نامهٔ هايليگنشتادت (٦ اکتبر ١٨٠٢):

«... درایسن شش سسال، از ۱۷۹٦ تسا امسروز دردهسای درمان ناپنیری داشته ام که پزشکان احمق بر وخامت حال من افزوده اند.»

و در اینجا برای اولین بار تاریخ شروع بیماری اش را اینقدر جلومی برد. اتما باید توجه داشت که منظور او از «دردهای درمان ناپذیر» ضعف شنوائی نبوده است، و اگر به نامهٔ ۲۹ ژوئن ۱۸۰۱ و یادداشتهای وگلر دربارهٔ دوست ایام کودکی اش نظری بیندازیم درهی یابیم که بیماری او در آن ایام درد امعا و سنگینی گوش و ترشح آن بود و پیش از سال ۱۷۹۸ صحبتی از ناشنوائی درمیان نیست.

او در لحظاتی وصیت نامهٔ خود را می نویسد که «نیمسالی است در بیلاق به سر می برد، زیرا پزشکان توصیه کرده اند که از جمعیت دور بماند و شنوائی اش را استراحت بدهد» و در همانجا در تابستان ۱۸۰۲ با «ریس» ماجرای عجیبی پیدا می کند که در او عمیقاً تأثیر می گذارد. داستان در روزی اتفاق می افتد که آن دو باهم به گردش و هواخوری رفته اند. «ریس» از روی بی احتیاطی توجه او را به نوای دوردست فلوتی جلب می کند. اما بتهوون نوا را نمی شنود و

وضع روحی اش در اثر عشق به جولیتا بهتر شده، و بعد از دو سال در اعماق جان خود احساس خوشی می کند.

ریس به حیرت می افتد، بتهوون چنان متأثر می شود که چند ماه بعد این ماجرا در وصیت نامه اش باز می گوید، که هرچند از معاشرت با مردم خود را محروم ساخته بود، حتی صدای بهترین دوستش طبیعت را هم نمی شنید. همین درد، نومیدی را در جانش فرو می نشاند، با این وصف از خود کشی پشیمان می شود، زیرا به لطف خداوند قدرت خلاق او تسلیم ناپذیر است، و حتی در تیره ترین روزهای نومیدی او را درمی یابد. بیائید لحظه ای در سمفونی اروئیکا به یاد بیاوریم که وسوسه بر او نهیب میزند که «برخیز و بیش برو!». و در چنین ساعاتی روح قادر مطلق در او حلول می کند و جسدش را از اعماق گرداب بیرون می کشد -همچنان که به پیتر مقدس قدرت داد تا روی آب راه برود.

او تا چهار سال بعد غرورش را نگاه می دارد و نقص خود را در مقابل دیگران انکار می کند، و دوستانش ناچار حقیقت را به روی خود نمی آورند. و طوری رفتار می کنند که انگار از ناشنوایی او بی خبرند، زیرا در غیر اینصورت او را بر سر خشم می آورند! تا آن که سرانجام غرورش درهم می شکند و بر صفحه ای از پیش طرحهای فینال سومین کوارتت رازومفسکی (اپوس ۵۹ شماره ۳) این جمله را می نویسد:

«دیگرناشنوائی تو، حتی در عالم هنر جزو اسرار نیست!»

و ما قدم بهقدم در کتابهای بعدی این روشنائی را که به خاموشی می گرائید دنبال خواهیم کرد.

حالا بيائيد تا به جستجوى علتها برويم.

اول باید ببینیم که دوستانش چه می گویند. از نامه های بتهوون و وگلر به یکدیگر به این نکته رسیدیم که هردو علت را در

وخامت اوضاع معده و روده مي دانند!

برونینگ معتقد است که در اثر شستشوی تن با آب یخ زده، به ورم مفصلی و در نتیجه به ناشنوائی دچار شده.

و این نظر با دست نوشته های خود او سازگارتر است. برونینگ از بی احتیاطی بتهوون چیزها می گوید و از یک روز تابستانی در سال ۱۷۹۲ یا ۱۷۹۷ حکایت می کند که حالش خوب نبود و با بدن عرق کرده مدتی کنار پنجره و در معرض هوا ایستاده، و خود را سرما می دهد و به «بیماری خطرناکی» دچار می شود.

بتهوون در سال ۱۸۱۶ با پزشک جراح خودالویس وایسن باخ، که دوست صمیمی او و طبیب معتبر و حاذق — و با این حساب گواه صادقی است — گفتگوئی دارد که ضمن آن نقطهٔ آغاز بیماری اش را بعد از یک «تیفوس خطرناک» می داندا. امّا چه وقت بتهوون به تیفوس گرفتار شده بود؟ از نامه هایش این تاریخ معلوم نمی شود. به حدس می توان گفت که در تابستان ۱۷۹۷ و بعد از بازگشت از سفر برلن به تیفوس دچار شده باشد، زیرا از ماه مه تا اکتبر ۱۷۹۷ در شرح حال او یک جای خالی به چشم می خورد.

در گفتگوی دیگری با شارل نئات، که او هم گواه صادقی است، چند علت را باز می گوید، و از جمله می گوید که روزی به هنگام کار در خانه زمین می خورد و به پشت می افتد، صدائی از بیرون می شنود. با یک تکان از جا بلند می شود و دوباره تعادلش را از دست می دهد و زمین می خورد... خود او می گوید: «وقتی از جا بلند شدم، حس کردم که کو شده ام و تا مدتی به همین حال ماندم.

۱ — تجربه های پزشکان امروزی نشان می دهد که گاهی گریبهای عفونی باعث ورم گوش می شود.

یزشکان می گفتند که نوعی ضربهٔ عصبی است.»

امّا نکته اینجاست که این حادثه نمی تواند پیش از سال ۱۸۰۱ روی داده باشد، زیرا در این گفتگو می گوید:

- آن روز داشتم یک اپرا می نوشتم.
  - ايراى فيدليو؟
  - نه. فيدليو نبود.

و از دنبالهٔ گفتگو چنین برمی آید که بتهوون در حال نوشتن متنی برای آواز «تنور» بوده، و سه بار آن را از نو نوشته و نیسندیده، و ناچار می شود متن چهارم را بنویسد، و این همه فشار او را خسته و گیج می کند و به همین دلیل به زمین می خورد. با این حساب منظور او باید «مسیح با تاج زیتون» باشد، که بتهوون بین سالهای ۱۸۰۱ و کمی باید شخول آن بود. بنابراین حادثه می تواند در سال ۱۸۰۲، و کمی پیش از نوشتن وصیت نامه اتفاق افتاده باشد.

حالا بیائید این گفته ها را بررسی کنیم:

هیچکدام از این چیزها که گفته شد نه سرماخوردگی، نه زمین خوردن، نه مسمومیت بدن در اثر بیماری عفونی - از نظر دانش امروزی نمی تواند به تنهایی عامل ناشنوایی او باشد، ولی هرکدام می توانست در افزایش ناشنوائی او و وخامت حال او مؤثر بوده باشند.

در اینجا، تشخیص دکتر ماراگ را گواه میگیرم، که متخصص بیماریهای گوش بود و سی سال تمام دربارهٔ حس شنوائی و متخصص بیماریهای گوش بود و سی سال تمام دربارهٔ حس شنوائی و دگرگونیهایش تحقیق می کردا و با هزارها مورد ناشنوائی سر و کار داشت. او در گزارش خود به آکادمی علوم، که در ضمن نامه های ۱۸ دکتر ماراگ تألیفات زیادی دارد، مانند «شنوائی و دگرگونیهای آن» چاپ دوم ۱۹۲۱، «فیزیولوژی صدا»، ۱۹۲۵، «پرورش و باز پروری مرکزهای شنوائی»، ۱۹۲۲، و رسالات و مقالات بسیار در همین زمینه.

بتهوون و وگلر به آن اشاره کرده ام ، وضع خاص ناشنوائی بتهوون را مثال می آورد ودراطراف آن به تفصیل سخن می گوید:

«ناشنوایی بتهوون از آن دسته بیماریها نیست که با ورم بخش میانی گوش و ترشع چرک همراه باشد. زیرا در این نوع ناشنوائی، ابتدا صداهای بم و صدای تند و تیز شنیده نمی شود و صداهای میانه تا مدتی به گوش می رسد. و باز از آن دسته ناشنوائیها نیست که با ورم حاد گوش به وجود آید، زیرا بیماران این دسته اول از شنیدن صداهای بم درمی مانند، ولی صداهای تیز و تند را تا مدتی می شنوند. و مورد بتهوون برعکس این وضع بود.

بتهوون ناشنوائی اش از صداهای تند و تیز شروع شده بود، در داخل گوش خود صدای وزوز و سوت می شنید، و در مقابل صدای فریاد حساس بود و این نوع بیماری در اثر کوفتگی گوش داخلی و قسمت حلزونی و مراکز مغزی، که رشته های اعصاب شنوایی از آن جدا می شود، به وجود می آید. ناراحتی بتهوون از سال ۱۷۹۸ در قسمت حلزونی گوش، و همراه با ورم سخت شروع شد، در سال ۱۸۰۱ ناشنوائی اش بیشتر شد و این وضع در اکثر ناشنوایان، به هنگام پیشرفت بیماری سابقه دارد. در این هنگام کلمات را می شنید. امّا درست نمی فهمید و در حقیقت فقط حروف صدا دار را می شنید و حروف بی صدا کمتر به گوش او می رسید. زیرا حروف بی صدا خیلی کمتر، و تقریباً بیست بار کمتر، از حروف صدا دار، طول زمان را اشغال می کنند، و عاقبت در سال ۱۸۱۹ به آخرین حد ناشنوائی رسید و از آن پس نه حروف عاقبت در سال ۱۸۱۹ به آخرین حد ناشنوائی رسید و از آن پس نه حروف

۱— دکتر ماراگ به خصوص روی این موضوع تکیه می کند که بتهوون ابتدا از شنیدن صداهای تند و تیز عاجز می شود و گوش او با سوت زدن و وزوز کردن مدام آزار می بیند، تا مدتی صداهای ملایم را می شنود، ولی کلمات را نمی فهمد و نمی تواند صدای فریاد را تحمل کند.

#### صدادار را می شنید و نه حروف بی صدا را...» ا

در گزارش دکتر ماراگ به آکادمی علوم، بیشتر نوع ناشنوائی بتهوون تشریح شده، و از علت آن سخن درمیان نیست. به همین سبب با نامه از او درخواست کردم علت بیماری را شرح بدهد، دکتر ماراگ که هم وسعت نظر دارد و هم دانش فراوان، به نامه ام پاسخ داد، و بازهم نامه هائی ردویدل کردیم و موضوع را به بحث گذاشتیم. بی فایده نمی دانم که نتیجه این نامه نگاریها را به آگاهی شما برسانم:

در این نامه ها ابتدا دربارهٔ علتهائی که پیش از این گفته ایم بحث شده است:

الف— ورمهای گوش میانی خواه نزله ای و خواه در اثر تصلب نسجها، نوع دیگری از ناشنوائی را در پی دارد.

ب — تیفوس روی مراکز شنوائی اثر می گذارد. و ناشنوائی تا مدتها بعد از بیماری پنهان می ماند.

پ- سرماخوردگی و گریپهای عفونی در گوش میانی و رمهای حاد به وجود می آورند. ردپای چنین چیزهایی در کالبدشکافی دیده نشده است.

ت به پشت زمین خوردن و ضربهٔ مغزی در صورتی که به

۱- گروهی از پزشکان آلمان تشخیصهای دیگری داده اند که با نظر دکتر ماراگ فرق می کند. فریمل در کتاب «بتهوون» خود، در فصل «پزشکان» از طبیبان آلمانی نقل قول می کند که در این نوع ناشنواثی ابتدا صداهای تند و تیز به گوش نمی رسد. دکتر ژرژ کانوی رئیس بخش بیماریهای گوش در دانشگاه استرامبورگ در کتابی به نام «ناشنواثی بتهوون» به این نتیجه می رسد که بیماری او در اثر ورمی بوده است که نسجهای گوش را سفت می کند. قضاوت در این زمینه از دایرهٔ اطلاعات من بیرون است.

ناشنوائی منجر شود با وزوز گوش همراه نیست .

ت سیفلیس موروثی، که عده ای آن را علت ناشنوائی او دانسته اند، نوع دیگری از کری را با خصوصیات متفاوتی به دنبال دارد.

از این چیزها که بگذریم به تنها مورد، یعنی ورم گوش داخلی می رسیم که می تواند دوعلت اصلی داشته باشد، یکی مغزی است و دیگری گوارشی.

اطلاعاتی که از وضع جسمی بتهوون داریم حکایت از ورم امعای کهنه و مزمن داردا. که خود او راه پیشگیری از آن را نمی دانست، امکاناتی هم در اختیار نداشت، و سموم حاصل از میکروب روی مراکز شنوائی او تأثیر نمی گذاشت و زمینه را برای کر شدن او مساعد می کردا.

امّا عمیق ترین و دقیق ترین و واقعی ترین علت را باید در مغز او جستجو کرد، و دکتر ماراگ به صراحت و به گونه ای تکان دهنده این مسئله را در نامهٔ خود طرح می کند:

«کسانی که ناشنوائی شان از ناشنیدن صداهای تند و تیز آغاز می شود، بیشتر از جماعت روشنفکرانند. که مدتی همه چیز به نظرشان

۱- در این مورد باید گفت که زمین خوردن او در حدود سال ۱۸۰۲ اتفاق افتاده، که
 در آن موقع، سخنی از وزوزکردن گوش بتهوون نیست. ولی به هرحال می تواند در
 پیشرفت بیماری اثر گذاشته باشد.

۲ بتهوون از این قضیه باخبر بود و در نامه ای به تاریخ ۱۸۰۵، به سباستین مایر این
 درد را «بیماری طبیعی» خود می نامد.

دکتر ماراگ در این نامه یکی از خوانندگان «تنور» اپرا را مثال می آورد که شنوائی اش مختل شده بود و علتی جز مسمومیت روده ای نداشت که با یک رژیم غذائی ناراحتی گوش او برطرف شد.

طبیعی می رسد، تا لحظه ای که ناشنوائی با وزوز گوش خود را نمایش می دهد. وگرنه پیش از این لحظات حس شنوائی بتهوون بسیار ظریف بود و معمولاً در بیماری، عنصر بسیار ظریف و حساس پیش از همه ضربه می خورد. گوش داخلی و مراکز شنوائی بتهوون حساس ترین عضو او بود، زیرا آهنگاز بیش از اندازه از آن کار کشیده، خسته اش کرده بود، و غلبهٔ خون بیشتر متوجه این قسمت از بدن او می شد.»

من نیز به سهم خود به هنگام مطالعه در جوهر نبوغ خلاق بتهوون این «تمرکز خشمگین» را که از خلقیات او سرچشمه می گرفت احساس کرده ام و در سخنرانی ام در مراسم سدهٔ بتهوون در وین به شرح آن پرداختم ۱.

«هیچ آهنگسازی مانند بتهرون اینگونه با خشم و شوق خیال و اندیشه را در آغوش نمی کشید. در تمام آهنگهای او اثر انگشت کوششی بی نظیر دیده می شود. جای مُهر ارادهای آهنین بر ساخته های او به چشم می خورد، این مرد تیزی نگاهش را تا اعماق اندیشه فرومی بُرد و با نوعی پایمردی وحشت انگیز با اندیشه درمی آمیخت.»

خیال نکنید که تنها ناشنوائی دور او را دیوار کشیده، و او را به دایرهٔ افکار درونی اش رانده بود، پیش از کرشدن نیز او همین وضع را داشت. و بیشتر در اندرون خود زندگی می کرد<sup>۲</sup>، «و این از حالات طبیعی او بود که از دوران کودکی مجذوب خیالات و اندیشههایش می شد و جسم و روح خود را با توهماتش درمی آمیخت، و در هرجا و هرحال که بود، خواه در کوچه و خیابان، خواه در گردش و هواخوری، خواه به هنگام گفتگو با دیگران. در لحظه ای که فکر تازه ای به مغزش خواه به هنگام گفتگو با دیگران. در لحظه ای که فکر تازه ای به مغزش

۱س این سخنرانی روز ۲۸ مارس ۱۹۲۷ ایراد شد و در نشریه مخصوص مده بتهوون،
 وین ۱۹۲۷، و در مجلهٔ موسیقی، آوریل ۱۹۲۷ به چاپ رسیده است.

۲- در آن سخنرانی قسمتی از آثار ایام جوانی اش را پیش از سفر به بن گواه آوردم.

می رسید برای انتقال آن بی تاب می شد، و در آن لحظه دیگر به خود وابسته نبود، سراپایش به آن اندیشه وابسته بود، که دست از آو برنمی داشت. هیچ چیز مانع از آن نمی شد که اندیشهٔ تازه را دنبال کند، و خود او برای بتین Bettine چگونگی این لحظات وهمانگیز و این تعقیب بی پروا را شرح می دهد، که: «اندیشهٔ تازه را دنبال می کنم، او را در آغوش می کشم. از دستم درمی رود، خودش را در میان انبوهه ای از حرکت و جوشش پنهان می کند، دوباره پیدایش می کنم، دست از او نمی کشم، در حال شوق و جذبه سعی می کنم تمام جنبه ها و نوسانات آن اندیشه را بشناسم.» و در این تعقیب عاشقانه، اندیشه تازه را گسترش می دهد، باز می کند، رام می کند، مرتب می کند و به آن نظم و وزن می بخشد، و آهنگی می سازد که شنوندهٔ صادق و صمیمی، خیال پردازیهای او را حس می کند و سوز و شور رنگ آمیزیها و نوسانات نغمه های او را با تمام وجودش حس می کند، وبیخودانه تسلیم او می شود، و درست حال مرتاضان هندی را پیدا می کند که وقتی تسلیم خیال و توهم شدند، در همه جا با او هستند، به هنگام راه رفتن، کارکردن، و در تمام حالات در زندگی روزانه با او و مطیع او هستند، و این جذبه به آن می ماند که مادهٔ معطری را زیر پوست تزریق کرده ماشند.))

تصادفی نیست که در این بررسیها چندین بار از یوگا و فلسفه مرتاضان هندی نام برده ام. تکرار این مطلب شاید به این دلیل باشد که ضمن کاوشهای خود در سالهای اخیر با بعضی از اندیشمندان بزرگ و معاصر هندی آشنا شده ام که «یوگا» را تجربه کرده اند، و در این میان راما کریشنا، استاد بی مانند سیر روحانی، و مرید نام آور او ویوه کاناندا از همه برجسته ترند. شرح این مطلب را در کتاب خواهم داد که چگونه این مرتاضان فکرشان را متمرکز می کنند و هنگامی که

از شبکه های روح صعود می کنند، و به تعبیر خودشان برای کسب جوهر نیرو (کواندالینی ساکتی) به سیر می روند، با چه عوالم روحانی درگیر می شوند. طبیعی است که مرتاضان بزرگ خطرات این مسیر را می شناسند، و راما کریشنا که خود به طرزی معجزه آسا از این خطرات جسته، پیروان خود را از طی بعضی از مراحل باز می دارد، و به آنها توصیه می کند که تصادفی و بی آن که لازم باشد در این مسیر زیاد پیش نروند، زیرا تمرین شوق انگیز تمرکز، اگر مرزی نداشته باشد به سکته مغزی یا جنون می انجامد. بعضی از این غیب گویان وقتی از حالت خلیه خارج می شوند چشمانی سرخ به رنگ خون دارند، ینداری مورجه چشمشان را گزیده است.

هم زمان با این کاوشها به ذهن من رسید که مبادا بتهوون نیز همین حالات را داشته، و به هنگام غلبه خون به مغز، یا حمام در آب یخ رُده خود را تسکین می داده است، و بعد از مطالعهٔ گزارش دکتر ماراگ، این فکر را با او درمیان گذاشتم که آیا شباهتی بین تمرکز دماغی مرتاضان و جذبهٔ شدید و دائمی و لجوجانه، و اشتعال همیشگی فکر او نمی بیند؟ و آیا همین طرزکار نبوغ آسا و مرگبار او را به آن روز ننشانده است؟ و آیا نقطهٔ شروع فاجعه بتهوون از آنجا نیست که مقررات طبیعی جسم و روح را برهم می زند و از روح و فکر خود ده برابر بیش از حد معمول بهره برداری می کند؟

دکتر ماراگ به سؤالات من جواب مثبت داد<sup>۲</sup>: «... علت ناشنوائی بتهوون به نظر من غلبهٔ خون در گردش داخلی و مرکزشنوایی بود، و این وضع، همانطور که به دقت شرح داده اید، تمرکز دائمی قوای

۱- نامهٔ ؛ فوریه ۱۹۲۸ به دکتر ماراگ.

۲— جواب دکتر ماراگ در ششم فوریه ۱۹۲۸.

دماغی بتهوون، تأمل و فرورفتن او در اعماق اندیشه، آن هم به آن طرز وحشتناک بوده است، که مقایسهٔ آن با حالات مرتاضان هندی کاملاً صحیح به نظر می رسد.»

و اگر این نکته درست باشد، ما به این حقیقت رسیده ایم که فشار بیش از اندازه روی مغز، که حاصل قدرت تجسم و رقت خیال است، باعث این مصیبت انفجار آمیز می شود. و دربارهٔ بتهوون نیز جز این چیزی نمی توان گفت. و این سرنوشت او بود، که مانند اودیپ برای خود فاجعه بیافریند و این فاجعه از روز اول در کنار نبوغ بر پیشانی او نوشته شده بود.

Q

نبوغ بتهوون (و به تعبیر دیگر دیو درون او) باعث ناشنوائی اش شد. حال باید دید که ناشنوائی هم به سهم خود در نبوغ او مؤثر بوده است؟ و آیا ناشنوائی نقطهٔ اتکای او نبوده است؟

و ایس موضوع، آن روی مسئله ماست. دکتر ماراگ به صراحت در نامه ای مسئله را طرح کرده، ولی به حل مسئله نیرداخته است. زیرا بی کمک موسیقیدانان به این پرسش پاسخ نمی توان داد. هرچند که گاهی موسیقیدانان ناگزیر توصیهٔ پزشکان را می پذیرند!

مسئله مهم در اینجا ناشنوائی نیست، بلکه طنین صداها در داخل گوش است. دکتر ماراگ می نویسد: «اگر بتهوون به ورم سخت گوش در اثر تصلب نسجها دچار می شد، و از سال ۱۸۰۱ به بعد به ناشنوائی مطلق می رسید، به احتمال زیاد، و نمی گویم به یقین، هیچکدام از آثارش را خلق نمی کردا. امّا ناشنوائی او از

۱- دکتر ماراگ در نامهٔ دیگری می نویسد: «... به بعضی از انواع شنوائی

التهاب گوش داخلی آغاز شد، که هرچند از دنیای خارجی بریده می شد، این امتیاز را داشت که مراکز شنوائی اش تا مدتها در حال تحریک بود، و نوسانات موسیقی را با طنین گاهگاه احساس می کرد و اگرچه نوسانات خارجی حذف شده بود، صداها در داخل گوش افزایش یافته بودند.

با این ترتیب تخته رنگ او به رنگهای تازه ای آغشته شده بود، که مراکز شنوائی او را تحریک می کرد، و در عین حال که باعث زحمت و گرفتاری و عذابش می شد، ناچار بود با آن بسازد و اشتیاق روح خود را با آن درآمیزد.

و حالا بیائید تا دفتر مطالعات پزشکی را ورق بزنیم: دکتر ماراگ عقیده دارد ناشنوایانی که بیماری آنها با التهابات گوش درونی شروع می شود، از نغمهٔ دلنشین ساز و شکوه آواز لذت می برند ولی زود خسته می شوند و نمی توانند ریتم موسیقی را به خاطر بسپارند. (در صورتیکه بتهوون را می بینیم که در کوچه و خیابان و اطراف شهر، و هرجا که هست به شکار آهنگهای تازه می رود.)

امّا در ورای این سرمستیها، می بینیم که در آثار او گاهی شادی جای خود را به هذیانهای خشم آلود می سپارد. آیا ناشنوائی برخورده ام که تمام صداها به یکباره از میان می روند و هیچگونه طنینی در گوش احساس نمی شود. اینگونه افراد به اندوه عمیقی فرو می روند و دوست دارند دور از دیگران زندگی کنند. برای این گروه فرارفتن غلیان خون و دورههای تدریجی ناشنوائی وجود ندارد. و اگر بتهوون بدینگونه ناشنوا می شد هرگز نمی توانست موسیقی دان بزرگی شود.

۱- این ظاهر قضایا بود، و معلوم نبود چقدر درد می کشید. در همین حال اشتیاق خلاق او نیز تظاهر می کرد، وگلر در خاطراتش می نویسد دو روز پیش از اولین اجرای کنسرتوی پیانو در دوماژور (در بهار ۱۸۰۰) بتهوون گرفتار دردهای شدید روده ای شد و در همان حال روندوی شادی افزای کنسرتو را نوشت.

چنین تأثیری در آهنگهای او گذاشته است؟ و چه چیزهائی را می توانیم محصول تحریکات حس شنوائی او بدانیم؟ و از چه موقع این تحول پیدا شده است؟

دکتر ماراگ در جستجوی آغاز طنین در گوش او تا سال ١٧٩٦ به عقب مي رود، و من به خود اجازه نمي دهم به استدلالات پزشکی او ایراد بگیرم، امّا باتوجه به مطالب نامه های بتهوون نمی توانم از ۱۷۹۸ جلوتر بروم. هرچند از نظر موسیقی در این موقع تحولی در کارهای او نمی بینیم با این حال به نظر نمی رسد که پیش از سال ۱۸۰۰ تغییری در کار او پدید آمده باشد و اثری در ابتکارات او در هارمونی و مدولاسیون گذاشته باشد. معمولاً آثار او در مقایسه با موسیقی مکتب هایدن و موتسارت و یوهان سباستین باخ کمتر پیچیده و متنافر می نماید، امّا از نظر هماهنگی و یک دست بودن آهنگ در اوج است و در عالم موسیقی هیچ استادی جز هندل، اینقدر در همسازی کامل صداها با یکدیگر وسواس به خرج نداده است. و اگر بخواهیم آثار بیماری را در ادراک موسیقی او پیدا کنیم مسئلهٔ دیگری است، وگرنه از لحاظ شکل، چنانکه پیش از این گفته ایم او به برشهای چهارتایی معتقد بود و چنان در این کار سر سختی نشان می داد که مدام نتها را به صورت صف سربازان در می آورد و این عمل جزو خلق وخوی او شده بود و کنجکاوی در این قضیه کمتر داوطلب داشته است. در حقیقت من نمی توانم پرده از رازمقدماتی ف اجعهٔ ۱۸۰۳-۱۸۰۳ در زمینه تکنیک بردارم، امّا در بیقراریهای توحش آمیز و مالیخولیائی و حالات روحی اش می توان ردّپای این تغییرات را پیدا کرد. حتّی در دورانی که ناراحتیهای گوش او مسلم می شود، تا آنجا که من تحقیق کرده ام، عقل و منطق بر آثار و مفاهیم ساخته های او ملط است، در سروده هایش هیچ چیز را به دست تصادف

نمی سپارد، و حتی اگر بازگشت گور Cor ها را پیش از تکرار در اولین قطعهٔ اروئیکا با ضربه های نامنتظر ناشنوائی او مربوط بدانیم، و سرچشمهٔ آن را در توهمات سمعی او پیدا کنیم، باز می بینیم که در این سمفونی همه چیز دقیق و مطلوب و حساب شده است، امّا تحولات درونی او را به یقین، در کوارتهای رازومفسکی (۱۸۰٦) به روشنی می بینیم. در اینجاست که حس می کنیم در خانه چیزهائی زیرورو شده است و عناصر غیرمجاز به اتاقها راه پیدا کرده اند.

صفت مخصوص نابغه آنستکه هرچیز را به خدمت خود می گیرد و گاهی از شکل طبیعی اش خارج می کند، و نقاط قدرت و ضعف، وحتى بيماريهاى خود را به صورت دلخواه درمى آورد. استاد این نوع کارها گوته بود که اگر فرصت بیدا کنم چهرهای را که در خور اوست نقاشی می کنم و نشان می دهم که چگونه عناصر نامطلوبی را که حتی در وجود او به فراوانی یافت می شدند به صورت سرچشمهٔ غنای روحی درمی آورد و در هنر به کار می گرفت. بنهوون آگاهی گوته را نداشت. امّا غریزهاش از او قوی تر بود، و در سیلابهٔ هنر، هر مانعی را که در سر راه می دید، خرد می کرد و می سائید و در امواج پرخروش رود فرومی ریخت. ما صداها و ارتعاشات آزاردهنده را در موسیقی بتهوون نمی شنویم، از صداهای متفاوت و غیرعادی، مانند گورب گورب گامهای سربازان، عبور ارابهای در شب، ضربههای مکرر پتک روی تیرک آهنی، توف توف دو قطار که زیر باران سیل آسا متوقف می شوند، فریادهای خشمگین یک قوم شورشی، که گوش را می آزارد، در آثار او چیزی نمی بینیم. موسیقی بتهوون پر از یرندگانی است که نغمه سرائی می کنند، و روز بهاری را به خاطر می آورند. درآن، همه چیز موزون است. مارشهای نظامی، و تاخت وتاز سواران، و شعله های آتش در آپاسیوناتا نظم می یابند، گسترده می شوند، و نغمه ها چون اقیانوس به هرسو پیش می روند، همه چیز در قالب موسیقی او وزن پیدا می کند و سرانجام سرنوشت از راه می رسد. و چرا نباید به سرنوشت فرصت داد که با مئت به در بکوبد؟

در هرحال مسئله این نیست که او چگونه صداهایی را دریافت می کرد<sup>۱</sup>، مسئله آن است که چگونه و با چه معجزه ای صداهای دریافتی را به هرگونه که بود به ذوق خود به صورت یک اثر هنری درمی آورد. من و شما بارها در شبهای بی خوابی و تب آلود، صدای غرولند خون را در شاهرگهایمان شنیده ایم، امّا از میان ما تنها بتهوون می تواند هر صدائی را به صورت دلخواه درآورد و به آن وزن بدهد و از آن سمفونی و سونات درست کند. و نبوغ او در همین است که از بی شکلی و هرج ومرج، یک دنیای منظم به وجود می آورد.

گمان می کنم آوردن متن صورت جلسهٔ کالبد شکافی بته وون، در اینجا بی فایده نباشد. طبعاً ترجمهٔ آن، به دانستن دقیق اصطلاحات پزشکی به دو زبان آلمانی و فرانسه نیازمند بود، آقای دکتر امیل وناگل استاد بیماریهای گوش در دانشکدهٔ استراسبورگ به خواهش من این کار را به عهده گرفتند. که از زحمت ایشان سپاسگزار باید بود.

۱- از لابلاش آوازه خوان روایت کرده اند که بتهوون در حال مرگ به او گفته بود: «صدای ناقوسها را می شنوی؟ دارند د کور را عوض می کنند!» که اشاره به سنت تآترهای وین بود، که عوض کردن د کوررا با صدای ناقوس اعلام می کردند. «لنتز» به صحت این روایت معتقد نیست، به آن دلیل که بتهوون نمی توانسته، صدای ناقوس را بشنود. امّا باید توجه داشت که بتهوون صدای ناقوس را در اندرون خود می شنید.

# صورت جلسة كالبدشكافي بتهوون

از د کتریوهان واگنر معاون مرکز بیماری شناسی وین

«...غضروفهای گوش به نظر بزرگ و منظم می آمد. چال استخوان زورقی، بخصوص در لاله گوش گشاد بود. و عمق آن به یک برابر و نیم معمول می رسید و زوایای مختلف آن برآمدگی آشکاری داشت. جدارهٔ مجرای بیرونی چنان نازک بود، که در نزدیکی پردهٔ صماخ اصلاً به چشم نمی آمدند.

شیپور اوستاش صخامت بیشتری داشت و مخاط آن بهطرف قسمت استخوانی تنگ تر شده بود و در جلو مجرای لوله ای، به طرف لوزه ها، چند چال و زخمی به چشم می خورد.

پاره های برآمدهٔ استخوان شقیقه ای هیچگونه شیاری نداشت. یاخته هایش به صورت مخاط خون به هم بافته شده بود و در هرقسمت که از رگهای خونی می گذشت، مخصوصاً در منطقه حلزونی شکل که نسجهای پیچ دربیچی داشت، بافتهای سرخ رنگ دیده می شد.

عصبهای صورت ضخامتشان زیاد بود و برعکس عصبهای شنوائی لاغر و بی تورم بودند. رگهای مراکز شنوائی که به آنها متصل بودند سخت به طرف آن موضع کشیده شده، به شکل لوله ای به اندازهٔ پر کلاغ درآمده بودند و حالت غضروفی داشتند. عصبهای شنوائی

طرف چپ، از عصبهای طرف راست، نازک تر بودند و به سه رشتهٔ خیلی نازک و خاکستری فام متصل می شدند، که از حفرهٔ چهارم اعصاب طرف راست بیرون می آمد. عصبهای طرف راست به یک رشتهٔ قوی و سفید و روشن متصل بودند و ریشهٔ آن در چهارمین حفره بافتهای خونی مغز خیلی محکم در ارتباط بود.

مغز با استقامت تر و پرآب تر از معمول بود و پیچ و خمهایش عمیق تر و بیشتر از یک مغز معمولی بود .

کاسهٔ مغز از هرطرف متراکم و ضخامتی به اندازهٔ نیمی از شست دست داشت.»

۱- اگرچه این صورت جلمه از نظر پزشکان امروزی بسیار مبهم و ناقص است، ولی برای ما که وضع گوش بنهوون را بررسی می کنیم بی فایده نیست. دکتر ماراگ بعد از مطالعه همین مطلب در تشخیص خود بیشتر پافشاری کرد و گفت که به یقین بیماری گوش بنهوون در اثر ورم داخلی بوده، و نه ورمی که در اثر تصلب نسجها به وجود آمده باشد.

## دفتر چه طرحهای بتهوون در سال ۱۸۰۰

دفترچه طرحهای اف ۹۱ کتابخانه دولتی پروس در بران، آئینه تمام نمائی از بتهوون در سال هزاروهشتصد است، در کتابی، گزیدهٔ مختصر و مفید آن طرحها، و در مجموعه دیگری نسخهٔ کامل آن با نت نویسی رایج چاپ شده، و این تنها دفتر طرحهای اوست که بدینگونه کامل در دسترس عموم قرار گرفته است!

کتاب گزیده طرحهای بتهوون را از پایان سال ۱۷۹۹ تا اوایل ۱۸۰۱ دربر می گیرد<sup>۲</sup>. بخش بزرگی از این دفتر را «پرومته» پر کرده؛ امّا سونات برای ویولن، اپوس ۲۶ — سونات بهاری — نیز در صفحاتی از آن زیبائی عطرآمیزش را به هرسو پراکنده است. طرحهای چهار قطعهٔ سونات بهاری گل داده اند. شاخ و برگشان پر از شکوفه شده، عطر

۱- براین نکته بیفزائیم که نمخه بدلی از دفتر بیست صفحه ای طرحهای سمفونی نهم در سال ۱۹۰۴ در برلن چاپ شده، و خانه بتهوون به تازگی چاپ بعضی از دفتر طرحهای آهنگاز را آغاز کرده است.

۲ در این کتاب طرحهای پرومته در اولین اجرا، ۲۸ مارس ۱۸۰۱، و سوناتهای اپوس ۲۳ و ۲۶ انتخاب شده است.

جانفزای ملودیک اولین قطعهٔ خود را در فضای ابدیت پخش کرده اند. بتهوون با قلم سحرآمیزش ما را از جا حرکت می دهد و با طرحهای گوناگون خود تا صفحهٔ آخر به همراه می برد.

به این اثر باید آهنگهای دیگری را بیفزائیم، مانند: سونات برای ویولن اپوس ۲۳، قسمتی از سمفونی دوم، که برای پایان دادنش تلاشهای زیادی لازم دارد، نخستین طرحهای اولین سونات و Wasi una fantasia اپوس ۲۷، با تمام ملاحتهایش و سونات برای پیانو اپوس ۲۲ که آخرین قطعهاش اسکرتسو و مارش عزا همیشه در دلها نفوذ می کند.

در این دفتر، به صورتی گذرا، تکه هائی از اولین کوارتت اپوس ۱۸ شماره یک در چند جا دیده می شود — که احتمالاً روی سخن او در این کوارتت با آمنداست، و با آن که محصول سال گذشته اوست، در سال ۱۸۰۰ در آن دست برده، تغییراتی داده است. و باز در این دفتر دومیزان اول مقدمهٔ وزین پاته تیک اپوس ۱۳ (منتشر شده در سال ۱۷۹۹)، یافت می شود، که پرتوی از آن در اولین قطعهٔ سمفونی دوم خود را نشان داده، و اولین ایده با گاتل برای پیانو اپوس ۳۳ شماره هفت نیز لابلای مطالب این دفتر است.

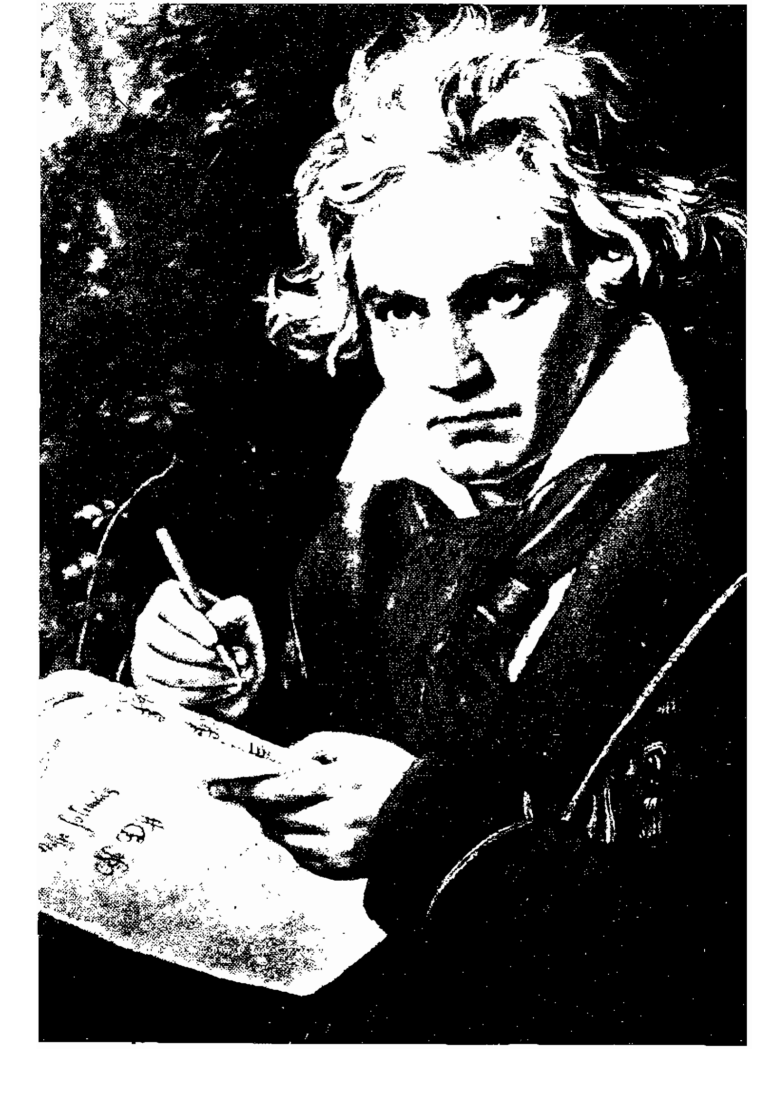
و بازهم در این دفتر طرحهائی می بینیم از سوناتها، سمفونیها، صحنه های اپرا، که باوجود زیبائی و کمال برای همیشه

۱- آهنگاز جوان کلمه «عزا»راهرگز روی کاغذ نیاورده، امّا در نهایت بی قیدی احساسات و عواطف گوناگون و متضاد را به هم گره زده است و به سادگی مارش عزا را با لبخند دلنشینی درآمیخته (موتیف اولین قطعهٔ سونات برای ویولن، اپوس ۲۶)، و ناگهان ریتم مارش عزا را به اولین میزانهای سونات کا)، و ناگهان ریتم مارش عزا را به اولین میزانهای سونات میزانهای سونات می برد. نه! هنرمندی است آزاد، و می خواهد عواطف آدمی را به بازی بگیرد.

در مرحلهٔ طرح مانده اند،

در این کتاب به تآتر و موسیقی دل انگیز و شاد بیشتر توجه شده است. و به رغم مارش عزا که حالت استثنائی دارد، و جز در طرحهای پرومته، از تراژدی اثری در اینجا نیست، و «مالیخولیا» که دو سال پیش در سونات اپوس ۱۰ شماره ۳ جای گرفته بود، در این دفتر جائی برای خود ندارد. نابغهٔ جوان، در این هنگام پروبال درآورده، می خواهد بلندتر پرواز کند. ا

۱۸ بتهوون در نامه ۱ اوت ۱۸۰۰ به ماتیمون می نویسد: «خود شما می دانید که در طی سالها هنرمند چقدر تغییر می کند و به سرزمینهای دورتری قدم می گذارد. هنرمندان بزرگ همیشه به پیشرفت و تکامل می اندیشند و هنرمندان عادی به آثار گذشتهٔ خود دل خوشند.»



# خواهران برنسويك

#### ودختر عمویشان: مهتاب

پیش از این گفته ام که بتهوون تا چه اندازه شیفتهٔ دوستی با زنان بود. به خصوص در بین سالهای ۱۷۹۹ و ۱۸۰۶ که جوان بود و نام آور، و در وین به سر می برد. این «مرد وحشی» — که ناخواسته وحشی بود — در میان زنان اشراف طرفداران زیادی داشت، که بسیاری از آنان قریحهٔ موسیقی داشتند و پیام هنری او را به هرجا می بردند ، و بسیاری با مهر و علاقه دل او را گرم نگاه می داشتند.

امّا بتهوون در هیچ خانه ای، مهر و محبت و صمیمیت خانوادهٔ برنسویک را پیدا نکرد، و بعید نیست که روزی معمای «دلدار جاودانه» او حل شود و نام برنسویک برای همیشه به بتهوون اتصال یابد. بی سبب نیست که دو اثر بسیار زیبای خود را به نام دو عضو این خانواده کرده است. برنسویکها یک برادر و سه خواهر بودند، و همه محبت و احترام خود را نثار این هنرمند می کردند. دوتا از این خواهرها

۱- بیشتر زنانی که با او دوستی داشته اند، ازشاهزاده خانم مهربان لیشنف کی گرفته،
 تا ترز و ژزفن برنمویک، جولیتا گوئیچاردی، کنتس اردودی، بارونس ارتمن با موسیقی بیگانه نبودند.

که دوستش داشتند و دوستشان داشت، موجوداتی برگزیده بودند که روحشان از مردم زمانه ظریف تر و بالا تر بود<sup>۱</sup>.

۱- از چند مورد استثنائی که بگذریم بیشتر نویسندگانی که چیزی در این زمینه نوشته اند از ترز برنسویک موجودی خیال پرور و سبک مغز ساخته اند، حقیقت آنستکه کمتر کسی به منابع مطمئن دست یافته، و دریافتها چندان دقیق نیست، بهترین و تا حدودی مطمئن ترین تألیفاتی که در دسترس ماست، کتاب «لامارا» چاپ ۱۹۰۹ در لایزیک است، که در سال ۱۹۲۰ بعد از تکمیل و تصحیح آن را دوباره چاپ کرده، کتابهای آندره دوهوسی: «معشوقه های بتهوون» چاپ پاریس دوباره چاپ پاریس همراه دارندگی خصوصی بتهوون» ۱۹۲۷، اسناد و مدارک جالبی با خود به همراه دارند، که با همهٔ ذوقی که در نگارش آنها به کار رفته است، هیچکدام از استحکام تاریخی بهره مند نیستند، و مطالبشان بیشتر بر پایهٔ حدس و گمان استوار شده است. نقل قسمتهائی از دفتر خاطرات ترز برنسویک، می تواند خلقیات و هوشمندی او را نشان بدهد. قهرمانان و قدیسان را می شود با طنز و نیشخند به بازی هوشمندی او را نشان بدهد. قهرمانان و قدیسان را می شود با طنز و نیشخند به بازی

اگر کسی بخواهد ترز برنسویک را، بدانگونه که بود، بشناسد باید به منابع دست اول و نوشته های خود او مراجعه کند، که بردو نوعند:

۱- خاطرات او که در سال ۱۸٤٦ قسمتی از آن را نوشته و از سال ۱۸۵۲ تا ۱۸۵۵ ریعنی هنگامی که بین هفتاد و هشتاد سالگی بود) به نگارش آن ادامه داده است و این نوشته ها به رغم سن و سال او، تبازگی و طراوت خاصی دارد، و بعضی از صفحات آن از احساسات و عواطف روح افزا لبریز است. در این خاطرات، تاریخها به علت گذشت زمان دقیق نیست و تداوم ندارد. بی نظمی این روایات نشان می دهند که ترز به مغز خود فشار زیادی آورده، تا تمام وقایع را بی توجه به تاریخ رویداد بنویسد. خاطرات ترز برنسویک در کتاب اول لامارا بطور کامل چاپ شده، و باید سپاسگزار او بود، اتا بدیختانه در کتاب دوم خود، که هدف دیگری را در نظر داشت، این مطالب را کنار گذاشت، و کتاب اول او تقریباً نایاب و دست نیافتی است.

۲ و از آن مهمتر و دست نیافتنی تر یادداشتهای خصوصی ترز است که تا امروز
 منتشر نشده، این یادداشتها فعلاً در اختیار خانم بارونس ایرن دوگراندو، آخرین

اگرچه ترز مدتی بردل و جان بتهوون چیره شده بود، امّا در سالهائی که منظور ماست، دیگر در قلب آهنگساز جائی نداشت. تغییر حال او در سی و بنج سالگی بود، که بعد از تجربه های دشوار آشکار و پنهان، خامی ایام جوانی را از خود دور کرد و مفهوم واقعی مأموریت الهی و انسانی اش را دریافت، و در آن موقع از نظر هوشمندی و صفای قلب با دوست بزرگش بتهوون در یک ردیف قرار گرفت و من در جائی دیگر از آن سخن خواهم گفت!. در اینجا قصدم فقط نشان دادن جای او در دایرهٔ دوستی و صمیمیت بتهوون است. خواهر او ژزفین نیز در

بازماندهٔ خانواده برنسویک است. ترز این خاطرات را بعد از سالهای ۱۸۰۹ و ۱۸۰۰ و ۱۸۵۳ تا ۱۸۵۳ نوشته است. و اگرچه در این یادداشتها از وقایع زندگی اش کمتر صحبت کرده، امّا با مطالعهٔ آن می توان به والاثی و معصومیت روح او پی برد و از ایمان و شک و دردها و کشمکشهای درونی اش آگاه شد، که نوعی اعتراف گونهٔ باشکوه است، که در یک بررسی کوتاه نمی توان به تمام زیبائیهایش پی برد. باید سپاسگزار دوشیزه دکتر ماریان دوچک باشم که امکان دسترسی به متن کامل این یادداشتها را (از سال ۱۸۰۹ تا ۱۸۱۶) برای من فراهم آورد، که سال های اصلی معمای بتهوون است. هرچند این یادداشتها کلیدی به دستم نداد که صندوقچه اسرار بتهوون را بگشایم، به گنجینهٔ عظیمی راه یافتم که حتی در جشجویش نبودم، با مطالعه این یادداشتها روح بزرگ ترز برنسویک را شناختم و به این حقیقت پی بردم که او نیز روحی همانند بتهوون داشت.

۱- در سال ۱۹۲۸ در مجارستان به نجلیل از نام او یاد کردند، و در سدهٔ گشایش اولین مهد کودک، که ترز برنسویک در اولین روز ژوئن ۱۸۲۸ به نام «باغ بهشت» بنیاد گذاشته بود مراسم جشن و سرور بر پا شد. به هنگام مرگ او هشتاد و هشت مهد کودک و مرکز نگهداری کودکان بی سر پرست و چندین مؤسسهٔ نیکوکاری در مجارستان وجود داشت که هزینهٔ بسیاری از آنها را ترز به عهده گرفته بود. در این مراسم زیر نظر بانوی دانشمند و پرهیزگار دکتر ماریان دوچک، گزیده هائی از دست نوشته های ترز در دو جلد چاپ شد. مجموعه یادداشتهای او به کتابی در چهار جلد و هرجلد در ششصد صفحه بالغ می شد،

این محدوده مقام ممتازی دارد.

برای این منظور ناچارم طرح کلی و سریعی از زندگی آن چهار برنسویک (یک برادر و سه خواهر) را نقاشی کنم و رابطهٔ آنها را با بتهوون. در سالهای بین دو سونات مهتاب و آپاسیوناتا، نشان بدهم که البته در این میان از ماجرای دخترعمویشان جولیتا با بتهوون سخن خواهم گفت و جای او را در این محدوده مشخص خواهم کردا.

برنسویکهای مجارستان نبیشان به دوک برنسویک، مشهور به شیراوژن می رسید که در قرن دوازدهم به اتفاق پسرش به جنگ صلیبی رفت. یکی از پسران او در بازگشت در مجارستان ماندگار شد و تشکیل خاتواده داد.

در قرن هجدهم به آنتوان اول عضو عالیمقام دربار، که از خاندان برنویک بود، با رعایت تمام جوانب با ماری ترز از خاندان عالیجناب کرومپا وصلت کرد تا همچنان اشرافیت در رگهای خانواده جاری باشد. و این مرد پدربزرگ دوستان مهربان بتهوون بود۲.

دکتر مارگیت رویش، در بررسی ارزشمند و مشروح خود

۱ در میان این چهار دختر، ترز از همه بزرگتر بود و در سال ۱۸۰۰ بیست و پنج سال
 داشت و جولیتا از همه کوچکتر بود و در آن زمان شانزده ساله بود.

۲ - تاریخ تولد و مرگ چهار فرزند بـرنــویک از این قرار است:

ماريا ترزا (همان ترز خودمان) ۱۷۷۵–۱۸٦۱،

فرانتس دوپائولا (دوست بتهوون) ۱۸۷۹-۱۸٤۹.

ژزفین (که بعدها کنتس دیم شد و پس از آن همسر بارون استاکل برگ) ۱۸۲۱—۱۸۲۱.

کار ولین (شارلوت، کنتس تله کی) ۱۷۸۲–۱۸٤۰.

جولیتا گوثیچا دختر عموی آن ها بود. مادرش سوزانا برنسویک خواهر آنتوان دوم بود.

سعی کرده ریشه های موروثی روح پرسخاوت و خیرخواه ترز برنسویک را پیدا کند، این بررسی نشان می دهد که اجداد پدری برنسویک ها خلق و خویی ظریف، و روحی سخاوت مند و خیرخواه داشتند. به هنر و دانش عشق می ورزید. به تعلیم و تربیت، که از مشغولیات فکری اشراف آن زمان بود، علاقهٔ زیادی داشتند و دلشان بسوی «آزادی» کشیده می شد، و امّا اجداد مادری بارون سی برگ و چندین پشت پس از اوس پرتحرک و سخت کوش بودند، و همین، وزنهٔ تعادلی در راه و رسم برنسویک ها بود.

ترز از برادر و خواهرانش بزرگتر بود . دخترخواندهٔ ملکه، و سوگلی و همدم و همراز پدر بود. به تاریخ استقلال آمریکا دلبستگی داشت و آزادی را برای کشور خود می خواست، و به دوستانش می گفت که «من با نام واشنگتن و بنیامین فرانکلین بزرگشده ام.» موسیقی را می پرستید، درسه سالگی پیانو می نواخت. در شش سالگی در مقابل اشراف وین پشت پیانو نشست، و کنسرتویی از روزتی در مقابل اشراف وین پشت بیانو نشست، و کنسرتویی از روزتی Rosetti را همراه با ارکستر اجرا کرد، در خاطراتش می نویسد: «به خاطر دارم که مرا بغل کردند و روی چهار پایه جلوپیانو گذاشتند. و ترس در وجودم نبود.»

آنقدر از سنش جلوتر بود که به زودی از معلم خود پیش افتاد،

در اینجا از شارلوت که کوچکتر از دو خواهرش بود حرفی نمی زنم، که مهربان و فداکار و بسیار متین و جدی بود و زندگی زناشوئی اش در قصر دورافتاده ای در والاشی می گذشت، شوهرش که مردی شایسته ولی مردم گریز بود، او را حسودانه دوست داشت و در قصر را به روی او بسته بود. با این وصف شارلوت نمی خواست که کسی از اسرار زندگی او سر در بیارود.

فرانتس ، کنت برنسویک ، از دوستان خوب بتهوون بود و ما در فصلهای آینده از او صحبت خواهیم کرد.

تکلیفهای درسی اش را مثل آبخوردن می دانست و می گفت که زیادی آسان است.

بعد از رسیدن به سن رشد به هیچ درس و مشقی تن درنداد. چهار بچه خودرو بزرگ می شدند و هشت ماه از سال را در روستای ارباب نشین مارتون واسار، که یدربزرگشان در منطقه یوشتا بنای آن را گذاشته بودمی گذراندند، و همین منطقه بود که ترکها، به مدت صد و ینجاه سال روی آن دست انداخته، همه چیزش را به غارت برده بودند. صحرائی بود باتلاقی و بکر و بی حاصل و تب خیز. بچه ها در مقابل تب و بیماری بی قیدا بودند و از آن واهمه نداشتند. و در این صحرای درندشت، بهشت وحشی و آزادی بی انتهای خود را پیدا کرده بودند. یدرشان همیشه غایب بود. به بهانهٔ اشتغالات اداری، که چندان هم وقتش را نمی گرفت دروین می ماند، اهل معاشرت بود و محبوب همه و همیشه عاشق. مادرشان وقتش را به سوارکاری می گذراند. سخت گیر بود و همه چیز را زیرنظر می گرفت. زنی بود با مشتهای آهنین از آبادی و زه کشی و درخت کاری صحرای باتلاقی دست بردار نبود، و همین تلاش بی حساب و مدیریت او باعث شد که بعدها مارتون واسار سرسبزوآبادوچشم و چراغ آن منطقه شود. این زن به زبان لاتین با بزرگان و بلندیایگان آن حدود نامهنویسی می کرد و غصهٔ تعلیم و تربیت بچه هایش را نمی خورد۲، بچه ها همه باهوش

۱- ترز می نویسد: «همه ما به ثبهای طولانی دچار شدیم. مادرم چهار سال پیاپی تب و نوبه می کرد، بی آن که بیماری اش رامعالجه کندیا در شیوهٔ زندگی اش تغییری بدهد» و این بی قیدی برای آنها گران تمام شد. ژزفین خواهر عزیز دردانه ترز در همینجا بیمار شد و تا دم مرگ به تب و لرز دچار بود. و این شاخه از برنسویک ها به قول امروزیها، همه شان به تب عصبی مبتلا بودند.

۲- مادرشان تعلیم و تربیت را بی فایده می دانست و می گفت آموزش و پرورش در

بودند و هر کتابی به دستشان می افتاد با شوق و ذوق می خواندند ۱، برای آنها فرق نمی کرد که رمان یا کتابهای لاتین بخوانند یا کتابهایی را که برادرشان از دبیرستان می آورد. دور تا دورشان را کتابهای شعر گرفته بود. اینگونه بزرگ شدن هم لذت بخش بود و هم خطرناک. یر از نیرو و همیشه در حستجووحرکت بودند. بی آن که بدانند این همه نیرو و حرکت را چگونه باید در راه درست به کار برد. نه راهنمائی داشتند و نه سرمشقی. آن چهار بچه باهم متحد بودند و زندگی را به شور و شوق می گذراندند و عشق و علاقه ای که به یکدیگر داشتند، باعث شد که مدتی بعد ژزفین از محبت خواهر بزرگش سوءاستفاده کند. به هرحال آنها به سبک خاص خود زندگی می کردند و جمهوری کوچکی درست کرده بودند. ترز سالهای بعد مى نويسد: «حالا كه به پايان عمر نزديك شده ام احساس مى كنم که روزهائی خوبتر و شادتر از آنها نداشته ام.» پدرشان در سال ۱۷۹۳ وقتی ترز هجمده ساله بود درگذشت. اوضاع غمانگیز اروپا، آشوبهای هلند، مرگ ژزف دوم، انقلاب فرانسه، جنگهای مصیبت بار با ترکها به روحیه و سلامت او لطمه زده بود و سرانجام از پایش درانداخت. مرگ او بیش از همه بر ترز ائر گذاشت. اندوه بر جانش چیره شد و دلش بیشتر به سوی مذهب گرائید. و در کنار مادری که آنقدر

استعداد و اخلاق بچه ها کرچکترین اثری ندارد. آنچه که انسان باید بشود از ازل نوشته شده، و تلاش ما برای تغییر سرنوشت بی فایده و حتی زیان بخش است.

۱- ترز می نویسد: «روزی جوانی کتاب نغمه های کلیستوک را به من داد، این کتاب تا مدتی انجیل من شده بود. دیگری اشعار ماتیسون، و سالیس را به من هدیه داد.این دوکتاب مراسرمست کرد.به نظم ونشرمی نوشتم، و هرچه میخواندم بعد از یکی دوبار از بر می شدم، ما خود را رها کرده بودیم تا شاعرانه زندگی کنیم و قلبمان شاد باشد.

پرتحرک بود، دختر به تأمل و تفکر پناه برد، گوئی در این روزها برای مأموریت انسانی و الهی خود در سالهای بعد آماده می شد. در میان باغ بزرگشان، باغچه ای درست کرده و روی یک تپه کوچک به یادبود پدرش هرمی از سنگ مرمر ساخته بود. ساعتها در کنار آن می نشست و به اندیشه فرومی رفت، و در دل آرزو می کرد که در جامهٔ راهبه ها درآید و به خلق خدا خدمت کند، واین آرزوی اودرسالهای بعد سبب شد تا قسمتی از عمر را به خدمت خلق بگذراند و با آن که شبانه روزش وقف این کار شده بود، هرگز از نیکوکاری خسته نمی شد.

0

عاقبت روزی فرا رسید که کره اسبهای وحشی دشت پوشتا را که سرمست هوا و فضای آزاد بودند، به شهر بردند تا چند روزی هم در شلوغیهای آن نفس بکشند، و این کار با سرعت و خشونت انجام گرفت، ترز در این مورد مینویسد: «فقط هجده روز و سه ساعت در وین ماندیم. مادرم پیش از سفر تصمیم خود را گرفته بود. همه چیز طبق برنامه بود. دل کندن از روستا، حتی برای چند روز برای ما تلخ و دشوار بود، و شاید لحظهٔ دور شدن از پوشتا از تلخ ترین ساعات عمر ما بود.»

امّا این روزهای «تلخ و دشوار» برای آنها که شاد و بی خیال بزرگ شده بودند، حوادث خوبی به دنبال داشت، که آشنایی با بتهوون، از آن جمله بود.

اتفاقات بعدی نشان داد که این دختران آزاد و بی آرام که از کنار رود راین آمده، بوی جنگل و هوای دشت را با خود به شهر آورده بودند و خود را در آنجا محصور می دیدند. و بتهوون در وین، در عمارت سه طبقهٔ هتلی درکنارمیدان سن بی یر با این پریان جنگل آشنا شد، پنداری بر فراز کوه ایدا انتظارشان را می کشید، دوستان تازه او

عبارت بودند از تسی (ترز) یبی (ژزفین) و مادرشان، که روزها باهم به سیر و سیاحت شهر می رفتند.

ترز در یادداشتهایش ما را در جریان این سیر و سیاحتها می گذارد، حیفم آمد که شما را از لذت خواندن آن محروم کنم:

«دفترچه سوناتی از بتهوون برای و یولن و و یولونسل همیشه زیربغل من بود، مثل دختربچه ای بودم که از مدرسه به خانه برمی گردد. لودویک وان بتهوون جاودانی وعزیز، که هم دوست داشتنی بودوهم با ادب، در هتل منتظر من بود. بعد از ردوبدل کردن چند جمله دست مرا گرفت و پشت پیانو نشاند. با جرأت پیانو می نواختم و گاهی همراه و یولونسل و و پولن آواز می خواندم. ماه مه بود و آخرین روزهای قرن گذشته بتهوون قول داده بود که همه روز برای دیدن ما به هتل شیرطلائی بیاید، و می آمد و به جای آن که یک ساعت بماند، گاهی چهار پنج ساعت می ماند. من عادت داشتم که موقع نواختن دستم را صاف و کشیده نگاه دارم، و او مرتبا دستم را می گرفت و خم می کرد و از این کار خسته نمی شد. این هنرمند نجیب از من خیلی راضی بود، در مدت شش روز، حتی یک روز هنرمند نجیب از من خیلی راضی بود، در مدت شش روز، حتی یک روز خهار و پنج بمدازظهر سرگرم نواختن بودیم، تا آن که مادرم می آمد و باهم چهار و پنج بمدازظهر سرگرم نواختن بودیم، تا آن که مادرم می آمد و باهم غذا می خوردیم، مسافران هتل آدمهای خوبی نبودند...»

«دوستی و همنشینی با بتهوون از آنجا شروع شد، و قلبهایمان

۱ منطور او یکی از تریوهای اپوس یک است. عده ای می گویند که لارگو
 درمی ماژور، اپوس یک شماره ۲، اولین راز و نیاز بتهوون با ترز است.

۲ این چند کلمه را به فرانسه نوشته است. ترز در نوشته هایش فرانسه و آلمانی را به هم می آمیزد. و بعضی از صفحات را از اول تا آخر به فرانسه می تویسد، که زبان محبوب مادر او بود. ترز می نویسد: «گاهی مادرم می گفت برای من عجیب است که تواینقدر به زبان آلمانی پرحرفی می کنی!»

٣- يا اين حساب مه سال ١٧٩٩

به هم نزدیک شدند و این دوستی تا آخرین روزهای عمر او دوام داشت، در اوفن، و در «مارتون واسار» به جمهوری ما می آمد و ما باهم به گردش می رفتیم. میدان کوچکی در وسط باغ بزرگ ما بود که چند درخت زیزفون به زیبائی تمام دورتا دورش را گرفته بودند. هر درخت را به اسم یکی از اعضای خانواده و یکی از دوستان می نامیدیم، و هروقت یکی در آنجا غایب بود از درخت هم نام او سراغش را می گرفتیم. گاهی صبح زود به دیدار درختها می رفتم، آنچه در دلم بود با درخت درمیان می گذاشتم و هرگز نشد که درخت به من جواب درست ندهد!...»

«... هجده روز در وین مشغول بودیم و فرصت سر خاراندن نداشیم. مادرم ما را به کارخانه ها و کارگاهها می برد و همه گوشه های دیدنی شهر را به ما نشان می داد. خاله فینتا، که زنی بود اهل معاشرت و چهار دختر داشت، این گردشها را ترتیب می داد، از پراتر، اوگارتن، لوست گارتن گرفته تا درنباخ، و همه تآترها و همهٔ جاهای دیدنی شهر را دیدیم. شبها با موسیقی و رقص می گذشت. گاهی دور هم می نشسیم، بستنی می خوردیم و می گفتیم و می خندیدیم. ساعت چهار بعد از نیمه شب لباس پوشیده و آماده بودیم که ساعت پنج صبح گردش و بازدید از وین را شروع کنیم. و چه روزهای عجیبی بود. بتهوون با ما بود، و با شور و شوق ما شریک بود، و ما می دانستیم که این روزها زود گذر است و شوق ما شریک بود، و ما می دانستیم که این روزها زود گذر است و دوباره باید به جمهوری خود برگردیم. جوان بودیم، با طراوت بودیم، مثل دوباره باید به جمهوری خود برگردیم. جوان بودیم، با طراوت بودیم، مثل بچه ها بازیگوش بودیم. ساده بودیم، و هرکه با ما بود دوستمان داشت و از بن دوستی ضررنمی کرد!...»

افسوس که چند هفته بعد از این ماجرا، یکی از خواهرها که از همه قشنگ تر بود، یعنی ژزفین، ناخواسته و با چشمهای اشک آلود به خانهٔ شوهر رفت. شوهر او مرد پنجاه ساله ای به نام کنت ژزف دیم

۱ شوهر او کنت ژرف دیم (معروف به مولر، صاحب یک نمایشگاه معروف هنری) بود. ژزفین در یادداشتهایش شرح می دهد، که این مرد وقتی ژزفین را دید به

بود که ژزفین دوستش نداشت، و مادر یک دنده و پرقدرت، که به احساسات و عقیدهٔ دخترها کاری نداشت، او را به این ازدواج وادار کرده بود.

رُزفین پیش از آن که فرزندانی بیاورد و به آنها دل ببندد، با موسیقی و بتهوون خود را تسلّی می داد. بتهوون مرتب به دیدار او می رفت و هر سه روز یک بار به او درس موسیقی می داد، و آن دو چنان به هم نزدیک شده بودند که گوئی نیازمند یکدیگرند. کنت دیم شوهر ژزفین داستان عجیبی داشت، سالها پیش در دوئل مصیبت باری شرکت کرده و بهمین دلیل عنوان اشرافی اش را از دست داده بود، امّا سرانجام بعد از سالها دوندگی به لقب خانوادگی اش دست یافت و از او اعاده حیثیت شد، با این وصف اشراف و همقطاران گذشته، حاضر نبودند او را در جمع خود بپذیرند، و ناچار تنها و گوشه گیر شد، و تنها بیوزی که او را تسلی می دادزن زیبا و جوانش بود، امّا ژزفین تسلای قلبی اش را در وجود بتهوون جستجو می کرد، که از هرچیز برای او قلبی اش را در وجود بتهوون جستجو می کرد، که از هرچیز برای او گرامی تر بود، غافل از آن که بتهوون مدتی بعد با خواهر او ترز روابط گرامی تری پیدا خواهد کرد. امّا ژزفین و بتهوون هردو بسیار شرافتمند و نجیب بودند و تا وقتی کنت دیم زنده بود روابط عاشقانه نداشتند.

آودل بست، وبه زیرکی نظر موافق مادر را جلب کرد، در مراسم نامزدی اجباری ژزفین با چشمهای اشک آلود به گردن خواهرش ترز آویخته بود، و از او می خواست که به جای او با این مرد عروسی کند! امّا ژزفین بعد از ازدواج محبتش را از شوهر دریخ نکرد، و حتی سال بعد که شوهرش ورشکته شد و قسمتی از دارائی اش را از دست داد، با آن که مادرش این مرد را از خود راند، حاضر نشد از او جدا شود. با این وصف هرگاه به خواهرش نامه می نوشت، آرزو می کرد که آنها در زندگی خوشبخت باشند و به دلخواه مردشان را انتخاب کنند.

اواخر سال ۱۸۰۰ جولیتا گوئیچاردی در زندگی بتهوون نمایان شد. او از ایتالیا به وین آمده بود، و نه به سال از ژولیت شکسپیر بزرگتر بود و نه در طنازی کم از او. امّا طبیعت او را برای تراژدی نساخته بود، مینیاتوری از او باقی مانده، که صورت بانمک، چشمهای پرحرارت، دهان قشنگ و اشتهاآور، و اندام تپل ولی راست و کشیدهٔ او را نشان می دهدا

داستان زیبائی جولیتا در محافل وین بر سر زبانها افتاده بودو خود او نیز از این موضوع خبر داشت! همه او را «جولیتای دلربا» می نامیدند. حتی این زیبای تازه وارد تا مدتی دختر عموهای زیبایش را از سکه انداخت و دیگر از خواهران برنسویک در این محافل حرفی نبود. بتهوون پیش از همه او را دید و در آتش افتاد، و از بهار تا پائیز ۱۸۰۱ گرفتار این آتش بود. ظاهراً از تابستان آن سال در خانهٔ عمو برنسویک، که دختر عموها را دور خود جمع کرده بود، این عشق اظهار و آشکار شده است آ.

و امّا چگونگی ماجرای این عشق معلوم نیست، زیرا جولیتا و خویشاوندانش آن را انکار کردهاند، امّا یک پردهٔ نقاشی آکه از آن

۱ے این مینیاتور امروز در اختیار دکتر برونینگ در وین است.

۲-- پدرش کنت گوئیچاردی از ایتالیا به وین آمده بود، زیرا منصب مهمی در دیوان عدالت برای او در نظر گرفته بودند.

۳- اخلاق خانوادگی گویی چاردی ها به گونه ای بود که چنین موضوعهائی را انکار می کردند. خود من از نوهٔ جولیتا، خانم بارون هی ویلر گالنبرگ حقیقت این ماجرا را پرسیده ام و او در جواب من به ظرافت نوشته است: «در خانوادهٔ ما رابطه بین مادر بزرگم جولیتا و بتهوون را انکار می کنند، و او را تنها به نام معلم موسیقی جولیتا می شناسند. من و خواهرم همیشه از کتمان این حقیقت رنج برده ایم!»

٤- در این تصویر، بتهوون، به سبک نقشهائی که از شاتوبریان به بادگار مانده،

زمان به یادگار مانده، این انکارها را بی اعتبار می کند، و درست به این می ماند که چیزی را عمداً پنهان می کنند تا بهتر دیده شود! در این تصویر بتهوون جوان و خوش اداست. با ریش در دو طرف صورت، لباس بسیار ظریف و چسبان، دست زیر چانه و آرنج فشرده روی نرده باغ. و در این حال چشمهایش را حریصانه به پنجرهٔ اتاقی دوخته که جولیتا در آنجا از پشت پرده لبخند می زند و او را می باید.

بتهوون شک نداشت که جولیتا دلباختهٔ او شده است. در نامه ای در نوامبر ۱۸۰۱ به وگلر نوشت که «دوستم دارد و دوستش دارم.» و سالها بعد در ۱۸۲۳ که برای شیندلر ماجرای این عشق را حکایت می کرد، در دفترچه گفت و شنودهایش به زبان فرانسه نوشت: «خیلی دوستم داشت، شوهرش را اینقدر دوست نداشت، با اینوصف پس از چندی خواهان اوشد. »و در همین گفتگو جولیتا را متهم کرد که «از عشق او بهره برداری کرده، و شوهرش را به تور انداخته است!» متأسفم که ناچار این کلمات زمخت و بی رحمانه را نقل کرده ام، زیرا درست یا نادرست این مطالب وارد تاریخ شده، چهرهٔ این زن زیبا را لکه دار کرده است. هرچند دوستداران بتهوون از من دلگیر می شوند، اما من معتقدم که اگر بتهوون چنین روزی را پیش بینی می کرد این کلمات را روی کاغذ نمی آورد. به خاطر داشته بیش بینی می کرد این کلمات را روی کاغذ نمی آورد. به خاطر داشته باشیم که اطرافیان بتهوون، به جز شیندلر، بقیه زبان فرانسه نمی دانستند، و او چیزهائی را که نمی خواست اطرافیانش بفهمند به

خیلی ظریف و احساساتی می نماید. تصویر را ایزیدور نریگاس کشیده، و بتهوون آن را برای خانوادهٔ برنسویک فرستاده، که فعلاً در اختیار خانم هوگو فینالی در فلورانس است. زیرا این زن که آخرین بیوهٔ خانوادهٔ برنسویک است، بعد از مرگ شوهر، به یک ایتالیائی به نام کاپونی شوهر کرد، و به این ترتیب تصویر بتهوون و جولیتای ایتالیائی تبار به ایتالیا بازگشته است!

زبان فرانسه برای شیندلر می نوشت. و شیندلر از آن کسانی بود که معتقدند در نقل مطالب باید وفادار بود، و چیزی را خوب یا بد، ناگفته نمی گذاشن ۱.

راستی گناه جولیتا چه بود؟ گناهش این بود که دیگران را دلباختهٔ خود می کرد؟ این کار برایش ساده بود. کافی بود که از چشمهایش کمک بگیرد! او پریماورا دختر رومولوس بود که کسی را دوست نداشت و همه دوستش داشتند. با این همه، با انصاف بود و باید قدرشناس او بود. بتهوون برعکس بی انصافی می کرد. همهٔ عشاق شکست خورده بدینگونه اند. شکست، قلبش را پر از کینه کرده بود، و این زخم برای همیشه در قلب او ماند. اما عشق جولیتا را هرگز فراموش نکرد و در لحظهٔ مرگ تصویر جولیتا در کنار او بود.

وحالا به سال ۱۸۰۱ باز گردیم. در آن ایام بتهوون به جولیتا درس موسیقی می داد. و چون از او پول نمی گرفت، جولیتا ده دوازده پیراهن را که با دستهای زیبای خود دوخته بود، به او هدیه کرد. جولیتا هرچند مهارت و تسلط ترز را نداشت نوازنده و موسیقی شناس خوبی بود. بتهوون به شاگردانش سخت می گرفت، و اگر نادرست می نواختند خشمگین می شد، دفترچه نت را زیر پا می انداخت و لگد کوب می کرد. اماجولیتاخوب پیانومی زدواستاد از او راضی بود، و خانواده اش در کمال افتخار بتهوون را در مهمانیهای شبانه شان خانواده اش در کمال افتخار بتهوون را در مهمانیهای شبانه شان را ساخت و چند ماه بعد در زمستان ۱۸۰۲—۱۸۰۱ سونات مهتاب را ساخت و به او تقدیم کرد. این سونات در ابتدای ماه مارس ۱۸۰۲ از چاپ درآمد.

۱ در این گفتگو با شیندلر، بتهوون می گوید که: «درسال ۱۸۲۲ جولیتا به وین
 بازگشت و گریان پیش من آمد، اما من او را از خود راندم.»

امّا دیری نیائید که توهمّات از میان رفت. در نخستین سال ۱۸۰۲ قضیه روشن شده بود. دیگر تردیدی نبود که جولیتا کنت گالنبرگ را انتخاب کرده است. کنت ربرت گالنبرگ بسیار جوان بود، شاید به زحمت یک سال از جولیتا بزرگتر بود، و از همان روزهای ورود این دختر دلربا به وین با او رفت وآمد داشت.

بتهوون وصیت نامهٔ غم انگیز خود را در ششم اکتبر ۱۸۰۲ نوشته است و هرچند امکان دارد شکست در عشق و بحران روحی بعد از آن، در نومیدی اواثر گذاشته باشد، ولی از متن وصیت نامه معلوم می شود که مسئلهٔ عشق در درجه دوم اهمیت است و تراژدی واقعی بیماری درمان ناپذیر اوست.

وحتی اگر به عشق جولیتا اطمینان داشت و ازدواج با او را تنها راه نجات می دانست متوجه مشکلات کار بود ا. وانگهی در آن موقع که جولیتا، کنت ربرت را بر او ترجیح داد، هنوز جوان بود و نیرومند، و نمی توانست چنین شکستی فاجعه آفرین باشد، امّا مدتها بعد در فامه ای عشق جولیتا را «آخرین بندر سلامتی» می نامد. و طبعاً در آن ایام آنقدر بر احساسات خود تسلط داشت که ظاهر خود را نگاه دارد و معاشرت با جولیتا را قطع نکند. جولیتا در تاریخ دوم اوت دارد و معاشرت با جولیتا را قطع نکند. جولیتا در تاریخ دوم اوت دارد و معاشرت به وین همچنان، به خانهٔ آن دختر رومولوس می رفته است. نامه های دیگر او به ژزفین برنسویک معلوم می کند که بیهوون تا شب ازدواج جهایتا با کنت ربرت (سوم نوامبر ۱۸۰۳) و بیهوون تا شب ازدواج جهایتا با کنت ربرت (سوم نوامبر ۱۸۰۳)

۱- در نامهاش به وگلر، ۱۶ نوامبر ۱۸۰۱، می نویسد: «برای اولین بار احساس می کنم که ازدواج برای من خوشبختی می آورد. بدبختانه جولیتا از طبقهٔ من نیست. خود من هم مشکلاتی دارم که باید وضعم را روشن کنم.»

عزيمت زن وشوهر به رم به خانهٔ آنها رفت و آمد داشته است.

O

در این فاصله، پپی (ژزفین) دوباره مالک قلب بتهوون شد و جای جولیتا را گرفت. بتهوون عزیز، با موسیقی اش، با کوارتها و سپتوئورها و سوناتها و «واریاسیونهای خدا گونه اش» او را محور می کرد، و او بود که با پیانو ساخته های بتهوون را در حضور او اجرا می کرد، حتی سوناتی را که برای جولیتا نوشته بود، ژزفین می نواخت!

بتهرون تمام سوناتهائی را که تازه ساخته بود، و به قول خودش خط تازه ای در دنیای موسیدهی بود، و دو سونات خط تازه ای در دنیای موسیدهی بود، و دو سونات اپوس ۳۱ (چاپ در Quasi una fantasia و پاستورال و دو سونات اپوس ۳۱ (چاپ در اوت ۱۸۰۲) را پیش از آن که به نظر دیگران برساند پیش ژزفین می برد، تا او یکایک را مطالعه کند و بنوازد. ژوزفین در این هنگام به خواهرش ترز نوشت که: «ساخته های تازهٔ او تمام آثار گذشتگان را به دست فراموشی خواهد سپرد.»

چنین برمی آید که بتهوون مجذوب ژزفین، که او را خوب درک می کرد، شده بود. ژزفین زیبا و مهربان و هوشمند و هنرمند و لبریز از ملاحت و ذوق بود. جاذبه معصومانه او بی آن که تقصیری داشته باشد وین را تسخیر کرده بود. یکی از عشاق سینه چاک او می گفت: «خودش خبر ندارد که چه می کند!»

نامه های ژزفین حکایت از این دارد که بتهوون در زمینه موسیقی بسیار مشکل پسند و پرتوقع بود و برای همگام بودن با او باید

۱ - کنت ولکنشتین در نامه ای به ترز، ۱۸ ژوئن ۱۸۰۹، اعتراف کرده بود که ژزفین را عاشقانه دوست دارد و در اولین دیدار گرفتار مهر او شده است.

دائم پیانو نواخت و مطالعه کرد. و شاید موسیقی بهانه ای بیش نبود! در پایان سال ۱۸۰۳ کنت دیم شوهر ژزفین درگذشت. بیماری ذات الریه در ظرف چند رون به هنگام سفر به پراگ او را از میبان برداشت و ژزفین با چهار فرزند و انبوهی از کارهای درهم وبرهم، که از هیچکدام سر درنمی آورد. تنها ماند؟. سلامت خود او هم در این ایام به خطر افتاده بود؟. تب عصبی عذابش می داد و این بیماری تا پایان عمر او را رها نکرد. عزای شوهر و آشفتگی اوضاع زندگی برای او تحمل ناپذیر بود. وانگهی شکنندگی و ظرافت اشراف را داشت. گل پرورش یافته در گلخانه بود، و به یک تندباد نا گهانی تاب و توانش را از دست می داد، و حالا که سد نجابت زناشوئی بین او و بتهوون برداشته شده بود، در این اوضاع و احوال بتهوون دری از امید به روی او می گشود. و عشق به جان او آتش می زد. از تابستان امید به ییلاق آمده بود؟، با بتهوون همسایه شده بود و مدام

۱- ژزفین در نامه ای به تاریخ اکتبر ۱۸۰۳ می نویسد که بتهوون با چنان حرارتی کار می کند، که برای درک معانی نوشته های او باید مدام در حال مطالعه و تمرین موسیقی باشم.

۲ کنت دیم مالک ماختمان عظیمی با هشتاد اتاق مبله و آماده برای اجاره بود، در یکی از تالارهای بزرگ این ساختمان نمایشگاه هنری معتبری دایر کرده بود، که خود آن را اداره می کرد.

۳- این تیره از خانوادهٔ برنسویک، همه بی استثنا روحی لطیف و اعصابی شکننده داشتند. ژزفین عاقبت به بیماری عصبی درگذشت و از شش فرزند او، پنج تا در جوانی مردند. مادرش به تب عصبی دچار شده بود. برادرش فرانتس پیش از بلوغ ضعیف و بیمارحال بود در بزرگی هم از نظر روحی وضعی عادی نداشت. ترزهم از نظر جسمی ضعیف بود، امّا توانست برضعف خود چیره شود، و تا زنده بود با ناتوانی جسمی اش مبارزه می کرد و شاید به همین سبب عمری طولانی داشت.

٤ -- ژزفين كه حالاتي بيمارگونه داشت خانه اى در ييلاق هيتزينگ اجاره كرده بود،

همدیگر را می دیدند، امّا این رفت و آمدها در زمتان آن سال بیشتر شد و خواهران او را مضطرب کرد و به فکر انداخت که بیشتر مراقب حالش باشند. هرچند در خانواده برنسویک،همه بتهوون را دوست می داشتند، این دوستی حدودی داشت. خواهران از هیجانات عاشقانه بتهوون واهمه نداشتند، چرا که به چگونگی حالاتش آشنائی داشتند، ولی آنچه باعث وحشتشان شده بود ضعف روحی ژزفین بود. او از آن گروه زنانی بود که قربانی قلب واحساسات خودمی شوند، وبلد نیستند «نه» بگویند.

و به سادگی می توان به یاری نامه های شارلوت به ترز و فرانتس در نوامبر و دسامبر ۱۸۰۶ این رمان عاشقانه را پی گیری کرد. در نامهٔ ۲۰ نوامبر می خوانیم که «بتهوون بی اندازه مهربان است، هردو روزیک بارپیش ما می آید و ساعتها او و پیی (ژزفین) در کنار هم می مانند.» و از نقیهٔ نامه ها معلوم می شود که سی اولین

کنار هم می مانند. » و از بقیهٔ نامه ها معلوم می شود که پبی اولین کسی است که از محرمانه ترین افکار بتهوون خبر پیدا می کند. پبی اولین کسی است که قسمتهائی از ابرای باشکوه بتهوون را می نوازد و می خواند. و این مطلب برای ما نیز اهمیت خاصی دارد، زیرا تصویر زنانهٔ اولین الهامات «لئونور» را به ما نشان می دهد.

و ترز که مدتی در کنار او بود در خاطراتش در ژوئن ۱۸۰۶، می نویسد: «بتهوون را در آنجا زیاد می دیدیم. ظاهراً خوشحال بود، و می گفت که در این تابستان به سفر نخواهد رفت. در هوتلدرف ساکن شده بود و به ما خیلی نزدیک بود.»

ترز و شارلوت و ژزفین در نامه ها و یادادشتهایشان از وضع روحی و سلامتی بتهوون در این تابستان (تابستان نوشتن آپاسیوناتا) چیزهائی نوشته اند که با آنچه دوستش برونینگ می نویسد سازگاری ندارد. در حالیکه برونینگ از تب عصبی و بدخلقی او صحبت می کند، سه خواهر از روحیهٔ شاد و خندان او سخن می گویند. و شاید حقیقت آن باشد که خواهران، خورشید را به جان بتهوون باز آورده بودند!

یک ماه بعد «وضع خطرناکتر می شود.» شارلوت در ۲۱ در ۲۱ در ۲۱ در ۲۱ در ۱۸ درس می نویسد: «بتهوون هر روز با ماست و به پهی درس می دهد. ای کاش صدای قلبم را می شنیدید!» ۲

در اوایل ژانویه ۱۸۰۵ این نامه ها به همانگونه ادامه می یابد: «تقریباً همه روز می آید.بی نهایت دوست داشتنی است. یک لید برای پی تنظیم کرده.»

و پیی خواهش می کند که این لید را به کسی نشان ندهد و به صورت راز بین خودشان بماند!

ترز در نامهٔ ۲۰ ژانویه تشویش خود را پنهان نمی کند:

- «معلوم نیست پیی و بتهوون کارشان به کجا می کشد؟ کسی جز خود پیی نمی تواند نگهبان او باشد. آوای قلبی که به آن اشاره کرده ای بهترین راهنمای ماست: قلب تو باید آنقدر قوی باشد که بتواند نه بگوید! و این چه وظیفهٔ دشواری است که به عهدهٔ قلب ما گذاشته شده! چقدر این کار غم انگیز است. از هر چیزی غم انگیزتر است!»

۱-- در نوزدهم دسامبر به ترز می نویسد: «باید بگویم که اوضاع کمی خطرناک است.» و در این موقع ترز به وین رفته، و به محض دریافت این نامه، به پهی می نویسد که مواظب سلامتی خود باشد و اینقدر به موسیقی نیردازد. و از لحن او پیداست که دچار تشویش شده.

٢- جمله آخر به فرانسه نوشته شده.

۳— خواهران برنسویک نه تنها بتهوون را با خود هم سطح می دانستند، بلکه او را از خودشان برتر می شمردند. برادرشان فرانتس هم تعصب اشرافی نداشت و چندی بعد با دختر نوازنده ای ازدواج کرد. با اینوصف ژزفین از غرور اشرافی بی نصیب نبود، و ترز در خاطرات منتشر شده اش به این نکته اشاره می کند و این مسئله با ازدواج دوم او با بارون استاکل برگ تأیید می شود، که ظاهراً می خواست غرور درهم شکسته اش را از ازدواج اول خود با کنت دیم که عناوین اشرافی اش را از دست داده بود، تسکین بخشد.

از این بی پرده تر نمی شود گفت. امّا چرا ترز و شارلوت پیوند آنها را غیرممکن می دانستند؟ برای پی بردن به علت نباید زیاد دور رفت: آنها با او از یک تیره نبودند!احساسات دودمانی آنها به جوش آمده بود! ابتدا ترز به زبان آمد. ژزفین نیز مدّتی بعد به ترز گفته بود: «کمتر اتفاق می افتد که در طبقهٔ ما کسی به ندای قلبش گوش بدهد و همسرش را به میل خود انتخاب کند.» خواهران برنسویک با بههرون آنقدر صمیمی و نزدیک بودند که به اخلاق زمخت و ناشنوائی او که برآیندهاش سایه انداخته بود، چندان اهمیت نمی دادند. دو خواهر پیی دلایل محکمتری برای مخالفت داشتند: از این حقیقت خبر داشتند که آثار بی مانند بتهوون که اینگونه در دل و جان ظریف و بیمار ژزفین نشسته بود، تنها به کار آن می خورد که پیی را از جا بلند بیمار ژزفین نشسته بود، تنها به کار آن می خورد که پیی را از جا بلند نمی توانست در صحنهٔ زندگی دستگیر آنها باشد. موسیقی و زندگی دو دنیای متفاوت بودند، و از دست این دو موجود بیمار برای یکدیگر دو دنیای متفاوت بودند، و از دست این دو موجود بیمار برای یکدیگر کاری برنمی آمد.

امّا ترزبعدهابرای آن که در جدائی آن دو سهمی داشته،خود را ملامت می کند. در خاطرات منتشر شده اش که به لطف دوشیزه دکتر ماریان دوچک به آن دسترسی پیدا کرده ام، چهل سال بعد از آن ایام با تأسف عمیق از ماجرا یاد می کند و ندای ملامت را به گوش جان می شنود. او در مارس ۱۹۶۷، که بتهوون و ژزفین در قید حیات نبودند، می نویسد:

«بتهوون دوست خانواده ما بود و در قلب ژزفین جای داشت. آنها برای یکدیگر به دنیا آمده بودند و...»

۱-- بعد از انتشار چاپ اول کتاب، دوشیزه دوچک جمله های کوتاهی را که در

و بقیه را باید به زبان آلمانی بنویسم که معنی اش دو چندان «...Und lebten beidennoch, hatten sie sich vereint» می شود:

این کلمات تکان دهنده را می توان بدینگونه ترجمه کرد: «و اگر حالا زنده بودند باهم پیوند می بستند...» امّا دوشیزه دوچک و پارهای از زبانشناسان، که با آنها بحث کرده ام، معتقدند که طرز نویسندگی ترز، و زبان محاورهٔ مردم وین در آن عهد به صورتی است که کلمه «Und» چرخش خاصی به کلام می دهد و مطلب بدین معنی است که:

«اگر هردوی آنها زنده بودند و اگر پیوند بسته بودند…»
 خواهران هرکدام در تصمیم گیری ژزفین سهمی داشتند. و در

بعضی از حاشیه های خاطرات ترز پیدا کرده بود برای من فرستاد، که قطعیت عشق دوجانبه و یگانگی میان بنهوون و ژزفین را تأیید می کند، و در اینجا قسمتهائی از ترجمه این مطالب را نقل می کنم:

۱۸۱۸—۱۸۱۸ —بعد از صفحه ای به تاریخ ۱۲ ژوئیه — «در این فکرم که آیا ژزفین انتقام لوئی (بتهوون) را پس نمی دهد؟» و در جای دیگری در فوریهٔ ۱۸۶۹ می تویسد: «چرا خواهرم ژزفین بعد از مرگ دیم با بتهوون عروسی نکرد؟ قطعاً با او بیشتر خوشبخت می شد. ژزفین به خاطر بچه هایش از خوشبختی چشم پوشید و به همسری استاکل برگ درآمد.»

و در گوشهٔ دیگری به سال ۱۸۶۹ سربتهوون با آن همه ذوقی که داشت چقدر بدبخت بود. ژزفین هم بدبخت شد. باهم خوشبخت می شدند، شاید...»

و در همین سال ۱۸٤٦ ترز بعد از خواندن شرح حال بتهوون در خصوص نامه های جولیتا می نویسد که: «بهتر بود قضیه را از ژزفین می پرسیدند که او را عاشقانه دوست داشت.»

و تکته اینجاست که کلام دردناک ترز، که می گوید: «آیا ژزفین انتقام لوئی را پس نمی دهد؟»، تاریخ ژوئیه ۱۸۱۸—۱۸۱۷ را دارد که با تاریخ نگارش — «نامه به دلدار جاودانه ام» — تطبیق می کند. هرحال این تصمیم قابل نکوهش نبود. زیرا ژزفین به لزوم چنین کاری بی برده بود و «قلب او قدرت نه گفتن را پیدا کرده بود.» من با «لامارا» تا آنجا پیش نمی روم که بگویم ژزفین برای این کار بهای گزافی پرداخت. زیاد تند نرویم، قلب مهربان او می توانست رنج بردن و رنج دادن را تحمل کند. این تردیدها و ابهامات روح او را به آشوب کشید، بیمارتر شد، از ژانویه به بعد بحران عصبی و سردرد شدید و مالیخولیا دوباره به سراغش آمد، و تنها موسیقی می توانست او را از آن حال بیرون بیاورد، و من در این فکرم که بتهرون به چه ترتیب از تصمیم ژزفین خبردار شده بود، که در سپتامبر ۱۸۰۵، «لید»ی که برای ژزفین و به نام او ساخته بود به هنگام انتشار نام ژزفین را به همراه نداشت.

شاید میان خودشان، به دوستی و مهربانی باهم کنار آمده بودند. اثری از رنجش در هیچکدام نبود. و در پایان ماه مارس، ژزفین باز با همان علاقه و حرارت از «بتهوون مهربان» حرف می زد د. در تابستان ۱۸۰۵ آنها هنوز در هیتزندورف همسایه یکدیگر بودند د. بعد از آن وضع عوض می شود. از هم فاصله می گیرند، جز به ندرت یکدیگر را نمی بینند. در زمستان ۲۸۰۱-۵۱، ژزفین به خانهٔ مادرش در «اوفن» می رود و در جشن دوک بزرگ توسکان به صورت ملکه زیبائی و ذوق جلوه گر می شود، و شور و احساس اشرافی در او جان می گیرد و شعله می کشد، و از آن زمان به بعد، از بتهوون دور می شود. در تابستان ۱۸۰۸ زیر نفوذ بارون استاکل برگ در می آید. در فوریه در تابستان ۱۸۰۸ زیر نفوذ بارون استاکل برگ در می آید. در فوریه در تابستان ۱۸۰۸ زیر نفوذ بار ون استاکل برگ در می آید. در فوریه در تابستان ۱۸۰۸ زیر نفوذ بار ون استاکل برگ در می آید. در فوریه در تابستان ۱۸۰۸ زیر نفوذ بار ون استاکل برگ در می آید. در فوریه در تابستان ۱۸۰۸ زیر نفوذ بار ون استاکل برگ در می آید. در فوریه در تابستان ۱۸۰۸ زیر نفوذ بار ون استاکل برگ در می آید. در فوریه در تابستان ۱۸۰۸ زیر نفوذ بار ون استاکل برگ در می آید. در فوریه در تابستان ۱۸۰۸ زیر نفوذ بار ون استاکل برگ در می آید در فوریه در بار ون استاکل برگ در به چیزی جزیول و

۱ قضیه به چند روز پیش از اجرای اروئیکا (هفتم آوریل ۱۸۰۵) باز می گردد.
 ۲ در آن موقع بتهوون به فیدلیو مشغول بود.

معیشت نمی اندیشد. در سال ۱۸۱۱ که ترز با او از بته وون حرف می زند و خواهش می کند که مختصر کاری را به خاطر دوست سابقش انجام دهد، مطلب او را بی جواب می گذارد. گذشته برای او به فراموشی گرائیده بود، و زمان حال با تمام گرفتاریهایش فکر او را مشغول می کردا.

ø

تا اینجا از ترز، جز لابلای ماجرای دیگران، چیزی نگفته ایم. زیرا در این ایّام هنوز در زندگی بته وون نقش درجهٔ دوم را بازی می کند، و کمتر از دو خواهرش فرصت دیدن او را دارد. بیشتر، دور از وین، در مارتون واسار، یا اوفن، نزد مادر مستبد و کج خلق خود زندگی می کند و از دست او عذاب می کشد، وانگهی بیمار حال بود، و بی نهایت حساس و گوشه نشین آ. و با چنین وضعی نمی توانست نیروی ذاتی اش را نشان بدهد.

۱ - در فصلهای بعدی دنبالهٔ داستان خانوادهٔ برنسویک را خواهیم گفت، و در اینجا آنچه در شرح عشق بتهوون و ژزفین لاژم بود گفتیم. و دفتر این عشق در اینجا به تمام و کمال بسته می شود.

۲ او منزوی بود، اتا نه جدا از جمع که در میان جمع درخشش نمایانی داشت. بی فایده نیست شرح بدهیم که در خصوص ترز داستانهای بد و نامطلوب بسیار گفته اند. «منابع موثق» بارها گفته اند و نوشته اند که «زشتی» او باعث شده بود که بتهرون دوستش نداشته باشد. ادعا نمی کنم که بیش از این «منابع موثق» از ته دل بتهرون خبر دارم، اتما تا آنجا که می دانم ترز در جامعهٔ اشراف عشاق دل خستهٔ زیاد داشت. از «تونی» و عشق دوجانبهٔ آنها در جای خود سخن خواهم گفت. حکمران توسکان یکی از عشاق سوخته و شکست خوردهٔ او بود. حتی بعد از چهل سالگی بارون پودمانیچکی از او دست بردار نبود و چهار سال تمام با عشق سوزانش او را به ستوه آورده بود. از تنها تصویری که از جوانی او به یادگار مانده، نسخه ای در خانهٔ بتهرون در بن موجود است که زیاد روشن نیست اتما اصل آن در قصر کروم است، که

## پیش از آن که «خاطرات» و سپس «دفتر روزنویس» او به

به لطف کنتس چوتک سعادت دیدار آنرا که مرمت و بازسازی شده بود داشته ام. ترز در این تصویر زیبا و هوشمند و پرجوش به نظر می رسد. حالتی پاک و شوق انگیز و جان دار دارد. نگاهش نافذ است و دهانش جذاب. در نامه ای به تاریخ ۱۸۰۸ یکی از دوستانش زیبائی او را شرح می دهد و از نگاه گرم و مرموز، و لبخند گیرا و همیشگی او حکایت می کند، و ما این تصویر را در سونات صمیمانهٔ اپوس ۷۸، که به نام اوست، کم و بیش می بینیم.

ظاهراً نقصی در قد و قامت او بود، که چندان از آن خبر نداریم. خود او در خاطرات و یادداشتهایش، گاهی به آن اشاره می کند. و از این اشارات برمی آید که نقص چندان نظرگیر نبوده، و کتمانش به سادگی امکان داشته است. این نقض چه بوده؟ در شعری که دربارهٔ گذشتهٔ خود گفته، و در یادداشتهایش آورده، به نوعی تصادف و شکستن پهلوگاه اشاره می کند ولی ظاهراً این چیزها استعارهها و کنایات شاعرانه است. زیرا محال می نماید که دختری که پهلو یا دندهاش شکسته باشد در رقص انگشت نما باشد و در جشن و مهمانی آرشیدوک ها رقص او تحسین انگیز و از همه بهتر باشد. و ترز در جوانی در رقص این چنین بود.

در جای دیگری از یادداشتها از بستن کُرست برای حفاظت شانه هایش حرف می زند که صبحها از آن استفاده می کرد. احتمال دارد کُرست را برای راست نگاه داشتن ستون فقرات به کار می برد، چون مدام مطالعه می کرد و شاید می خواست به هنگام خواندن پشتش را خم نکند. در یادداشتی در ۲۹ مارس، ۱۸۰۹ می نویسد: «می خواهم قد و قامتم را راست نگاه دارم تا چابک باشد و ای کاش قامتم صاف و کشیده بماند.»

ازسال ۱۸۰۸ ادرهوای آزادوسالیم گذراند که حال او را به جا آورد و نیرومندش کرد تا زنده بماند و سالها در برابر ناملایمات استقامت کند، و شاهد گرفتاریها، سوکها و حوادث تلخ و اندوهبار باشد. به قول خودش زندگی او به میدان جنگ شباهت داشت، و تا پایان عمر جوش و حرارتش را حفظ کرد.

جالب آن که آقای هوسی در کتابش تصویری از ژزفین و شارلوت را چاپ کرده، و ژزفین زیبا را با ترز عوضی گرفته، و چینخوردگیهای کرست ترز را در اطراف شانه هایش به چشم دیده است! دست آید، عده ای درباره ترز چیزهائی نوشته اند که چندان دقیق نیست. عیب کلی در اینجاست که سیمای ترز جوان را با ترز در سن پختگی و کمال به هم درآمیخته، یکی کرده اند. حال آن که از هیچکس، خواه زن خواه مرد، نباید یک تصویر کشید و ادعا کرد که در سراسر عمر چنین شکل و شمایلی داشته است، انسان زنده در طول عمر، ودرگیرودار حوادث تحول پیدا می کند، و قالب زدن او در یک تصویر اشتباه محض است. اینگونه افراد که چنین تصویری کشیده اند، درک نمی کنند که چرا بتهوون و ترز، که پیش از سال کشیده اند، درک نمی کنند که چرا بتهوون و ترز، که پیش از سال نزدیک می شوندا؟ این گروه تغییر و تحول آدمی را نادیده می گیرند و نمی توانند بفهمند که بتهوون پیش از سال ۱۸۰۰، با بتهوون بعد از آن نمی توانند بفهمند که بتهوون پیش از سال ۱۸۰۰، با بتهوون بعد از آن سال تفاوت دارد، و طبعاً ترز پیش از سال ۱۸۰۰، با ترز سی و پنج سال به بالا، و نویسندهٔ نکنه سنج «دفتر روزنویس» فرق اساسی دارد.

۱- با این مقدمات نمی خواهم ادعا کنم که «جاودانه دلدار» بتهوون ، اوبوده، که این مسئله دیگری است و در جای خود خواهم گفت. فعلاً این مطلب را باز می کنم که تمام اسناد و مدارک موجود را در رابطه با پیوندهای قلبی بتهوون - به جز بعضی از نامههای خانوادگی که هنوز دور از دسترس است - به دقت و تفصیل مطالعه و بررسی کرده ام و در این زمینه بحث مفصلی با خانم دکتر ماریان دوچک داشتم که با نظر ایثان موافق نیستم، و به عقیدهٔ من خلقیات «جاودانه دلدار» بتهوون با ترز تطبیق نمی کند، و بعضی از نشانه های موجود بین این دو فاصله می اندازد. و امّا اسناد و مدارک موجود آنقدر گوناگون است که داستان نویسهای خیالپرداز می توانند هرکدام با مطالعهٔ قسمتی از این اسناد داستان تازه ای به سلیقهٔ خود بنویسند. امّا من نمی خواهم داستان بنویسم و تسلیم قسمتی از این اسناد بشوم. راز «جاودانه دلدار» را تا به موقع خود نگاه می دارم، تا وقایع بعدی قضایا را روشن کند. فعلاً این حقیقت مسلم را بیذیریم که بین سالهای ۱۸۰۲ یا ۱۸۰۷ تا ۱۸۱۲ ترز و بتهوون از دوستان نزدیک بکدیگر بوده اند.

زندگی آموزشگاه دشواری است. ترزبینوا مانند بتهوون بعد از تجربه های دردناک به آن مرحله رسید، و مانند بتهوون پس از آنهمه گردنکشی در خویش فرورفت و «مردانه» در مقابل مقدرات الهی تسلیم شد.

بتهوون در سال ۱۸۰۲، در یادداشتهای خود می نویسد: «عاقبت تسلیم شدیم. وای، که چه پیکار سختی بود!» و ما همراه این کلام صدای آه بتهوون را می شنویم!

و ترز در دفتر روزنویس خود می نویسد: «رنج ببرواز خود بگذر!»

یادداشتهای خصوصی اومدتی دردسترس من بوده – و برای آن که اسرار عده ای فاش نشود ا – با احتیاط مطالبی را رونویس کرده ام،که پرده ازماجرای «نبرد سهمگین» قلبی و بحرانهای روحی او و عواقب آن برمی دارد و ما را در جریان وقایع تازه ای قرار می دهد.

این یادداشتهای خصوصی اعتراف گونه ای است که صفای روح او را نمایش می دهد، در فرانسه و آلمان، زنان و مردانی بوده اند که در آئینه نگاه کرده اند و حکایت خودشان را روی کاغذ آورده اند، امّا اعترافات ترزیا آنها فرق دارد. زیرا در اعترافات دیگر، خودپرستی به هرحال نقش عمده را به عهده دارد، بعضی از آن «خودنگاری»ها،

۱ -- حوادث و وقایعی که در دفتر روزنویس به آن اشاره می کند از نظر زمانی فعلاً به کار ما نمی خورد و از قالب کار ما بیرون می زند. گذشته از چند صفحهٔ این دفتر که چندان هم منظم نیست، ماجرا از بهار سال ۱۸۰۹ شروع می شود و به زمانی می رسد که او به تأثیر اخلاق در زندگی بشر ایمان پیدا می کند - و این حوادث به شش ماه پیش از زمانی باز می گردد که او به بحرانهای دردناک روحی دچار می شود و مدتی را پیش پستالوجی می گذراند. امّا من این دفتر را روشنگر بسیاری از مسائل می دانم که در جای خود خواهم گفت.

مثل اعترافات نویسندهٔ بی پروای ژنو، ژان ژاک روسو، هدف اجتماعی دارد. از خود بد می گوید تا جامعه را ادب کند. و بعضی دیگر، مثل دلر بایان طناز قرن هفدهم و هجدهم عیبهای خود را دوچندان می کردند و می نوشتند تا خویشتن را سر زبانها بیندازند و انگشت نمأ کنند. امّا ترز نه برای راهنمائی جامعه چیز می نویسد و نه قصد خودستائی دارد. اعترافات او با وجدان مذهبی او پیوند دارد!. هیچ چیز را ناگفته نمی گذارد. با خدای خود تنهاست، و کرده های خود را نمی بخشد و نمی گذارد چیزی از قلم بیفتد.

روشنبینی او که با تفکر و خرد همراهی می کند، با آتش در ونی و خیالپردازیهای بی انتهای او درمی آمیزد، و به تضاد می انجامد. شاید به این دلیل که ضعفها و خطرها را خوب می شناسد و می داند که تنها با خیالات و افکار خود می تواند دنبال این ضعف و

۱- قسمت مؤثری از دفتر روزنویس ترز، به «تأمل در خویش» اختصاص دارد که در شهر پیزا نوشته است. قضایا از آنجا شروع می شود که ترز در سال ۱۸۰۹ به ایتالیا می رود. تک وتنها و گوشه گیر، بیشتر اوقاتش را در اتاق هتل می گذراند و تنها همزبان او تیک تاک صاعت دیواری است. چهارشنبهٔ مقلس را در فلورانس طی می کند و در آنجا به هنگام انجام مراسم مذهبی، تحولی در روح او پدید می آید. صدای تاقوسهای فلورانس، مراسم عزاداری های مذهبی، ودلتنگیهاو گرفتاریهادست به دست هممی دهدواوراوادارمی کند که درخودفرور ودوبه عیبهاوگناهان خودتوجه کند. ترز پس از پایان هفتهٔ مقدس به پیزا رفت، و در آنجا، روز چهارشنبه ۱۲ آوریل قلم به دست گرفت تا اعترافات خود را روی کاغذ بیاورد. و از این روز تا نیم قرن بعد به «خودنگاری» ادامه داد و سال بعد در دفتر خود نوشت: «سالی از آن روز گذشته است که لطف خداوند شامل حال من شد و چراغ هدایت را فراراه من گذاشت تا در خود فروروم و نگاهی به عمق جان خرد بیندازم. و از آن زمان بود که طرز فکر من عوض شد و شروع به خودشناسی کردم، که بدانم چه هستم و چه باید طرز فکر من عوض شد و شروع به خودشناسی کردم، که بدانم چه هستم و چه باید باشم. و تحول روحی من از آن موقع شروع شد.»

خطرها برود و افشایشان کند. گاهی به آگاهی، تعقیب را ادامه می دهد و گاهی فرومی افتد، سقوط می کند و باز به نبرد برمی خیزد و برضد خود شورش به پا می کند، و اگرچه بیان او پر از نقص است، شور و حال خاصی دارد که به آن عظمت می دهد، و چنان درخشندگی و شفافیتی دارد که عیبهایش پوشیده می شود. افسوس که او را دست کم گرفته اند و روشنفکرانه و سرد به او نگاه کرده اندا. آنها که نامه های او را به خواهرانش در سال ۱۸۰۵ خوانده اند، به یاد دارند که ترز از عشق خود به یک افسر جوان سخن می گوید. و به دنبال این ماجرا، در ۲۹ سپتامبر ۱۸۰۵ در نامه ای به مادرش خبر می دهد که محبوب او ناپدید شده، و او را در عالم رؤیا سراپا خون آلود دیده است، و به خشم می نویسد که: «از همه چیز دل کنده ام، و دیگر آرزوئی ندارم جز اینکه از فرانسویها و کسی که محبوب مرا کشته است انتقام بگیرم!...»

ظاهراً این همه شور و هیجان جنبهٔ خودفریبی دارد و حاصل وهم و گمان است. خواهرانش نیز از همین وحشت داشتند. چه او گاهی دستخوش توهمات می شد و در آن سرگیجهٔ مه آلود خودی و بیگانه را از هم تمیز نمی داد. و در دفسر روزنویس ۱۸۱۰ از همین

۱- روح او از بیانش فراتر می رفت، پرحرارت بود و پیچیده و پریشان. برای اینکه نوشته هایش سبک خود را پیدا کند، به نبوغ روحی و ادبی نیاز داشت، که در او نبود، در زندگی او و خواهرانش از انضباط و تحصیلات منظم خبری نبود. کم وبیش زبانهای قدیم و جدید را آموخته بود، آلمانی و فرانمه را بد می نوشت و باهم قاطی می کرد. امّا در همین نوشته های بی سبک و بی نظم و نادرست، عشق و درد و احساس چشم را خبره می کند. روح او نجیب بود. به تمام معنی پاک بود. خود را به گوشه ای تبعید کرده، و با «من» تبعیدی اش می جنگید، به هر تقدیر گاهی عالی می نوشت.

حالات پرده برمی دارد و می گوید که گاهی تندبادی از شور و هیجان، او را به ساحل مردابی می اندازد که با اخلاق بیگانه می شود و نیروهای وحشی و افکار گناه آلود در ضمیر ناخود آگاه او جای می گیرند ا. و نکته اینجاست که این دختر حساس و شکننده، بیش از تمام اعضای خانواده اش عمر می کند و تا هشتاد و شش سالگی زنده می ماند!... زنی بود پاکدامن، و تنها دستهائی که دور گردن او حلقه می شد از آن کود کان محروم و هزاران یتیم خردسال بود که همه فرزند خوانده اش بودند. با این همه اعتراف می کرد که نیروی ناشناسی گاه به گاه بر روح او چیره می شود و در برابر تندبادهای وحشی تاب مقاومت ندارد. و این راز را با شرم و ترس باز می گفت. و این زن با کدامن اول کسی بود که آپاسیوناتا را که به برادرش هدیه شده بود شنید، و شاید اولین کسی که آن را نواخت.

وانگهی ترز زنی هوشمند و باذوق بود و به کمک همین ذوق و هوش به کمال و زیبائی نزدیک می شد. در ژانویه سال ۱۸۰۵، گیوم تل اثر معروف شیللر را خواند و مجذوب آن شد و کتاب را برای خواهرانش فرستاد و در نامهای نوشت که «تا وقتی آفریده های شیللر و بهوون را در دنیا داریم نباید آرزوی مرگ داشته باشیم.»

دختر جوان با این کلمات پیوند قلبی اش را به بتهوون نشان می داد و نیم قرن بعد، که بتهوون دیگر حیات نداشت، و ترز زنی سالخورده بود، از دوست بزرگش به احترام یاد می کرد و در سیمای بتهوون، مسیح را می دید۲.

<sup>--</sup> ۱ در جای دیگری می نوید: «گاهی حس می کنم که همه چیز در من به پایان رمیده و بکلی خراب شده ام.»

۲ - ترز در آخرین سالهای زندگی اش می توبسد: بتهوون نیز به مردم دل گرمی و امید

نوابغ را می ستود و قدر می شناخت. در سال ۱۸۰۵، به گونه ای غرورآمیز چنین می نوشت: «بعد از نوابغ، بی هیچ فاصله، کسانی قدم به میدان می گذارند که آنها را درک می کنند وقدر می شناسند!»

در موسیقی چیره دست بود. روایت کرده اند که در سال ۱۸۰۵ کنسرتی بر پا کرده بودند، و مردم بیشتر به خاطر ترز به تالار هجوم آورده بودند، که قرار بود یکی از سوناتهای بتهوون را اجرا کند. در نامه ای به تاریخ ۱۸۰۸ می خوانیم که: «انگشتان زیبای او سوناتهای بهوون را چنان به مهارت می نواختند که همه سر بر می گرداندند تا خالق این آهنگها را به چشم بیینند!» چیره دستی او تنها به نواختن محدود نمی شد، حتی پیش از آن که از بتهوون درس بگیرد هارمونی و کنتر پوآن را زیرنظر یکی از استادان ارگ نواز یاد گرفته بود، در سال کنتر پوآن را زیرنظر یکی از استادان ارگ نواز یاد گرفته بود، در سال توسکان بر پا شده بود، ترز از ستارگان این مراسم بود. تنظیم کارهای ارکستر سمفونیک را به عهده داشت، و گاهی به آوای کنترآلتو، همراه ارکستر آواز می خواند، و گاهی با دکلاماسیون اشعار عاشقانه جمع را ارکستر آواز می خواند، و گاهی با دکلاماسیون اشعار عاشقانه جمع را به شور و حال می آورد. ترز در رسم و نقاشی زبردست بود. به آموزش علوم علاقمند بود، و زنان را به فراگیری دانش تشویق می کرد!

همه چیز از غنای طبع او حکایت داشت. با این وصف مانند

می بخشید و مردم در آن زمان او را درک نمی کردند. و بی آن که بخواهم او را با مسیح مقایسه کنم، آن دو را همانند می بینم.

۱— در دفتر روزنویس در سال ۱۸۰۱، چنین می نویسد: کودکان و به خصوص دختر بچه ها باید ستاره شناسی و فیزیک و شیمی را بیاموزند. فراگیری علوم برای زنان از هر جهت مناسب است و باید هر مانعی را از سر راه برداشت تا زنان خود را به زیور علم بیارایند.

بیشتر زنان طبقهٔ اشراف خود را با هزاران چیز پوچ و بیهوده مشغول می کرد و به بیهودگی انس می گرفت، امّا بعد از سی و پنج، و در حدود چهل سالگی جنب و جوشی در روح او پیدا شد و به بحران روحی گرفتار آمد. پنداری اعماق جانش به خیش کشیده شد، و در نتیجه دوباره متولد شد و به تمر رسید.

این زیرورو شدن، به زایمان دردناکی می مانست. درخت بکر به میوه نشست. ترز قدمی به سوی فراتر برداشت. این ماجرا در دفتر روزنویس او بی هیچگونه پردهپوشی دیده می شود، و در مطالب خودمانی آن که هنوز چاپ نشده، جزئی ترین چیزها را شرح داده است، و من که این قسمتهای انتشار نیافته را خواندهام به خوانندگان خود اطمینان می دهم که باز همان احساس احترام آمیز را به ترز حفظ کرده ام، هرچند امانت داران این دفتر هنوز صلاح نمی بینند که بعضی از صفحات آن چاپ شود، تا اسرار مگو همچنان پنهان بماند و من به وسواس آنها احترام می گذارم و تنها چیزهائی را که به کار ما می خورد در این بررسی برای خوانندگان عزیز نقل می کنم:

دربهار سال ۱۷۹۹، که ترز با بتهوون آشنا شد، دختر جوان و شادابی بود و به آیندهٔ روشن فکر می کرد. زندگی در نظرش یک رؤیای شاد بود، امّا کم کم با حوادث درگیر شد، خواهرانش که آنقدر باهم صمیمی و یگانه بودند، هریک به راهی رفتند و از هم جدا شدند. بعد از ازدواج ژزفین، ترز در قصر مادرش، تنها ماند. بیش از اندازه حساس بود و رؤیائی. به علت مطالعهٔ زیاد و خیال پروری مداوم حالات به خصوصی پیدا کرده بود. وقت و بی وقت به رؤیا پناه می برد، و خود را از میان جمع بیرون می کشید. هروقت جشنی بر پا می شد به شور و شوق می آمد و با دیگران می آمیخت. امّا گرایش می شد به شور و جدا نمی شد. گاهی از تمام فعالیتهای منظم و تن

دادن به کار و تلاش کناره می گرفت و این گرایش با طبع پرجنب و جوش و پرتلاش او تضاد داشت، و این خطر درمیان بود که تمام وجود او را دربر گیرد و یک باره به انزوایش بکشاند. گاهی در این حالات فکرهای تازه ای به مغزش هجوم می آورد، امّا دیگران این وضع را نمی پسندیدند، و حتی به تلخی او را سرزنش می کردند و می آزردند. خلق و خوئی آزاده و خشن داشت که گاهی تمام قیدها را زیر پا می گذاشت، و این خلقیات، همه و حتی ژزفین را که شیفته اش بود، در مقابل او قرار می داد ۱.

همهٔ این ماجراها زیر قلم ترزجان گرفته است و افشا می کند که پپی (ژزفین) در بیست و پنج سالگی بیوه بود و مادر چهار فرزند، و بر او، یعنی خواهر بزرگترش تسلط داشت و خود را از نظر تجربه و عشق برتر از او می دانست. ترز او را از ته دل دوست داشت و نمی خواست با او برخورد داشته باشد و گرفتاری تازه ای برای او درست کند. ژزفین، در آن هنگام می خواست که تعادل روحی اش را به دست بیاورد و حاضر نبود این خواهر آشفته و آشوبگر را در کنار خود بپذیرد. ترز شرح ماجرا را بدینگونه می دهد: «... در آن لعظات طرز رفتار ژزفین برای من تلخ و عذاب آور و حتی نومید کننده بود. به وسوسه افتاده بودم که بروم و با او زندگی کنم، امّا ژزفین به صراحت گفت که حاضر نیست هرا پیش خود نگاه دارد، زیرا باعث سرشکتگی اومی شوم حاضر نیست هرا پیش خود نگاه دارد، زیرا باعث سرشکتگی اومی شوم و جلوی سعادت آینده او را می گیرم، در آن موقع خواهرم بیمار حال بود و چهار فرزند خردسال داشت و مسئولیت ادارهٔ خانهٔ وسیعی با او بود، و

۱- او دوران جوانی را در پوشتای وحشی گذرانده بود، در سوارکاری مهارت داشت و
 در رفتار و گفتار خشن و بی قید بود و پیش از همه ژزفین با او درمی افتاد و از او
 می خواست که نرم و با ادب باشد!

معتقد بود که نمی تواند نفوذ لازم را در من داشته باشد و از کارهای نامناسب من جلوگیری کند!... ناچار از پیش او رفتم و در آن حال حس می کردم که برای همیشه از او جدا شده ام.»

این ماجرا در تابستان ۱۸۰۶ اتفاق افتاد، یعنی در روزهائی که بتهوون هنوز در همسایگی ژزفین بود، و توفان ظهور آپاسیوناتا را در خود احساس می کرد.

و توفانی دیگر، قلب ترز را درهم ریخته بود. حس می کرد که دوستی و عشق و همه چیز را از دست داده، و به تاریکی مطلق رسیده است. ماهها در این نومیدی بود و به خوشبختی دیگران کاری نداشت، ژزفین در میان فرزندانش بود، جامعه به او احترام می گذاشت، بشهوون او را ستایش می کرد، و در همین روزها کوچکترین خواهرشان، شارلوت نامزد شد و به خانهٔ شوهر رفت، و او تنها بود و خودخوری می کرد، و گاهی به تلاش می افتاد بلکه بتواند احترام و عشق را به دست بیاورد. امّا هربار با مانعی روبه رو می شد. از نوامبر ۱۸۰۶ تا نوامبر ۱۸۰۵ به افسر جوانی به نام «تونی» دل بست، که ظاهراً تونی هم او را دوست داشت ولی حاضر نبود تن به ازدواج بدهد. در زمستان ۱۸۰۵–۱۸۰۵ در «اوفن» جشنی ترتیب داده بودند. ترز با اشتیاقی جنون آمیز در این جشن شرکت کرد و نقش اول را به عهده گرفت و این دختر تند و تیز و وحشی و گوشه گیر و خشن و از نظرافتاده، نمونهای از قدرت اهریمنی اش را به نمایش گذاشت، و کاری کرد که همه دوستش بدارند و دنبالش بدوند و تملقش را بگویند و از همه نظر موفق شد. زیبا و شاد و بذله گو و پرهیجان و فرح انگیز بود و همهٔ هنرها را باهم داشت. نوازندهٔ زبردستی بود. در دکلاماسیون اشعار و نوشته های غزل گونه و دراماتیک مهارت داشت، با آرایشی تند و تیز، و بذله گوئی و گفت و شنودهای پوچ و

بیهوده سرها را گرم می کرد و دلها را به دست می آورد، و موفقیت او باور نکردنی بود. شاهزاده خانم و شهبانوی جشن بود. همه دنبال او بودند و دوستش داشتند، از ساده ترین اشخاص تا حکمران توسکان، همه به او دل بسته بودند، شادی و خوشی و آرامش به دل او باز آمده بود. به فکر ازدواج افتاد، امّا همانگونه که خود او می گوید این موفقیت بیشتر جنبهٔ ظاهری داشت، یک زن معمولی از اینگونه چیزها به اوج شادی می رسد. امّا ترز، مانند خواهرش و حتی بیش از او پای بای بند حقیقت بود و در اعماق وجودش چیزی جدی وجود داشت. ترز نمی توانست چنین سبکسرانه خوشبختی را به دست بیاورد.

در سال ۱۸۰۷، ژزفین، که مدتها از ترز جدا مانده بود، نامه ای به او نوشت و خواست که پیش او برود و در تعلیم و تربیت فرزندانش به او کمک کند. ترز مغرور وقتی نامهٔ خواهر محبوبش را دریافت کرد سراپا میل و اشتیاق شد که بدود و برود و خود را در آغوش او بیندازد، امّا بعد از آن موفقیت نظرگیر در جشن حکمران توسکان، حاضر نبود چنین فضای وسیع و فرح انگیزی را بگذارد و به خانهٔ سرد و بی روح خواهرش برود و با محبت و آرامش ناچیز آن محیط شعلهٔ درونی اش را خاموش کند، پس در جواب طفره آمیزی به ژزفین نوشت که فعلاً عازم سفر کارلساد است. امّا بعدها افوس خورده بود که چرا این دعوت را نپذیرفته و به آغوش گئودهٔ ژزفین پناه نبرده است. زیرا ژزفین که تنها مانده بود، سال بعد به ازدواج تازه ای تن در داد که مایهٔ تیره روزی او در بقیهٔ عمر شد. ترز در اعترافاتش، در سال ۱۸۰۹، می نویسد که نه تنها برای او، برای خود نیز باعث بد بختی بوده است.

در سال ۱۸۰۹ چه اتفاقی بدینگونه او را برآشفته بود؟ در اینجا معما را به حال خود می گذاریم و نمی خواهیم پیوندی بین این آشفتگیهای مرموز و حضور بتهوون بیدا کنیم. امّا این نکته را باز می گوئیم که در این سال بتهوون در حلقه دوستی ترز درآمد. از سالهای پیش باهم آشنا بودند. پیوند قلبی ترز با هنر بتهوون هرگز قطع نشده بود، بتهوون هروقت که ژزفین یا شارلوت را می دید سراغ ترز را از آنها می گرفت، و این دوستی از این مراحل فراتر نمی رفت. تا آن که در سال ۱۸۰۷ به هم نزدیکتر شدند.

فرانتس برادر ترز واسطهٔ نزدیکی آن دو شده بود. فرانتس با خواهر بزرگترش که هنوز مانند او تن به ازدواج نداده بود، نزدیکی بیشتری داشت ا. فرانتس عاشقانه به موسیقی بتهوون دل بسته بود و این تنها عشق او بود. تا چهل سالگی که به دام عشق افتاد، مجرد زندگی می کرد:ضعیف و بیمار حال بود و باقریحه و بی کاره. به زنها بی اعتنا بود، خواهرانش به شوخی او را «شوالیه یخ کرده» لقب داده داده بودند، و عجیب این بود که بتهوون آیاسیوناتا را با آن همه شور و حرارت به چنین موجود سردمزاجی هدیه کردهبود. فرانتس سردمزاج برای بتهوون، و تنها در مقابل بتهوون یک یارچه آتش بود. بتهوون دست نوشته های آثارش را، به محض تمام شدن برای او می فرستاد و هروقت از همه جا دلسرد می شد به مجارستان می رفت و به او پناه می برد. آیاسیوناتا در قصر او در تابستان ۱۸۰٦ به پایان رسید. فرانتس او را برادر و عضو خانواده می شمرد، و دوستی آنها بین سالهای ۱۸۰۷ تا ۱۸۱۲ جنبه برادری پیدا کرده بود. بتهوون به او برادر می گفت و در نامه ای در سال ۱۸۱۲ به او نوشت که او را تنها برادر، و برادرتر از برادران خونی خود می داند.

۱ - ترز در نامهٔ اکتبر ۱۸۰۶، به قرانتس می نوید: «همه ازدواج کرده اند جز من و تو، که حتی فکرش را هم نمی کنیم!» .

با این حساب معلوم می شود که در میان فرانتس و بتهرون و ترز نوعی جریان عاطفی ردویدل می شد، و در پی همین ارتباط عاطفی روز یازدهم ماه مه ۱۸۰۷ بتهرون نامهای از ترز دریافت می کند همراه با دوتصویر: یکی «نقش زیبائی» از صورت خود او، و دیگری تصویر پرمعنی عقابی که به خورشید نگاه می کند.

ما دنبالهٔ این مطلب را برای وقتی می گذاریم که به نامهٔ معروف بتهوون، به «جاودانه دلدار» او خواهیم پرداخت.

فعلاً دنبال این مطلب را می گیریم که بتهوون و ترز کم کم همدیگر را کشف می کنند و ترز در سال ۱۸۰۷ و ۱۸۰۸ از شور و شادی و خوش گذرانی دست برمی دارد و به خودشناسی می پردازد. در آن ایام بتهوون در دسترس اوست. او را می بیند، امّا حس می کند که هنوز خاطرهٔ دوستی با ژزفین در ذهن اوست و دیدار این خواهر، خاطرهٔ آن خواهر را در جان او زنده می کند .

در سال ۱۸۰۸ همه چیز رنگ تازه ای پیدامی کند. هم ژزفین به راه تازه ای می رود و هم ترز در مسیر افکارتازه ای می افتد. در تابستان آن سال، ژزفین به کارلسباد می آید، و با ترز به سویس به دیدار پستالوجی در ایوردن می روند. ترز حلقهٔ ارادت پستالوجی را در گوش می کند و دریادداشتهایش از او بدینگونه یاد می کند:

«... این مرد ریزه اندام و بی اندازه زشت، روحی ملکوتی دارد. با شور و قدرت بی مانندی کار می کند، و تا دوردست، همه چیز را زیر نفوذ و تسلط خود دارد.»

پستالوجی جرقه ای از شعلهٔ خداوندی را در وجود او روشن

۱- ترز نامه ای از بتهوون دریافت می کند و چنان ذوق زده می شود که رونویس آن را برای خواهرش ژزفین می فرستد (۲ فوریه ۱۸۱۱).

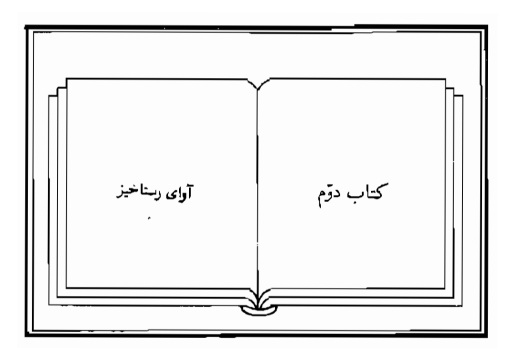
می کند<sup>۱</sup>. و این جرقه بعد از چند سال تمام وجود او را آتش می زند، تا آنجا که خود را وقف امور فرهنگی و اجتماعی میهن خود مجارستان می کند، عشق به کودکان یتیم و محروم ره آورد سفر او به سویس و دیدار با پستالوجی بود.

زندگی ژزفین نیز در این سفر به مسیر تازه ای افتاد. در آنجا ترز در تربیت فرزندان با او همراهی می کرد، تا آن که در خانه پستالوجی، ژزفین با کریستف استاکل برگ، از اشراف استونی آشنا شد و چندی بعد با او ازدواج کرد. و از آن پس زندگی او به خانه و فرزندانش منحصر شد، و گاهی ترز در نهایت صمیمیت و بردباری بار سنگین تربیت فرزندان را از دوش او برمی گرفت. در این دوران بود که ترز با تأمل و تفکر انس می گرفت و دفتر روزنویس او گواهی می دهد که گاهی به تردید دچار می شد و قلبش مالامال از درد می شد، و در این ایام بتهوون و ترز هردو به راه تازه ای قدم گذاشته بودند و ذره ذره یکدیگر را درک می کردند و به هم نزدیک می شدند؟. من از نظر روانی این واقعه را دور از احتمال نمی دانم، بی آن که اصرار داشته باشم که عین ماجرا چنین بوده است. و ما در جای خود این مسأله را بررسی خواهیم کرد که سالهای ۱۸۰۹ تا ۱۸۱۳ برای هردو دوران بحران و آزمایش بود، و دوران نومیدی و زیرور وشدن

۱- ترز در خاطراتش می نویسد: «در آنجا فهمیدم که آدمی باید خود را وقف مردم بکند. خودخواهی را کنار بگذارد و به میهن خود و مردم عشق بورزد. و مثل یک معلم در خدمت مردم باشد و از نیرو و عشق خود مایه بگذارد تا نسل شایسته تری برای آینده پرورد.»
 ۲- افکار آن دو روز به روز به هم شبیه می شود و بعضی از اشارات ترز در دفتر روزنویسش چنان است که در ابتدا به نظر می آید از زیر قلم بتهوون بیرون آمده است. برای مثال ترز در گوشه ای از دفترش می نویسد: «مهربانی و ضعف را باهم اشتباه برای مثال ترز در گوشه ای از دفترش می نویسد: «مهربانی و ضعف را باهم اشتباه

احساسات درونی ... و در این دوران ترز حقیقی به دنیا می آمد و بتهوون جوان می میرد!

نگیرید.مهربانی واقعی از نیرومندی برمی آید.» و در جای دیگری می نویسد: «بی نیرو و بی خطر پیروزی به دست نمی آید.»



کتاب دوم

آوای رستاخیز

آوای رستاخیز

فروغی که خاموش می شود

دو روته آیسیلیا

لیدر کرایس

نمکین

نمکین

سونات بزرگ اپوس ۱۰۶

((مس))

خانوادهٔ برنتانو

خانوادهٔ برنتانو

یازده ((با گاتل))

بتهوون و دوستانش

## سرآغاز

وقتی در یک سفر دور و دراز به شصت سال گذشته باز می گردم و به اعماق کورهٔ گدازان عمر فرو می روم به این نتیجه می رسم که فرصت از دست می رود و «دوره های خلاقیت بتهوون» را که هنوز به کار و زحمت بسیار نیاز دارد باید زودتر به پایان رساند و در این راه بی توقف پیش رفت و صاف و مستقیم قدم برداشت تا به مقصد رسید.

امّا من هیچوقت دلواپس رسیدن به مقصد نبوده ام. دوست دارم همیشه در راه باشم. راه را دوست دارم. به شرط آن که در مسیر مقصد من باشد و شتابی هم برای رسیدن ندارم! از دوران کودکی بیمارحال بوده ام و هرلحظه مرگ را در کنار خود حس کرده ام. با این وصف همیشه آنگونه زندگی کرده ام که پنداری صدسال دیگر زنده می مانم یا همین فردا صبح دم آخر را برمی آورم! هردو حالت برای من فرق ندارد. و قرار براین نیست که ما هرکاری داریم تمام و کمال به آخر برسانیم!

در همین راه طولانی که به شناسائی بتهوون می انجامد هرجا که به چهرهٔ آشنائی برخورده ام، توقف کرده ام تا حکایت او را بشنوم. من همیشه به حرف دیگران گوش داده ام، شاید برای آن به دنیا آمده ام که محرم اسرار مرده ها و زنده ها باشم. و حالا باید توقف کنیم تا حکایت دوتن از کسانی را بشنویم که

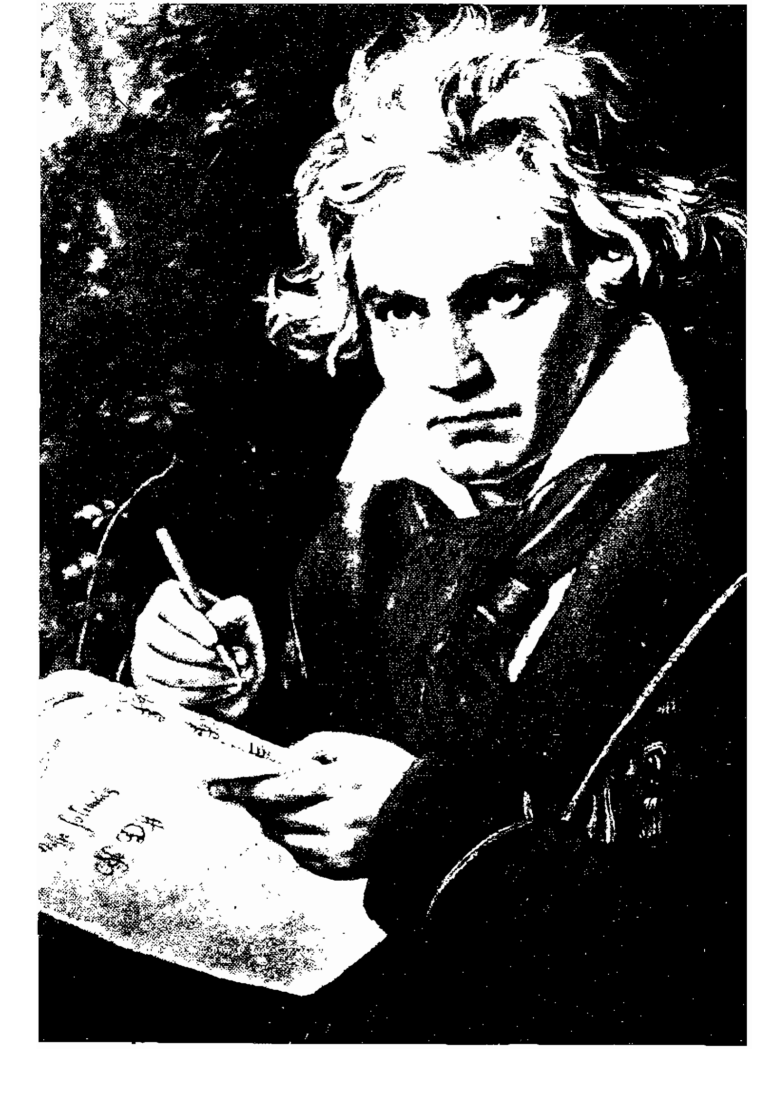
حاصل فكر خود را با «بتهوون من» درآميخته اند: يكي از آن دو، بتين، عاقل دیوانه نما بود که در زندگی دل به رؤیا بسته بود و با چشمان خود از اعماق خواب مغناطیسی اش چنان ژرفبین بود که حتی بیدارترین افراد به یای او نمی رسیدند. چنان که هیچکدام از مدعیان خرد، بتهوون موسیقی دانو «هٔلدرلین» شاعر و انقلابات قرن اخیر را چون او نشناختند. و دیگری گوته، استاد معنوی و همراه من در مسفر زندگی، که از سی سالگی به بعد گاهگاهی با آثاربی شمار او خلوت کرده ام، و فاوست او را ساکت و متفکر در تاریک و روشن اتاق دیده ام و هرگز بعد از مطالعهٔ آثار گوته با دستهای پر از اصول بی روح و افکار تهی از واقعیات و نتایج پیش ساخته، بازنگشتهام، بلکه هربار در این سیر و سفر تجربه های تازه ای آموخته ام و فوران اندیشه های دلنشین او را از اعماق سرچشمه به چشم دیده ام. حتی در میان نوابغ کمتر کسانی پیدا می شوند که آثارشان تا این اندازه روح جهان را به چنگ آورده باشد. گوته و بتهوون از معدود کسانی هستند که به سرچشمه دست یافته اند: یکی از آن دو ناشنوا بود و ندای اعماق را بهتر از هرکس می شنید، و دیگری همه چیز را می دید امّا همه چیز را نمی شنید. و بتین مرید آنها، مست عشق و رؤیا بود که نه می شنید و نه می دید، با اینوصف انگشتهای تب آلودش همه چیز را لمس می کرد و کورمال کورمال در شب تاریک

امیدوارم خوانندگان «بتهوون من»، این میانپرده را در سفر اودیسه ای ما به دریای اندرون این آهنگساز بپذیرند، و با من دمی بایستند تا در سرزمین «آلسی نوس» Alcinous سیر و سیاحتی بکنیم و اولیس را از غرقاب درآوریم و پذیرای او باشیم.

حال بیائید در این عهد گردبادها، نفس آسودهای بکشیم و در درهٔ «ویل نوو»، دستهاراپشت سربگذاریم و در این روزهای بهاری که درختان گیلاس غرق شکوفه اند به آسمان عمیق و جاودانی قرنها نگاهی بیندازیم.

و باز گردیم به روزهائی که گوته و بتهوون در جنگلهای بوهم و تپلیتس در گفتگو هستند و بتین غمنامه نو پس این گفتگوست. گوته و بتهوون، کتابی است در چهار فصل، فصل اول را به صورت مقاله در مجله «اروپا» چاپ کرده، پس از بازخوانی و تکمیل در اینجا آوردهام، فصلهای دیگر در همین هایه است. گوته با آن عظمت و وسعتی که دارد صدسال پس از مرگش هنوز از حرکت و جریان باز نایستاده است، و ناچار در این بررسی ها بهتر دیدم که از خود او سرمشق بگیرم و عنان قلم را رها کنم تا وقایع زیبائی و نرمش بیشتری پیدا کند. در این فصل ها بیش از همه از موسیقی سخن خواهم گفت. زیرا موسیقی نه تنها یار وفادار بتهوون دیونیزوس مملک بود بلکه گوته خداوند خرد و روشنائی نیز از شیفتگان هنر موسیقی بود و شاید کمتر کسی بداند که قصه اصلی ما در این کتاب آن است که به خوانندگان بگوئیم بزرگترین شاعر اروپا در عصر جدید با جمع موسیقی دانان پیوند و همراهی داشته است، و در اینجا ما شط عظیمی را می بینیم که دو رود همزاد تمام آب های روی زمین را در مصب آن به یکدیگرمی آمیزند.

رو*من* رولان ۱۵ آوریل ۱۹۳۰



## فصل اول

سالهای ۱۸۱۱ و ۱۸۱۲ بود. پائیز بود و فصل انگورچینی و جنگلهای طلائی رنگ و آسمان سرخ فام به هنگام غروب، دو سمفونی ماقبل آخر و آخرین سونات برای ویولن به میدان آمده بود. و آخرین روزهای خوب بود و آخرین عشقها آ... که دو خورشید: بتهوون و گوته، به دیدار یکدیگر شتافتند، و در ایامی کوتاه به یکدیگر متصل شدند. دست سرنوشت قرن ها تدارک دیده بود تا این دو ستاره تابان شعر و موسیقی قرین یکدیگر شوند. برای تکرار چنین وقایعی باید هزارسال دیگر انتظار کشید. من برآن چشم ها که آن دو را باهم دیده اند رشک می برم، هر چند آن دو را در انعکاس آفتاب در هر برکه باهم می بینم.

این دو مرد سالها پیش با نام یکدیگر آشنا بودند. و آن که شناسائی بیشتری از دیگری داشت بتهوون بود. بتهوون از ایام کودکی با گوته انس داشت و با احترام از او سخن می گفت آ. در هر فرصت آثار گوته را می خواند. گوته در ژرفای جان او جاری شده، و جای کلویشتوک را گرفته بود.

۱ - نامه عاشقانه اش به «دلدار جاودانه» در همین سال ۱۸۱۲ نوشته شده است.

۷ — بتهوون در نامه ای به تاریخ ۱۲ آوریل ۱۸۱۱ به گوته می نویسد: «... شما را از دیر زمان، از زمان کودکی می شناختم...»

در سال ۱۸۲۲ در گفتگوئی با روشلیتس گفته بود:

«کلوپشتوک روبه زوال است و دیر یا زود فراموش می شود. امّا گوته همیشه با ماست و ما باید با او زندگی کنیم. نوشته های اوبه زبان موسیقی نزدیک است و کمتر کسی مانند او کلام را با موسیقی درآمیخته است.» در فوریه ۱۸۱۰ در گفتگوئی با بتین دربارهٔ تأثیر پذیرفتن از گوته گفته بود: «او با محتوای اشعار، و به خصوص وزن کلامش در من تأثیر گذاشته، من مدتها در این فکر بودم که به زبان او آهنگی بسازم. شعر او ساختمانی دارد که به دست خدایان درست شده، و تنها خود او رازتناسب کلماتش را می داند.»

بتین احساس می کند که اشعار گوته در جان بتهوون آتش انداخته، و از اشارات او به این نتیجه می رسد که قصد دارد براساس دوشعر از گوته، «لذت اندوه» و «ملوس» آهنگهائی بسازد.

او در همین سال موسیقی «اگمونت» را می نویسد، و در سال ۱۸۰۸ به فکر می افتد که فاوست را به دنیای موسیقی ببردا. امّا آهنگسازی براساس یک شعر یا متن برای او معنی دیگری دارد. دیگر آهنگسازان به تصویرسازی، و تفسیر جذابی از متن شاعرانه اکتفا می کنند ولی برای او این کار به معنی جفت شدن با شعر و درآمیختن با گوشت و خون شعر است. در گفتگویش با بتیناین مطلب را به گونه ای مبهم بیان می کند، و در همان حال در جستجوی جوهر فکری گونه و انتقال آن به موسیقی است:

«... در اوج شور و اشتیاق، ناگهان حس می کنم که از ملودی تهی شده ام و ملودی از هرسو از دستم می گریزد. ناچار به تعقیب ملودی می روم و با

۱- قسمت اول فاوست در همین سال ۱۸۰۸ از چاپ درآمد. بتهوون در جستجوی کسی بود که فاوست را به صورت متن ایرا بنویسد، امّا کسی به او یاری نکرد. در سال ۱۸۲۲، که روشلیتس پیام هارتل ناشر معروف را به او رساند و او را فراخواند که موسیقی فاوست را بنویسد، بتهوون دست هایش آرا بالا بزرد و فریّاد کرد: «های!... به این می گویند کار!...» امّا دو سمفونی بزرگ و تک اوراتویو، او را به خود مشغول کرده بود، و ناچار از این کار چشم بوشید.

هیجان به دستش می آورم. باز از دستم می گریزد و در تودهٔ آشفته ای از احساسات گوناگون گم می شود. جلو می دوم. می شناسمش، و با هیجانی بیشتر به دستش می آورم، و دیگر از دستش نمی دهم. سرایا شور و شوق و بجذبه می شوم و در آخرین لحظه براو مسلط می شوم. ... موسیقی درواقع واسطه ای است بین روح و زندگی حسی ها. من می خواهم با گوته از موسیقی حرف بزنم. نمی دانم حرفم را می فهمد؟...»

## و باز روی این مطلب تأکید می کند:

«ملودی حیات حسی شعراست، ملودی محتوای معنوی شعر را به حواس ما سرازیر می کند، ملودی شعر «ملوس» معنویت کامل این تغزل را به حواس ما منتقل می کند، و حواس ما تولد دوبارهٔ شعر را با ملودی احساس می کند...» ۱

در اینجا سخن از مکاشفه ای است که هنرمند در حالتی هزاربار از تفکر عمیق تر و وسیع تر به مطلوب خود دست می یابد. و دوباره بتهوون موضوع سخن را به جای اول می کشد:

«دربارهٔ من با گوته حرف بزنید. بگوئید که سمفونیهایم را گوش بدهد آنوقت به من حق می دهد که می گویم موسیقی تنها چیزی است که بی استفاده از وسایل مادی ما را به جهانی بالا تر از دانش انسان می برد. جهانی که انسان به آن احاطه دارد، بی آن که در دسترس او باشد. اگر مرا درک می کنید، به گوته همه چیز را بنویسید. با تمام قلبم از گوته توقع دارم که به من آموزش بدهد.»

V

در اینجا، پیش از ادامهٔ سفر، باید لحظه ای بایستیم و ارزش روایات بتین و شخص او را ارزیابی کنیم. شناسائی بیشتر بتین و حل این «معما» را به وقت دیگری می گذارم، و در جای خود دقیقتر از او صحبت خواهم کرد، فعلاً خطوط

۱ - بتین که گزارش این گفتگو را روی کاغذ آورده، با بتهوون هم عقیده نبود و می گفت که موسیقی چیزی به تغزلات گوته نمی افزاید.

درشت و ویژگیهای او را در مقابل چشم خوانندگان می گذارم.

چند سال پیش نامه های تازه و منتشر نشده ای که او و گوته باهم ردوبدل کرده بودند از چاپ درآمد. و به دقت زیرنظر منقدان بررسی شد، و اگرچه آنها در این مطالعات دریافتند که نقصانهائی در کار است و بعضی از نامه های مهم مفقود شده، با اینوصف آنچه تاحال منتشر شده، برای مطالعهٔ دورانی که ما در نظر داریم کفایت می کند، و اسنادی به دست ما می دهد که ناچار به خیالیافی نباشیم. بیائید «معمای بتین» را برای کسانی بگذاریم که با روح زنانه انس ندارند، و اگرچه زنان را با مهر و علاقه می نگرند ولی در پشت این در بسته دنبال عقل و هوشیاری نمی گردند!

ماتاریخ نویسان جدید با کسانی که اوراتنها به صورت زیبای طنازسال ۱۸۰۷ تا ۱۸۱۰ می شناسند، موافق نیستیم، زیرا وقتی از عقاید و افکار کسی صحبت می کنیم باید سن و سال او را در نظر بگیریم. هیچکس در یک حال نمی ماند، آدمی ناچار در طول حیات عوض می شود، به خصوص زنی مانند بتین، با آن قلب حساس و دیوانه آسا، در کورهٔ سالها تجربه، به صورت تازهای درمی آید. چهره اش عوض می شود. چین و چروک پیدامی کند. جای خنده های بی خیال او را اخم جاافتادگی و پیری می گیرد. و چشمان گوته که در سال ۱۸۰۷ بیشتر از همه زیبائیهایش را می بیند در سال ۱۸۲۵ به شکل تازه ای در او می نگرد. و ما در اینجا با آن دختر ملوس بیست و پنج ساله سرو کار داریم!

۱ برای آن که سه قهرمان داستان خود را در سال ۱۸۱۰ بشناسیم این توضیحات لازم به نظر می آید:

گوته در آن موقع شصت ویک سال دارد. چهار سال پیش، در سال ۱۸۰۹، عاقبت بعد از هجده سال زندگی مشترک با کریستیان، ازدواج کرده، هنوز در جامعهٔ وایمار صاحب مقام و مرتبه است، پسرش اگوست هفده سال دارد. و چهار سال بعد در سپتامبر ۱۸۱٤، ماریان فن ویلمر را می بیند و بهار تازه ای در قلبش می شکفد. هنوز به اندیشه های جدید و جوانان روزگار خود اعتقاد ندارد و به احترامات و تشریفات رسمی ارج می گذارد. ما در صفحات بعد بیشتر او را خواهیم شناخت.

بتین ریزه اندام بود. رنگش مات و چشمهای غمگینش در ته کاسه سوسو می زدا. موهای سیاهش حلقه حلقه بود، معمولاً لباس بلندی به رنگ سیاه موجدار می پوشید، و تسمه ای را به کمر می بست، و به زایران خانه های مقدس شبیه می شد. به مُد روز بی اعتنا بود و زیربار قیدهای عذاب آور اجتماعی نمی رفت. حاضر نبود روی صندلی بنشیند. روی یک چهار پایهٔ کوتاه یا رف پنجره می نشست. گاهی شاداب و خنده رو بود و گاهی اندوه گین می شد و در عمق افکار خود فرومی رفت، ینداری دنیا را در عالم رؤیا می دید.

الویس بیلر، از دوستان بتین ۲ در نامه هایش او را می ستاید. و از مطالب

بتهوون چهل سال دارد. سخت کوش است و پر از شور و هیجان. آپاسیوناتا، سوناتهای بدرود، کوارتتی برای هارپ ، کنسرتو در می بمل را ساخته، و در اندیشهٔ ساختن آهنگی برای اگمونت است. هنگامی که بتین به سراغ او می آید، در عشق تازهاش شکست خورده، عقل و متانتش را از دست داده، از معشوقش با نیشخندهای تلخ یاد می کند، و آشنائی با بتین برای او نوعی رهائی است.

بتین بیست و بنج سال دارد. اما جوان ترمی نماید. در سال ۱۷۸۵ در فران کفورت به دنیا آمده، ما درش ما کسیملین لاروش که در جوانی به گوته دل باخته، سرانجام با بازرگانی به نام برنتانو، و بیست سال بزرگتر از خودش ازدواج می کند. مادر او پروتستان است و اهل سرزمین راین، پدر او کاتولیک است و ایتالیائی تبار... در هشت سالگی مادر، و در دوازده سالگی پدر را از دست می دهد. مدتی در صومعه و مدتی در مدرسهٔ پروتستانها تعلیم می گیرد، بی آن که به هیچ مذهبی بستگی قلبی داشته باشد. استعداد فطری او در شعر و هنر، زیرنظر برادرش کلیمنس پرورش می یابد. در سال ۱۸۰۷ با دوست برادرش، آخیم فن آرنیم شاعر پاکدل آشنا می شود و در سال ۱۸۱۱ همسر او می شود. امّا بزرگترین واقعهٔ زندگی اش آشنائی با گوته، بعد از سال ۱۸۰۱ است. بتین ندیم و همنشین مادر گوته بود و از این راه به حلقهٔ دوستی فرزند او راه یافت و تا دم مرگ آن مرد بزرگ از مریدان او بود.

۱- در سال ۱۸۰۹، ناپلئون بناپارت او را می بیند و می پرسد؛ این دختر آشفته با چشمهای آتشبار کیست؟ (نقل از چرکنویس نامه های منتشرشدهٔ بتین)

۲ آلویس بیلر دانشجوی دانشگاه لاندشوت با خانوداهٔ پروفسور ساوینی مربوط بود و از
 همانجا با خواهرزن او، بتین آشنا شد، و آن دو چند هفته در تابستان سال ۱۸۱۰ را در بوکوآن،

این نامه ها معلوم می شود در آن زمان که بتین به دیدار بتهوون می رود، جانش لبریز از خیالات رنگین و اندیشه های شاعرانه و قلبش پر از محبت و مهربائی است. در بیست و بنج سالگی به نظر هجده نوزده ساله می آمد، تقلب و حقه در کارش نیست و وجودش سرشار از نیکخواهی و تازه جوئی و هنردوستی است.

سال ۱۸۱۰ برای گوته سال خیر و برکت است. احساس می کند که بیش از این نمی تواند در مقابل عشق بتین خوددار باشدا. بتین هم به شیفتگی او پاسخ مثبت می دهد و خود را وقف عشق استثنائی و وهم انگیز و عرفانی او می کند. دیگر خودداری و احتیاط اولین دیدارها در میانشان نیست. گوته سراپا عشق شده است. نامه های بتین در ژانویه و فوریه ۱۸۱۰ نشان می دهد که مجذوب گوته شده، گوته نیز مرزی برای دوست داشتن نمی شناسد، و مثل گربه ای است که به شیر شکرزده رسیده. از دوست داشتن خسته نمی شود، او را نزد خود می خواند. از نامه های بتین جدا نمی شود و در سفر، نامه های او را همراه می برد، و در ایامی که نامهٔ او دیر می رسد دلوایس می شود.

ودرهمین گیرودارعاشقانه بتین بتهوون رابرای اولین بارمی بیندو حقیقت را به گوته می نویسد که فریفته این مرد شده، و می داند که چنین مطلبی برای گوته خوش آیند نیست، امّا او نمی تواند حقایق را کتمان کند.

ابتدا برای آن که روشن تر باشیم خلاصه ای از این داستان را که بتین

در منطقهٔ بوهم، باهم گذراندند. هردو شیفتهٔ موسیقی بودند. بیلر به بتین هارمونی یاد می داد و نبوغ خلاق این زن چنان در او اثر گذاشت که در حق او گفته بود: «وقتی آواز می خواند بدیهه سرائی می کند و شعر می سازد، و صدای شگفت انگیزی دارد.» بتین در نهم ژانویه به بیلر نوشت که «بتهوون را دیده است» و این نامه تاریخ آشنایی او را با بتهوون روشن می کند.

۱— روز سیزدهم دسامبر ۱۸۰۹، ویلهلم گریم در خانهٔ گوته مهمان بود. گوته تصویر بتین اثر لوئی گریم را که تازه به او رسیده بود باشوق به مهمان خود نشان داد و نشاش کار او را ستود. ویلهلم گریم معتقد بود که این تصویر به بتین شباهت ندارد. گوته در جواب گفت: اگر لوکاس گراناچ زنده بود بهتر از این تصویر بتین را می کشید.

سالها بعد، در ۱۸۲۵، به چاپش اقدام کرد باز می گوییم:

بتین در وین است و چندگاهی است که در خانهٔ برادرش فرانتس برنتانو، که با تونی بیرکنشتوک ازدواج کرده زندگی می کند. برادر و زن برادر او از دوستان وفادار بتهوون هستند و به سنت پدرزن که با هنرمندانی چون فرانکلن، ورابرتسون رفاقت داشت، به دوستی با هنرمندان انس گرفته بودند. ماه مه است و هوا گرم و مطبوع. بتین در نامه هایش به گوته در باره بهاری پرگل وعطر بیز چیزها می نویسد، و در این روزهای دل انگیز، ناگهان از دور نغمهٔ سوناتی را می شنود. کنجکاو می شود که نوازنده را پیدا کند. آن سونات در عمق جان او اثر گذاشته است. به هر در می زند تا نوازنده و سازندهٔ سونات را از نزدیک ببیند. بتهوون در دسترس کسی نیست. کسی نمی داند کجا و چگونه زندگی می کند. امّا بتین سماجت می کند و خود را به خطر می اندازد. خانه را پید! می کند. سرزده وارد می شود از بشت پیانو می بیند. پیش می رود و در گوش او می گوید: می شود از خانواده برنتانو هستم» بتهوون به سرعت سرش را می چرخاند و دختر زیبا «من از خانواده برنتانو هستم» بتهوون به سرعت سرش را می چرخاند و دختر زیبا را در مقابل خود و در نگاه مضطرب او، مهربانی اش را می بیند و در گونه های گل انداخته و آهنگ صدای او روح آشفته و پرشورش را می شناسد.

بتین هم مانند بتهوون به شوق می آید. بیش از بتهوون شوق زده است، چنانکه بعدها می نویسد: «وقتی اورا دیدم خودم را به کلی ازیاد بردم. وقتی دوباره الله بعدها می نویسد: «وقتی اورا دیدم خودم را به کلی ازیاد بردم. وقتی دوباره الله بعین در نامهاش به بیلر وضع خانه و زندگی بتهوون را چنین شرح می دهد که «در اتاق اول دو سه پیانوی بی پایه و چندین صندوقچه و صندلی درهم شکسته به چشم می خورد. در اتاق دوم تختخوابی بود و روی آن تشک کاهی و روتختی نازک. و طشتی روی یک میز چوبین و لباس خواب افتاده روی زمین...» و دربارهٔ خود بتهوون می نویسد: «گندم گون است و آبله رو هرچند زیبا نیست، ولی نیرومندی اش عیبهای او را می پوشاند. موهای سیاه و بلندی دارد که از پشت سرش آویزان شده. از سنش جوانتر می زند...» این نامه از آن حکایت دارد که یک ربع بعد باهم صبیعی می شوند. بتهوون پشت پیانو می نشیند. اول با یک دست شستیها را لمس می کند و لحظه ای بعد اقیانوسی از هارمونی را در فضای اتاق یک دست شستیها را لمس می کند و لحظه ای بعد اقیانوسی از هارمونی را در فضای اتاق طبیعی شرح می دهد.

به آن لحظات فكر مى كنم، دنيا در نظرم نابديد مى شود، همه چيز نابديد مى شود...»

مفتون بتهرون می شود. بتهرون با انزوای وحشتناکش در او نفوذ می کند. تنهائی هردو را بسوی یکدیگر می کشد و آتش به جان هردو می افتد. بتین به عشق پدرانه گوته پناه می برد و ماجرای خود را برای او حکایت می کند. نامه های او به گوته برای روانکاوان قابل بررسی است. بتین در اینجا «واسطه»ای درمیان دو مرد است، روح او امواج الکتریسیتهٔ دو روح سرشار از نبوغ را به هم پیوند می دهد. بتین این شانس را دارد که بتهرون را در کشاکش بحران روحی و ترس از خلاقیت غافلگیر می کند.

گفتگوی آنها به درازا می کشد، بتهرون که مفتون او شده، رهایش نمی کند. تا خانه همراهی اش می کند، و روزهای بعد او را با خود به هرسو می برد. و بتین که مجذوب اوست همه چیز را به فراموشی می سپارد. اجتماع، نمایشگاه های هنری، تآترها و حتی برج ناقوس سنت استفان را کنار می گذارد و خود را وقف او می کند و در اطراف هنر و مسائل مهم با او حرف می زند و نظرش را می پرسد و گزارش این مباحث را بعداً چاپ می کند. شیندلرمنکر همه چیز است و به دلایل ناچیز معتقد است که بتین این حرفها را از خود درآورده است.

حالابیائیم و حرف شیندار را بپذیریم و فرض کنیم که بحث های بتهوون با بتین ساختگی و فرضی است، آن گزارشهای بتین را چه می گوئیم که مولای در زشان نمی رود؟ گزارش آشنائی و ارتباط فکری گرته و بتهوون را چه می گوئیم که در آن جای شک نیست و در نهایت دقت و صمیمیت تهیه شده است. اگر در نامه های بتین به گوته، و شاهزاده هرمان پوکلر موسکائو شک کنیم، نامه مهم ژوئیه ۱۸۱۰ بتین به آلویس بیلر جای شک باقی نمی گذارد. او در این نامه از اولین روز دیدارش با بتهوون حرف می زند و می گوید که در اولین نظر شیقتهٔ او شده است. بدیهی است که بتین عاشق صورت نازیبای بتهوون نشده بود بلکه عظمت مقام هنری و صداقت و سادگی اش او را مفتون کرده بود و به همین سبب از همان نخستین دیدار خود را وقف او می کندا و چنانکه خواهیم دید در نهایت از همان نخستین دیدار خود را وقف او می کندا و چنانکه خواهیم دید در نهایت

امانت و صداقت به دفاع از او برمی خیزد و حتی با دوستانش به خاطر بتهوون درمی افتد.

بتهوون تا چه اندازه خود را در اختیار او می گذارد؟ بتین در نامهاش به بیلر شرح می دهد که در آخرین روزهای اقامتش در وین، بتهوون به دلخواه او رفتار می کند، دمی از او جدا نمی شود، و به هنگام عزیمت، از او خواهش می کند که «دست کم هر هاه نامهای بنویسد. زیرا جز او دوستی ندارد.» نامهٔ بتهوون در دهم فوریه ۱۸۱۱ به بتین، که در صحتش حرفی نیست، حکایت از آن دارد که بتین دوبار به او نامه نوشته و او آن دو نامه را در تمام تابستان پیش خود دارد که بتین دوبارها خوانده است. در این نامه به دوستی متقابل اشاره می کند و در

\_\_\_\_

پایگاه بلند او نرمیده، امّا چنین هنرمند نابغه ای، زندگی بسیار ساده ای دارد، حتی گاهی برای مخارج روزانه اش معطل می ماند. دوستان و برادرانش از او بهره کشی می کنند. لباس پاره می پوشد. ظاهرش به ژنده پوشان می ماند. با این وصف در آدمی تأثیری عمیق و شکوهمند می گذارد. لجوج و سرسخت است. به آنچه در اطرافش می گذرد توجه ندارد. وقتی آهنگ می سازد در برابر دنیای خارج کر و کور و به تأثرات و وقایع بی توجه می شود، و بدینگونه در انزوای عمیق به سر می برد. وقتی با او چیزی می گویند و منتظر جواب او می شوند، از جا درمی رود و چیزهائی می گوید که مفهوم نیست، و در همان حال کاغذی از جیب درمی آورد و مطالبی را که به مغزش رمیده یادداشت می کند. برای نوشتن مومیقی همیشه برنامه ریزی می کند و بسیار منظم و دقیق همه چیز را روی کاغذ می آورد.»

گمان نمی کنم حتی شرح حال نویسهای بتهوون، هیچکدام اینقدر دقیق و گویا در خصوص او حرف زده باشند. راستی که با چه صمیمیت و صداقتی مشاهداتش را باز می گوید:

«می پرسی که چرا جزئی ترین مطالب را دربارهٔ او می نویسم؟ می خواهم حقایق را بنویسم. از او چیزهای نادرستی نقل کرده اند. زیرا او را درک نمی کنند و من باید او را آن چنانکه هست معرفی کنم. او در حق همه مهربانی می کند. حق حمایتش را از ناتوان ترین تازه کاران دنیای موسیقی دریغ نمی دارد و هرگز از راهنمائی و کمک خسته نمی شود.»

پایان او را از دور با تمام احساسش می بوسدا .

امّا در آنجا که بتین از گونه سخن می گوید اوضاع و احوال نشان می دهد که قضایا به صورت دیگری است.

بین در سال ۳۵-۱۸۳۶ نامه ها و خاطراتش را منتشر کرد. مطالب کتاب او شاید دقیق نباشد، و او هم ادعائی در این زمینه ندارد. بتین نامه های گوته را پس از مرگ او، برای نگهداری، به نایب حکمران وایمار تسلیم کرده بود، و در کتاب خود به جای آن که عین نامه ها را به ترتیب تاریخ نقل کند، به ذوق خود آنها را یس و بیش می برد و خاطرات و گفتگوهای خود را در فاصله ها مي آورد و مطلب را جان دار مي كند و كمال مي بخشد. از بعضي از نامه ها فقط قسمتی را نقل می کند و گاهی چند نامه را درهم فرو می برد، و آنچه بعد از گذشت چند سال از متون نامه ها دریافته، برای روشن شدن قضایا برآن می افزاید. منظور او دستکاری وقایع نیست، بلکه می خواهد حقایق را بهتر و کاملتر نشان بدهد، که به نظر من کتاب او جنبه التقاطي دارد، زيرا فاصلهٔ بين نامه هاي چاپ شده در کتاب، می رساند که چندین نامه در میان آنها ردوبدل شده، که در کتاب نیامده است. متأسفانه اهل تحقیق بیشتر به شهرت و نفوذ افراد توجه دارند، و کتاب بتین را با وسواس و احتیاط نگاه می کنند و به چیزهائی که دیده و شنیده و فهمیده توجهی ندارند. امّا وقتی یای گوته بهمیان می آید و خود او را زیر سؤال می برد، می گویند که در عقل و متانت او تردیدی نیست، و اگر به بتین نظری داشته، منظورش آن بوده که این زن را به کمال برساند، و بتواند مدتی در کنار بت مورد پرستش خود زندگی کند!

۱- بئین سه نامه از بتهوون را به تاریخهای ۱۱ اوت ۱۸۱۰، ۱۰ فوریه ۱۸۱۱، و ژوئیه یا اوت ۱۸۱۲ به چاپ رسانده. خوشبختانه اصل نامهٔ دوم به خط بتهوون موجود است، وگرنه منقدان منکر هر سه می شدند و می گفتند این نامه ها من درآوردی است. در نامهٔ دوم که اصلش موجود است و در صحتش حوفی نیست به مهربانی و عشق از بئین یادمی کند، و درنامهٔ اول، که سبک نامه نگاری بتهوون را دارد، غم عشق و گرفتاریهای خودمانی اش را برای او حکایت می کند. امّا نامهٔ سوم، ماجرای دیگری دارد که در جای خود خواهم گفت.

وضع بتهوون در این محاسبه فرق می کند. و حتی برعکس است. بتین به خاطر آن که گوته از او نرنجد، ظاهراً باید بتهوون را در درجهٔ دوم اهمیت جای دهد، اما این زن شجاعت و صداقتی بی مانند دارد، و همهٔ شور و هیجانش را نثار بتهوون می کند. آنچه بتین را به مقامی والا می رساند صداقت اوست، که همه چیز را فدای آن می کند و نشان می دهد که به عدالت و انصاف بیش از عشق و دوستی اهمیت می دهد.

ø

بتین در کتاب خود، چاپ ۱۸۳۵، از نامهٔ خیال انگیزی سخن می گوید که بعد از اولین دیدارش با بتهوون، قصد داشته برای گوته بنویسد. کلمات این نامه، در همان روز دیدار با بتهوون، مانند آتش در افکار او جا گرفته، سراپایش رامی سوزاند.

هرشب که به خانه می رود و تنها می شود، فکر دیدار آیندهٔ بتهوون و گوته ذهنش را مشغول می کند. دیدار با بتهوون در روح او انقلاب تازهای بر پا می کند. دلش می خواهد پیشنویس این نامهٔ نانوشته را به خانهٔ بتهوون ببرد و در یک لحظه مناسب جلو او بگذارد و فریاد بزند: «ببین! این نامه را من نوشته ام و می خواهم برای گوته بفرستم.» امّا این نامه نانوشته می ماند و چند ماه طول می کشد تا او به منطقهٔ ییلاقی بوکوآن برود و در آن محیط آرام همه چیز را در ذهن خود مرور کند،

دیداربا بتهوون چنان افکار او را دگرگون می کند که وقتی برادرش کلمنس همراه با آرنیم دلباخته و خواستگار ازدواج با او به بوکوآن می آید، احساس می کند که با آرنیم که شاعری جوان و از هرنظر مناسب اوست، نمی تواند گرم بگیرد و تنها در فکر مأموریت تاریخی خویش و پیوند قلبی اش با موسیقی است و هنگامی که آرنیم از او مأیوس می شود و غمگین، بوکوآن را ترک می کند و به سفر می رود و در نامه هایش به اصرار و التماس عشق دوبارهٔ او را می طلبد، در جواب او به مهر می نویسد که قصد شکستن دل او را ندارد، امّا فعلاً به چیز دیگری مشغول است. و همه چیز نشان می دهد که قلب او با بتهوون و

موسیقی پیوندی مرموز یافته است.

روزهای سیزدهم و هفدهم ژوئیه قسمتی از نامهٔ طولانی اش را به گوته شروع می کند. در روزهای سیزدهم و هفدهم ژوئیه دنبالهٔ مطلب را می گیرد و سعی دارد در این نامه دگرگونیهای روح خود را در این سهماه دوری برای گوته مفصلاً شرح بدهد. و برای این منظور در امواج رؤیا غرق می شود. بارها به عقب باز می گردد تا چیزی را از قلم نیندازد. داستان دیدار با بتهوون را می نویسد. و این نامه را بعد از حذف حشو و زواید در کتابش چاپ کرده است. بتین در این نامه به زیرکی از تاکتیک جالبی استفاده می کند و به گوته می نویسد که به خاطر عشق و محبت او به بههوون نزدیک شده، و پیداست که این نیرنگ زنانه را برای آن به کار می برد که گوته براو خشم نگیرد و بدینگونه مطلب را به بتهوون ارتباط می دهد: «... و حالا توجه کن! از بتهوون هی خواهم برای تو حرف بزنم.» و اما در این زمینه بیشتر طول و تفصیل نمی دهد و شرح مطلب را به وقت دیدار با او می گذارد.

گوته از کارلباد، روز ۲۲ ژوئیه به زنش می نویسد که نامه ای از بتین داشته، که مطلب را ناتمام گذاشته و قول داده که پیش ما بیاید. بتین که می داند شرح این ماجرا چقدر دشوار خواهد بود، چندبار چیزهائی می نویسد و دور می اندازد و درمی یابد که قادر به این کارنیست،

بتین و گوته، حتی زودتر از موعدی که انتظار دارند به یکدیگر می رسند. زیرا به تصادف، گوته به دعوت حکمران تپلیتس به آنجا می رود و بتین که قصد دارد از راه پراگ به برلین برود، در سر راه در تپلیتس توقف می کند و به محض آن که می فهمد گوته در آنجاست، بی درنگ به دیدار او می شتابد. آن دو دو روز تمام، دهم و یازدهم اوت ۱۸۸۰، ساعات دوستانه ای را باهم می گذرانند و بتین آنچه در این سهماه جدائی براو گذشته، برای گوته باز می گوید.

گوته می نویسد: «او برای من ماجراهای تازه و کهنهاش را حکایت کرد.»

۱ -- در همین نامه می نویسد: «... بتهوون همه چیز را تنها و بی تکلف و بی آنکه از دیگران یاری بگیرد خلق می کند...»

که قطعاً یکی از این ماجراهای تازه دیدار او با بتهوون بوده و گوته این مطلب را درخور نوشتن ندانسته است. و چنان از دیدن بتین به شور و شوق می آید که همه چیز را فراموش می کند و در کنار او همه چیز اهمیتش را از دست می دهد. وانگهی او در این تاریخ چیز زیادی از بتهوون نمی دانست د. و مختصر چیزهائی که از او شنیده بود به نظرش چندان جالب نیامده بود! و در آن حال چنان مجذوب زیبائی بتین بود که بیشتر به لبهای او نگاه می کرد و معنی کلماتش را نمی فهمید. و روز بعد برای کریستیان حمود نوشت که «بتین را دیدم. از همیشه زیباتر و خویتر بود.» و خودش نمی دانست با این چند کلمه چه آتشی به جان کریستیان می زند!

هرچند گوته به حرفهای بتین گوش نمی داد، ولی چیزهائی می شنید! و راستی بتین چه چیزهائی در این دو روز برای او گفته بود؟

به نامهٔ خیالی او بازگردیم، که به مقصد فرستاده نشد. در این نامه، بتین از دیدارش با بتهوون، از چیزهائی که باهم دیده بودند، از روزهائی که باهم گذرانده بودند، از رفت و آمدها و سیر و سیاحتها و رؤیاها و تأثرات و احساسات بتهوون حرف می زند. شرح روز جدائی را می دهد. از شور و مستی خود پس از آن دیدار سخن می گوید.

شک ندارم که آنچه بتین در خصوص بتهوون گفته، راست و درست است، و اگر از نظر ادبی عیب و ایراد داشته باشد، از نظر عینی و روانی حقیقت محض است. حتی خیالپردازیهای بتین می تواند برای یک تابلوی نقاشی موضوع خوبی باشد. همانگونه که کلود لورن Claude Lorrain کشتزارهای رومی را در تابلوئی، در نهایت مهارت نشان می دهد، تابلوئی که بتین با کلمات از بتهوون روی کاغذ آورده سیمای واقعی او را به خوبی می نمایاند. در تابلوی راآلیستی

۱- گوته در سال ۱۸۱۰ از بتهوون چیز زیادی نشنیده بود. فقط یکبار در سیزدهم اکتبر ۱۸۰۷ «هانریت هاسلر ارفورت» خوانندهٔ زیبا، در مجلس انس قسمتی از فیدلیو را برای او خوانده بود.

کلود لورن، پرتوی از خورشید را در کشتزارهای اطراف رم به چشم می بینیم، توصیف بتین نیز از خلقیات بتهوون آنقدر به حقیقت نزدیک است که می توان گفت هیچ نگاهی عمیق تر از این به ژرفای جان بتهوون راه نیافته، و قطعاً احساس زنانهٔ بتین در این ژرف نگری به یاری او شتافته، که بدینگونه توانسته است اندیشه های پنهانی بتهوون را بخواند، و حتی بی آن که درست بفهمد بر صفحهٔ کاغذ بنویسد. شاید خود بتهوون نیز از اعماق اندیشه اش با این همه شفافیت خبر نداشته است بیس باید گفت که بتین خطر کرده و بی پروا در کورهٔ آتش فرورفته است، به تک کلمات بته وون گوش داده، و درجلوه های روح او به چیزهائی بی برده که روشنفکران وزین و پرمدعای ما با آن همه علم و تجربه از او عقب مانده اند.

امّا گوته در وادی دیگری بود. اگرچه با درخشش روح آدمی آشنا بود، گاهی از آن واهمه داشت، و آن را از افق ذهن خود می راند. گاهی به سوی آن کشیده می شد و گاهی از آن می رمید، و اینگونه «مکاشفات» را «دیوانه بازیهای بتین» می نامید. با این وصف گاهی در زمینهٔ شناخت روان آدمی، به فکر می افتاد که بیشتر تأمل کند و در این علامات معما گونه، که تشخیص و شناختشان آسان نیست، بیشتر دقیق شود، و در مقابل تصویری که بتین از بتهرون

۱- من معتقدم که اندیشه های پنهانی بتهرون، که بتین با مکاشفه به آنها دست یافته، نه تنها از شعور این زن در آن ایام فراتر می رود، بلکه از احساس زنانهٔ او نیز بالا تر است، و حتی خود بتهرون را بیخودانه به همراه می کشد، زیرا در ژرفای الهامات هنری او نفوذ می کند. چنین می نماید که بتین در سال ۱۸۱۰ خودش هم اینگونه مطالب را خوب درک نکرده، و در سال ۱۸۳۵ و به این ۱۸۳۵، و به هنگام تنظیم یادداشتهایش به بازنگری و کشف مسائل گذشته پرداخته و به این قضایا بی برده است. وانگهی بتین در نوئل ۱۸۱۰ نامه ای به گونه می نوید و چنان از عشق و علاقه به موسیقی دم می زند که پیداست بعد از دیدار با بتهرون و به تأثیر از او، اینگونه مطالب در مغز کوچک او جای گرفته است. و اگرچه در آن موقع چیزهائی را به یاری احساس فهمیده، سالها بعد است که عقل جای احساس را می گیرد و منجیده تر به قضایا نگاه می کند.

مجسم کرده بود به داوری بنشیند. به دنبال این تصورات، در مقابل بتین که او را به دیدار با بتهوون تشویق می کند تسلیم می شود. با این حساب باید پذیرفت که اگر بتین نامهٔ ششم ژانویه را برای گوته نفرستاده باشد، دست کم مطالب آن را به زبان آورده است<sup>۱</sup>.

و امّا بعد از رفتن بین از تپلیتس<sup>۲</sup>، گوته و بتین چند نامهٔ دیگر ردوبدل می کنند و گوته در یکی از نامه ها می نویسد: «نامه هائی را که فرستاده ای بارها خوانده ام، و نامهٔ آخر تو از همه دوست داشتنی تر بود.» و این مطلب می رساند که بتین بر گوته تأثیر گذاشته، و گوته که مکاشفات و الهامات بتین را «دیوانه بازی» های او می دانست، و خودخواهیهای نبوغ آسایش وقتی ارضا می شد که دیگران به خرد و اندیشهٔ او تسلیم شوند، این بار تسلیم مکاشفات بیخودانهٔ بتین می شود و رفته رفته راضی می شود که بتهوون را ببیند.

با این مقدمات بتهوون در این موقع از هرزمان به گوته نزدیک تر می شود، امّا ناگهان شخص ثالثی قدم به میدان می گذارد که کوششهای بتین را پایمال می کند. این شخص ثالث کسی جز زلتر Zelter نیست.

زلتر از دوستان ثابت قدم گوته بود و گوته او را مردی شریف و موسیقی دانی آگاه می شناخت. پیوند دوستی این دو از هر سیمان و ساروجی محکمتر بود. امّا قانون اسف انگیز نبوغ حکم می کند که نوابغ دوستان خود را معمولاً از میان افراد متوسط انتخاب کتند و با اشخاص همفکر و هم طراز خود

۱- بتین در کتابش می نویسد که با خود فکر می کردم «گوته به اولین نامهاش دربارهٔ بتهوون، پدرانه سپاسگزاری می کند و موعد دیدار با بتهوون را معین خواهد کرد، ولی برخلاف تصور من، به احتیاط در جواب نوشت که روزی او را ملاقات خواهد کود.» و ظاهراً این مطلب از خیالپردازیهای او سرچشمه می گیرد، و گوته این موضوع را به او تنوشته، بلکه به خود او گفته است.

۲ سند منتشر نشده ای که در چرکتویس نامه های بتین به دست آمده، و در چهارمین فصل این بخش خواهم آورد، نشان می دهد که دیدار دو روزه در تپلیتس آنقدرها هم با عشق افلاطونی دمیاز نبوده است.

دوستی زودگذری داشته باشند. اطرافیان و دوستان گوته، بعد از مرگ شیللر، عموماً افراد ناچیزی بودند. بورژواهای شهرستانی با افکاری عقب مانده و محدود در این صف مقام برجسته ای داشتند، و بارها این دوستان ناچیز باعث رسوائی شده بودند. در این میان زلتر از همه وفادارتر بود و اخلاص و ارادتش را به تجربه ثابت کرده بود. با این حساب زلتر برای گوته معیار موسیقی بود، و گوته به صلاحدید او نوعی موسیتی را رد می کرد و نوعی دیگر را می ستود.

حالا ببينيم كه زاتر در خصوص بتهوون چه مي گويدا:

در تاریخ دوازدهم نوامبر ۱۸۰۸، زلتر می نویسد: «آتشی در افق بارناس دیده می شود، که تعجب و وحشت را برمی انگیزد. بعضی از مدعیان هنر، مانند بهوون، گرز هرکول را بالای سر برده اند تا مگسها را به یک ضرب له کنند. کار این مدعیان هنر ابتدا آدمی را به شگفتی وامی دارد، ولی با کمی دقت به حقیقت آن پی می بریم. در این عرصه از هنر به چیزهای بی ارزش اهمیت بسیار می دهند. باید شانه ها را بالا انداخت و از کنار چنین مدعیانی به بی اعتنائی گذشت!»

و مدتی بعد صدایش را بالا می برد، و در معرفی آثار بتهوون، که همه ساخته هایش را چون غولانی می بیند که «پدرشان زن است و مادرشان مرد.» و به همهٔ کارهای او دهن کجی می کند<sup>۲</sup>، و دربارهٔ «میح با تاج زیتون»، که از توشته های بسیار ارجمند بتهوون نیست، ولی بدانگونه هم نیست که این مرد می گوید، چنین اظهار نظر می کند:

«این آهنگ بی شرمانه از نظر عمق و هدف مرگ جاودانه را تبلیغ می کند. در میان آماتورهای موسیقی کانی را می شناسم که قبلاً چنین آثاری را نفرت انگیز می شمردند، ولی حالا مجذوب آن شده اند و عشقی شبیه به تمایلات جنسی دریونان قدیم را در این اثر مشاهده می کنند!»

۱- زلتر در سال ۱۷۹۶ بتهرون را در برلن دیده بود، که در آن موقع بیست وشش سال داشت و چند کنسرت از آثار خود ترتیب داده بود، و زلتر از بدیهه سازی و نوگرائی او حیرت کرده بود.
 ۲- و در چه لحظهٔ شگفت انگیزی چنین گفته است: در سپتامبر ۱۸۸۲، و درست پس از دیدار اسف انگیز بتهرون و گوته در تپلیتس. که در جای خود شرح خواهیم داد.

عشق بی آلایش و مردانهٔ بتهوون در صحنهٔ افکار زلتر مُهر بی عفتی و انحراف جنسی می خورد. روشن است که چنین حرفهائی را تنها می توان بلاهت بدخواهانه نام داد ولی، هرچند خنده آور می نماید، امّا باید دید که این زهر در گوش چه کسی ریخته می شود؟ واین مردبا تعبیراتی مانند «هنر منحرف و شیطانی و بی شرمانه و آلوده به نمایلات همجنس بازی» چه فتنه ای به پا می کند و چه فاصله ای میان گوته و بتهوون می اندازد.

بتین در شب یازدهم اوت ۱۸۱۰ زلتر را در خانه گوته در تپلیتس ملاقات می کند، و بیداست که مخنان تند و تیز و نیشخندآمیز و خشن و بی پروای زلتر در خصوص بتهوون، در روح عارفانه و موسیقی پرست بتین چنان تأثیری گذاشته بود، که آن شب این گربهٔ ماده به طرف سگ برلینی هجوم می آورد و به پوزهٔ او تف می اندازد. گوته که با لطف و تاز بتین انس گرفته بود، به حیرت می افتد و در یادداشت ۱۳ اوت خود می نویسد: «گمان نمی کردم او نسبت به دیگران اینقدر بی ادب باشد.»

بتین از تپلیتس کینهٔ زلتر را با خود به همراه برد، و در تمام فصل زمستان این کینه را در دل خود نگاه داشت، امّا می دانست که هتک حرمت زلتر در حضور گوته چه خطرهائی دارد، و می دانست که در آین ماجرا وقتش را تلف می کند، و حتی احتمال دارد نظر لطف خداوندش، گوته نسبت به او تغییر کند. با این وصف بدخواهی و فرومایگی زلتر را نمی بخشد و در برلن قضایا را برای آنیم شرح می دهد. آرنیم پیشتهاد می کند که برای رفع کدورت بیش زلتر برود و درس هارمونی بگیرد. بتین زیربار نمی رود و این کار را نفرت انگیز و دور از شأن درس هارمونی بگیرد. بتین زیربار نمی رود و این کار را نفرت انگیز و دور از شأن آدمی می داند، و در نامه هایش به گوته، «عالم نمایان وزین و باوقار و قبا بلند» را به باد نیشخند می گیرد، و همه عالم نمایان برلن را به یک چوب می راند، و از زلتر، ریشاردت، ریجینی و هیمل، که «پارس می کنند و گاهی یکدیگر و گاهی رهگذران را گازمی گیرند»، بد می گوید و آرزو می کند که این گروه عالم نما، به بهوون را راحت بگذارند. ۱

۱ – این مطالب را در نامه های ۱۶ اکتبر و ۶ نوامبر ۱۸۱۰ به گوته می نویسد و در صحت آن

گوته چین برابرومی اندازد. ابتداخیال می کرد که هوس موسیقی دوستی بتین مشل زیباثی زن زود گذراست، ولی وقتی می بیند که هوس اوماند گار شده قیافه اش درهم می رود. به بتین نیاز دارد. در فکر نوشتن خاطرات خویش است. بتین از زبان مادر او، که دیگر در قید حیات نبود، حکایات ایام کود کی گوته را شنیده و به خاطر سپرده و یادداشت برداشته، و آن دوزن این مطالب را در حال جذبه به یکدیگر باز گفته اند؛ خاطراتی که گوته به فراموشی سپرده و چقدر عجیب است که از دوران کود کی چیزی به خاطر ندارد و جز از طریق همنشیان و محارم اسرار مادرش نمی تواند براین گنجینه دست یابد. امّا چگونه می تواند بتین و محارم اسرار مادرش نمی تواند براین گنجینه دست یابد. امّا چگونه می تواند بتین در جواب درخواست گوته ا، این مطلب را با حرفهای تندش در خصوص زلتر، و فرضیه ها و درخواست گوته ا، این مطلب را با حرفهای تندش در خصوص زلتر، و فرضیه ها و یکیک را به تفصیل باز می گوید. گوته ناچار برای آن که به منظورش دست یکبیک را به تفصیل باز می گوید. گوته ناچار برای آن که به منظورش دست یابد، تندی و تیزی او را به روی خود نمی آورد، و مخالفت خود را زیر پوشش سکوت پنهان می کند، با این حال بعضی از کلمات نامه ۱۱ ژوئیه ۱۸۱۱ میکوت پنهان می کند، با این حال بعضی از کلمات نامه ۱۱ ژوئیه ۱۸۱۱ ناراحتی او را آشکار می کند؛

«... توبارها نشان داده ای که از لجبازی دست بردار نیستی، به خصوص در مورد موسیقی لجبازی تو حیرت انگیز است. نمی دانم این فکرهای عجیب را چگونه در مغزت جای می دهی. امّا من نمی خواهم به تو درس بدهم و اذبتت کنم.»

و به زبان دیگر می گوید: «هرچه دل تنگت می خواهد بگوی. من با تو بحث نخواهم کرد.»

۱ امهٔ حیرت انگیز نوئل ۱۸۱۰، به بررسی جداگانه ای نیاز دارد که به ضمیمهٔ فصلهای بعدی این بخش جداگانه آن را خواهیم آورد.

جای شک نیست. و در همین زمان مطالبی در همین زمینه به بتهوون می تویسد. و بتهوون در نامهٔ دهم قوریه ۱۸۱۱ جواب او را می نویسد.

در زمستان ۱۱-۱۸۱۰ گوته او را به حال خود رها می کند. می پندارد که تنها مالک و صاحب اختیار روح پروسوسهٔ اوست و این زادهٔ دو طبیعت آلمانی و ایتالیائی (و دختر محبوبهٔ قدیم او)، به هر حال بسوی او باز خواهد آمد. به نظر می آمد که بتین نیز تسلیم خداوند وایسمار نشده، و در همین حال بتهوون و جریان فکری رمانتیسم آلمان را فراموش نکرده است. سرانجام بعد از تردیدهای فراوان، از روز چهارم دسامبر ۱۸۱۰ با آرنیم نامزد می شود، و در بهار سال بعد، یازدهم مارس، با او عروسی می کند. دوماه بعد، روز یازدهم ماه مه، این قضیه را برای گوته می نوید و هرچند کلمات را به مهر می آمیرد و آرنیم را اشعه رنگ پریده ای از خورشید تابان او معرفی می کند و به صراحت می نویسد که جانش تا پایان زندگی در اختیار او خواهد بود، گوته برآشفته می شود و خود را در این امیان فریب خورده می شمارد. چنین به نظر می رسد که زخم قلب او بیشتر رنگ روشنفکرانه دارد. آخیم فن آرنیم، شاعر و ادیبی است از نسل جوان، که به خاطر هنر و خصلتهایش اعتباری دارد، و در عینحال به گوته احترام می گذارد و گوته از همین می هراسد، که دشمنی با نسل جدید و با اندیشه های نو، میان آن دو فاصله انداخته باشد. اشتباه نکنیم. آن که دیگری را دشمن می پندارد گوته است و نه آرنیم، که تصویر نئو—رمانتیسم آلمان را در مقابل او می گذارد و به وحشتش می اندازد. احساس می کند که پایه های هنری که عمری در ساختنش رنج برده، به لرزه افتاده، و با آن که نــل جدید از او نمی خواهد که در برابر او به زانو درآید و تسلیم او شود، باز نمی تواند بغض و کینه اش را کتمان کند، و در نامه ای به تاریخ اکتبر ۱۸۱۰ بغض او می ترکد و کامه و کوزه را برسر آرنیم بینوا می شکند:

<sup>«</sup>لحظاتی در زندگی هست که مرا به دیوانگی می کشد. هرچندباید جلوی خود را بگیرم و دربارهٔ کتاب Grafin Dolores که آرئیم برایم فرستاده، حرف زننده ای نزنم، امّا در این لحظات حس می کنم که اگر پسر ناخلفی داشتم ترجیح می دادم در فاحشه خانه ها و دخمهٔ خوکها سرگردان شود، تا آن که در سگدانی مکتبهای ادبی این روزگار خودش را گم و گور کند.

زیرا از آن وحشت داشتم که در چنین جهنمی گیر بیفتد وراه خروج را پیدا نکند.» ۱

چه می توان گفت در مورد این خشم و خشونت؟ آن هم از جانب کسی كه متانتش را هميشه حفظ مي كند و وقار او قهرمانان كوه المبرابه ياد مي آورد. چرا او با زمانه اش اینگونه درمی افتد؟ برای فهم علتها، به زمان خودمان بیائیم تا قضایا را روشن تر ببینیم. در این دوران که بحران بعد از جنگ جهانی سراسر اروپا را فراگرفته، و همه چیز از مدار خارج شده، اوضاع اجتماعی به هم ریخته، در میان انبوههٔ پریشانیها، جنون دروغین و عقل دروغین و مکتبهای دروغین و شعر دروغین پیشروی ماست. انواع هرزگیها و کشاکشهای هذیان آلود و هرج ومرجها پیش روی ماست. افراط در آزادی وافراط در بی رحمی پیش روی ماست، ناسازگاریها و ویرانیها پیش روی ماست، و همه چیز نشان می دهد که دنیائی در حال جان کندن است و دنیای دیگری در حال تولد. گوته نظام خاصی در شیوه هنری و طرز زندگی به وجود آورده بود و طبعاً وقتی دستآوردهایش را یک پارچه در خطر نابودی می بیند بی اعتنا نمی ماند. گوته طبیعت و خلقیات آلمانی را در آثارش می ستاید، که خود از مردم سرزمین راین است و آلمانی نژاد. امًا از خطر افراطیها که به سرشت آلمانی خود فخر می فروشند آگاه است. و در مقابل چنین اندیشه هائی می ایستد. اگرچه در همه جا حضور دارد و به سرشت آلمانی خودش بوسه می زند، لیکن آن را دیوانه وار در آغوش نمی فشارد، چه به هرحال گوته است و آنچه به زبان می آورد باید درست باشد و نباید بر تصادف و ابهام تکیه بزند. آرام است. امّا آرامش او مسلحانه است. روح قهرمانی را از آپولن به ارث برده است. آپولن خدائی است که به تبعید می رود. تنهاست. و بااژدها می جنگد. آپولن قسمتی از روحش را به گوته بخشیده تا بتواند مغرور باشد و هرگز از جدال و خطر نهراسد و بسوی روشنائی گام بردارد. هرچه باشد گوته است. زیاد نمی خندد، هنر و زندگی را به جــدمی گیرد. حتی آنان را که با صفای

١- نامهٔ گوته به رايخهارد به نقل از برگمان.

قلب پیش می آیند تا نظم و تناسب هنر و زندگی او را درهم بریزند نمی بخشد.

و حالا که با آرنیم بی آزار چنین می کند و فریاد رعدآسایش به عرش می رسد با بتهوون چه خواهد کرد؟ گرته آنقدر موسیقی شناس نبود که به آسانی امروزیها بتهوون را بشناسد، و مثل بتین آنقدر ساده دل نبود که با احساس خود دریابد که بتهوون در دنیای موسیقی قدرتی بی مانند دارد، عناصر زنجیرگسیخته را رام می کند و به بند می کشد. او مانند تولستوی، همانقدر موسیقی شناس بود که تنها عناصر زنجیرگسیخته را می دید و به وحشت می افتاد. صدای امواج را می شنید ولی دریا را نمی دید. شاید اگر می دانست که بتهوون چه نیروی رام کنندهای دارد به خاطر خودش، بازبیشتر از او می ترسید. نترسیم و بگوئیم که گوته از تماشای گرداب به سرگیجه دچار می شد، و بتهوون را به چشم می دید که خود را به گرداب زده، و مانند کسی که به خواب مغناطیسی فرورفته، در حال فرورفتن به عمق گرداب است، و در چنین وضعی حاضر نبود دست آن دیوانه را که بسوی او دراز شده بود بگیرد، شاید از آن می ترسید که با او به گرداب بیفتد.

و من این مطالب را پیش از آن که از وقایع بعدی خبر داشته باشم روی کاغذ آوردم. و شاید این مطالب نوعی مکاشفه و پیشگوئی حوادث باشد.

روز دوازدهم آوریل ۱۸۱۱، بتهوون نامه ای به او می نویسد و در نهایت فروتنی و با ابراز احترام و علاقه، به گوته خبر می دهد که موسیقی «اگمونت»را برای او خواهد فرستاد تا داوری او را بشنود، و با چه عرض ادبی می نویسد:

«حتی اگر سرزشم کنید برایم امتیازی خواهد بود. سرزش شما را مانند بهترین ستایشها به جان خواهم پذیرفت.» و این همه فروتنی آن بزرگ مرد را در برابر گوته باید به خاطر سپرد. وگرنه جزاو، دیگران را ناچیز می شمرد. سال پیش سه «لید» براساس اشعار گوته ساخته، و به دست بتین به او رسانده بود ، و گوته به سکوت نه بی تابی نشان و گوته به سکوت نه بی تابی نشان داده، و نه حتی گلایه کرده بود. و بازییشکش تازه ای برای گوته فرستاده بود.

۱- بتهوون از بتین خواسته بود که در این خصوص با گوته حرف بزند. امّا بتین در ماه مارس عروسی کرده، و مدتی از عشق به هنر و موسیقی دورمانده بود، تا آن که خود بتهوون به گوته نامه می نویسد و بتین نیز مدتی بعد این مطلب را با او درمیان می گذارد.

این بار نامهٔ او را فرانتس اولیوا، دوست و همدم بتهوون، جوانی برجسته و جذاب، به وایسار می آورد. گوته روز چهارم ماه مه ۱۸۱۱ او را بسر سفرهٔ خود می خواند، پس از غذا، اولیوا پشت پیانو می نشیند و ساختهٔ بتهوون را می نوازد. گوته در این دقایق بی تاب است. با بواسره Boisserée در تالار قدم می زند، بولسره که موسیقی بتهوون را دوست ندارد، به دیواره های تالار نگاه می کند و از تماشای تابلوهای رونگه Runge که در زیبائی و اصالتش تردید نیست، گیج می شود. گوته به ناراحتی می گوید:

عجیب است. او را نمی شناسید؟ درست نگاه کنید! هم زیباست و
 هم جنون آمیز. آدم را به خشم می آورد.

- درست مثل موسیقی بتهوون که داریم می شنویم!

- دقیقاً اینها به هم شباهت دارند. باید این چیزها را قبول کرد. که به

هرحال در همین حالات ابتدائی می مانند و از این جلوتر نمی روند. اینها به زیبائی در ریزه کاریها توجه ندارند (و به گونه ای می گوید که معلوم نیست منظورش ساخته های بتهوون یا تابلوهای رونگه، یا هردوی آنهاست)... و چه کارهای شیطنت آمیزی! به کار بچه ای می ماند که ادای بزرگرها را درمی آورد. امّا این جلوه گریها زیاد طول نمی کشد و موقعی که پای آزمایش به میان بیاید، تعادلشان را از دست می دهند و مثل بچه ها به زمین می خورند.

## لحظه ای سکوت می کند و سپس منفجر می شود:

- شما متوجه قضایا نیستید. ما که عمری گذرانده ایم در مقابل این چیزها دیوانه می شویم. وقتی می بینیم در اطراف ما چه حوادثی اتفاق می افتد همه چیز بطرف کارهای ابتدائی برمی گردد تحملش برای ما مشکل است. باید صبر کرد تا این دوره بگذرد و فصل تازه ای برسد.

محال است که تراژدی پنهان در اعماق روح گوته را آشکارا بینیم. بدخواهی اسرارآمیز او در مورد بتهوون تا حدودی غریزی است. تهدید را حس می کند و در مقام دفاع برمی آید.

از سوی دیگر گوته مردی است اجتماعی. نمی تواند به یک موسیقی دان مشهوری که تا این درجه به او احترام می گذارند بی اعتنا بماند. سرانجام در مقابل

اصرار بتین، که در نامهٔ ۱۱ مه ۱ با حرارت بسیار از بتهوون سخن می گوید، تسلیم می شود، و روز بیست و پنجم ژوئن از کارلسباد آ نامه ای صمیمانه و احترام آمیز به بتهوون می نویسد و تشخیص بتین را در گرامی داشت او می ستاید:

«بتین مهربان، سزاوار لطفی بوده، که در حق او کرده اید. مدام به مهر و شوق از شما حرف می زند. و ساعاتی را که با شما گذرانده، سعادت آمیزترین لحظات زندگی خود می داند.»

و حتی در نامهٔ خود از این مطلب سخن می گوید که در نظر دارد از آهنگی که برای اگمونت ساخته، در اجرای زمستانی این نمایشنامه استفاده کند: «... و من امیدوارم که با این ترتیب مایه شادی ستایندگان بی شمار شما در منطقهٔ خودمان بشوم.» و سپس آرزو می کند که دیداری باهم داشته باشند و توصیه می کند که برای سفر فصلی را انتخاب کند که برای اجرای موسیقی در دربار و تالارهای عمومی مناسب باشد. «... وبی تردید در وایمار، به گرمی و شایستگی از شما استقبال خواهندگرد. اقا من علاقه دارم فصلی را انتخاب کنید که بتوانم با فرصت بیشتری محبتهای خود را تقدیمتان بکنم...»

۱- نامهٔ یازدهم مه ۱۸۱۱ بتین، نمونهٔ آشکاری از طرز نامه نویسی و کار اوست. در این نامه مفهوم پیام بتهوون را بدانگونه که از او خواسته شده، و نه به صورت کلمه به کلمه و دقیق، برای گوته شرح می دهد و مطالب را در قالبی می ریزد که روی گوته اثر بگذارد، و در عین حال از عشق و اخلاص واقعی خود نکه هائی می نویسد، چون نقطهٔ ضعف گوته را می شناسد و می داند که مدح و ستایش را دوست دارد، و به همین سبب عمداً می نویسد: «بتهوون به دلیل ارادتش به شما موسیقی اگمونت را ساخته. نمی خواهم بگویم که او را دوست خودتان بشمارید، امّا همینقدر می دانم که ساده و پاکدل و خیرخواه شماست، و شما را قادر مطلق دنیای ادبیات می شناسد و می ستاید.»

و من معتقدم که این نامه در تصمیم گوته تأثیر مسلم داشته، و او راواداشته که به بتهوون آن نامهٔ مهرآمیز و معترمانه را بنویسد.

۲ براین نکته بیفزائیم که گوته در گارلسباد، شاهزاده لیشنفسکی و شاهزاده گینسکی را،
 که یاور و پشتیبان بنهوون بودند، ملاقات می کند، و آنها نیز عظمت مقام بنهوون را به او یادآوری کرده اند.

ومی بینیم که لحن گوته چقدر صمیمانه است. حال آن که به موسیقی دانی نامه می نویسد که درست او را نمی شناسد، و تنها چیزهائی از او شنیده، و هنر او نیز برایش چندان جذاب به نظر نمی آیدا. و من یقین دارم که این گوشه ای از پیروزیهای زیبای بتین بوده است.

گوته در ژانویه ۱۸۱۲ موسیقی اگمونت را دریافت کرد و چندین بار از فردریک فن بوینه بورگ Boyneburg که از نوازندگان آماتور بود خواست که آن قطعات را برای او بنوازد، و در واقع کوشش می کرد که بتهوون را درک کندا. با این حساب باید انتظار داشت که این دو مرد بزرگ، که اینگونه از هم دور مانده اند در آیندهٔ نزدیک به یکدیگر دست اتحاد بدهند.

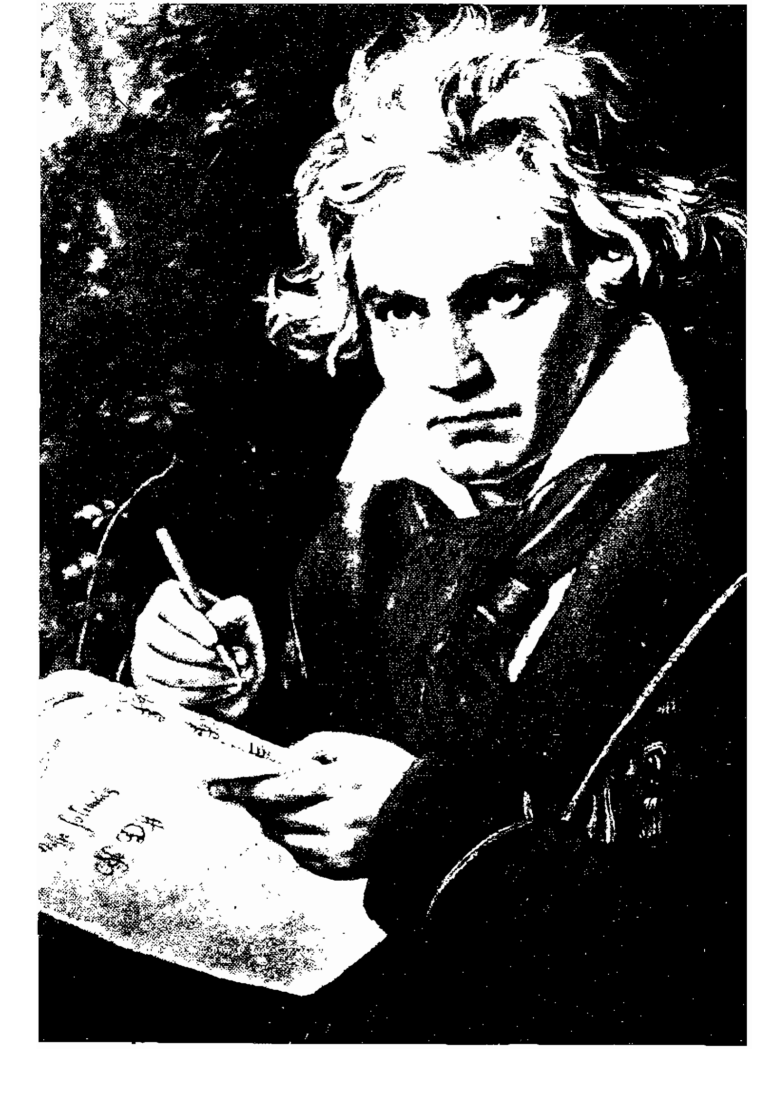
ø

امّا درست در همین لحظات فاجعه ای روی می دهد و بتهوون طرفدار سرسخت خود را در وایمار از دست می دهد. در تابستان ۱۸۱۱ گوته ناگهان به خشم می آید و رابطه اش را با بتین قطع می کند، و او و شوهرش را از خود می راند.

و این ماجرا درست در لحظاتی روی می دهد که دست حوادث بتهوون و گوته را رودرروی هم قرار می دهد.

۱ و در نامهٔ خود با چه دشواری این حقیقت را شرح می دهد: «... آهنگهای شما را گاهی شنیده ام، به همین دلیل شنیده ام، به همین دلیل می خواهم شما را از نزدیک پشت پانوبینیم و هنر خارق العادهٔ شما را ستایش کنم.»

و می گویند که گوته کمتر با ساخته های بتهوون آشنائی داشت، و با آن که موسیقی اگمونت از یک سال پیش در آلمان، اجرا می شد، گوته آن را نمی شناخته است.



## فصل دوم

قطع رابطه گوته و بتین در سپتامبر ۱۸۱۱، غرش رعد در آسمان بی ابر بود. امّا از یک سال پیش، و پس از دیدار شوق انگیز بتین با بتهوون، چنین صاعقه ای دور از انتظار نبود.

بتین و شوهرش آرئیم در سفر ماه عسل به وایمار آمده، مهمان گوته و همسرش کریستیان بودند. ابتدا همه چیز به خوبی می گذشت. قرار بود یک هفته در آنجا بمانند. کریستیان هم این بار حسودی نمی کرد، چون این بار وضع عوض شده، بتین شوهر کرده بود، زن و شوهر به گرمی و مهر در این خانه پذیرائی می شدند، و هردو صبح و عصر در خانه بودند و از گوته جدا نمی شدند. امّا یک هفته گذشت، دو هفته گذشت، و هفتهٔ سوم آمد و از رفتن مهمانان خبری نبود! ظاهراً وضع مزاجی بتین باعث شده بود که بیشتر بمانند. با این ترتیب گوته به کارهایش نمی رسید. کریستیان هم کم کم دریافته بود که شوهر داشتن بتین در اصل قضیه تغییری نداده، و او و شوهرش مدام در حال نظر بازی و معاشقه اند. دو زن کمتر باهم تفاهم داشتند. و حتی به زحمت یکدیگر را تحمل می کردند. کریستیان، ساده دل و چرب و چاق و بسیار عامی بود. (و مرتب چاق تر می شد، کریستیان، ساده دل و چرب و چاق و بسیار عامی بود. (و مرتب چاق تر می شد، بالا تر رفتن سن و سال و کیفیت غذا چرب و چاقترش می کرد) و در مقابل، باین نازک اندام و وسوسه انگیز بود، احساسات دل انگیزی داشت و افکار زیادی

در مغز او متراكم شده بود.

هردو زن زبان باز و سرزنده بودند. هیچکدام اهل اغماض نبودند، و هردو مسلح، خود را برای نبرد نهائی آماده می کردند. هریک به دلیلی گوته را ملک طلق خود می دانست، آن دو هر روز به هم لبخند می زدند، همدیگر را می بوسیدند... و از نیش زدن به هم لذت می بردند. بتین و شوهرش برای گوته که چنین همسری دارد دل سوزی می کردند، و مردم وایمار نیز با آنها هم زبان بودند. کریستیان به خشم آمده بود و گوته را برضد مهمانان ریاکار تحریک می کرد. تا آن که قضایا سرانجام به رسوائی کشید. روزی دوزن باهم به تماشای تابلوهای نقاشی رفته بودند و در آن تالار غرش رعد به صدا درآمد و توفان به یا شد. بتین هنرشناس بود، و از تابلوهائی که به نمایش گذاشته بودند عیب وایرادمی گرفت. هاینریش مهیر، از دوستان قدیمی خانواده گوته، این نمایشگاه را ترتیب داده بود، و او هم مانند زلتر و دیگر دوستان خانواده، ذوق و سلیقه ای کهنه و کمی کیک زده داشت. کریستیان، که خرده گیری بتین از نمایشگاه را توهین به خود و خانوادهٔ گوته می دانست، دیگر نتوانست جلو خود را بگیرد، و چون قادر نبود مثل بتین با کلمه های ظریف و اداهای روشنفکرانه جوابش را بدهد، به داد و فریاد متوسل شد، بتین که انتظار چنین عکس العملی را نداشت، آشتفته شد. عینکی که برای بهتر دیدن تابلوها روی بینی اش گذاشته بود، سر خورد و به زمین افتاد و شکست. کسانی که در تالار بودند، به شنیدن صدای فریاد پیش دویدند و دور آنها جمع شدند و رسوائی علنی و عمومی شد. کریستیان قدغن کرد که دیگر بتین و شوهرش به خانهٔ آنها قدم بگذارند. این حکایت در سراسر وایمار زبان به زبان چرخید. مردم وایمار برای بتین دلسوزی کردند، و همه چیز به نفع بتین و به ضرر کریستیان و گوته تمام شد، به خصوص که بورژواهای وایمار از ازدواج گوته و کریستیان، که سالها پیش از آن باهم زندگی می کردند، راضی نبودند و اینگونه اعمال با اخلاق زمانه جور درنمی آمد. گوته در این میان ناچار شد طرف همسرش را بگیرد و بتین و شوهرش را از خانه بیرون کند.

امًا در عمق قضایا، گوته چندان ناراضی هم نبود! چون در واقع جنون

رُمانتیک را از خانهٔ خود رانده؛ و دوباره صلح را برقرار کرده بود، با زلترها، ریمرها، مه یرها و نظام و مقررات مخصوص خود تنها مانده بود.

آرنیم در پایان ماه دسامبر در نامه ای به گریم Grimm می نویسد:

«نمی توانید تصورش را بکنید که چه اطرافیانی دارد، و چگونه همسرش میان او و جامعه فاصله انداخته است. ترس او از توگرائی آنقدر زیاد است، که گاهی به نظر مسخره هی آید، حتی نسل جدید را نیروهای تازه نفس و مزاحم خود می داند. »و براین می افزاید: «از یک سال پیش که به نوشتن شرح حال خود مشغول شده، یک باره فکرش به کهنگی گرائیده است.»

با تمام این حرفها نبوغ او چنان انعطافی دارد و چنان معجزه ای می کند که دوباره چشمهٔ جوانی را می یابد و قسمت دوم فاوست و دیوان شرقی و غربی را می نویسد و حتی در هشتادودو سالگی آثار تازه ای می آفریند و ثابت می کند که چشمهای شاداب او هرگزبسته نمی شود.

امّا هریک از این دوره های نوآفرینی به غور و تأمل نیاز دارد. در خویش فرورفتن می طلبد. آن که می خواهد خود را بهتر بتناسد باید مدتی اطراف خود را خلوت کند. دور تا دور گوته را کسانی گرفته بودند که ذوق و شعورشان از حدوسط بالا تر نسی رفت. زن مهربان و چرب و چاقش به شادی کارهای خانه را انجام می داد و پاکیزه و خوش خلق و در عین حال عامی بود. کسانی که انتظار داشتند «هترمند بسیار والامقام» خود را در فضای خانه و زندگی او ببینند، در همان لحظات اول به حقارت دنیای خانگی او پی می بردند و جز بگومگو و درگیری و مسائل پیش پا افتاده در این محیط چیزی دستشان را نسی گرفت. و خود او نیز هروقت به جان می آمد ماهها به سیر و سفر می رفت و از خانه دوری می گزید. این هنرمند عالیجناب، تنها در دنیای هنر عالیجناب بود، و در زندگی خصوصی ترحم آدمی را برمی انگیخت ۱.

٥

۱- کریستیان عیب و علتی نداشت. آنگونه بود که باید باشد. ساده و درست و صمیمی بود.
 عامی، ولی مهربان بود گوته در سال ۱۸۱۳ شعری گفت به نام Blumchen و به مناسبت ۲۵ سال زندگی مشترکشان به او هدیه کرد. دوستان قدیمی گوته به این زن احترام می گذاشتند و

بتین، با عشق و اندوه، کوشش بسیار کرد که دوباره به گوته نزدیک شود. امّا به جائی نرسید و از حلقهٔ دوستان او در وایمار طرد شد. شش سال تمام نامه ای بین آنها ردوبدل نشد ۲. و حتی بعد از آن تاریخ هم بتین دیگر نتوانست خدای رنجیدهٔ کوه المپ را بر سر مهر آورد. و با این حساب بتهوون دیگر وکیلی نداشت که در محضر گوته از حقانیتش دفاع کند.

درست در چنین روزهائی پس از قطع رابطه، بتهوون و گوته به دیدار یکهیگر می روند و دست حادثه آن دو را رو در روی هم قرار می دهد.

ماجرا از اینقرار بود که در ژوئیه ۱۸۱۲ گوته به دعوت حکمران به تپلیتس سفر می کند، زیرا ملکه اتریش به آنجا آمده، و اظهار علاقه کرده بود که از مصاحبت او برخوردار شود، و از اتفاق یک هفته پیش از او بتهوون به آنجا آمده بود، و گوته وقتی می شنود که بتهوون در آنجاست، به یاد مطالبی می افتد که بتین دربارهٔ این مرد گفته ببود، وانگهی کنجکاوی او را وامی داشت که «من» ناخودآگاه او زیر فشار بماند و خواه و ناخواه به دیدار با بتهوون کشانده شود.

تپلیتس در آن ایام از شاهان و ملکه ها و درباریان، از زن و مرد پر شده است . جاه و جلال این جمع به چشم بتهوون ناچیز می آید، و چنین می نویسد:

تا وقتی زنده بود گوته زندگی آرام و مرتبی داشت. بعد از او، گوته در زندگی تنها و سرگشته ماند و در آخرین سالها اندوهگین و پریشان بود. گوته از نظر ساختمان فکری و در برخورد و گفتگو با مردم مردی استوار و باوقار می نمود، امّا در زندگی خصوصی نقاط ضعف بسیار داشت و تیزهوشی اش در این محدوده به داد او نمی رسید. بتهوون هم وضعی شبیه به او داشت، در دنیای هنر فرمانروای مطلق بود، و در زندگی چیز عمده ای نبود. و کمتر از آنچه بود می نمود. امّا او هرگز صورتش را مثل گوته پشت نقاب پنهان نمی کرد و بی نظمی خانه و زندگی اش به چشم می زد و اگر بخواهیم درست قضاوت کنیم، در زندگی خصوصی، بتهوون گوی ضعف و نابامانی را از گوته ربوده بود.

۲ اولین نامهٔ بتین بعد از سالها متارکه، به تاریخ ۲۸ ژوئیه ۱۸۱۷ و بعد از مرگ کریستیان
 (ششم ژوئن ۱۸۱۹) نوشته شد.

۱ – در این روزها پادشاه و ملکه اتریش، ماری لوئیز ملکه فرانسه، پادشاه ساکس، و گروهی

«در این جمع آدم کمتر پیدا می شود، و هیچ چیزشان نظرگیر نیست. من در اینجا تنها زندگی می کنم. تنها» ا

و به دخترک هشت نه ساله ای که به استقبال او می آید، می گوید: «فقط یک چیز به انسان امتیاز می بخشد، آن هم نیکی است.»

و در همین روز در نامه ای به یکی از ناشران آثارش می نویسد که «گونه در اینجاست».

و قلب او تكان خورده است.

گوته رفتاری بسیار نجیبانه دارد، در اولین دیدار مانند بتین و دیگران به حیرت می افتد و به زنش می نویسد:

«هنوز هنرمندی با اراده تر، پرحرارت تر و درون گراتر از او ندیده ام.»۲

و این اظهار نظر را دست کم نباید گرفت. گوته در تمام عمرش درباره هیچکس همچو چیزی نگفته، و به تفوق کسی اعتراف نکرده بود.

و نظر او چه عمقی داشت! بتهوون را ابرمردی شناخته بود که می تواند اندیشه خود را با قدرت متمرکز کند و دریای توفانی درون را در اختیار آورد. به چشم گوته، به چشم تیزبین و ژرف کاو و دنیاشناس او اعتماد باید کرد. که وسعت را می دید و درست می دید و تا اعماق نفوذ می کرد. به یک نگاه چکیدهٔ نبوغ بتهوون و شخصیت خاص و استثنائی او را تمام و کمال ضبط کرده بود.

بعد از اولین دیدار و اولین آزمایش، روز بعد باهم به گردش می روند. و پس فردایش، گوته شبانه به خانهٔ بتهوون می رود. و روز بیست وسوم ژانویه باز

از شاهزادگان و حکمرانان آلمان و اتریش در تپلیتس گرد آمده بودند.

۱- ۱۶ ژوئیه ۱۸۱۲ بشهبوون به خصوص در این روزها آشفته بود. و این احتمال می رود که در فاصله پراگ پتلیتس دیدار هیجان انگیزی پریشانش کرده بود. تاریخ نگارش نامهٔ معروف «به جاودانه دلدارم» یک هفته پیش از این ماجراست.

۲ ترجمهٔ کلمات گوته به هر زبانی دشوار است و هر کلمه بار سنگینی را به دوش
 می کشد. در همین نامه می نوسد: «خوب می فهمم که چرا رفتار او اینقدر عجیب است.»

پیش او می رود و بتهوون برای او پیانو می نوازد.

چهار روز بعد، روز بیست وهفتم، بتهوون به توصیهٔ پزشک به کارلسباد می رود، و دوباره روزهای هشتم و یازدهم سپتامبر در کنار هم می نشینند و معلوم نمی شود که روز دوازدهم بتهوون از آنجا می رود یا گوته به گوشهٔ دیگری رهسپار می شود. و همه چیز به پایان می رسد و دیگر از آن پس، آن دو ابرمرد یکدیگر را نمی بینند.

میان آنها چه گذشته بود؟ قطعاً کشش قلبی آن دو را بسوی یکدیگر آورده بود. در روزهای اول این کشش بیشتر احساس می شد. امّا در پایان همه چیز به رنگی دیگر درآمد و قضایا به سکوت انجامید.

چگونه از آنچه میان آن دو گذشته، باخبر بشویم؟ دو نامه در ارتباط با این دیدارها در دست ماست. که هردو سررشته اش به دست بتین است و جای بحث دارد<sup>۱</sup>. دو نامهٔ دیگر هم در این زمینه وجود دارد، که یکی نامهٔ بتهوون به برایتکف (۹ اوت ۱۸۱۲) و دیگری نامهٔ گوته به زلتر (۹ سپتامبر ۱۸۱۲) است،

۱- نامه ای از بتین به شاهزاده پوکلرموسکائو، به سال ۱۸۳۲، و نامه ای از بتهوون به بتین، گزارشگران این ماجرا هستند، که سالها بعد از وقوع حادثه و پس از مرگ بتهوون و گوته متتشر شده، و هردو خمیرمایه شان یکی است و مطالبشان با یکدیگر متضاد نیست. بتین در نامهٔ خود به این نکته اشاره میکند، که بتهوون یک روز پس از قطع رابطه اش با گوته، پیش آنها می آید (که منظورش از آن ها بتین و شوهرش و خواهرش خانم ساوینی است) و روز بعد مطالب ناگفته را در نامه ای به او می نویسد. اشکال کار در اینجاست که نامهٔ بتهوون تاریخ اوت تاکفته را دارد، در حالی که بتهوون در ماه اوت در کارلساد نبوده، و به نظر می آید که در تبلیت یا فرانتزنیرون اقامت داشته است. حال آن که ماجرای تبلیت در ماه ژوئیه اتفاق تبلیت یا فرانتزنیرون اقامت داشته است. حال آن که ماجرای تبلیت در ماه بین بیست سال بعد از این هاجرا نامه ها را به چاپ رسانده، و نکته های مبهم را به کمک خاطرهٔ خود روشن کرده، و هرچه هست رویدادهای دیدار آن دو مرد بزرگ را تمام و کمال بیان کرده و قضایا نشان می دهد که او از هر جهت مورد اعتماد بتهوون بوده است. نامهٔ بتین از نامهٔ قضایا نشان می دهد که او از هر جهت مورد اعتماد بتهوون بوده است. نامهٔ بتین از نامهٔ بتهوون به شرح کامل مطالب نزدیک تر است. و البته در نامهٔ بتهوون گاهی کلماتی از نیش بتهوون به شرح کامل مطالب نزدیک تر است. و البته در نامهٔ بتهوون گاهی کلماتی از نیش بتهوون به شرح کامل مطالب نزدیک تر است. و البته در نامهٔ بتهوون گاهی کلماتی از نیش قلم او جستن می کند که آدمی را به فکر می اندازد.

که هرکدام امتیازاتی دارد، امّا به نظر من نامه بتین مطالبی را که در این نامه ها از قلم افتاده، کامل می کند، و در هرحال مورد اعتماد بتهوون بوده است. و شاید به دلیل طرز کار و نگارش او، از بقیهٔ مدارک و اسناد روشن تر است و پرده از بسیاری از رازها برمی دارد. و از این نظر در درجه اول اهمیت است. مطالبی که جسته و گریخته دربارهٔ این دیدارها بر سر زبان ها افتاده، در نوع خود می تواند مسائلی را روشن کند.

و من در اینجا دیدار آن دو مرد و جنبه های گونا گونش را برای شما شرح می دهم و عظمت روح آن دو و در عین حال حقارتهای ناگزیرشان را به نمایش می گذارم. در این دیدارها رفتار آنها گاهی عظمت نبوغشان را می نمایاند و گاهی کارهایشان با مردم عادی فرق ندارد. بتهوون نیز مانند گوته در این عیب و علتها سهم عمده ای دارد.

چنانکه پیش از این گفته ام، در ابتدا گوته رفتارش نجیبانه تر است. به دیدار بتهوون می شتابد، رفتاری صحیمانه دارد و تا آنجا که طبیعت با وقار و متکلف او اجازه می دهد دم از دوستی می زند. بتهوون نیز حوصله به خرج می دهد و روز بعد همان وضع تکرار می شود. امّا بتهوون از این طرز برخورد چندان رضایت ندارد. گوته شاعر از دوربه شکل عقابی می نمود که در بلندگاه آسمان برخلاف جریان باد پرواز می کند و بتهوون در مقابل خود مردی را می بیند که بسیار متکلف است و به آداب معاشرت پای بند. بسیار مبادی آداب است و یقهٔ شق ورق او گردنش را سفت و سخت نگاه داشته و نمی گذارد که به هر طرف حرکت کند. وقتی بتهوون پشت پیانو می نشیند و بدیهه نوازی می کند و سیلابی از نغمه ها را در و بتهوون به خشم می آید.

بتین این صحنه را به خوبی توصیف کرده است. هرچند خود در این ملاقات حضور نداشته، امّا بتهوون آن شب پس از جدا شدن از گوته، جوشان و خروشان پیش او می آید و داستان را بازمی گوید. و هیچ بعید نیست بتین که از گوته رنجیده خاطر بوده بر آتش او هم دمیده باشد!

بتین، شامگاه روز ۲۳ ژوئیه باشوهرش آرنیم و خواهرش خانم ساوینی وارد تپلیتس شده بود. و در آنجا از دیدار گوته و بتهوون خبردار شد. دیداری که آنقدر در تهیهٔ مقدماتش زحمت کشیده بود، جامهٔ عمل پوشیده، و برای او غمناک بود که در آن حضور نداشت. زیرا گوته از او پرهیز می کرد. و پون می دانست که کریستیان از دور او را زیرنظر دارد برای خود دردسر خانگی درست نمی کرد<sup>۱</sup>. و بتین که با این حساب از کینه «آریان» گریخته بود به باکوس خداوند شراب و موسیقی پناه برد، و بتهوون که مجذوب بتین بود و نیاز به هم صحبتی چون اوداشت، شبی که از رفتارگوته به تنگ آمده بود، به دیدار بتین رفت و همه چیز را برای او شرح داد.

حادثه بدینگونه بعود که ابتدادوهنرمندرفتاری محترمانه داشتندودر کمال ادب با یکدیگر گفتگو می کردند، امّا همین که بتهوون آهنگی نواخت و آن را به پایان رساند، چشمان گوته را پر از اشک دید و او را ملامت کرد.

ریزه کاریهای ماجرا را باید از زبان بتین بشنویم: «بتهوون وقتی چشمهای گوته را اشک آلود می بیند، زبان به سرزنش می گشاید که، آقا! از شما همچو انتظاری نداشتم. یادم می آید که یک بار در برلن کنسرتی دادم و از تمام جان خود مایه گذاشتم که در دل و جان مردم برلن تأثیر بگذارم، وقتی کنسرت تمام شد، حتی یک نفر برای من کف نزد، برای من باورکردنی نبود. شگفت زده بودم، که ناگهان متوجه حقیقت شدم. مردم برلن که بسیار ظریف و با فرهنگ بودند، به جای تشکر دستمالهایشان را که از اشک خیس شده بود به من نشان دادند، و تازه فهمیدم که با عده ای آدم رمانتیک سروکار دارم. امّا از شما که گوته هستید چشمهای اشک آلود را نمی پذیرم، اشعار شما در مغز و جان من نفوذ

۱— در کارلساد به کریستیان خبر داده بودند که بتین را در تپلیتس دیده اند، و او بی معطلی نامه ای به گوته نوشت و به او توصیه کرد که بتین و شوهرش را پیش خود راه ندهد، و گوته که نمی خواست به هیچ قیمت آرامش خانگی اش را از دست بدهد و حوصلهٔ شنیدن غرولندهای همسرش را نداشت، توصیه او را پذیرفت و بتین و شوهرش را پیش خود راه نداد.

۲ بتهوون کلمه «رمانتیک» را همیشه با تحقیر به کار می برد.

می کند. من هم انتظار داشتم که با هنرم همین اثر را در شما داشته باشم. و ظاهراً معلوم می شود که موفق نبوده ام. وگرنه طور دیگری احساس خودتان را نشان می دادید. بهترین شکل تأیید یک هنرمند گریه کردن نیست. اگر شما که همطراز من هستید مرا نشناسید، چطور می توانم از یک مشت آدم بی سرو پا چنین توقعی داشته باشم؟» ۱

و این اولین درس او به گوته بود. هیچکس تا آن روز با او بدینگونه حرف نزده بود. بتین که گوته را بهخوبی می شناخت، معتقد بود که «گوته حس می کرده که بتهوون درست می گوید.»

گوته با آن که از بتهوون دلگیر شده بود، به روی خود نمی آورد. و بازهم در کنار یکدیگر به گردش می روند، زیر بازوی هم را می گیرند و در تپلیتس و گردشگاههای اطراف آن قدم می زنند. گاهی اشراف درباری از کنارشان می گذرند و گوته در عرض ادب و احترام کمی زیاده روی می کند. بتهوون باز از او دلگیر می شود، و موقعی که گوته از رجال درباری با فروتنی و اخلاص حرف می زند. بتهوون غرولندش را سرمی دهد!

«چه حرفها میزنید! این حرفها برازندهٔ شما نیست. آدمی مثل شما باید

۱- بتهوون در نامدای به بتین می نویسد: «تأیید مردم روی هرکدام از ما اثر می گذارد. امّا تأیید شخصی همطراز من باید از روی عقل و منطق باشد، موسیقی باید بتراند در روح آدمی آتش برانگیزد.» و در نامهٔ ماه مه ۱۸۱۰ خود به بتین، باز «احساساتی شدن» را تحقیر می کند: « ... اگر به هنر کسی پی بردید و خواسید او را تأیید کنید تشویق شما باید شادی بخش و صریح باشد. اکر مردم در مقابل زیبائی هنر متأثر می شوند، ولی آنها هنرمند نیستند. هنرمندان از آتش درست شده اند و گربه نمی کنند.»

۲— گوته هم در این زمینه با بتهوون هم عقیده بود، امّا بسیار نازکدل بود و زود متأثر می شد و متانتش را از دست می داد. کتابی را به صدای بلند می خواند و اشک از چشمانش سرازیر می شد و کتاب را می بست. و خود او از ایس حال شگفت زده می شد که چرا آثار عمیق و دلنشین ادبی در او چنین تأثیری می گذارد. روزی زلتر در مقابل او و شیللر، یکی از آهنگهای خود را با پیانو نواخت، گوته چنان به هیجان آمده بود که از جا بلند شده، بی تابانه راه می رفت و تمام اعضای صورتش متشنع شده بود.

افکارش را توی مغز آنها بکوبد. هر چند که فایده ندارد و هشیار نمی شوند. کدام شاهزاده خانم را می شناسید که «تاس» شما را بخواند و پند بگیرد و متوجه پوچی و بیهودگی خودش بشود؟ وقتی من به آرشیدوک درس موسیقی می دادم، یک بار کمی دیر آمد و مرا مدتی در سرسرا منتظر کرد. وقتی او را دیدم با انگشت روی دست او زدم. پرسید چرا اینقدر بی حوصله ام؟ گفتم که من آدم بیکاره ای نیستم و فرصت ندارم در سرسرا منتظر کسی بشوم. بعد از آن دیگر مرا منتظر نگذاشت. با این ترتیب به او فهماندم که می تواند نشان افتخار به سینهٔ یک نفر بزند ولی این نشان ذره ای به حال او مفید نشیت، می تواند افراد ناچیز و خدمتگزار تربیت کند ولی نمی تواند گوته درست کند، به به و حال که نمی تواند افرادی نظیر ما را بسازد، بهتر است احترامش را حفظ کند و در مقابل افرادی مثل ما تکلیفش با داند!» ا

و این درس دوم است. و گوته که آنقدر به سلسله مراتب و مقررات اجتماعی احترام می گذارد، با ابروان درهم کشیده به سخن او گوش می دهد ۲.

در همین لحظات که دست در دست گفتگو می کنند و قدم می زنند، ملکه و دوکها و اعضای دربار از طرف مقابل قدم زنان بسوی آن دو پیش می آیند. بتهوون در گوش گوته می گوید:

«در همین حال که بازویتان را به من داده ایدجلومی رویم.بگذارید تا آنها کنار بکشند و راه را به ما بدهند!».

۱- در فرانسه از نامهٔ بتین به شاهزاده پوکلرموسکائو کمتر سخنی به میان می آید. و بیشتر با نامهٔ بتهوون به بتین آشنائی دارند. من در کتاب کوچک «زندگی بتهوون» قسمتی از آن را نقل کرده ام و از اینجا در نامهٔ بتین به شاهزاده کمک گرفته ام.

۲ در نامهٔ بتهوون به بتین مطالب بیشتری در این زمینه هست و باز می نویسد: «او را به باد سرزنش گرفتم و عذرخواهی نکردم و همهٔ عیبهایش را به رخ او کشیدم. حتی برای کاری که درحق شما کرده بود ملامنش کردم.

و ظاهراً معلوم نیست که به جد می گوید یا از روی حسد می نویسد که: «خدای من! اگربه جای او، من سعادت آن را داشتم که مدتی در کنارشما باشم چه آثار بزرگی خلق می کردم.»

گوته با او موافق نبود. بتین این صحنه را به دقت در نامه اش مجسم می کند: «گوته بازویش را از دست بتهوون بیرون می کشد و کلاه به دست در کناری می ایستد. بتهوون بی آن که به روی خود بیاورد صف ملکه و شاهزادگان را می شکافد و به راه خود ادامه می دهد، فقط به احترام ملکه و درباریان با انگشت لیهٔ کلاهش رالمس می کند. ملکه وهمراهانش باادب پاسخ سلام او رامی دهند و بتهوون چندقدم آنطرف تر در انتظار گوته می ایستد، که هنوز در حال تکریم و تعظیم است. وقتی ملکه و همراهانش دور می شوند، گوته خود را به بتهوون می رساند، آهنگاز بزرگ می گوید: منتظر شما ایستادم، چون شما را سزاوار احترام و تعظیم می دانم، ولی شما به کانی تعظیم می کنید که لیاقتش را ندارند.»

و این درس سوم بود. که مثل درس طبیعی، علم با عمل همراه بود. و این بار بتهوون کمی تند رفته بود، و سرزنش او به صورت اخطار درآمده بود. گوته حتی اگر او را محق می دانست، نمی توانست اجازه بدهد که مانند یک شاگرد مدرسه بازیگوش بایستد تا گوش او را بکشند! بتهوون تعقل و تفکر و تجربه های دشوار و دریافتهای اخلاقی او را به بازی گرفته بود. و به صراحت عجیبی حرفش را می زد.

گوته در دوم دسامبر ۱۸۱۲ به زلتر می نویسد:

«اندک اندک بتهوون را می شناسم. هنرش شگفت آورد و بدبختانه در زندگی بی ملاحظه است. شاید هم تقصیر ندارد و محق باشد که همهٔ دنیا را نفرت آور بپنداردا. اقا به این اکتفا نمی کند و نفرتش را در همه جا بروز می دهد و مدام بدگوئی می کند و عذر می خواهد، شاید به این دلیل که حس شنوائی اش را از دست داده، و ناشنوائی نه تنها در دنیای موسیقی باعث رنج و عذاب او شده، در جامعه نیز لطمه هائی به او زده، و برفرض که طبیعتش چنین باشد، ناشنوائی آن را دو برابر کرده است.»

و در این نامه اعترافی دارد که در نوع خود بی سابقه است، زیرا

۱ گوته در کمال هوشمندی و انصاف، بدبینی او را توجیه می کند و او را به علت ناشنوائی
 بی تقصیر می شمارد.

## می نویسد: «او دنیا را نفرت انگیز می شمارد، و هر چند حق با اوست...»

گوته در همه حال به بدبینی اش دهان بند می زند. امّا در اینجا حقیقت از قنم او بیرون می پرد، و نشان می دهد که گوته زیر تاج افتخار دلفی نفسش به شماره افتاده است، و پشت نقاب این آپولن اندوهناک، کسی چین و چروک بیزآری را در پره های بینی اش نمی بیند. او نومیدی و مرگ اندیشی و تمام ضعفهای خود را در اعماق روح پنهان می کند. به همین دلیل از ابراز عاطفه می گریزد، از مشاهدهٔ بیمار و تصویر مرگ می گریزد، از فراریختن بنائی که

۱— از تصویر مرگ می گریزد و نه از اندیشهٔ مرگ, مردی با خردمندی و هوشیاری گوته از مقابله با مرگ بیم ندارد. در گفتگوها و مصاحبه هایش بارها از مرگ سخن می گوید. در مصاحبهاش با فالک، ۲۵ ژانویه ۱۸۱۳، به رؤیای مرگ اشاره می کند و به صراحت می گوید که به زوال ناپذیر بودن روح اعتقاد دارد. در گفتگویش با اکرمان، دوم مه ۱۸۲٤، می گوید که در هفتاد و پنج سالگی نمی تواند از اندیشهٔ مرگ غافل باشد. امّا یقین دارد که روح جوهر زوال ناپذیری است که به جاودانگی پیوند می خورد.

آنچه باعث نگرانی اومی شود، نیستی نیست. از آن می ترمد که مبادا جهان به اسارت عناصر نیرومند و بی ترحم درآید. در گفتگویش با فالک از حال عادی خارج شده، به صدای بلند و به گونه ای وهمناک از آیندهٔ بشر صحبت می کند.

خود ساخته می هراسد، از بی نظمی و آشفتگی می گریزد، حال آن که همهٔ این وسوسه ها در وجود اوست، امّا خردمندی او سدی در برابر ریزش این انبوهه ساخته بود، تا همه چیز یک باره فرو نریزد و او را در زیر خود مدفون نکندا. این پادشاه بزرگ خوب می دانست که کشورش را برچه اساس شکننده ای استوار کرده، و این بنا را با چه بهائی به عرش رسانده است! حکایت او، ماجرای آن قصر افسانه ای را به یاد می آورد که دریی هر دیوارش چندین زن زیبا را زنده به گور كرده بودند! و او با چه ايثارها توانسته بود آرامش و تعادل را، نه در جان خويش، بلکه در فضای آثار و نوشته هایش حفظ کند. آری. به تنومندی بتهوون نبود. خشونت او را نداشت. و کمتر از او «مردانه» بود! بتهوون همیشه در حال نبرد بود. در هرقدم با مانعی روبه رومی شد و ضربه ای می خورد. و سست نمی شد، و روبه جلو، بطرف دشمن می تاخت. گوته برعکس اهل درگیری نبود. با کسی بحث و جدل نمی کرد. غرور او و ضعف او اجازه نمی داد با کسی دربیفتد. با رقیبانش، که او را تحقیر می کردند، درگیر نمی شد. از کسانی که او را بیش از اندازه و تا «مرحله خطر» دوست داشتد یرهیز می کرد. تاکتیک او در همه جا یکی بود، هروقت مانعی در سر راه می دید، می گریخت و پشت سرش را نگاه نمی کرد! و حتی از برخورد با نگاهها و اندیشه ها پرهیز داشت ۲. و هرچند که اندیشه های او

چقدر از دیدن منظره مرگ ومیر ناراحت می شود، وقتی خود را در آستانهٔ مرگ دید وصیت کرد که جنازه اش را از خیابانهای اطراف خانهٔ گوته عبور ندهند. و گوته در هنگام تشییع جنازهٔ او در خانه نشسته بود و ویکتورهوگو و شکارگاه های مغولستان را مطالعه می کرد. امّا وقتی یکی از دوستان پیش او آمده و از مراسم به خاک سپاری خانم دواشتاین صحبت کرد هق هق به گریه افتاد. زیاد سختگیر نباشیم! زیاد خشن نباشیم! چه کسی از درد اعماق روح او خبر داشت. اگر ویلهلم مایستر را دوباره بخوانیم به این درد جاودانه پی خواهیم برد.

۱ گوته در هشتاد سالگی می گرید: «اگر به خود پایبند نمی زدم و تا آنجا که دلخواهم بود
 پیش می رفتم، هم خود را تا اعماق ویران می کردم و هم کسانی را که در اطراف من بودند
 به ویرانی می کشیدم!

۲- گوته می نویسد: «از آنچه به شما ارتباط ندارد پرهیز کنید و اگر مسألهای آزارتان
 می دهد، لزومی ندارد که زیاد به آن نزدیک بشوید.»

به پیروزی جاودانه رسیده بود، در زندگی و برخورد با دیگران عقب نشینی می کرد. عقب می نشست و سکوت می کرد. اما این تاکتیک در مورد بتهوون کارساز نبود. چه بتهوون با چند برخورد به اسرار روح او پی برد.

عیب در اینجاست که بتهوون بی ملاحظه همه چیز را افشا می کند، و از گوته بی یرواتر است:

«گونه از محیط دربار بیش از آنچه سزاواریک شاعر باشد، لذت می بردا. آدمهای مسخره را کنار بگذاریم، امّا شاعر که باید نخستین آموزگاریک ملت باشد، چگونه می تواند فریفتهٔ زرق و برقهای ساختگی باشد؟»۲

بتهوون پرده دری می کند. این مطالب را به ناشران آثار خود می نویسد، احساساتش را بی پروا با اغیار در میان می گذارد. نمی خواهد که کلمات نیشدارش میان او و طرف بماند. همهٔ دنیا را خبر می کند. بعد از آن که به قول خود گوته را «توبیخ» می کند، دوان دوان به خانهٔ بتین می رود و همه چیز را برای او و خانواده اش حکایت می کند. مثل بچه ها ذوق می کند که با حرفهای نیشدار گوته را آزار داده است! بتین و خانواده اش این مطالب را پیش خودنگه— نمی دارند. به خصوص که از گوته رنجیده اند، و نقاط ضعف او را بزرگتر جلوه می دهند. آنها در نامه هایشان به دیگران، همه چیز را می نویسند و این حرفها برای گوته، که در آن زمان هدف تیرهای انتقاد بود، گران تمام می شود. ۳

پرده دریهای بتهوون در محدوده بتین و خانواده اش باقی نمی ماند و داستان زبان به زبان می گردد و با شاخ و برگ بسیار در همه جا منتشرمی شود. ژزف تورک، جواهرساز وینی، که در آن فصل کسب و کارش را به تپلیتس

۱- براین مطلب بیفزائیم که گوته با کنتس اونل، که از زنان طراز اول دربار بود روابط
 عاشقانه داشت و برای او نامه می نوشت و شعر می سرود.

۲ نامهٔ بتهوون به براتیکف. ۹ اوت ۱۸۱۲.

۳- گوته در اطاعت از بزرگان و پیروزمندان زیاده روی می کرد، و در آن زمان ملکه فرانسه و پیروزیهای کشور او را می ستود، و این کار به چشم میهن پرستان آلمان نادرست جلوه می کرد و مردم او را دست می انداختند.

انتقال داده، برای مشتریانش این حکایت طنزآمیز را می گوید که روزی گوته و بتهوون در خیابانهای شهر در کنار هم قدم می زدند. در هر قدم مردم به احترامشان کلاه از سر برمی داشتند. گوته که از پاسخ دادن پیاپی به احترامات کلافه شده بود، به بتهوون از زیر چشم نگاهی می اندازد. بتهوون که متوجه مطلب شده، می گوید:

-- عالیجناب! اینقدر معذب نباشید. مردم به خاطر من کلاهشان را از سر برمی دارند!

و شنوندگان از این شوخی قاه قاه می خندند و خوشحالند که یک نفر عالیجناب گوته را دست انداخته است. امّا این شوخیها که در سراسر مملکت دور می زند، به گوش گوته می رسد و خنده را از لبش دور می کند، و اطرافیان و طرفدارانش را به خشم می آوردا. سال پیش که بتهوون به تپلیتس آمده بود با ستوان فارن هاگن فونانسه و همسر بسیار زیبای او راحل، که صورتش او را به یاد عشق گمشدهای می انداخت، آشنا شده بود. امّا امسال که بتهوون به نزدشان می رود با برخورد سرد آنها روبه رو می شودا. پنداری در کوه المپ آلمان، بتین نقش «هبه» الههٔ جوانی را بازی می کرد که روی دوزانو نشسته، و در جام ژوپیتر عسل می خورد، و راحل، مینروای زیبا، که از مغز خداوند بیرون آمده، در پای تخت او زانو زده، با نگاه تیز، و بی اعتنا به آشنائیها، وفادارانه از خدای خویش مراقبت می کند، و در آن تاریخ که به حیثیت خدای او، که کسی جز گوته نبود، مراقبت می کند، و در آن تاریخ که به حیثیت خدای او، که کسی جز گوته نبود، دست درازی شده بود، دیگر او و شوهرش ستوان فارن هاگن از آشنائی با بتهوون برهیز داشتند. راحل حتی در «یادداشتهای» خود از بردن نام بتهوونپرهیزمی کند و

۱ وقتی گوته از تپلیتس به وایمار برگشت، نامهٔ زلتر به دست او رسید، که از بتهوون بدگوئی
 بسیار کرده بود، و این مطلب، در گوتهٔ زخم خورده تأثیر بسیار گذاشت.

۲ شباهت راحل به عشق گمشده اش چنان برای او گرامی بود که در تپلیتس با آن که دعوت هیچکس را نمی پذیرفت، مشتاقانه به خانهٔ راحل و سنوان فارن هاگن رفت و برایشان پیانو نواخت، ولی این بار مثل آن بود که ناشنوائی برای ناشنوایان ساز می زند. راحل به کار او بی اعتنا بود.

سكوت را ترجيح مي دهدا.

سکوت سلاح مرگباری است، مؤثرترین سلاح گوته، سکوت اوست. و او به مینروای خود این درس را آموخته، که در مقابل دشمن از اسلحهٔ سکوت استفاده کند. در سال ۱۸۱۳، زلتر، سرانجام (!) او ورتور بتهوون برای اگمونت را کشف می کند<sup>۲</sup>. و قضیه را با گوته در میان می گذارد، ولی گوته به او پاسخ نمی دهد<sup>۲</sup>، زلتر که اندک اندک به حقیقت پی می برد و ارزش آثار بتهوون را درمی یابد، مردی نیست که بتواند نظر گوته را در این مورد تغییر بدهد و او را با خود همزبان و همدل به ستایش نوشته های بتهوون وادارد<sup>۶</sup>.

۱- کالیشر در کتاب خود به این موضوع اشاره می کند. خود من در نوشته های راحل دقت کرده، و در نهایت تعجب به این نکته برخورده ام که او بارها از موسیقی و موسیقی دانان حرف می زند ولی حتی یک بار نام بتهوون را نمی برد. شوهرش فارن هاگن نیز که تا سال ۱۸۱۲ از ستایشگران بتهوون بود، بعد از آن سال دیگر نام بتهوون را به زبان نمی آورد.

۲ او فقط او ورتور را کشف می کند. غافل از آن که بتهوون برای اگمونت قطعات دیگری
 هم ساخته است.

۳ در تاریخ ۲۹ ژانویه ۱۸۱٤، برای اولین بار آهنگهای بتهوون برای اگمونت دروایمار اجرا می شود. و گوته در دفتر یادداشتش از این آهنگها نام می برد ولی از خالق آنها چیزی نمی گوید.

جالب است که گوته در یادداشتهایش از تمام آهنگسازانی که بر اشعار او آهنگی پرداختهاند نام می برد، ولی در مورد بتهوون نه بد می گوید نه خوب. از بردن نام او پرهیز می کند. حتی وقتی فن گنتز، مه قطعه از ساخته های بتهوون را که برمبنای اشعار او ساخته شده، همراه نامه ای برای او می فرستد، گوته در پاسخ زیبائی آن سروده ها را می ستاید ولی باز از سازندهٔ آنها نام نمی برد.

٤— عجیب است که وقتی زلتر در سال ۱۸۱٦ آهنگ «نبرد ویتوریا»، بی مقدارترین اثر بتهوون را می شنود، چنان به شوق می آید و از خود بیخود می شود که کلاه گیسش را از سر برمی دارد و به هوا پرتاب می کند. و داستان در همینجا تمام می شود. این مومیقی شناس که روزی «مسیح با تاج زیتون» را بی شرمانه و افتضاح آمیز می پنداشت، در پایان عمر خود می گفت که «مسیح با تاج زیتون» اثری است جذاب و سرشار از مهر و نیکی، که مانند رؤیای یک شب تابستان دلپذیر است.

تنها کسی که این کار از او برمی آید و به مهر و ناز و عشق می تواند گوته را با خود همراه کند، ماریان فن ویلمرا، همان زلیخای دیوان گوته است. وقتی گوته دیوان اشعارش را برای این محبوب قدیمی خودمی فرستد، ماریان دربارهٔ آهنگهای کم ارزشی که براساس آن اشعار ساخته اند، به گوته می نویسدا:

«این آهنگها زیاد جذاب نیست اقابه نظرمن، تنها بتهوون شایستگی آن را دارد که ملودیهای این اشعار عالی را بنویسد. فقط او می تواند این اشعار را بفهمد و با ملودیهایش عمق این اشعار را نشان بدهد. امسال وقتی موسیقی اگمونت را شنیدم به این فکر افتادم که تغزلات شما هم باید به دست بتهوون سپرده شود. بتهوون با ملودیهایش در اعماق اگمونت چنگ انداخته بود. اشعار شما احساس خاصی را در ما برمی انگیزد، بتهوون نیز با موسیقی اش همان کار را می کند.»

گوته در پاسخ او به هوشمندی و مهربانی می نویسد که بیشتر آهنگهائی که برای اشعار او ساخته اند نابجاست. و کمتر کسی شعر او را فهمیده، و در آنها تنها به نمایش هیجانات آهنگساز اکتفا شده است.

وبر این مطلب می افزاید: «با این حال گاهی دیده ام که بعضی از آهنگازان روح شاعر را کاملاً بازتاب داده اند، و بتهوون یکی از آن آهنگازان انگشت شمار است.»

با این همه، تعریف و تمجید او صراحت ندارد. و به نظر می آید که خود را در آینه بدنمای خانهٔ بتهوون دیده و به وحشت افتاده است!

ماریان با این جواب قانع نمی شود و چندین ماه بعد که بار دیگر بهار فرامی رسد، به گوته می نویسد<sup>۳</sup>:

۲ - نامه ای به تاریخ ۲۶ ژوئن ۱۸۲۱

۳- نامه ای به تاریخ دوازدهم ژوئیه ۱۸۲۱

«اگر دوست دارید زیبائی بهار را حس کنید،بگوئیدتالیدهای «محبوبهٔ دوردست» بتهوون را برای شما اجرا کنند. موسیقی او که البته با ملودی اگمونت قابل قیاس نیست، در جان آدمی نفوذ می کند. امّا این لیدهاباید ساده و مؤثر و خوب نواخته شود تا درست اثر بگذارد، دلم می خواهد بدانم که شما بعد از شنیدن این لیدها چه احساسی خواهید داشت و چه قضاوتی خواهید کرد.»

ما هرگز از قضاوت گوته باخبر نمی شویم. قضاوت او به صورت راز باقی میماند. امّا به یقین آن زن خیراندیش پایه های آشتی را استوار می سازد، و در سال ۱۸۲۰ و ۱۸۲۱ طلم را می شکند و نام بتهوون را در مقابل گوته، به لطف و مهر به زبان می آورد و شاید همین تمهیدات باعث می شود که گوته از کینه توزی با بتهوون پرهیز کند و حتی چندی بعد، که چندان هم دیر نیست، در صدد برمی آید بتهوون را بیشتر درک کند.

در آوریل ۱۸۲۰ یوهان کریستیان لوبه، موسیقیدان جوان و پرآزرم، که به کار خود ایمان دارد، با ادب و احترام با گوته گفتگو می کند و عیب و ایراد موسیقی «زلتر» و «فسیل»هائی مانند او را به تفصیل شرح می دهد، و در مقابل از موسیقی دانان جدید، مانند بتهوون و وبر دفاع می کند. گوته در نهایت ادب از لوبه می خواهد که دلایلش را بگوید.

لوبه به هوشمندی و نکته سنجی شرح می دهد که اکومپانیمان موسیقایی در لیدهای زلتر، چیزی جز انباشتن ساده وزن و هارمونی نیست. در صورتیکه این موضوع در موسیقی مُدرن نقش زبان دوم احساس را به عهده می گیرد. به این ترتیب اگر ملودی را از اکومپانیمان «زلتر» کنار بگذاریم، به زحمت می توان سایهٔ همسازی موسیقی و احساس را پیدا کرد. امّا برعکس در آثار بتهوون و وبر، در اکومپانیمان نبض احساس به تپش درمآید و ما نقش مهم آن را در بیان احساس درمی یابیم.

گوته سر خم کرده، به دقت و سکوت به حرفهای او گوش می دهد، و آهسته آهسته بطرف پیانو می رود و از لوبه می خواهد که در عمل نمونه هائی را به

او ارائه دهد. لوبه پشت پیانومی نشیند. ابتدا اکومپانیمان یکی از لیدهای زلتر را اجرا می کند و سپس لیدی از اگمونت را می نوازد.

بی تردید، این توضیحات کاملاً گوته را قانع نمی کند، امّا همین نمایش ساده و تا حدودی ناقص، او را به آن مرحله می رساند که دست کم از آن پس گرایشهای جدید را محکوم نکندا و اگرچه در تئوری و عمل چیزهائی درمی یابد ولی هنوز دریافتهای او کافی نیست.

چند ماه بعد در پایان سپتامبر ۱۸۲۰، موسیقیدانی به نام اف. فورستر، که در برلن شهرت دارد، نزد گوته می آید. فورستر با اجرای جدید فاوست و ابتکارات شاهزاده رادزیویل، که یکی از مونولوگهای فاوست را با موسیقی همراه کرده بود، مخالفت می کند و برای مقایسه مونولوگ اگمونت را در صحنهٔ زندان، از ساخته های بتهوون نمونه و دلیل می آورد و می گوید که کار بتهوون باید برای همه سرمشق باشد از و برای اثبات بیشتر، مونولوگ نوشتهٔ بتهوون را با حرارت و هیجان

۱— و بعد از این ماجراست که می نویسد: «شما جوانان تازه نفس، ما را وسوسه می کنید که به اندیشه های جدید روی بیاوریم. اصول جدید حکم می کند که هر قسمت از موسیقی بیان مستقلی داشته باشد، و این طرزگار مدتی است مرسوم و عملی شده. آهنگسازانی که با عقل و منطق سرو کار دارند اصول جدید را مراعات می کنند. امّا اگر باوجود رعایت این نکته، موسیقی به نقطهٔ مطلوب نرسد مسأله دیگری است، چه اگر طرزییان درست و به قاعده باشد ولی از نظر تأمل و تفکر نواقصی در کار دیده شود، قطعاً نتیجهٔ کار به دل نمی نشیند. هریک از انواع هنر، در حیطهٔ عمل، گاهی این نقطهٔ ضعف را پیدا می کند که از نظر اندیشه درحد کمال نیست، زیرا وقتی هنر زیاده به طبیعت نزدیک شود کمال هنریاش را از دست می دهد.)»

و این درس را یکی از استادان مسلم هنر به ما می دهد که باید در آن تأمل کرد. مخترعان فرضیه های هنری باید به این نکته توجه داشته باشند که فرضیه های هنری وقتی ارزش پیدا می کنند که جامهٔ عمل بپوشند. اتا بیان گوته در این مطلب زیاده زودرس است، و در نمونهٔ حاضر این عیب را دارد که به منظور خاصی نوشته شده.

۲- بطورکلی گوته مطلقاً مخالف همراهی سخن با موسیقی، و ملودرام است، و این مطلب را چندین بار در گفتگویش با هومبولت، سوم دسامبر ۱۸۰۸، تأکید کرده که موسیقی، شیفتگی

می خواند و گوته به تأیید او می گوید:

«موسیقی باید به تلطیف قهرمان کمک کند، و بتهوون با نبوغی تحسین انگیز در چنین کاری موفق شده».

سال بعد، لودویک رلشتاب<sup>۱</sup>، شاعر و از شیفتگان بتهوون، در پایان اکتبر ۱۸۲۱ نزد گوته می رود و با او گفتگوئی دارد. خود او می گوید:

«در خصوص بتهرون زیاد باهم صحبت کردیم. گوته شخصاً او را می شناخت، و می بالید که دست نوشته های او را در اختیار دارد، و این یادآوری باعث شد که گهایمرات اشمیت از به خانهٔ خود خواند تا یکی از سوناتهای بتهوون را بنوازد.»

پس می بینیم که موسیقی بتهوون، بدانگونه که گفته اند در خانهٔ گرته ورودش ممنوع نیست. و برای اثبات این نظر نمونهٔ دیگری می آوریم:

چند روز پس از دیدار با راشتاب، در آغاز نوامبر ۱۸۲۱، مندلسون دوازده ساله، در خانهٔ گوته مهارتش را در اجرای آثار استادان موسیقی نشان می دهد، گوته عده ای را برای تماشای هنر اعجاب انگیز او دعوت می کند و راشتاب که در

ناب است و سخن با عقل و منطق سرو کار دارد. شیللر برعکس علاقه داشت که موسیقی کلام را در هرحال حفظ کند و در «دوشیزهٔ اورلئان» ما این وسواس او را می بینیم. امّا گونه همشه مخالف او بود و هومبولت چندین بار این مطلب را از زبان او نقل کرده (و ما در جای خود آن را به بحث خواهیم گذاشت، چون ارزش بحث و تفسیر را دارد). گوته نمی خواهد سخن را از موسیقی محروم کند ولی معتقد است که سخن باید با شعر درآمیزد که در اینصورت به موسیقی برتری دست می بابد (در فصل گوتهٔ موسیقی دان به این موضوع خواهیم پرداخت.)

در هرحال این پیروزی برای بتهوون ناچیز نبود که گوته دربارهٔ موسیقی اگمونت می گوید: «در تکخوانی اگمونت، موسیقی بتهوون به گونه ای تحسین آمیز به بیان منظور توفیق یافته است.»

۱- نام «مهتاب» را، او برای سونات اپوس ۲۷ شماره دو انتخاب کرد.

۲ اشمیت از مشاوران حکومت وایمار و از شیفتگان بتهرون بود. سوناتهای بتهرون را پرشور و
 روان اجرا می کرد و بسیاری از آنها را از بر داشت.

این جمع حاضر بوده با قلم موشکافش جزئیات را شرح می دهد. به گواهی راشتاب، وقتی مندلسون زبردستی اش را در اجرای آثار بزرگان و بدیهه نوازی به نمایش می گذارد، از هرسو براو آفرین می گویند، گوته از میان دست نوشته های گرانقدری که در اختیار دارد، چند صفحه را بیرون می کشد و روی پیانو، در مقابل چشم مندلسون می گذارد و می گوید:

«حالا كمى بيئتر دقت كن. هنوز كار تو تمام نشده!»

دست نوشته یکی از لیدهای بتهوون بود. و نوشته تقریباً ناخوانا بود. مندلسون دوازده ساله نگاهی به خط ناخوانای آن می کند و به خنده می افتد. گوته بر او نهیب می زند:

ـ حدس بزن چه کسی این را نوشته؟

رُلتر پیش می آید و با لحن گزنده ای می گوید:

- از خط خرچنگ قورباغهاش پیداست که از نوشته های بتهوون باید باشد.

مندلسون دوازده ساله وقتی نام بتهوون را می شنود، حیرت می کند و خندهاش را فرو می خورد. از همیشه جدی تر می شود. گوئی بهت مقدسی سراپایش را فرامی گیرد. نگاهش روی دست نوشته ثابت می ماند. کم کم حالا تش عوض می شود. روشنائی حیرت انگیزی در صورتش پخش می شود. شاید در آن خط ناخوانا، خورشید زیبائی و بلند ترین اندیشه های بشری را می بیند. گوته لحظه ای از او چشم برنمی دارد و از مشاهده حالات او لذت می برد. و بی تاب در انتظار نتیجهٔ کار اوست.

- می بینی چه نوشته ای را در مقابل چشم تو گذاشته ام؟ اگر نگفته بودم بیشتر تعجب می کردی. حالا شروع کن، امتحان کن!

سندلسون شروع به تسمرین می کند. روی شستی ها می زند. مکث می کند. با صدای بلند چیزهائی می گوید. اشتباهاتش را اصلاح می کند و به همین ترتیب تا آخر پیش می رود و دوباره از نو شروع می کند. و همه را تا به آخر و بی مکث می نوازد. آن شب گوته شادمان بود و با مهمانانش به مهربانی گفتگو می کرد.

با این مقدمات چگونه می توان باور کرد که در ماجرائی که شرح خواهیم داد، گوته به درخواست بتهوون با سکوت پاسخ دهد؟ حادثه در سال ۱۸۲۳ و از روزی شروع می شود که بتهوون بیمار و تنگدست به گوشه ای افتاده بود، و ناگزیر نامه ای، در هشتم فوریه، به گوته می نویسد و درخواست می کند که شفیع او شود و حکمران وایمار را وادارد تا در ازای بهای چاپ مس سولمنیس Missa Solemnis مبلغی به او بپردازد. می توان مجسم کرد که چنین درخواستی نه تنها برای بتهوون، بلکه برای گیرندهٔ نامه و طرف مقابل او چقدر شرم انگیز بود. و چه دردناک است که مرد بزرگی به این روز بیفتد. و با چه کوششی نویسندهٔ نامه توجه گوته را به وضع اسف بار خود جلب کرده بود، و از تنگدستی خود و ناتوانی اش در تهیهٔ معاش برادر زادهٔ شانزده ساله و تحت تکفل خود گلایه ها کرده و نوشته بود که «این برادرزاده چیزفهم است و زبان یونانی می داند و هزینهٔ تحصیلش کمرشکن است.» در این نامه چقدر به گوته اظهار ارادت و اخلاص کرده، خاطره ساعاتی را که در مصاحبت او گذرانده بود به تفصیل باز گفته، و برای این که میزان ارادتش را به او برساند دو اثر خود را به نامهای Meeresstille و GlucklicheFahrt ، به او هدیه کرده و همراه این نامه فرستاده بود. در لحظه اول این فکر به نظر ما می آید که وقتی یک جوانمرد نامه ای با اینهمه خاکساری، آن هم از بزرگ مردی مانند بتهوون دریافت کند، حتی یک ساعت هم صبر نمی کند و بی معطلی ترتیبی می دهد که خار را از جگر نویسندهٔ نامه درآورد. حتی اگر گوته ارزش و اعتباری هم برای مس سولمنیس بتهوون قایل نباشد، انسانیت حکم می کند که به او پاسخ بدهد که «سپاسگزارم که به من چشم امید دوخته اید» و عذرخواهی می کند که «به خواری و خفت پیش من دست دراز کردهاید، در واقع من باید احساس خواری و خفت بکنم.»

شگفتا که گوته به این درخواست پاسخی نمی دهد. دشمنان گوته، ساده

۱ عجیب است که گوته، مردی که در دقت و نکته بینی اش تردید نیست. رسیدن این دو
 اثر را دریادداشت روز ۲۱ مه ۱۸۲۷ ثبت می کند، اتا از مختصر تشکری دریغ می ورزد!

و آسان می گویند که علتش روشن است. گوته آدم بدی بود! امّا شیفتگان گوته معتقدند که سکوت گوته یک دلیل داشته. و آن هم بیماری او در آن هنگام بوده است.

همانگونه که دوستداران گوته می گویند، او در ماه فوریه ۱۸۲۳ به بستر بیماری می افتد و وضع وخیمی دارد. امّا بهتر است از نزدیک به اوضاع و احوال نگاه کنیم!

نامهٔ بتهوون روز پانزدهم فوریه به وایمار می رسد. از روز سیزدهم فوریه، گوته در بدن خود احساس درد می کند، روز هیجدهم بیماری ظاهر می شود و دم به دم شدت می یابد. گوته گاه گاه، هرچند سال یک بار به اینگونه بحرانها دچار می شد. امّا این دوره ها کوتاه بود. ولی این بار هشت روز و هشت شب بستر خود را ترک نمی کند. تب دارد و هذیان می گوید. دو پزشک بر بالین او ایستاده اند و هردو در بیم و تشویش. خود او سر آنها فریاد می کشد «از شما کاری ساخته نیست. مرگ در کمین من است. مرگ از تمام گوشه های اثاق مرا می پاید. دیگر از دست رفته ام!...» با این وصف پایداری می کند. با مرگ پنجه می اندازد. و در دهمین روز پزشکان به او اجازه نمی دهند نوشابه ای را بخورد. و او خشمگین فریاد می زند «حالا که باید بمیرم بگذارید به سبک خودم آخرین لحظه ها را طی کنم.» و نوشابهٔ ممنوع را می خورد و از قضا حالش بهتر می شود. و ماه فوریه به آخر نرسیده، حالش بکلی خوب می شود و دیگر حتی ماجرای بیماری را به فراموشی نرسیده، حالش بکلی خوب می شود و دیگر حتی ماجرای بیماری را به فراموشی می سبارد. و دوباره زندگی از سرمی گیرد. و با چه شادی و درخششی!

در آن هنگام هفتاد و پنج سال داشت و عاشق دختر نوزده ساله ای به نام اولریکه لفتزو شده بود. در ژوئن و ژوئیه در مارین باد، در کنار او بسر می برد و مثل پسر تازه بالغی به مرزشوریدگی رسیده بود. به خاطر هیچ و پوچ اشکش سرازیر می شد و موسیقی و جودش را به آتش می کشید. و حتی یک ماه جدائی را تاب

۱-- در کتاب تئودور دوویزوا به نام «بتهرون و واگنر» همین مطلب آمده، که سراپا معیوب و نادرست است.

نمی آورد، در ماه سپتامبر بار دیگر خانوادهٔ لفتنو به کارلسباد آمدند و گوتهٔ هفتاد و چندساله، برای این که مبادا به پیری متهم شود با دخترهایشان می رقصید! (غمنامه) عاشقانه که شوریدگی الهام بخش آن بود، و خود اثری است فراموش نشدنی، اوج عشق و اوج هنر بود. گوته، شاهکارهای دوران پختگی اش را خلق کرده بود. در توفان زندگی می کرد. در اطراف خود بذر می پاشید و در خانهٔ خود صحنه های دور از نزاکت را تحمل می کرد. وقتی همه فهمیدند که پیرمرد قصد ازدواج دارد با او درافتادند. پسرش به خشم آمد، و خانوادهٔ لفتزو، از روی عقل و متانت درخواست ازدواج با دخترشان را نپذیرفتند. گوته به ستوه آمده بود. در پایان سال دوباره به شدت بیمار شد. در خانه هیچکس به او نمی رسید. روزی زلتر به عیادت او رفت، وقتی دوست قدیمی اش را تنها و مطرود دید به وحشت زلتر به عیادت او رفت، وقتی دوست قدیمی اش را تنها و مطرود دید به وحشت افتاد. دو پیرمرد سر در آغوش هم گذاشتند و گریستند. گوته ماجرای خود را برای باو حکایت کرد. آخرین آرزوی او، رؤیای خوشبختی اش، برباد رفته بود، و چاره ای جز این نبود که از عشق خود چشم پوشی کند و تنهائی مرگبار را پیذیرد. امیل لودویک می نویسد: «اگر گوته در آن حال مرده بود، شکت خورده بسوی مرگ می رفت.»

و به لطف خداوند باز هم زنده ماند، درمیان دیوارهای یخ زدهٔ درد، پلکانی درست شد، تا از آن بالا رود و به قله هائی که هنوز ندیده بود، دست یابد. و حالا به درخواست بتهوون باز گردیم. اگر بیماری ماه فوریه گوته را عذر گناه او ندانیم، شاید ضعف روحی و شکستن قلب او عذر مناسبتری باشد. می توان گفت در توفانی که گوته با آن درگیر بود، درخواست نامه بتهوون پرکاهی بیش نبود. به یقین می توان گفت که در آن روزها که خود به دردی بی درمان، و عشقی بی سرانجام دچار شده بود، یارای آن نداشت که به خیرخواهی بار درد را از دوش دیگری بردارد. امّا این خودخواهی بی نهایت، وقتی از روحی سرچشمه می گیرد که روشنائی و هوشمندی اش جهانی را به حیرت انداخته، چه کسی جرأت محکوم کردنش را دارد؟ مگر می توان بی اعتنائی شکوهمندانهٔ خورشید را محکوم کرد؛

با این حال دوست وفادار گوته، زلتر را در این میان بی تقصیر نمی دانم، هرچند که خود، این مطلب را زیاد به جد نمی گیرم. حرف من این است که اگر نبوغ را از نیکخواهی و عدالت جدا کنند چه چیز برای آن می ماند؟ زلتر، همنشین و محرم اسرار گوته، چرا قضیه را به او یادآوری نکرده بود؟ به خصوص که در این اواخر عمق موسیقی بتهوون را دریافته، و بعد از دیدار با او در سال ۱۸۱۹، عقاید قبلی اش زیرورو شده بود. این مرد که ظاهری گزنده و نهادی پاک داشت، وقتی بتهوون را با آن همه بینوائی و آن همه مهربانی دیده بود چشمانش از لشک پر شده بود! و از آن تاریخ به بعد به او اخلاص می ورزید. مس سولمنیس را پی نویسی کرده، گروه خوانندگانش را با صدوشصت صدا، که در آلمان آن روزگار بهترین گروه بود، در اختیار او گذاشته بود، که از آن پس بسیاری از آثار بتهوون را اجرا کردند.

امّا بی همتی را ببینید، که او در این ماجرا به شفاعت از بتهرون برنخاست. زلتر که چندی بعد، به هنگام درگذشت بتهرون در برابر این نیمه خدا سر خم می کرد، چگونه در آن موقع چیزی با گوته نگفت و نام بتهرون درمیان آن دو رد وبدل نشد؟

و چنین سکوتی هولناک است و غیرانسانی. گوته در دوران حیات خود مرگ چند نفر از نزدیکان و محارم اسرار خود را دیده بود. بتهوون نیز، هر چند از محارم اسرار او نبود، پیش از او به جاودانگی پیوست.

گوته در شصت سالگی به ریمر گفته بود:

۱— زلتر می نویسد: «آن بینوا، ناشنوا و بی نهایت مهربان است. وقتی او را دیدم به زحمت جلوی اشکم را گرفتم.» او در سال ۱۸۲۵ نامه ای به رلشتاب داده بود تا به بتهوون برساند و در آن توشته بود: «احساس می کنم که به یکی از قدیسان آسمانی چیز می نویسم.» و بتهوون از مطالب نامهٔ او به هیجان آمده، و سیاسگزار او شده بود.

۲ در نوشته های راحل که تمام افق علم و هنر مغرب زمین را دربر می گیرد نامی از بتهوون نیست. حتی از مرگ او چیزی گفته نمی شود. در صورتیکه شخصیتهای بزرگ آلمان و انبوهی از مردم در مراسم خاکسپاری او شرکت داشتند.

«کسی که از دیگران حساس تر است، در عین حال می تواند در برابر احساساتش، از همه خشنتر و بی اعتناتر باشد، چنین کسی باید خود را با زره ضخیمی بیوشاند تا از برخوردهای خشن محفوظ بماند. امّا این زره بیش از هر چیز بر سینهٔ آدمی سنگینی می کند، ا

عقب نشینی در برابر مصیبتها به صورتی غریزی، برای گوته نوعی دفاع از خود بود، تا بدین وسیله تنگناهای هولناک دلوایسی را پنهان کند، و با مهارکردن اضطرابات درونی در موقع لزوم، آنها را به صورتی تغزلی هیجان انگیز نمایش دهد. وجود فانی او ابزار مقدسی بود که در خدمت آثار فکری و هنری او، دردهاو عشقها و بیمهای خود را واپس می زد.

نامه ای از گوته به ویلهلم فن هومبولت، در اختیار دارم که چند ماه پیش از درگذشت گوته و در جواب او نوشته شده است. همبولت که احساس می کند دوست او از نزدیک شدن به فلسفهٔ هند می هراسد علت را می برسد، و گوته می نویسد:

«مطلقاً مخالفتی با فلسفه هند ندارم. امّا از آن می ترسم. زیرا چنین مشربی تخیلات مرا بطرف بی شکلی و بدشکلی می کشد، و با این حساب حق دارم که در مقام دفاع از خود برآیم.»

به خصوص با نزدیک شدن مرگ، این حالت مرموز در او بیشتر می شود و بیشتر از چنین پرتگاهی می ترسد و فاصله می گیرد.

و بتهوون برای او حکم همان پرتگاه را دارد.

مندلسون در یادداشتهای خود صحنهٔ عجیبی را برای ما مجسم می کند. در این صحنه دلواپسیهای پیرمرد را می بینیم، که چگونه خود را واپس می کشد تا به وسوسه های وحشی نفس تسلیم نشود، و ماجرای او، به آشفتگیهائی می ماند که شصت سال بعد به جان تولستوی پیر نویسندهٔ سونات کرویتزر می افتد.

داستان، بدانگونه که مندلسون شرح داده، سه سال پس از مرگ بتهوون روی داده است:

۲- ۲۶ ژوئیه ۱۸۰۹.

«... قرار بود بعدازظهر آن روز، قطعات کوتاهی از تمام آهنگازان بزرگ، به ترتیب تاریخ حیات، اجرا کنم و برای این منظور در حدود یک ساعت فرصت داشتم. گوته در گوشهٔ نیمه تاریکی نشسته بود. به ژو پیتر می ماند که در پنهانگاهش می غرد و با صاعقه نگاهش همه جا را روشن می کند. نمی خواست که از بتهوون چیزی گفته شود، امّا من اولین قطعهٔ سمفونی در دومینور بتهوون را اجرا کردم. این قطعه او را تکان داد. ابتدا گفت که این آهنگ او را به هیجان نیاورده، بلکه شگفت زده کرده، و اثر عظیمی است!... و همچنان غرولند می کرد. و بعد از چند لحظه خاموشی گفت که هرچند اثر عظیمی است، با این حال دیوانه آساست، و حتی وحشت داشت که این آهنگ خانه را زیرورو کند، در صورت اجرا توسط یک گروه، سقف را برسر آدمی فرو ریزد ... موقعی که بر سر میز غذا نشستیم همچنان به غرولند ادامه می داد...»

به هر تقدیر ضربه شمشیر حریف به سینهٔ او رسیده بود. و باید مثل شمشیر بازان Touche را اعلام می کرد. امّا حاضر به چنین کاری نبود و برای آن که افکارش به دنبال سرنوشت خود بروند ناچار از تقلب بود.

ø

و نتيجه چنين است ٢.

یکی از آن دو مرد، بتهوون، خدای شراب، پرشور است و گاهی حیرت زده. و دیگری، گوته، خدای المپ. کسی است که ضعفهایش را پنهان می کند و امپراتوری درونی او مرزهای ثابتی دارد. اما امپراتوری بتهوون آسمانی است بی انتها، جاذبه اش گیج کننده است. همت بلند دارد. به کام خطر می رود، و با مرگ او موسیقی اش بی سر پرست نمی ماند، واگنر پیش می آید و عصای محرآمیزی را که از دست شاگردان جادوگران افتاده بود به دست های

۱ آیا منظور گوته آن بود که آگر این قطعه را ارکستر کاملی اجرا می کرد چه روی می داد؟
 و شاید هم منظور بزرگتری داشت و در این فکر بود که اگر تمام انسانهای روی زمین در
 گردباد سمفونی دومینور می افتادند چه روی می داد؟

۲- از چندین راه گوناگون به جستجوی حقیقت رفته ام و همیشه به همین نتیجه رسیده ام.

نیرومند خود می گیرد.

امّا بتهوون هرگز از آنچه می کرد و خطرهائی که خود زنجیرشان را گسیخته بود، واهمه نداشت و نمی دانست که برای گوته، مردی که در دنیا بیش از هرکس او را سزاوار احترام می دانست، چه خطرهائی آفریده، و به همین دلیل وقتی گوته با حربهٔ سکوت با او درگیر می شد و به نامه هایش پاسخ نمی داد، رنجی می کشید که شرحش دشوار است. بتهوون تندخو بود، و در برابر ناچیزترین نقصانها گذشت نمی کرد. با این همه هرگز از رفتار عجیب گوته کینه به دل نگرفت. حتی گلایه ای هم نکرد. در دفتر چه گفت وشنودهای سال ۱۸۱۹ او می بینیم که طرف او به تحقیر از گوته نام می برد و می گوید:

- «گوته باید از نوشتن دست بردارد. آوازه خوانان هم وقتی به پیری می رسند از خواندن دست برمی دارند.»

بتهوون کلام او را قطع می کند و به پرخاش می گوید:

«درهرحال گوته بزرگترین شاعر آلمان است.» ا

بتهوون دلتنگیهای دیدار تپلیتس را هرگز از یاد نبرد، امّا سایه های تصویر گوته کم کم در نظر او محوشد و از آن دیدار جز روشنائی چیزی برای او نماند. ضعفها و ناراحتیها را فراموش کرد، و از آن پس جز بی گناهی مطلق چیزی به گوته نسبت نمی داد، و از گوته جز افتخار و نیکی در قلب او چیزی به جای نماند.

در سال ۱۸۲۲ روشلیتز می پرسد: «شما با گوتهٔ بزرگ آشنائی دارید؟» و یی آن که منتظر جواب بماند، شادمانه دستی به سینه می کوبد و می گوید: «من هم با او آشنائی دارم. در کارلسباد او را دیدم. خدا می داند چند سال از آن روزها

۱ و بعد از رفتن آن شخص، چنانکه دفترچه گفت وشنودها نشان می دهد، بتهوون دلتنگی خود را از سخن آن مرد به شیندلر بازگفته است.

۲ حافظه اش یاری نمی کند که در تپلیتس یکدیگر را دیده اند و نه در کارلسباد. با این
 حساب وقتی بتین تاریخ دریافت نامهٔ بتهوون را از تپلیتس، به جای اوت، ژوئیه می نویسد،
 نباید براو ایراد گرفت.

می گذرد. آن وقت ناشنوائی ام به این اندازه نبود. هرچند گوشم سنگین بود، و آن مرد بزگ چه حوصله ای به خرج می داد که با من نیمه شنوا حرف بزند. و چه محبتی به من کرد. حاضرم به خاطر او ده بار جان بدهم.»

¢

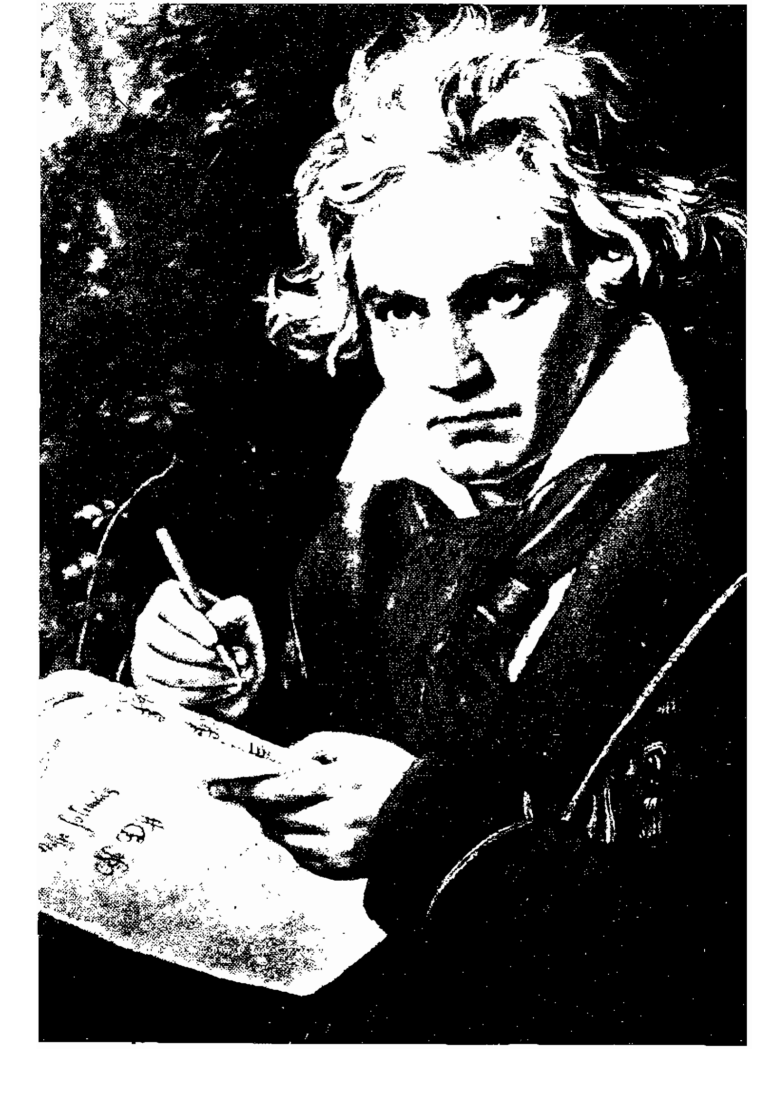
و بدینگونه آن دو مرد، دلشان پیش یکدیگر بود، بی آن که از ظاهرشان معلوم شود. و از این دو، بتهوون که بیئتر دل بسته بود، جز آزار چیزی برای دیگری نداشت، و گوته که بیئتر می فهمید، هرگز این راز را درک نکرد که هیچکس بیش از بتهوون همتراز و همسنگ و نزدیک به او نیست.

بتهوون در بستر مرگ، این کلام شاه لیر سالخورده را به خاطر می آورد که:

«ما همدیگر را فریب می دهیم. و گویاتر بگویم که هرکس خود را فریب می دهد.»

و بتهوون در بستر مرگ چنین می نوشت ۱:

۱ – دسامبر ۱۸۲۲.



## فصل سوم

## سكوت گوته

اسلحهٔ مرگبار و نیرومند گوته، سکوت او بود. و شرح دادم که چگونه بعد از دیدار با بتهوون تا به هنگام مرگ او، این اسلحه را برضد او به کار می برد.

برای پیدا کردن پاسخ این مسأله سالها قضیه را بررسی کرده ام و در پانزده سال از زندگی گوته از ۱۸۱۲ تا ۱۸۲۷ و پیوند او با موسیقی مدتها کاویده ام و در اعماق این گرداب سکوت غوطه خورده ام، و حالا می توانم نتیجه این تأمل را در اختیار شما بگذارم.

چیزهای تازه ای که در این کندو کاو به دست من آمده از این قرار است:
در این پانزده سال، گوته تمام وسایل را در اختیار داشت که مدام از حال
و روز بتهوون باخبر باشد. هم افرادی در کنارش بودند که با بتهوون پیوند قلبی
داشتند و هم آثار و نوشته های او در دسترسش بود. از سال ۱۸۱۳ به بعد،
فریدریش شوتس غالباً در مصاحبت او بود. این نوازندهٔ چیره دست ارگ و پیانو از
شیفتگان باخ، و از دوستداران بتهوون بود، و آثار این دو موسیقی دان را با ارگ و
پیانو، در هر فرصتی برای او می نواخت.

از دیگر دوستان خانوادهٔ گوته، فریدریش اشمیت، از ارادتمندان بتهوون بود، که در فصل پیش از او یاد کردیم. اشمیت از مشاوران دولت وایمار، و موسیقی شناس بود، و ارادتش به بتهوون تا آنجا بود که بیشتر نوشته های او را از بر

بود و تنها آثار او را می نواخت، و به گواهی فریدریش اشمیت، گوته هرگز از شنیدن آثار بتهوون سر باز نمی زد.

در سال ۱۸۱۷ موسیقی دان معتبری به نام یوهان نیوموک هومل به وایمار آمد و در آنجا مقیم شد، هومل از مشهورترین و زبردست ترین نوازندگان پیانو در آن عصر بود. و این افتخار را داشت که مدت دوسال شاگردموتسارت بودویا بتهوون دوست و سالها رقیب هنری او بود. آشنائی آن دو از سال ۱۷۸۷ آغاز شده بود که در آن موقع هومل نه سال و بتهوون هفده سال داشت. قریحهٔ موسیقی هومل در سال ۱۸۰۲ به اوج رسید. کارل چرنی داستان رقابت او و بتهوون را در بدیهه نوازی نقل می کند، که در ابتدای کار عده ای طرفدار این و عده ای طرفدار آن بودند، طرز نواختن آن دو متفاوت بود. هومل در ظرافت و ذوق کمتر مانند داشت و نغمه ها، پاک و روشن از پنجه اش بیرون می تراوید. اما بتهوون در خیالپروری و استحکام لحن و شور و حرارت و مهار کردن نیروهای نهفته موسیقی استاد بود. این دو نوازندهٔ موسیقی دان در عین رقابت، رفیق یکدیگر بودند. البته گاهی بین آنها سوءتفاهماتی پیش می آمد، و بتهوون تندخو، بر سر او فحش و فضیحت می بارید، و نامه های دشنام آلود برای او می نوشت، امّا همان روز یا روز بعد کارشان به آشتی می کشید. به خصوص که هومل خوش اخلاق بود و دشنام را با دشنام پاسخ نمی داد. از سال ۱۸۰۶ تا ۱۸۱۱، هومل در دستگاه شاهزادهٔ استرهازی دستیار و سپس جانشین هایدن بود. در سال ۱۸۰۷، که بتهوون به آیزنشتادت آمده بود تا «مس در دو» خود را اجرا کند، وقتی شاهزاده از او پرسید که «بتهوون عزیز! برای ما چه آهنگی ساز کردهاید؟» هومل لبخند شیطنت آمیزی زد، و همین باعث شد که بتهوون خشمگین شود، و خشم او که نمی توانست به سر شاهزاده فرود آید، کمانه کرد و بر سینهٔ هومل فرونشست. شیندلر می گفت که در اثر این ماجرا مدتی میانهٔ آنها شکراب شده بود، امّا این اختلاف هم عمقی نداشت و دوستی آنها را برهم نزد، منتهی بعد از آن کمتر با یکدیگر رودررو می شدند تا سالهای ۱۶—۱۸۱۳، که بتهوون آهنگ معروف «نبرد ویتوریا» را ساخت و هومل اجرای معروفی از این اثر دوست پرخاشگرش را رهبری کرد، و

دوباره هومل در سلک دوستان وفادار بتهرون درآمد او به محض اطلاع از این که بتهوون به سختی بیمار شده، و در بستر مرگ افتاده، از وایمار به وین سفر کرد تا در واپسین دم بر بالین او بنشیند. چنین مردی با این همه شهرت و استادی، از ۱۸۱۷ به بعد در وایمار اقامت گزیده و هرچند در آن ایام نوازندگان چیره دست، اکثراً آهنگهائی را که خود تنظیم کرده بودند می نواختند، هومل ارادت خود را به بتهوون حفظ کرده، با اجرای آثار او خاطره اش را در وایمار زنده نگاه می داشت. گوته او را بسیار می دید و چیرگی اش را در نواختن پیانو می ستودا. با این ترتیب نمی توان پذیرفت که با گوته از بتهوون چیزی نگفته باشد. گوته خردمند بود. به داوری هنرشناسان با صلاحیت ارج می نهاد، و طبعاً ارزش و عظمت آثار بتهوون را بارها از زبان هومل شنیده بود، و این نیز دریچهٔ ارزش و عظمت آثار بتهوون را بارها از زبان هومل شنیده بود، و این نیز دریچهٔ دیگری بود که در خانهٔ گوته بسوی بتهوون گشوده می شد.

از آن گذشته دوست وفادار و مرید او، زلتر، در تابستان ۱۸۱۹ به وین رفته بود، و این مرد که ظاهری گزنده و قلبی مهربان داشت، در این سفر بتهوون را با وضعی پریشان دیده، و با چشمانی اشکبار سر در آغوش او نهاده بود<sup>۲</sup>.

زلتر آنچه را به چشم دیده بود برای گوته نوشت. و از آن پس با بتهوون، این نابغهٔ تیره روز، همدردی می کرد، و آنچه از دستش برمی آمد برای بتهوون انجام می داد و او نیز قدرشناس محبت زلتر بود.

در خانهٔ گوته شخصیتهای برجسته، موسیقی دانان، افراد باذوق، منقدان

۱- گوته در سال ۱۸۲۹ در گفتگو با اکرمن، قدرت هومل را در نواختن پیانو بدینگونه می ستاید: «همانطور که ناپلئون بر دنیا دست انداخته بود، هومل بر پیانو تسلط دارد، چیرگی این دو مرد هریک در محدودهٔ خود قابل ستایش است، و با این که هردو به عصر ما تعلق دارند، هیچکدام را درست نمی شنامیم.»

۲— زلتر در نامه ای به تاریخ ۱۴ سپتامبر ۱۸۱۹ به گوته می نوید: «... به زحمت خود را نگاه داشتم که اشک نریزم...» و در همین نامه زلتر شرح می دهد که با آن که از رفتار عجیب او خرده می گیرند، در وین هیچکس در عظمت آثارش تردید نمی کند...» و چنین نامه ای آن هم از جانب زلتر نمی تواند در گوته اثر نگذارد، و باز به بتهوون بی اعتنا بماند.

آگاه، از هر نوع رفت و آمد داشتند، که بعضی بتهوون را از نزدیک می شناختند، ونزل توماشک W. Tomaschek سازندهٔ آهنگ برای اشعار گوته، رلشتاب شاعر که نام مهتاب را او بر سونات بتهوون گذاشت، یوهان فریدریش روشلیتز موسیقی شناس بزرگ آن دوران، که از دوستان بتهوون بود وسی سال تمام با یکدیگر نامه نگاری داشتند و بارها در بارهٔ بتهوون با گوته گفتگو و مکاتبه کرده، و بتهوون در سال ۱۸۲۲، پیش او اعتراف کرده بود که چه ارادتی به گوته دارد!.

این نکته ها را به خاطر داشته باشیم و باز به داستان غم انگیز سال ۱۸۲۳ پردازیم که بتهوون از دست سرنوشت به عذاب آمد، مشتهایش را به در خانهٔ گوته کوفته بود تا از او یاری بجوید و آن نامهٔ «عاجزانه» را نوشته بود که در فصل پیش از آن یاد کردیم، و گوته که درگیر عشق و درگیر بیماری سخت بود، از پاسخ مضایقه کرد.

در اولین تابلوئی که از این ماجرا نقاشی کردم، به شما نشان دادم که گوته در این ماهها در چه حال و روزی بوده، و به قول خودش «همه چیز را از دست رفته» و خود را «نابود شده» می دیده است. حال چگونه باید این دو قضیه را پهلوی هم گذاشت که از یک سو می گوئیم که گوته چنان گرفتار و دردمند بود که تقاضای عاجزانه بتهوون ناشنوا را نمی شنود و جوابی نمی فرستد، و از سوی دیگر می بینیم که در این ایام قلب و روح گوته نسبت به موسیقی حساس تر و پذیراتر می شود. چرا در چنین روزهائی که بیش از همیشه به موسیقی عشق می ورزد در را به روی بتهوون نمی گشاید؟

عشق گوته در هفتاد سالگی به اولریکهٔ نوزده ساله همچون تب به جان او افتاده، وجودش را تحلیل برده است و او برای تقویت روح به موسیقی پناه می برد. گوته در هیچیک از دوره های عمرش اینقدر به موسیقی دل نبسته بود. در این ایام، دو زن، دو هنرمند بزرگ، حتی بیش از اولریکه قلب پیرمرد را به لرزه درآورده

۱- چگونه می توان پذیرفت که روشلیتز در نامهای این مطلب را برای گوته ننوشته، یا
 حضوراً به او نگفته باشد؟

بودند. یکی آنامیلدر ها و پتمان، بازیگر نقش لئونور بتهرون، که وقتی گوته آوای او را می شنید به گریه می افتاد ا، و دیگری ماری شیمانوفسکا آنوازندهٔ چیره دست و جذاب و سی وسه سالهٔ لهستانی، که در کشور موسیقی الهه ای بی مانند بود.

ماری شیمانوفسکا ارفهٔ چنگ نوازی بود که دیو قلبها را به زنجیر می کشید. انگشتانش متبرک و نامش گرامی باد! به لطف او بود که پیرمرد پس از شکست در عشق اولریکه، دوباره جان گرفت و دریچه های آفرینش هنری در وجودش گشوده شد. این نوازندهٔ افسونگر در پانتئون گوته مدتها الههٔ بی همتای موسیقی بود و گوته با شعر دل انگیزی، سرودهٔ شانزدهم تا هجدهم اوت ۱۸۲۳، عشق و سپاس خود را نئار او کرد.

ترجمه آن را باهم مي خوانيم:

### آشتی

عشق رنج آفرین است.

وقتی همه چیز از دست برود چه کسی قلب زخمدیده را آرام خواهد کرد؟ آن ساعات زودگذر کجا رفتند؟

و چرا قرعهٔ نیکبختی به نام تونیفتاد؟

جانت آشفته است و اندیشه ات پریشان

وشكوه جهان از تورو برتافته.

۱- گوته در نامه ای به ماریان فن ویلمر می نوید: «خانم میلدر با خواندن چهارلید بسیار کوتاه درهای بی نهایت را به روی من گشود.»

۷ ماریا شیمانوفسکا، در سال ۱۷۹۰ در وتوسکا به دنیا آمد و در جوانی، در همان سالی که گوته درگذشت، در پترزبورگ جان سپرد. گوته در ۱۸ اوت ۱۸۳۲ به عروسش نوشت: «خانم شیمانوفسکا اعجوبهٔ موسیقی و «هومل» مؤتث است که مهربانی خاص زنان لهستانی را دارد واگر زیبائی اش بگذارد هنرش مجذوب می کند.

که در این دم

یک باره بر بال فرشته ای، موسیقی موج می زند

و نغمه به نغمه در هوا رها می شود و در جانها می نشیند

و هر ذره را از زیبائی جاودانه لبریز می کند.

چشمها اشک آلود می شوند و برترین و بهترین نغمه های خدائی را، در اشک می بینند.

قلب یک باره سبکبار می شود. حس می کند که زنده است می تبد و شناور شدن در چنین لحظه ای را سپاس می گوید. آرزوها بارور شده است. و ای کاش همیشه چنین بود، و عطیه دوگانه خداوندی، موسیقی و عشق در جان آدمی می نشست ۱.

گوته در تمام عمر هرگز تا این اندازه دلبستهٔ موسیقی نبود. در تابستان

۱- گوته این شعر را «آشتی» نام داد، و در سال بعد آن را در سومین قسمت تریلوژی «فریفتگی» جای داد، که مرثیهٔ «مارینباد» در قلب این تریلوژی بود. خود او می نویسد: «بعد از دیدار شیمانوفسکا که ملودیهای او لحظات خوش جوانی را در من زنده کرد، شعری برای او ساختم، که از نظر مضمون و لطف شاعرانه با «مرثیه» همستگ بود، و آن را، آشتی نام گذاشتم و در پایانهٔ مرثیه جای دادم.»

ظاهراً مطالب گوته با واقعیات نمی خواند. دفتر یادداشتهای او نشان می دهد که شعر آشتی را یک ماه پیش از مرثیه در اوت آن سال ساخته، در صورتیکه مرثیه محصول هفدهم تا نوزدهم سپتامبر ۱۸۲۳، و بعد از بازگشت از وایمار است. با این حساب به نظر می آید که مرثیه نیز، ته مانده احساس عاشقانهٔ قبلی، و به تأثیر پنجه های سحرآمیز شیمانوفسکا نوازندهٔ افسونگر ساخته شده باشد.

قصد گوته آن بوده که نام الهام بخش این شعر، که در روزهای دشوار شکت به یاری اش شتافته، به یادگار بماند. در سال ۱۸۲۱ دربارهٔ شعر آشتی می نویسد: «این شعر بیان درد عشقی است عذاب آور. خانم شیمانوفسکا در لحظات دردناکی به داد من رسید، و با پنجه های محرآمیز و هنرمندش مرا از آن همه رنج و درد رهائی بخشید.» گوته علاقه داشت این شعر به زبان فرانسه ترجمه شود، و «سوره» را برای ترجمهٔ آن تشویق کرده، قول داده بود در این کار به او کمک کند.

۱۸۲۳ موسیقی او را در خود غوطه ور کرد. دیگر نیازی نبود که دو الههٔ موسیقی خانم میلدر و خانم شیمانوف کا با هنر والای خود او را «موسیقی زده» کنند، هرجا که صدای سازی می شنید شیفتگی اش گل می کرد. یک بارکه درهوای آزاد قدم می زد نغمه ای را از دور شنید، دستهٔ ارک تر نظامی برای مردم سازم ی زدند. عواطف شاعر برانگیخته شد، و به زحمت توانست علت انقلاب درونی اش را بشناسد. با بیم و شرم، قضیه را در نامه ای به زلتر بازگفت، گوئی می خواست خود را تبر نه کند، بهانه می آورد که مدتی بود به نغمه ای گوش نسپرده بودم وناگهان نوائی در فضای آزاد شنیدم، که خاطرات خفته را در من بیدار کرد، «اینک در وضعی هستم که اگر در کنسرت گروه خوانندگان حضور داشته باشیم، با اولین میزان، تالار را ترک خواهم کرد. حتی نمی خواهم ایرای دون ژوان را که بسیار دوست دارم بشنوم... و ای کاش در این روزها مدتی در مصاحبت تو بودم تا برای هر نغمه و هر نقشی محروم کنی، و ای کاش می توانستم در این زمستان خود را از هر نغمه و هر نقشی محروم کنم؛ هرچند از چنین احساسی به خود می لرزم.»

مرد بزرگ سالخورده، در میان چهار دیواری تنهائی اش یخ زده بود، و در اعتراف گونهاش ضربان قلب دردمند او شنیده می شود. امّا چه کسی دور او دیوار کشیدة بود؟ از چه می ترسید که نمی خواست از زندانش بیرون آید؟ آلمان پر از دوستان او بود، که همه او را نزد خود می خواندند. بیست سال تمام زلتر در برلن در انتظار قدوم او بود. در برلن، بزرگان دربار و نخبگان و مردم که با «لید»های زلتر و رایشاردت نفس او و نفخهٔ عاشقانه اش را حس می کردند و نام او را بر زبان داشتند بی تابانه انتظارش را می کشیدند. امّا او به برلن نرفت. به وین نرفت. چرا؟ از چه چیز وحشت داشت؟ از خوشبختی و افتخار می ترسید یا از نگاه مردم؟ چرا؟ از چه چیز وحشت داشت؟ از خوشبختی و افتخار می ترسید یا از نگاه مردم؟ وجود خود چه شاهکارهائی به وجود آورده بود. خود را می شناخت. از تراش دادن وجود خود چه شاهکارهائی به وجود آورده بود، مردی خردمند بود. و گردابها را می شناخت و نمی خواست در آنها فرولغزد.

بنابراین با قلب یخ بسته به کمینگاه زمستانی «تورینگه» بازگشت، و مدام می نالید که در سوراخی خزیده تا تابستان فرارسد و دوباره بتواند به بوهم

بازگردد و زندگی مطلوب خود را ادامه دهد.

در همین روزهاست که شیمانوفسکا مانند پری برفها ظاهر می شود و روز بیست و چهارم اکتبر، این نوازندهٔ افسونگر خانهٔ گوته را با وجود خودش روشن می کندا.

دوازده روز داربا! دوازده روزی بر او گذشت که با زیبائی و ظرافت و موسیقی درآمیخته بود. در شب آخر، گوته با کلامی عرفانی از این مهمان زیبا و هنرمند تجلیل کرد و شرح داد که حضور او مایه چه شادی عمیق و الهام بخشی بوده است<sup>۲</sup>.

۱— در همین زمستان، از هفدهم تا نوزدهم سپتامبر، مرثیه را می نویسد. شور و هیجان او زنده می شود، خانواده اش با او ناسازگاری می کنند. عروس و پسرش «عشق پیرانه سر» او را به باد ملامت می گیرند و نزد فن مولر نایب حکمران، از او شکایت می کنند. فن مولر آنها را به آرامش دعوت می کند و شعر آشتی را که به بانو شیمانوفسکا تقدیم شده بود برای آنها می خواند و خشمشان را فرو می نشاند. زیرا آنها درمی یابند که پیرمرد تنها با اولریکه دل نبسته، و دل در گرو مهر چندین دلبر دارد، و بدینگونه حس می کنند که با این ترتیب دیگر خطر ازدواج درمیان نیست.

حدس می زنم که بعد از این ماجرا ورود شیمانوفسکا در ماه اکتبر به خانهٔ گوته، با استقبال گرم تمام اعضای خانواده رویه رو شده باشد.

۷- در سر میز شام یکی از حاضران گفت: «بنوشیم به پاس خاطرهای که از خانم شیمانوفسکا برای ما میماند.» و گوته با انگشت روی میز کوبیدو گفت: «من کلمه خاطره را در خصوص این بانو دوست ندارم.خاطره معمولاً از دل فراموشی بیرون می آید. امّا موجودی که امشب از او حرف می زنیم آنقدر خوب و زیباست که هرگز از یاد ما نمی رود. هرگز ما را ترک نمی گوید. همیشه با ما می ماند و ما را بسوی نیکی و کمال می برد، و در جان ما زندگی می کند و به ما الهام می بخشد. ما بسوی گذشته باز نمی گردیم ولی وقتی گذشته، از اجزای تازه و جاودانی درست شده باشد بازگشت بسوی آن ممکن است. میل و اشتیاق اگر حقیقی باشد باید خلاق باشد و چیزهای تازه بیافریند... و در این چند روز ما در کنار خانم شیمانوفسکا چنین احسامی داشته ایم. در این چند روز احساس تازه شدن و بهتر شدن و رشد گردن داشته ایم. در این چند روز احساس تازه شدن و بهتر شدن و رشد کردن داشته ایم. نه! وجود او از ما جدا نمی شود، در جان ما می ماند و زندگی اش را با ما ادامه می دهد.

در این روزهای فراموش نشدنی، بتهرون در خانهٔ گوته جای خود را باز کرده بود. روز بیست و هفتم اکتبر در این خانه تریوی بتهرون را می نوازندوروز چهارم نوامبر در تالار بزرگ شهر جشنی به افتخار شیمانوفکا ترتیب می دهند که کنسرت با سمفونی چهارم بتهرون در سی بمل گشایش می یابد و قسمت دوم برنامه با کوینتت اپوس ۱۲ بتهرون برای پیانو، ابوا، کلارنیت، کور و باسون آغاز می شود. و با این ترتیب سهم شیر از همه بیشتر می شود! گوته بی آن که نامی از بتهرون ببرد، بعد از شنیدن این قطعات به کنه بل می گوید: «این روزها در گردباد موسیقی چه چیزهای نابی پیدا شده!»، آری! زن افسونگر او را به دنیای جدید موسیقی برده بود، و گوته را واداشته بود تا در این دنیای جدید، که از آن می ترسید، گام بگذارد.

با چه معیاری باید شدت احساسات پیرمرد را در این روزها اندازه گرفت؟ عصر روز پنجم نوامبر بانوشیمانوفکا نزد گوته می آید تا با او خداحافظی کند. گوته بی آن که چیزی بگوید او را می بوسد، و تا وقتی که زیبای هنرمند از در بیرون می رود چشم از او برنمی دارد، و چندی بعد به فن مولرنایب حکمران می گوید:

- نمی دانستم با چه زبانی از او که مرا به خود باز آورده بود سپاسگزاری کنم.

بعد از رفتن شیمانوفسکا گوته احساس می کند که خسته است. زود به بستر می رود. صبح آن شب احساس کسالت می کند. متأثر است. سرفه های پیاپی می کند و به تشنج می افتد. نفسش تنگی می کند. دوباره مرگ را در آستانه می بیند. در گرداب خاطرات فرومی رود. با هرکس از حال بد خود حرف می زند. با اکرمن و با هومبولت، از «مرثیه» سخن می گوید، امّا قدغن می کند که تا زنده است آن مطالب را چاپ نکنند. هم مغروز است و هم وحشت زده، همچون هرکول با مار هفت سر افسانه ای گلاویز می شود. روز شانزدهم نوامبر به اکرمن می گوید:

- دلم نمی خواهد از این حال بیرون بیایم. دیگر چیزی نیست که مرا به دنیا

یای بند کند.

این توهمات و هیجانات بی دلیل نبود. دوروبر او را خالی کرده بودند. بستگانش با او قهر بودند. با او کج افتاده بودند. و همین قضیه حال او را وخیم تر می کرد. میان مرگ و زندگی دست و پا می زد و راه به جائی نمی برد. روز بیست و چهارم نوامبر، زلتر پیش او آمد. وقتی پا به خانهٔ او گذاشت به وحشت افتاد. می پنداشت در خانهٔ اموات قدم گذاشته. همه آهسته سخن می گفتند. فضا یخ زده بود. وحشت بر همه جا سایه انداخته بود... زلتر به بالین دوست عزیز خود می رود. و به قول خودش او را «با تمام عشقها و تمام آرزوها تنها می بیند». زلتر بیست روز در کنار او می ماند و به اعترافات او گوش می سپارد. می داند که با بین مرد اندوهگین چه چیزها باید گفت. می داند که با دوست عالیقدرش چه باید این مرد اندوهگین چه چیزها باید گفت. می داند که با دوست عالیقدرش چه باید بریزد. می دانست که باید «مرثیه» او را بشنود تا میوهٔ بهشتی این زایش را به چشم بریزد. می دانست که باید «مرثیه» او را بشنود تا میوهٔ بهشتی این زایش را به چشم ببیندا آنها از موسیقی سخن می گفتند. زلتر از هایدن حرف می زد. و اشکهای ببیندا گونه جاری می شد.

روز سیزدهم سپتامبر زلتر از پیش او می رود و گوته به شوق زندگی باز می گردد.

و چقدر گوته در این سالها از تأثر و مهر و ظرافت لبریز است. پنداری خود را به جذبه موسیقی سپرده، و با این حال چنانکه پیش از این گفته ام درخواست عاجزانه بتهوون چون پرکاهی در این توفان ناپدید می شود. شاید روح بتهوون نیز در این توفان با او هم آواز شده بود و حیرت انگیز است که وقتی از آن حال بیرون می آید دیگر از بتهوون سراغ نمی گیرد.

مرگ از گوته دست برمی دارد و سروقت بتهوون می رود. وقتی خبر می رسد که بتهوون در آستانهٔ مرگ است، هومل موسیقی دان

۱- یادداشتهای گوته در یازدهم تا بیست وسوم سپتامبر حکایت دارد که بارها با زلتر «مرثیه» شاعر را بازخوانی کرده اند.

محبوب گوته، به اتفاق همسر، و شاگرد جوانش فردیناند هیلر رهسپار وین می شوند، و پیش از سفر گوته را در جریان کار خود می گذارند. وقتی هومل و همراهانش به بالین بتهوون می رسند، هنوز قوهٔ شناسائی اش را از دست نداده، فکرش درست کار می کند. از دیدار دوست قدیمی اش خوشحال می شود. همدیگر را در آغوش می کشند. از همه چیز باهم حرف می زنند. هومل و هیلر چهاربار، ۲۸ فوریه، ۱۳ مارس، ۲۰ مارس و ۲۳ مارس، ۱۸۲۷ به عیادت او می روند و هربار متوجه می شوند که نیروی او بیشتر تحلیل رفته، و خورشید بتهوون به غروب نزدیک می شود. در آخرین دیدار هنرمند تیره روز دیگر حرف نمی زند. فکهایش متشنج است. خانم هومل دستمالش را درمی آورد و عرق از پیشانی مرد محتضر پاک می کند. هیلر چهل سال بعد می نویسد: «هرگز نگاه محزون بتهوون را که برای سیاسگزاری ازخانم هومل به او دوخته بود فراموش نمی کنم.» ا

و سه روز بعد مرگ فرارسید. هومل در مراسم خاک سپاری او شرکت می کند، و در روز ۹ آوریل به وایمار باز می گردد و نزد گوته می رود<sup>۲</sup>.

و باز هیچ... گوته هیچ چیز نمی پرسد. گوته نمی خواهد چیزی بپرسد! <sup>۳</sup> در سال ۱۸۲۸ در یک نقد هنری، گوته از بتهرون نام می برد، و در مورد یکی از ساخته های توماشک می نویسد:

«درباره رکویم توماشک نباید سکوت کرد، که قطعاً از خلاقیت هنری او حکایت می کند، و حنی آن افتخار را داشته، که در عزای بتهوون و در کلیسا نواخته شود.»

و نام بتهوون در اینجا از قلم او پریده است.

و همین! . . . این تنها اشاره به نام بتهوون در آثار اوست .

ø

۱- هیلر بعدها در کتابش این روزها را به تفصیل شرح داده است.

۲ هومل چنان زیر نفوذ بتهوون قرار داشت که در سال ۱۸۳۰ کنسرتهای منظمی برای مردم
 وایمار ترتیب داد و کار خود را با او ورتورهای لئونور، و نبرد و یئوریا آغاز کرد.

۳ ـ گوته با این که می داند هومل در آخرین لحظات در کنار بتهوون بوده از او چیزی نمی گوید و با این سکوت اعصاب آدمی یخ می زند!

ما تلاش بسيار كردهايم كه به گنجينه اسرار گوته دست پيدا كنيم.

این کار بس دشوار بوده است. آنچه در آثار و نوشته های گوته کاویده ایم، اثری از دشمنی و مخالفت با شخص بتهوون پیدا نکرده ایم. ویژگیهای اخلاقی و ظاهری بتهوون، از یک سو او را مجذوب می کرد، و از سوی دیگر او را به تشویش می انداخت و آزارش می داد، و شاید به همین دلیل او را از افق خود بیرون رانده بود.

اشتباه نکنیم! گوته هرگز کلمه ای از بتهوون بد نگفته است.

جز بتهرون موسیقی دانان بزرگ دیگری هم بودند که گوته تاب تحمل آنها را نداشت. وبر Weber یکی از آنهاست. او در ژوئیه ۱۸۲۵، در آخرین سال حیاتش، به دیدار گوته می رود، در آن ایام گوته هنوز بیمارحال بود. به او خبر دادند که وبر آمده است. مدتی در سرسرا او را منتظر گذاشت. دوبار نام وبر را اعلام کردند تا اذن حضور داده شد! وبر در آن هنگام در سراسر اروپا مشهور بود. نام او با آهنگ فریشوتس Freyschut بر سر زبانها افتاده بود. گوته در سال بود. نام او با آهنگ فریشوتس ۱۸۲۱ این اثر معروف را شنیده بود. وبر بعد از تحمل آن همه تشریفات و انتظار به حضور گوته رسید و مردی از سنگ را در برابر خود دید. گوته جلالتمآب و عبوس نشسته بود. مدتی از چیزهای مبتذل، آن هم با لحنی خشک و سرد و ساختگی سخن گفت. حتی کلمه ای از موسیقی به زبان نیاورد. وبر دردمند و غمگین از پیش او رفت. چنان از رفتار گوته متأثر شده بود که بستری شد و دو روز به حال تب در هتل ماند و با هیچکس حرفی نزد و روز سوم برای همیشه وایمار را ترک گفت.

در این روزها دلزدگی گوته به اوج خود رسیده بود، و در این حال وقتی وبر را با آن قیافهٔ رنجور و زشت و لاغر در مقابل خود دید، که چشمهایش را پشت عینک پنهان کرده، تودماغی حرف می زند، رغبتی به گفتگوی با او در خود نیافت. از این پیش هم بعضی از آثار وبر را «پرسروصدا، و هیاهوی بسیار برای هیچ»خوانده بود، و موقعی که او برن Oberon و بر را در تآتر وایمار روی صحنه می بردند، به متن منظوم آن خرده گرفت و اشعار احمقانه ای که برای آن ساخته

بودند باعث خشم او شد. به خاطر داشته باشیم که بتهوون هم چیزهائی در همین زمینه به وبر گفته بود.

امّا گوته با بتهوون چنین معامله ای نکرده بود. به یاد بیاوریم که در اولین دیدار در سال ۱۸۱۲ با چه احترام و احساسی با او برخورد کرده بود. بتهوون خود را به او قبولانده بود، و گوته از همین واهمه داشت. زیرا نمی خواست که همتراز کسی باشد. شاید موسیقی بتهوون شگفتی او را برانگیخته بود.

آنچه کاویده ام حتی یک مورد پیدا نکرده ام که گوته با موسیقی بتهوون و انتشار آن در وایمار و عرضه آن در تآتر و کنسرت مخالفتی نشان بدهد. در خانهٔ گوته بارها آهنگهایش را می نواختند و حتی به مدیریت او در تآتر وایمار، موسیقی برای اگمونت و فیدلیو را به اجرا درآوردند. شاید خود او این آهنگها را نمی پسندید ولی به احترام حقوق و آزادی هنری هرگز قدمی در مخالفت برنمی داشت.

این مطلب را از نظر دور نداریم که از سال ۱۸۲۵ به بعد، همه به عظمت آثار و نبوغ بتهوون اعتراف داشتند، و گوته از سال ۱۸۲۰ و ۱۸۲۱ به بعد چندین بار به ارزش کار او اشاره کرده بود. و براین باید افزود که گوته گوشهایش را به روی کسی که می خواست چیزی به او بیاموزد نمی بست. جان او با مهر دانش آمیخته بود. تفکر او برمبنای علم و منطق بود. از آن شاعرانی نبود که از روی نادانی و خودخواهی تاریخ را ناچیز می شمارند آ. چنانکه در جای خود خواهیم گفت، هیچ نویسنده ای با چنین شور هیجان به تاریخ هنر، و به خصوص تاریخ موسیقی دلیستگی نداشت. وقتی می خواست یک اثر هنری را بشناسد، آن را دقیقاً بررسی می کرد و در جای خود، و در زنجیرهٔ تحولات هنر از لحاظ قالب و معنی قرار

۱ – بعد از ۲۹ ژانویه ۱۸۱۶.

۲ در تاریخ ۱۹ سپتامبر ۱۸۱٦ اپرای فیدلیو را به تصویر گونه در تاتر وایمار نمایش دادند.
 ۳ در قسمت چهارم «اندیشه ها» می نویسد: «آیا مقام بالاتر از آن شاعران است یا تاریخ نویسان؟ باید توجه داشت که آنها رقیب یکدیگر نیستند. بلکه هردو از دوندگان و رزمندگانند. و هرکدام تاج افتخار خود را به سر دارند.»

می داد\. و در این ملاحظات، هرگز سلیقه و ذوق شخصی را به کار نمی گرفت، و بی دلیل جانبداری و مخالفت نمی کرد. در داوری از هوش و خرد یاری می گرفت. در همه چیز تأمل می کرد. مسائل را به روشنی می دید و درست می سنجید. در هرفرصت برای اهل هنر امکاناتی به وجود می آورد که هنر خود را به نمایش بگذارند. در سال ۱۸۱۸ به همت او، شوتز فون برکا، سه هفته تمام، و هر روز سه یا چهار ساعت آثار باخ و هندل و بتهوون برای سازهای شستی دار را، در حضور جمع نواخت. در سال ۱۸۳۰، مندئسون، به خواهش او پانزده روز تمام، روزی چند ساعت آثار برجسته کلاسیک را از ابتدای قرن هجدهم تا آن روزگار به اجرا درآورد که در این میان قطعاً کارهای بتهوون با تکنیکهای جدیدش اهمیت ویژه ای داشت ۲.

و اگر دیگران چنین مقامی را به بتهوون می بخشیدند اعتراض نمی کرد. در جای دیگر گفته ام که در مسائل تکنیکی موسیقی، که جزو محدودهٔ کار او نبود، در مقابل داوری کارشناسان آن هنر سرخم می کرد، و نظرشان را می پذیرفت. در سال ۱۸۲۵ در میان دوستان موسیقی دان او، افرادی نظیر روشلیتن، شوتس، مندلون، لوبه، توماشک، رلشتاب و حتی زلتر به نبوغ بتهوون در موسیقی معتقد بودند و در این نکته تردید نداشتند.

با تمام این حرفها گوته عظمت هنری بتهوون را می پذیرفت، او را می ستود ولی ساخته های او را دوست نداشت.

مسأله همین است. پس نمی توان براو خرده گرفت. دوست داشتن چیزی دیگری است (و کارشناس نمی خواهد)، گونه همیشه در عشق و هنر صادق بود. در موسیقی دنبال فضای زیبا و وسعت بی انتها می رفت، لیدهای

۱- دوست داشت به زبان فرانسه این مطالب را بگوید که «بهترین وسیلهٔ درک هرچیز مشاهده آن است.»

۲ روشلیتز به سفارش گوته، برای یک رشته سخنرانی دقیق همراه با موسیقی در شرح دوره های گوناگون موسیقی در ایتالیا و آلمان آماده شده بود که وبای سال ۱۸۳۱ اجرای این برنامه را به هم زد.

رنگارنگ قرن شانزدهم ایتالیا را می پسندید. از پالسترینا تا باخ، و از دون ژوان تا آرایشگر شهر سیویل، در این فراخنا جای داشتند و اوراتوریوهای حماسی هندل را در کنارClavecin bien tempéré می گذاشت و همه را دوست داشت. و من کمتر شاعری را دیده ام که اینقدر در موسیقی ذوق و اطلاع داشته باشد.

امّا در موسیقی از دو چیز بیزار بود. یکی آن که خارج از معیار باشد و دیگر آن که از اندوه رمانتیک لبریز باشد. از آنچه ویرانگر و برانگیزنده بود یا افسرده می کرد بیزار بود.

مورد سومی هم در کاربود، که از کیفیت روحی او سرچشمه می گرفت و در قضاوت او اثر می گذاشت: گوش او «هیاهوی بسیار» را تحمل نمی کرد و به همین دلیل در سالهای آخر عمر کمتر از خانه بیرون می رفت. حتی به تآتر هم نمی رفت، مگر اینکه فوق العاده و استثنائی باشد. موسیقی مدرن او را عذاب می داد. بیشتر سمفونی ها را با پیانوی تنها برای او می نواختند تا مایهٔ آزارش نباشد! به گواهی مندلسون، بعد ازاجرای اولین قسمت سمفونی در دومینور اثر بتهوون، آن هم فقط با پیانو، گوته انگشتها را در گوش فروبرده بود و قصد فرار از تالار را داشت!

از رفتار او نباید تعجب کرد. در سال ۱۸۳۰ و در آخرین سالهای عمر هنوز دلبته آثاری بود که موتسارت در هفتسالگی با پیانو می نواخت! از دورترین سالهای عصر طلائی بیرون آمده بود و با آن که در سالهای طولانی هوش و تفکر او به کمال خود رسیده بود، حساسیت او به همان شکل قدیم باقی مانده بود.

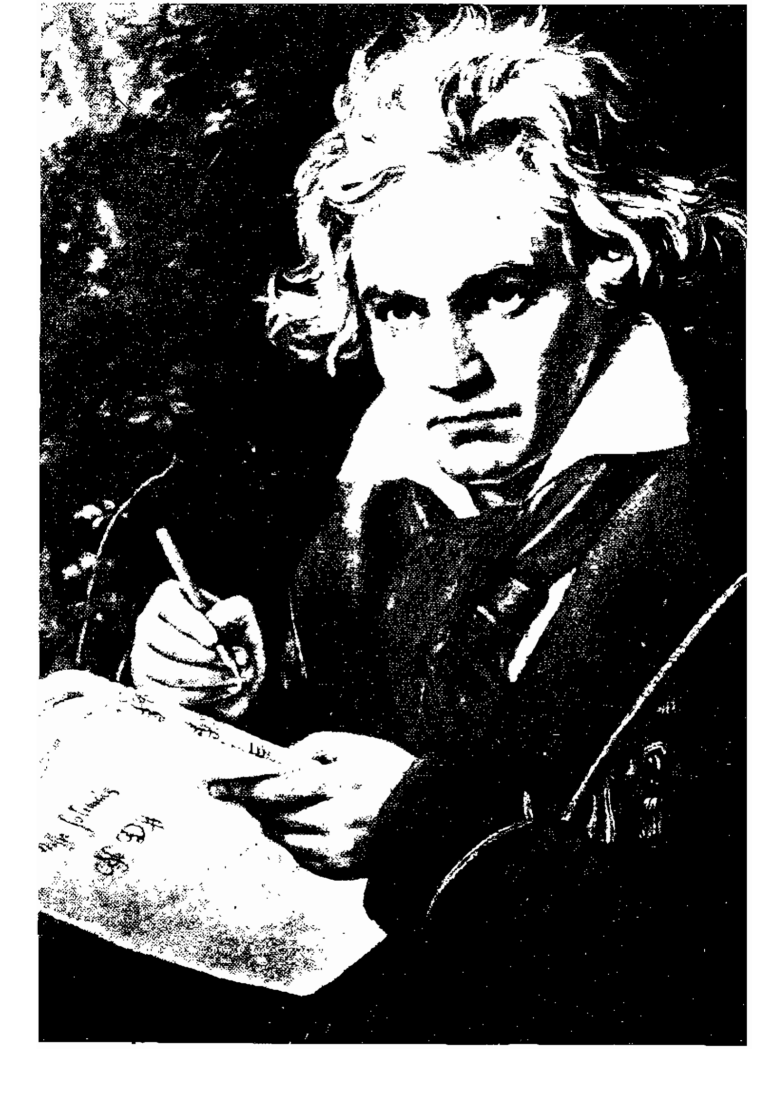
معمولاً مفاهیم بی آن که اندوه و رنجی بیافرینند نمی توانند بر حساسیت هنری ما اثر بگذارند، امّا گوته بعضی از مفاهیم را رنج آفرین و اندوهبار تشخیص می داد و از آنها می گریخت و به همین سبب گوته گریزان بود.

هر دورهای معیارهای خودش را دارد<sup>۱</sup>. معیاری از میان می رود و معیار

۱ وقتی از گذشته حرف می زنیم باید متوجه باشیم که گذشته نیز محدودهٔ متغیری دارد. در
 دوران بتهوون و واگنر، باخ و موتسارت جزو گذشتگان بودند، و در دوران ما بتهوون و واگنر در

تازه ای جای آن را می گیرد و تا جهان هست این ماجرا تکرار خواهد شد.

ردیف گذشتگان جای گرفته اند، و امّا وقتی ما به گذشته می نگریم، مسائل و مشکلات و نظام و تحولات روزگار خود را به نگاه خود می افزائیم و برای مثال بوهان سباستیس باخ به صورتی که در فکر ما مجسم می شود، باخ در روزگار خویش، باباخ در دوران بتهوون و واگنر متفاوت است، و در هر دوره گذشتگان با تحولات نسلهای بعدی تغییر چهره می دهند.



# فصل چهارم

### گوتهٔ موسیقی دان

در فرانسه، از پیوند گوته و موسیقی بسیار گفته اند و در این زمینه زیاده روی کرده اند. در کشورهای لاتین ادیب موسیقی دان کمیاب است و شاید به همین سبب از گوته پیکرهٔ نادرستی ساختد اند که با حقیقت جور درنمی آید. اگر زیاد موشکاف و سختگیر نباشیم و دست بالا را بگیریم، گوتهٔ آماتور سخت کوش و برجستهٔ موسیقی است، با ذوقی ظریف و طبعی حساس، که از تکنیک موسیقی عمیقاً اطلاع ندارد و آثار موسیقی را تنها از راه احساس بسیار درخشان و نیرومند خود می فهمد و می سنجد. داوری های او علمی و دقیق نیست و بیشتر به مدروز ارتباط دارد. و اگر بتهوون را درک نمی کند، به علت بیگانگی با هنر اوست.

با اینوصف وقتی زندگی گوته را از آغاز تا پایان بررسی می کنیم به این نتیجه می رسیم که موسیقی در کار و زندگی او تأثیری شگفت انگیز داشته است<sup>۱</sup>.

۱- در ایسن مسورد کستساب دو جسلسدی «ویسلسه سلسم بسود»، چساپ ۱۹۱۲ Die Tonkunstin Goethes Lebenقضایا را برای ما روشن می کند. امّا «بود» یا آن که در زندگی گوته چیزی را ناگفته نگذاشته، موسیقی دان نبود، و برای شرح این مطلب باید به گوته، یک «نگرنده» بود. موسیقی را نه با گوش، که بیشتر با چشمهایش می سنجید! و خود او این نکته دلچسب را چنین شرح داده بود که «در مقایسه با چشم، گوش یک حس گنگ است.» در گوته این «حس گنگ» نقش درجه اول را نداشت، زیبائیهای جهان را با تمام منفذها و روزنه های بدنش احساس می کرد و گوش برای او حکم چشم دوم را داشت.

گوته، همانگونه که باز گفته ام، زیاده حساس بود. تحمل سر و صدا برایش دشوار بود. شلوغی خیابان آزارش می داد. نفرتش از سگها به خاطر پارس کردنشان بود. از غوغای ارکسترهای رمانتیک فرارمی کرد. در تآتر از صدای طبل می هراسید، و گاهی با سروصدای طبلها از تالار تآتر بیرون می دوید. گاهی از ناراحتی اعصاب زجر می کشید، و با همین اعصاب متشنج برکشمکش روح خود مسلط می شد. ضعفها و پاشنهٔ راشیل خود را می شناخت، و به همین علت در دوران مالخوردگی از شهرهای بزرگ وحشت داشت.

امّا نباید اشتباه کرد! هرچند از سر و صدا نفرت داشت، با این حال کمال زیبائی او را مجذوب می کرد. صدائی بم و نیرومند داشت، از شنیدن صدای خود لذت می برد. مندلسون در رسائی صدای او در هفتاد سالگی شگفت زده بود. این موسیقی دان در خردسالی به خواهرش فانی نوشته بود: «صدای او از آوای هزار جنگجو فراتر می رود.» هروقت در تآتر وایمار، تمرین دستهٔ بازیگران را رهبری می کرد، از ته تالار صدایش به گوش همه می رسید!

کتاب «گوته و موسیقی» اثر هرمان آبرت، موسیقی دان سرشناس مراجعه کرد. در این کتاب در بارهٔ تأثیر موسیقی در آثار گوته، و تأثیرات شعر گوته بر موسیقی زمان خویش بحث شده است. مطالعات واسیلوسکی، اسپیتا، و ماکس فریدلندر نیز در این محدوده روشنگر نکته های بسیار است.

۱- «گناست» بازیگر در خاطراتش از لحظاتی یاد می کند که گوته با یک فریاد همه را ساکت می کرد. و در سال ۱۸۰۸ موقع تمرین «راهزن» عده ای از دانشجویان پر سروصدا را با یک فریاد سرجای خود نشاند.

كريستيان لوبه. موسيقي شنام، داستاني از ايام جواني خود نقل مي كند، كه عاشق

و این صدای رسا را نه تنها در موقع خواندن شعر و دکلمه کردن، بلکه در هنگام آوازخواندن به کارمی گرفت. درکودکی هرشعری رابه صدای بلندمی خواند و از بر می کرد. در لایپزیک همراه با خواهران برایتکف آوازهای چند صدائی را می خواند. در تمام عمر هرگز شعر جدااز طنین موسیقی در ذهن او جا نمی گرفت ا. در شعر عاشقانه اش، به لینا می گوید: «شعر مرا بخوان! شعرم را به

بود و معثوقهاش در وایمار هنر پیشهٔ تآتر بود و در اپرای توراندخت بازی می کرد. روزی به تآتر می رود، و در گوشهٔ نیم تاریکی از تالار پنهان می شود تا معشوقه اش را که مشغول تمرین نمایش بود ببیند، امّا از آن گوشه تاریک نمی تواند نظر معثوقه را به خود جلب کند، ناچار از تاریکی بیرون می آید و با ترس و احتیاط ردیف به ردیف جلو می رود و خود را به میان تالار می رساند. در این وقت معشوقه اش متوجه او می شود و چشم در چشم او می دوزد. لوبه هیجان زده روی صندلی نیم خیز می شود تا بهتر او را ببیند که ناگهان فریادی از لژ عالیجناب گوته بلند می شود که «این کثافت را از جلوی چشم من دور کنید!» لوبه چنان وحشت زده می شود که جست وخیزکنان از میان ردیفهای صندلی به بیرون فرار می کند و بازیگران را به خنده می اندازد. امّا بعد از فران تازه درمی یابد که گوته بر سر او فریاد نکشیده، و روی صخنش با آیلنشتاین الکلی بوده، که از پشت صحنه خود را به پیانو رسانده و یک مارش صخنش با آیلنشتاین الکلی بوده، که از پشت صحنه خود را به پیانو رسانده و یک مارش فانتزی را روی شمتی های پیانو می نواخت.

۱ بیشتر اشعارش را در حال قدم زدن و آوازخواندن تصنیف می کرد، و از این لحاظ به بتهرون شباهت داشت. شاید به همین دلیل برای بسیاری از اشعارش عنوان «مسافر» را انتخاب کرده، و در قسمتی از اثر معروفش «ویلهلم مایستر» برای کشف اسرار موسیقایی اشعارش کلیدی به دست ما می دهد:

«گاهی احساس می کنم که کسی در گوش من جمله های موزونی را زمزمه می کند، و گامهای من در حرکت، آن وزن را به خود می گیرد و تکرار می کند، در چنین لحظاتی کلمات به روانی در ذهن من جاری می شوند و شکل خود را پیدا می کنند و به صورت تغزلات درمی آیند، »

بدینگونه ابتدا وزن در ذهن او جایش را پیدا می کرد و بعد از آن ملودی و قالب آن درست می شد. و سرانجام این چیزها جمع می شدند و به صورت شعر درمی آمدند.

آبرت در کتاب خود می تویسد شعر گوته از وزن، که در موسیقی درون او جای دارد، سرچشمه می گیرد. آواز بخوان!» و به او توصیه می کند که پشت پیانو بنشیند و آهنگی بنوازد و شعر او را به آوای دلنشین خود بخواند. این مرزی است که شعر او را از دیگر شاعران، که تنها به کلام توجه دارند، جدا می کند. او نوعی موسیقی را از عناصر اصلی شعر خود می دانست و معتقد بود که شعر او از دل آن برمی آید و به آن باز می گردد، «مثل رودخانه، که از ابرهای برخاسته از دریا درست می شود و به دریا باز می گردد.»

از آواز که بگذریم، در فرانکفورت نواختن سازهای شستی دار، و در استراسبورگ ویولونسل را یاد گرفته بود. نسبتاً خوب پیانو می زد. از وقتی که در پایان سال ۱۷۷۵ در وایمار مستقر شد نواختن پیانو را کنار گذاشت، و تنها در موارد استثنائی، مثلاً به خواهش ((ویلاند)) انگشتی به ساز می زد و بیشتر دوست داشت به هنرنسمائی موسیقی دانیان چیره دست گوش بدهد، گاهی مسحور نوازندگی دوست زیبایش خانم اشتاین می شد که عود و سازهای شستی دار را خوب می نواخت، و با موقعیتی که داشت می توانست بی آن که خود را به زحمت بیندازد به نوای خوش نوازندگان طراز اول گوش بسیارد، و حتی گاهی به جای آن که به تالارهای موسیقی برود از موسیقی دانان قوی پنجه می خواست که به خانه اش بیایند و برای او و دوستانش هنرنمائی کنند.

این نکته را به یاد داشته باشیم که موسیقی برای او کار ذوقی و تفننی بود. موسیقی را برای «لذت روح و آرامش فکر» میخواست و گاهی موسیقی منبع الهام او بود. در سال ۱۷۷۹ برای «تلطیف روح و آزادی فکر» به هنگامی که ایفی ژنی را می نوشت و در سالهای ۱۸۱۵ و ۱۸۱۳ که مشغول نوشتن ایی منید بود از موسیقی کمک می گرفت و می گفت: «وقتی به موسیقی گوش می دهم بهتر می نویسم.»

اشعار او پاک و روشن بود. گاهی اشعارش را به چند شکل تنظیم می کرد. در تابستان ۱۸۱۳، یک سال بعد از دیدن بتهوون در بوهم تنها و با افکار پریشان درگیر بود. ساعتها در کلمات جاودانی امید از دست رفته: «In te Domine speravi et non confunder in aeternum» تأمل کرد و آن را

به فضای موسیقی برد و آوای آن را به چهار صدا نوشت. زخستان بعد از زلتر خواست که برای همین عبارت آهنگی در چهار صدا بسازد. زلتر فکر او را پسندید و سفارش او را به کار بست. گوته بعد از آماده شدن کار زلتر، آهنگی را که خود ساخته بود با کار او مقایسه کرد و در نامهای در ۲۳ فوریه ۱۸۱۱ به زلتر نوشت که قدرت خود را در آهنگسازی امتحان کرده و به این نتیجه رسیده که کار او «با سبک نیکولو جومللی شباهت دارد و زیاد هم بد از آب درنیامده!» و می افزاید که «هم حیرت می کنم و هم لذت می برم که تصادفاً به چنین کاری پرداخته و به دنیای زیرزمینی روح خود راه پیدا کرده.» ا

امّا این احساس والآی هنری در تنظیم آهنگ او را تا حد شاگردان مدارس پائین می آورد، زیرا در اینجا با زبانی حرف می زد که برای او بیگانه بود.

## گوته از موسیقی چه آموخت؟

در کودکی در فرانکفورت با آوازهای ایتالیائی و اپراکمیک فرانسوی آشنا شده بود۲. در لایپزیک با کمدی موزیکال آلمانی که یوهان آدام هیلر در آن رشته استاد بود بیشتر آشنا شد. هیلر که گوته شخصاً اورامی شناخت نه تنها موسیقی دانی محبوب و پرطرفدار بود، بلکه ازبزرگترین کارشناسان موسیقی آلمان به بشمار می رفت و ادارهٔ یک مجله هفتگی موسیقی را به عهده داشت و بطور منظم کنسرتهای موسیقی و آواز ترتیب می داد. در این کنسرتها اوراتوریوهای هاسه به اجرا درمی آمد و جوانان را به شور و هیجان می آورد. حتی شصت وسه سال بعد از آن ایام این شور و هیجان در قلب گوته سالخورده طراوت خود را حفظ کرده بود، تا آنجا که در مراسم هشتاد و دومین سال تولد گرترود شملینگ معروفترین تا آنجا که در مراسم هشتاد و دومین سال تولد گرترود شملینگ

۱— در ۲۲ فوریه ۱۷۷۹ می نویسد: «روح من اندکاندک به یاری موسیقی از پیوندهای قراردادی وبی ارزش فاصله می گیرد.»

گوته بعد از بیماری هولتاک ژانویه ۱۸۰۱ بیش از همیشه تشنه موسیقی بود.

۲ فرانکفورت در جنگهای هفت ساله، چهار سال در اشغال فرانسویها بود، و بازیگران فرانسوی
 فرانسوی دسته دسته برای هنرنمائی به آنجا می رفتند.

هنر پیشهٔ آن روزگار از دست رفته شعری سرودواز او تجلیل کرد. دیگر از زنان خوش آواز و مشهور آن دوره کورونا شروتر بود که گوته او را به استخدام تآتر وایمار درآورد و دوستی آتشینی میان آن دو برقرار بود که آتش آن گوته را در خود می سوخت! در آن روزگار که هنوز گوته به بیست سالگی نرسیده بود فرمانروائی مطلق دنیای موسیقی با هاسه بود که استاد بزرگ ملودیهای ناب بود تا آن که موسارت از راه رسید و از او فراتر رفت و پس از او نوبت گلوک فرارسید.

گلوک از نظر گوته از قله های موسیقی بود. با این حال هرگز این دو با یکدیگر همکاری نکردند. در سال ۱۷۷۶ که گوته در اوج شکفتگی و غزلسرائی بود، به آهنگازی نیاز داشت که با او همگام شود و برای همین منظور اشعارش را به دوستی داد تا برای گلوک ببرد. گلوک در آن ساعات چنان تندخو و کج خلق بود که حتی حاضر نشد شعرهای گوته را بخواند و بر سر دوست گوته فریاد کشید که «فرصت اینگونه کارها را ندارد، و همچنان با مارمونتل، و سداینه، دوستان شاعرش به همکاری ادامه خواهد داد.»... و افسوس!...

دو سال بعد نقشها واژگونه شد. این بار گلوک از گوته درخواست و التماس می کرد و در چه روزهای دردناکی دست به دامان گوته شده بود. در ماه آوریل خواهرزاده هنرمند و محبوبش نانت، که او را «ریزنقش چینی» می نامید و خواننده ای پراحساس و پرشور بود در هفده سالگی جان سپرد، و این خبر آتش به جان گلوک انداخت. گلوک در آن موقع در پاریس بود و فردای شبی که اپرای آلست را برصحنه آورده، و با ناکامیابی مواجه شده بود، این خبر را شنید و در گرداب درد فروغلطید. دیگر هیچ چیز برای او اهمیت نداشت و شکست و پیروزی در نظرش ناچیز جلوه می کرد. دیگر نمی خواست چیزی بنویسد... آری! پروزی در نظرش ناچیز جلوه می کرد. دیگر نمی خواست شاعر گزیده ای شعری به نومیدی بر جان او چنگ انداخته بود، و می خواست شاعر گزیده ای شعری به همین مناسبت بسراید که بر پایهٔ آن آهنگی تنظیم کند. از کلوپشتوک یاری خواست. از ویلاند یاری خواست. هردو گفتند که این کار از گوته برمی آید. خواست. از ویلاند یاری خواست. هردو گفتند که این کار از گوته برمی آید. گوته وقتی پیام گلوک را شنید از ماجرائی که بر او رفته بود اندوهگین شد و به عالم رؤیا و تفکر فرورفت. اما او روزهای آشفته و تبزده ای را می گذراند، در

وایمار گرفتار خودخواهیها و عشقهای گوناگون بود، و دوستی عاشقانه اش با خانم شارلوت فون اشتاین، از یک سو به او شادی و اشتیاق می بخشید و از سوی دیگر بر آشوبهای درون او می افزود. در چنین حال و روزی، برای او دشوار بود که موگنامهای برای خواهرزادهٔ گلوک بسازد، و هرچند ابیاتی سرود، ولی نتوانست تا آخر پیش برود، و سرودهٔ نیمه تمام را کنار گذاشت د و استغاثه های گلوک بی نتیجه ماند.

گوته به خانم فون اشتاین در نامهٔ ۲۵ مه ۱۷۷٦ می نویسد: «عمیقاً متأثر شده ام. قول داده بودم شعری برای گلوک، در خصوص مرگ خواهرزاده اش بنویسم، امّا هنوز آمادگی اش را نیافته ام.»

به نظر می آید که مطلب دیگری در ذهن او جا گرفته است، و بهتر دیده که سوگنامه را کنار بگذارد و یایان این کار را به وقت دیگری بگذارد .

این آخرین بار نبود که گوته و گلوک سر راه یکدیگر قرار می گرفتند ۲. آثار

۱— ویلاند در نامه ای به تاریخ سیزدهم ژوئن ۱۷۷۱ برای گلوک شرح داده بود که گوته تنها شاعری است که می تواند چنین شعری بسراید و افسوس که حوادث مانع کار او می شود، و سپس توضیحات بیشتری می دهد: «... او را دیدم و نامهٔ شما را به او نشان دادم، و روز بعد او را در حالی دیدم که سرشار از اندیشه های بارور بود، و به خوشحالی از او جدا شدم. یقین داشتم که در تنهائی و تأمل سوگنامه را خواهد سرود. اتا روزهای بعد که به دیدار او رفتیم متأسف شدم، زیرا حس کردم که افکارش به چیزهای دیگری مشغول است و گرفتاریهای شخصی او را از این کار منصرف کرده، و با این حساب امیدم را از دست دادم و فهمیدم که برای تمام کردن شعری که آغاز گرده آمادگی ندارد. با اینوصف قول داده که در موقعیت دیگری به اتمام این شعر بپردازد. اتا چه وقت این فرصت را به دست خواهد آورد، باتوجه به این تکته که او را می شناسم و می دانم که روزی این شعر را به پایان خواهد رساند...»

۲ در این هنگام اولین رگه های «پروسرپینا» در ذهن او پیدا می شود.

۳- در پروندهٔ کوچکی، مطالبی در خصوص این فصل از زندگی تأثرانگیز گلوک جمع آوری کرده ام. نامه ای از خواهرزاده گلوک به آبه آرنو، به تاریخ ۱۷۷۵، و نامهٔ مؤثر گلوک به کلو پشتوک، به تاریخ ۱۰ مه ۱۷۷۲، پنج روز بعد از مرگ خواهرزاده اش در این پرونده دارم که شاید در نوع خود استشائی باشند.

گلوک در وایمار طرفداران بسیار داشت وگوته نه تنها اوراخالق برجسته ترین آهنگها می دانست، بلکه معتقد بود از نظر سبکهای دراماتیک و دکلاماسیون باید از او درس گرفت. دوست زیبای او کورونا شروتر بسیاری از ساخته های گلوک را با صدای دلکش خود برای او می خواند، و گوته که به فکر افتاده بود برای کاربردهای شخصی آهنگسازی را تربیت کند که در بعضی از امور هنری مشاور و مدد کار او باشد کریستف کایزر را برای کارآموزی نزد گلوک فرستاد؛ گوته با گلوک تا به هنگام مرگ او نامهنگاری داشت. گلوک با صمیمیت پاسخ می نوشت و از ضعف و اشتباهات خود در نگارش عذرخواهی می کرد.

در این زمان گوته به تفکرات و رهنمودهای ژان ژاک روسو در زمینهٔ موسیقی دل بسته بود (۱۷۸۱). و مونودرام او با عنوان «پروسر پینا»، دنبالهٔ کار روسو در پیگمالیون به حساب می آید.

و در این روزها ستاره ای درآسمان پهناورذهن گوته درخشید که در زمان حیاتش گلوک درخشان تر بود، و این ستاره هندل نام داشت. هندل که در زمان حیاتش در بیشتر شهرهای آلمان شهرت و اعتبار داشت، در ژانویه و مارس ۱۷۸۱ با اجرای میهمانی اسکندر، و مسیح در وایمار نیز سیطرهٔ خود را به دست آورد. اجرای آثار هندل در وایمار برای گوته فرصت خوبی بود تا از نزدیک تمرینها را زیرنظر داشته باشد، اندیشه های تازه اش را در مورد د کلاماسیون با سروده های هندل سازگار کند. هرچند از آن پس کمتر آثار هندل در وایمار به اجرا درآمد با این حال، گوته او را در ردیف خدایان المپ موسیقی دانان محبوب خود جای داد. در وایمار پایه های دوستی گوته و زلتر ریخته شد. چند سال بعد زلتر در یکی از اجراهای پایه های دوستی گوته و زلتر را پای پیاده طی کرد و در تمام راه هق هق می گریست. «مسیح» چنان گوته و زلتر را به یکدیگر نزدیک کرده بود که سالها بعد طرح اوراتوریوئی را با یکدیگر ریختند، که اندیشه اش از گوته بود که سالها بعد طرح اوراتوریوئی را با یکدیگر ریختند، که اندیشه اش از گوته

۱ در کتابخانهٔ ملی حکمران وایمار پیکرهٔ نیمتنهای از گلوک دیده می شد که هودون مجسمه ساز آن را در سال ۱۷۷۵ از پاریس برای حکمران فرستاده بود.

بود. گوته این اندیشه را که اساس هر چیزبر ضرورت و آزادی استوار است برای اوراتوریو در نظر گرفته بود. طرح چنین بود که قضایا با صدای رعد در «کوه سینا» شروع شود و با رستاخیز مسیح به انجام رسد.

هرچند این طرح جامهٔ عمل نپوشید، ولی در دومین قسمت فاوست، فرجام جاودانه از همین فکر الهام گرفته و گوته غیرمستقیم از هندل تأثیر پذیرفته است.

گوته با نزدیک شدن دوران کهنسالی، گاهی پیکر خود را با آبهای گرم این رود می شست و نیروی لازم را به دست می آورد. در بهار ۱۸۲۶ با خواندن مقاله ای از روشلیتس درباره «مسیح» این آتش در وجود او زبانه کشید، اصرار داشت که آن را دوباره بشنود، و موسیقی دانان وایمار، به نیک خواهی، «مسیح» را در حضور او اجرا کردند، و بدانگونه که زلتر نوشته است «دوباره قلب او از شادی لبریز شد.» در آن ایام تنها چیزی که قادر بود او را از پیلهٔ سالخوردگی بیرون بکشد و از وایمار به شهر دیگری ببرد، اجرای آثار باخ و هندل بود، که این دو آهنگساز جهانی بودند و روی سخنشان با تمام دنیا بود. گوته با عشق و حرارت از باخ و هندل سخن می گفت و در نامه هایی که به دوستانش می نوشت دربارهٔ عظمت این دو چیزها می گفت. گوئی می خواست همنفس با آن دو پیامش دربارهٔ عظمت این دو چیزها می گفت. گوئی می خواست همنفس با آن دو پیامش را به تمام جهان برساند، همانطور که امروز ما مطلبی را از رادیو می شنویم.

او یک بار گفته بود: «این نوع موسیقی برای من مثل دریاست که از دور صدایش را بشنوم.»

و سخن او به کلام بتهوون می ماند که بعد از شنیدن اثری از یوهان سباستین باخ گفته بود:

«این چشمه نیست. دریاست که مارا به خویش می خواند.»

گوته نه تنها مجذوب زیبائی این نوع موسیقی شده بود، که ساخت زیبای آن را هم می ستود. او در سه سال آخر عمر ۱۸۲۹—۱۸۲۹ در خصوص ساخت مسیح، و سامسون، و یهودای مکابی مطالعه می کرد.

دربایان سال ۱۷۸۵ ستاره دیگری درآسمان اوپدیدارشد، وآن موتسارت بود.

وقتی برای اولین بار «اسیر حرم» را شید مجذوب او شد، و احساس کرد که قلبش فشرده می شود. به اتفاق کایزر سالها کوشش کرده بود شکل جدیدی برای کمدی موزیکال آلمانی پیدا کند، و در لحظاتی که از کار مداوم و کم نتیجه خسته شده بودند، موتسارت به یک درخشش محصول تحقیقات چندساله شان را بر باد داده بود و در عین حال به چشم می دیدند که موتسارت آنچه را که آنها به بیهوده در جستجویش تلاش می کردند، به زیباترین شکل ارائه داده است: با این وصف گوته به روی خود نیاورد و از آغاز کار تاتر وایسار به رهبری گوته، آثار موتسارت در آن سلطنت می کرد. و تا آخرسلطنت خود را حفظ کرد. ا

نباید فراموش کرد که گوته، به مدت بیست وشش سال، از مه ۱۷۹۱ تا آوریل ۱۸۱۷، به کاری مشغول بود که برای هنرمندی مانند او، بی حاصل و نامناسب می نمود، و آن ادارهٔ تآتر شهر بود، که در آن نه تنها نمایشنامه های تآتری بلکه اپرا هم به اجرا درمی آمد. ۲ او این وظیفه را سختگیرانه انجام می داد. در سال ۱۸۰۸، جنگ وجدال با ستارهٔ آواز تآتر، کارولین یاگمان، که معشوقهٔ حکمران بود و می خواست از موقعیت خود سوءاستفاده کند و برصحنهٔ تآتریه دلخواه خود رفتار کند، بالا گرفت، ولی گوته ایستادگی کرد و زیر بار بی عدالتی نرفت. در این مدت طولانی که ادارهٔ تآتر را به عهده داشت ۲۰۰نمایشنامه، ۲۰۱ نرفت، در این مدت طولانی که ادارهٔ تآتر را به عهده داشت ۲۰۰نمایشنامه، ۲۰۱ اپرا، ۳۱ کمدی موزیکال به تصویب و به نظارت او بر صحنه آمد. در سال ۱۷۹۵، گوته گذشتهٔ تآتر خود را بررسی و مطالعه کرد و به این نتیجه رسید که کمتر برنامه ای بیش از ده بار بر صحنه آمده، جز نی سحرآمیز موتسارت که بیست و و بار و «اسیر حرم» که ۲۷ بار بر صحنه درخشیده است. بیست سال بعد این

۱- معلوم نیست چرا هرگز گوته به فکر نیفتاد که موتسارت را برای همکاری دعوت کند. بی تردید، به خاطر رعایت دوستی با کایزر، از این دعوت چشم پوشی کرده بود، زیرا اصولاً این هنرمند بلندمرتبه، همیشه هنرودوستی را باهم می آمیخت و گاهی به خاطر دوستی هنر را قربانی می کرد.

۲ تالار تآتر در سال ۱۷۷۶ آتش گرفته، هنر پیشگان پراکنده شده بودند و گوته در سال
 ۱۷۷۵ که این میثولیت را به عهده گرفت همه چیز را از نوبازسازی کرد.

بررسی تکرارشد، و این بار این نتیجه به دست آمد که نی سحرآمیز این دون ژوان ۲۸ بار، اسیر حرم ۶۹ بار، کوزی فان توته ۳۳ بار، تیتوس ۲۸ بار، عروسی فیگار و ۱۹ بار تکرار شده، و در این میان آثار موتسارت از همه موفق تر بوده اند. در این حساب مایهٔ حیرت است که عروسی فیگار و از آثار دیگر موتسارت کمتر شانس داشته است! در ضمن تازمانی که شیللر زنده بود تراژدیهای او نیز در این تآتر بارها به اجرا درمی آمد و هواخواهان بسیار داشت. بعد از مرگ شیللر، اپرا در این تاتر بطرف کمدی تمایل پیدا کرد، و بهترین نمایشنامه های گوته، فاوست، تاس، ایفی ژنی و گویتس کمتر روی صحنه می آمد، و بیشتر نوشته های کوتاه تر او و کمدی موزیکال ها بازی می شد. Jery und Bately بیست و چهار بار نمایش داده شد، و باز موتسارت در این تآتر بی رقیب بود.

گوته به داوری مردم بسیار ارج می نهاد. شیللر، در نامه ای به گوته، از امیدی که به آیندهٔ اپرا دارد بحث می کند و می نویسد: «همانگونه که اپرا از دل آوازهای گروهی و جشنهای شراب بیرون آمد تراژدی با اپرا درمی آمیزد و ساخت و پرداخت روانتری پیدا می کند.» به نظر او اپرا خود را از قید تقلید از طبیعت آزاد کرده، به «بازی آزاد» نزدیک می شود. گوته در پاسخ می نویسد: «امیدی که شما به اپرا دارید و ملاحظات شما، در دون ژوان موتسارت به بهترین نحوتحقق پیدا کرده، ولی متأسفانه مردم دیگر از آن استقبال نمی کنند و بعد از مرگ موتسارت امید آفریدن چنین آثاری از دست رفته است».

۱— جای شگفتی است که گوته از سال ۱۷۹۵ به بعد در فکر نگارش دنباله ای بر نی سحرآمیز بود. و با آن که بیشتر دوستانش با او مخالف بودند، از این فکر بیرون نمی آمد. در سال ۱۷۹۸ ایفلاند او را به شوق این کار انداخت، امّا شیللر مانع او شد. با این حال تکه هاثی در این زمینه نوشت و در سال ۱۸۰۱ به چاپ رساند، که باید آن را شعر موزیکال به حساب آورد. آبرت که آن را نقد کرده، معتقد است که در مایهٔ اشعار قسمت دوم فاوست است و شکل موزیکال و موزون دارد. آواز گروهی در آن نقش اساسی را بازی می کند، و نشر سادهٔ آن با سجم آمیخته است.

گوته در آخرین سالهای عمر خود اباز تأسف خود را به صورتهای دیگری بازمی گوید و افسوس می خورد که موسیقی دانی نیست که برای فاوست او آهنگهای مناسبی بسازد:

«چنین کاری در وضع فعلی از محالات است. موسیقی آن باید به قدرت دون ژوان باشد. کاش موتسارت زنده بود و موسیقی فاوست را تنظیم می کرد.»

چند شب پیش از مرگ او، دهم مارس ۱۸۳۷ نوه اش والتر قطعه ای از دون ژوان را برای او خواند و این آخرین نغمه ای بود که گوش او را نوازش داد.

در میان استادانی که آثارشان در تآتر وایمار به تصویب و زیر نظر گوته بر صحنه رفت می توان از دیترسدورف، بندا، پازیبلو، چیماروزا، مون سینی، دالایراک، گرتری، سالیری، سارتی نام برد. بعد از سال ۱۸۰۰ ساخته های کروبینی، مهول، بوالدیو، و بعد از سال ۱۸۱۰ کارهای پائر، سیمون مایر، اسپونتینی نمایش داده شد آ. سیلوانای و بر واگمونت و فیدلیوی بتهوون نیز از ۱۸۱۲ تا ۱۸۱۶ بر صحنه درخشیدند. بعد از سال ۱۸۱۳ بیشتر آثار روسینی مانند موسی و گیوم تل و سمرامیس به نمایش در می آید و در این هنگام تنها اسپونتینی با او رقابت می کرد که گوته او را بسیار می ستود و با احترام و ادب آثارش را می پذیرفت. بعداز سال ۱۸۲۱ فرایشوتس ساختهٔ و بر، و پس از آن او برن در تآتر جای خود راباز می کند. از آن سال به بعد گوته کمتر به تآترمی رود، و ازدور به امورآن رسیدگی می کند با این وصف به آثاری مانند اوریانته، فرایشوتس، فرناند کورتز،

۱-- در سال ۱۸۲۷ گوته متوجه این مطلب شد که دیگر نی سحرآمیز مردم را به تالار نمایش نمی کشد.

۲ - اکرمن در مصاحبه اش با گوته نام روسینی را برای تصنیف موسیقی برده بود، خود
 گوته به مدیر بیر بیشتر معتقد بود ولی حتی یک بار هم نام بتهرون را که از هرکس مناسب تر بود
 بر زبان نیاورد. تا آن که در سال ۱۸۲۲ برایتکف ناشر آثار موسیقی، بتهرون را برای این کار
 انتخاب کرد. افسوس که او به امور دیگری مشغول بود و فرصت چنین کاری را پیدا نکرد.
 ۲ - از گلوک نیز آثاری مانند ایفی ژنی در تورید، و آرمید در این تآتر به نمایش درآید.

عروسی پنهانی در ۱۸۲۶، آرایشگرشهرسویل در۱۸۲۷، کلاغ دزددر۱۸۲۸، بانوی سفید-پوش، ماسون در۱۸۲۹، توجه مخصوص دارد. امّا او برن، اثرِ و بِرخشم اورا برمی انگیزد. و دیگر به پایان این مطلب رسیده ایم!

•

گوته تنها به موسیقی نمایشی اکتفا نمی کرد، به موسیقی مذهبی نیز توجه بسیار داشت. دسترسی به منابع موسیقی مذهبی در وایمار دشوار بود. در حدود ده سال به همت شیللر و «هردر» سه یا چهار اوراتوریوی هایدن بر صحنه جای گرفت. عیب آنجا بود که «هردر» مسئول امور هنری مدارس و موسیقی کلیا بود و گوته مدیر تآتر. و «هردر» از گوته گلایه می کرد که زیریای گروه آوازخوانان کلیا می نشیند و آنها را برای اجرای برنامه به تآتر می کشاند.

در معرفی موسیقی مجلسی ناچار به ترتیب دادن کنسرتهائی از آثار استادان اکتفا می کردند. گوته از این محدودیت ناراضی بود، و در ویلهلم مایستر، به این نکته اشاره می کند که «موسیقی باید با زندگی روزانهٔ ما درآمیزد». او در آرزوی آن بود که گروه کوچکی درست کند تا تنها به اجرای موسیقی بپردازد. و در سال ۱۸۰۷ این گروه را پایه ریزی کرد. دورهٔ تأمل و تعمق فرا رسیده بود. بعد از شکست آلمان در «ینا» Iena وقت آن بود که هرکس در خویش فرو رود تا به سرچشمه های درون خود راه پیدا کند. «بود» Bode در کتابش نزدیک شدن طبقات اجتماعی را به یکدیگر و همدردی بخشهای گوناگون کشور آلمان را در این دوره، به تفصیل باز می گوید. در آن ایام همه احساس می کردند که بیش از همیشه در صحنهٔ تفکر و احساس به یگانگی نیاز دارند.

گوته که حیثیت و اعتبارش در این سالها به اوج خود رسیده بود، این مسأله را دقیقاً درک می کرد. زمانه حکم می کرد که همه چیز را به خاطر شخص خود نخواهد، و همه چیز را نثار جامعهٔ خویش کند. وایمار کوچک او نمونه ای از سراسر آلمان بزرگ بود. گوته دو ماه بعد از پایه ریزی گروهش، عده ای از نخبگان را گرد آورد و ابتدا این گروه را به دربار و کمی بعد، در۲۲فوریه ۱۸۱۰، به مردم

شهر معرفی کرد.

سر پرستی این گروه که ابتدا فقط به معرفی آهنگهای چهار صدائی قناعت می کرد با کارل ابرواین K.Eberwein، نوازنده چیره دست و یولن و آهنگساز جوان بود که اجرای برجسته ترین آثار مذهبی ایتالیا و آلمان را در برنامه کار گروه قرار داد. آثاری ازجومِللی، ژرف هایدن، موتسارت، سالیری، فرراری در زمینهٔ آوازهای مذهبی و لیدهائی از زلتر، رایشاردت، ابرواین، و چند مس Messe و بخشهائی از چند اوراتوریو در این فهرست بود. طبعاً ذوق و سلیقهٔ شخصی گوته در انتخاب این قطعات و آهنگها مؤثر بود، زیرا او شاعر و گرداننده این جریان بود، و قطعاً سلیقه و نظام خاص خود را در این کار فراموش نمی کرد.

درانتخاب آثار، خواه مذهبی و خواه غیرمدهبی، گوته این نظر رابه همراهانش قبولانده بود که گرایشهای مرسوم آن روزگار را، به خصوص ناله های جانبوز و شکوه های گریه آلود و سوروبریزهای عاشقانه را در موسیقی نمی پذیرد. حال آن که در اوضاع و احوال آن روزگار، در مملکت همه بطرف غم وغصه گرایش داشتند، و گوته، این مرد پرشور و پرکار به همچو چیزهائی اجازه و رود به گروهش را نمی داد. او به شاعرانی که به بید مجنون می ماندند و موج گریه و اندوه از فرق سرشان به پائین می ریخت لعنت می فرستاد، که در این میان ماتیبون، و تیدگه ( Tiedge )، شاعران محبوب بتهوون نیز از نفرین او برخوردار بودند. ولی به یقین منظور گوته تغزلات آمیخته به اندوهی منطقی و جاودانه نبود. خود او در شعر شکوه آمیزی، در سال ۱۸۸۷، برای زلیخای خود، یعنی ماریان فن ویلمر می گوید: «دوست می داشتم و دیگر دوست ندارم. می خندیدم و دیگر دوست ندارم. امروز هم چون دیروز به آن ستارهٔ پرفروغ چشم دوخته ام. و با تومی گویم دوست دارم، امروز هم چون دیروز به آن ستارهٔ پرفروغ چشم دوخته ام. و با تومی گویم که خویشتن را از سرهائی که در برابر بو خم شده اند دور نگهدار! و همانگونه باش که از آغاز بوده ای ؟»

و شاید کسانی چون زلتر، بهتر از هر کسی زبان او را می فهمیدند. زیرا گوته که این روزها زیر بار اندوه خرد شده بود خود را خوش و سرمست نشان

می داد.

بنابراین گوته ازموسیقی ، خواهمذهبی وخواه غیرمذهبی ، توقع داشت که شوق زندگی را در آدمی بیافریند و اعتماد به نفس و شور و حرارت را برانگیزد و ما را بسوی خرد هدایت کند. در موسیقی نظم را می خواست و روشنائی روح و جاودانگی را می **طلبید.** و دیگر هیچ!... بدینگونه با هندل همفکر و همخون بود . آیولن وایمار، و هرکول انگلیسی با یکدیگر در یک مسیر افتاده بودند. بتهوون نیز از این دو دور نبود ولی فرقش با هندل این بود که در خط او گام نمی زد و برای خود راه مشخصی داشت، و طبع آشفته اش مانع از آن می شد که خود را چنانکه هست نشان دهد... خودمان را با این حرفها گول نزنیم. گوته و هندل منظورشان یکی بود. هر دو در جستجوی خوشبختی و آرامش بودند، زیرا از سعادت و آرامش محروم بودند. خود گوته این مطلب را به فن مولر، نایب حکمران، گفته بود که «ناپلئون موسیقی لطیف و اندوهگین را دوست داشت، زیرا از احساسات لطیف عاری بود و اندوه در جانش چنگ نمی انداخت. و در واقع آنچه با او در تضاد بود و وجودش را کامل می کرد می طلبید. » گوته می گفت که از ملودیهای نرم و احساساتی بیزار است»، و می گفت که «به موسیقی زنده و پرشور نیاز دارم تا مرا سر پا نگاه دارد و شوق و حرکت را در من برانگیزد. ناپلئون آدم سفاکی بود و به موسیقی ملایم نیاز داشت، ولی من برعکس، آدم سفاکی نیستم و به همین دلیل موسیقی شاد و پرشور و مؤثر را دوست دارم. آدم به چیزهائی تمایل دارد که در

در گروه او و خانه او موسیقی شادی انگیز غیرمذهبی، ترانه های عامیانه و موسیقی پرشور مذهبی جای برجسته ای داشت. کوارنت سازهای زهی را دوست داشت، و در این مورد با بتهوون هم سلیقه بود که میخواست آنچه دردل دارد، از آغاز تا پایان، با کوارنت بیان کند، و دوست داشت که با ارابه چهاراسبه بسوی الههٔ هنر بتازد. آنچه گوته می پسندید لذت خردمندانه بود.

در این معنی، در نامه ای به زلتر می نویسد: «چهار مرد خردمند که با هم تفاهم داشته باشند، سرانجام به مقصود می رسند، و در این میان هرگدام می توانند

#### فردیت خود را حفظ کنند و هدف عمومی را تشخیص دهند. »

گوته از آن نوع موسیقی جدید که اعصاب را به شدت تکان دهد نفرت داشت، و معتقد بود که این آهنگها به روح آدمی حمله ور می شوند و غافلگیرانه بر آن ضربه می زنند. و برای هنرمندان جدید عصر خویش، تعبیر «شهاب زودگذر» را به کار می برد، و احتمالاً منظورش محکوم کردن یا به قرنطینه بردن اپراهای وبر، و بخشی از سمفونیهای بتهوون بود که توفان و کولاک بر یا می کردند.

امّا گروه او بیش از هفت هشت سال پایدار نماند، و بعد از او تآترش، بقول خود او، آنچنانکه در ویلهلم مایستر اشاره کرده، با زهر این «پرنده های پرهیاهوی پرگر» درآمیخت، و هنر پیشه نماها در آن راه یافتند... به هر تقدیر بعد از سال ۱۸۱۶ گوته از اینگونه تلاشها برکنار ماند و تنها چند موسیقی دان در خلوت خانه اش با او همراز و در رفت و آمد بودند.

•

در روزهائی که گوته گمان می کرد سرچشمه های موسیقی خشک شده، و تمام دریچه ها به روی او بسته شده، ناگهان افق تازه ای در مقابل چشم او پدیدار شد. آشنائی بیشتر، با موسیقی یوهان سباستین باخ، او را به دنیای وسیع و بی پایانی فرا برد.

باخ هرگز در وایمار ناشاخته نبود. مردم وایمار با او خویشاوند و همسایه بودند. او در سال ۱۷۰۳ چند ماهی را در وایمار گذرانده بود، و در سال ۱۷۰۸ به وایمار آمده، نه ماه ماندگار شده بود و ارگ نواز و مدیر تالار موسیقی بود و در این مدت شاگردانی پرورش داد که تا نیم قرن بعد از او سنتش را در موسیقی حفظ کردند!. همسر حکمران نیز که از خانواده برنسویک بود و در نوازندگی پیانو مهارت بسیار داشت، مدتها شاگرد یوهان ارنست باخ بود و همراه ژان سیاستین به وایمار آمده بود. وانگهی هنوزیس از سالها، در وایمار کسانی مانند

۱- یوهان کاسپ فوگلر از شاگردان باخ تا سال ۱۷۷۵ زنده بود و بیش از چهل وچهار سال از برجسته ترین ارگ نوازان وایمار به شمار می آمد.

کنت ولف بادیسون می زیستند که می گفتند برای موسیقی باخ «می میرند»، و البته گوته با سلیقهٔ آنها موافق نبود. دوست موسیقی شناس گوته، روشلیتس در سال ۱۸۰۰ خبردار شده بود که آخرین دختر باخ در بدبختی و فقر زندگی می کند و بخاطر کمک به معیشت او کنسرتهائی ترتیب داد (بتهوون نیز با علاقهٔ بسیار در این کار خیر شرکت کرد). بسر این مطالب بیفزائیم که در سال ۱۸۱۰، زلتر سخنرانی کوتاهی دربارهٔ باخ و رقیبان و پیشگامان او ایراد کرد. گوته با توجه به این قضایا، تازه متوجه اهمیت یوهان سباستین باخ ومقام بزرگ او در تحول موسیقی شد.

امًا از سال ۱۸۱۶ به بعد، گوته به کنه قضیه یی برد و از تأثیر شگرف باخ در دنیای موسیقی آگاه شد. باعث این آگاهی، دوست و همنشین او هاینریش شوتس بازرس حمامهای آب گرم برکا، و موسیقی شناس خوش ذوق بود، که گوته را با این سرچشمه پیوند داد. شوتس آدم چاق وچله و کوتاه قد و سردماغی بود، که حرکات مضحکی می کرد. کلاه استوانه ای شکلش را کج می گذاشت و صورت سرخ وسفیدش از زیر کلاه توی چشم می زد. شوتس از شیفتگان باخ بود، و چندین بار از کیتل آخرین شاگرد باخ دست نوشته هائی از آثار او را خریده، به خانهٔ گوته برده بود تا برای او اجرا کند.گوته بارها به Clavecin bien Tempéré گوش سیرده بود، و هرگز از آن خسته نمی شد، و از شوتس درخواست می کرد که پرلودها و فوگهای او را بنوازد. و کارهای باخ را با حسابهای دقیق ریاضی مقایسه می کرد، که باوجودساد گی نتایجی شاعرانه وعظیم و باورنکردنی دارد. علاقهٔ مشترک گوته و شوتس باعث شده بود که این دو، مرتب یکدیگر را می دیدند، گاهی این و گاهی آن سراغ دیگری می رفت، و بی معطلی پیانو بکار می افتاد و الهامات خردمندانهٔ باخ فضا را پر می کرد. گوته در سال ۱۸۱۸، به مدت سه هفته روزی سهچهار ساعت به موسیقی باخ گوش می داد. به قول خودش «دربتر دراز می کشیدم وشوتس برایم ازباخ می نواخت.»

گاهی شب فرامی رسید و شوتس، همچنان به نواختن مشغول بود. گوته، زلتر، شوتس در گوشه و کنار می کاویدند و نسخه هائی از آثار باخ را پیدا

مسی کسردند و بسه هسدید مسی دادند. نسخسه هسای کسورال، و Clavecin bien Tempéré دست به دست می گشت. زلتر اولین کسی بود که سودای مصیبت مسیح بنا به روایت ماتیوی مقدس را در دل گوته جا انداخت، او «گروه آوازخوانان» خودرابه رهبری مندلسون روانه کردتاآثار باخ را اجراکنندا. نامه های زلتر در آن روزها حاکی از آن بود که اُرگها چگونه زنجیر گسیخته اند و اقیانوسها به غرش درآمده اندا.

سابقه نداشت که گوته تا این اندازه از لذت موسیقی اشباع شود، و در عین حال لذت او باخرد درآمیزد. نامه های او و زلتر در این سالها به کاوش سامه های عملی شباهت پیدا می کند. گوته در این ایام جلد دوم مقالات روشلیتز را در خصوص آهنگهای باخ برای پیانو، بارها مطالعه می کند. گاهی با شور و اشتیاق، از زلتر چیزهائی دربارهٔ خاندان کویرن، آهنگسازان قرن هفدهم فرانسه، و تأثیر آنها بر یوهان سباستین باخ سؤالاتی می کند، و گاهی نبوغ خود را با آن ابعاد گوناگون به کار می اندازد تا ارتباط اصول هنری علمی را با کیفیت و قدرت اعضای بدن آدمی پیدا کند. او رابطهٔ جسم و روح را در موسیقی دنبال می کند، و اهمیت وضع دست و پای باخ را در کمال هنری او زیر ذره بین می گذارد! ۲

۱- پیش از اجرای آثار باخ در برلن، مندلون پانزده روز در وایمار بود، و به خانهٔ گوته رفت و برای او قطعاتی از باخ را نواخت. گوته خوشحال بود و با لذت و علاقه به مندلون گوش می داد.

۷— زلتر می نویسد که: «هریک ازلوله های أرگ، به هنگام اجرای قطعه ای از باخ، با قدرت و اراده سخن می گویند و هیچگونه تصنع و اجبار در کارشان نیست. گونه معتقد است که موسیقی باخ، افکار روسو را به یاد می آورد. و به تعبیر بسیار زیبائی می گوید: «پنداری این هارمونی جاودانه با خود سخن می گوید، همانگونه که خداوند لعظاتی پیش از آفرینش جهان با خود سخن می گوید، همانگونه که خداوند لعظاتی پیش از آفرینش جهان با خود سخن می گوید،

۳— در نامه ای به تاریخ ۱۸۰۸ به زلتر می نویسد: «انسان می تواند در خودش و اعضای سالم خود نیرومند ترین دستگاههای جهان را پیدا کند و به کار گیرد. «گوته مخالف جهان بینی، ریاضی دانان و فیزیکدانان بود که به دستگاههای ساخت بشر معتقد بودند، ولی توجهی به خود انسان نداشتند، که از تسام آن دستگاهها کاملتر بود.

نگاه او از دوران یوهان سباستین باخ نیز دورتر می رفت و به دوران «پیش از کلاسیک»، که از آن کم می دانست، کشیده می شد. و در این مسیر با پولیفوتی آوازی در قرن شانزدهم آشنا شد. کندو کاو او در مسائل گوناگون علم و هنر بی سابقه نبود. در سال ۱۷۸۸ نیز در سفر به رم به یاری دوستش کریستف کایزر، به دقت به نغمه های پالسترینا، مورالس، آلگری و دیگر استادان موسیقی در قرون وسطی توجه کرد و به زیبائی آنها پی برد، و در میلان درباره آیین در قرون وسطی سرودهای پدر آمبرواز، روحانی و شاعر قرون وسطی، مطالعاتی کرد.

پس از آن گوته، کایزر را مأمور کرد در خصوص موسیقی عهد قدیم تحقیقاتی کند، زیرا دریافته بود که ریشهٔ سرودهای مسیحیت باید در آنجا باشد. بعدها در سرودهای عید «پاک» که در کلیسای یونانی خوانده می شد، دقیق شد و به این نتیجهٔ شگفت انگیز رسید که سرودهای روسی با آوازهائی که در سیسین شنیده بود خویشاوندی دارند و از زلتر خواست که در باره موسیقی قدیم بیزانس (روم شرقی) مطالعه کند. اما اطلاعات زلتر دربارهٔ عهد قدیم چنان ضعیف بود که حتی معنی کلمهٔ «بیزانس» را نمی دانست!

گوته در وجود روشلیتز، سیسرون موسیقی را می دید و او را صاحب دانش بسیار در این زمینه می دانست امّا از دعوت و به کار گماشتن او تردید داشت، زیرا تصور می کرد که زلتر را مکدر خواهد کردا. گوته کتابهای

گوته در کاوشهای خود در مورد باخ به نتایجی رسیده بود که فرضیهٔ او را ثابت می کرد. چون معاصران باخ گفته بودند که این هنرمند پاهای چابک و ورزیده ای داشت که حوکات آن در نواختن ارگ به او کمک می کرد. گوته معتقد بود که اگر باخ این پاها را نداشت روح او به عظمت خود نمی رسید، زیرا میان جسم و روح یک هنرمند روابط نزدیکی وجود دارد.

۱ باز به این مطلب اشاره کرده ام که گوته چقدر جانب دوست را نگاه می داشت و گاهی چنان افراط می کرد که به «رفیق بازی» متهم می شد و همین کار گاهی به زیان او تمام می شد.

روشلیتس را مرتب می خواند و به خصوص در آخرین روزهای عمرش که کمتر از خانه بیرون می رفت بیشتر در تاریخ موسیقی مطالعه می کرد .

ولی عطش او با این چیزها فرو نمی نشیند. در موسیقی و در هر زمینه ای روح او در جستجوست. می خواهد در تمام عرصه های علم و هنر تجربه کند و به فرضیه های علمی دست یابد، و در کنار «فرضیه رنگ ها» ی خود، می خواست به «فرضیهٔ صوت ها» هم دست پیدا کند، و در چند گونگی پدیده ها، ابتدا و مرکز آنها را بیابد.

دراین مسیرتحقیقی باچنده مکارباندپایه گفتگوومکاتبه داشت، و کاربردهای علوم طبیعی را در موسیقی به بحث می گذاشت. یوهان فریدریش کریستان فرنه بورگ ریاضی دان، و ارنست کلادنی استاد مشهور علم اصوات (آکوستیک)، از دانشمندان همکار او بودند. در تمام این سالها انیس و همدم همیشگی او زلتر بود که اطلاعات محدودی از علوم داشت و گوته دانش مدرسه ای او را به باد نیشخند می گرفت. از دیگر مشاوران او کریستیان شلوسر جوان و هوشمند بود که گوته علاقه داشت روزی به باری او اصولی را که در ارتباط با موسیقی یافته بود روی کاغد بیاورد، ولی شلوسر از این کارها روی گردان بود. گوته که بی کمک او قادر به تنظیم «فرضیه صوت ها»ی خود روی گاوته به این حال حاضر نبود از طرح خود دست بردارد و در سال ۱۸۲۷ فرضیه خود را روی یک تابلو رسم کرد و به دیوار اتاق آویخت. جای آن دارد که فرضیه ها و کاوشهای او در میان زیباشناسان و موسیقی دانان معاصر به بحث گذاشته شود. گاوشهای او در میان زیباشناسان و موسیقی دانان معاصر به بحث گذاشته شود.

۱- از ۱۸۲۶ تا ۱۸۳۲ کتابها و مقالات زیادی را دربارهٔ موسیقی مطالعه کرد: به خصوص آثار روشلیتس در پیرامون فوگ، منشاء اپرا، موسیقی کلیسا، و نوشته های ارلاندولاسو، و مجلات و نشریات موسیقی را به دقت و حوصله می خواند.

نباید فراموش کرد که گوته بیشتر متوجه جنبه های آموزش موسیقی بود، و در ویلهلم مایستر، موسیقی را پایهٔ آموزش می داند، و موسیقی در هرچیز که موضوع مطالعه قرار می گرفت مدعی راهنما به شمار می رفت.

هوگوریمن در کتابی فرضیات گوته را به نظر قبول نگریسته است.

معمائی که ذهن او را تا دم مرگ به خود مشغول کرده بود کیفیت تنالیتهٔ مینور بود. در این مورد با زلتر در سالهای ۱۸۰۸ و ۱۸۱۰ و ۱۸۱۰ در بحث وجدل بود. پاسخ زلتر او را قانع شلوسر در سالهای ۱۸۱۶ و ۱۸۱۵ در بحث وجدل بود. پاسخ زلتر او را قانع نمی کرد، زیرا او به شرح فیزیکی صوت به وسیله تقسیمات سیم متوسل می شد و معتقد بود که فاصلهٔ سوم کوچک محصول خود به خودی طبیعت نیست بلکه از کاستن فاصلهٔ سوم بزرگ به دست می آید. امّا گوته نظر او را نمی پذیرفت و می گفت سرچشمهٔ موسیقی فطرت انسان است. بنابراین باید پاسخ را در فطرت آدمی جستجو کرد نه در آلات و ابزاری که به دست او ساخته می شود. «سیم و قصیمات آن در مقایسه با گوش موسیقی دان چندان اهمیت ندارد. حتی می توان از این جلوتر رفت و گفت که پدیده های طبیعی نیز در مقایسه با انسان که آنها را ابتدا این جلوتر رفت و گفت که پدیده های طبیعی نیز در مقایسه با انسان که آنها را ابتدا

امّا گوته تا حدودی شرح و تفسیر شلوسر را می پذیرفت که معتقد بود که دو تنالیته ماز ور و مینور، دو حالت متفاوت از یک چیز و یک لحن و یک صدا هستند. «اگرعناصر این صدای واحد از هم باز شوند ماز ور از درون آن به بیرون فواره می زند و اگر عناصر به هم فشرده شوند مینور زائیده می شود. در مرکز این عنصره صدای ژرف تر جای دارد و در پیرامونش صدای بالاتر...». گوته و شلوسر بر مبنای این مطلب، هر یک چیزهائی می گفتند و با یکدیگر توافق نداشتند. شلوسر که به افکار رمانتیک مذهبی گرایش داشت، معتقد بود که مرکز ثقل موسیقی را باید در اندوه درونی که به خود می پیچد و خود را از طبیعت خارجی جدا می کند پیدا کرد. بر اساس این نظر تنالیتهٔ مینور، که بیان صمیمی تری دارد از اعماق قلب بیرون می آید. در این زمینه گوته معترض بود و حاضر نبود قبول کند که اندوه از مرکز ثقل روح و هنر زائیده می شود و اعتقاد داشت که طبیعت آدمی گرایش دوگانه ای دارد. از یک سو به عینیات و حرکات دنیای خارج تمایل دارد و از سوی دیگر به ذهنیات و تمرکز درونی متوجه می شود. و با این حساب «ماز ور»

مطالبی را بیان می کند که روح را به حرکت و هیجان می آورد و در بیرون طرح ریزی می شود، و بر فرض که بپذیریم «مینور» از تمرکز زائیده می شود، این تمرکز به معنی اندوه نیست و هیچ نسبتی با آن ندارد. نه!... و هرگزنه!...

زیر چنین باری نباید رفت! (و گوته که از شادی سخن می گفت و می خواست اندوه رمانتیسم را به جارو بروبد نمی توانست نظر شلوسر را بپذیرد). در پولونز که در مقام مینور است چه چیز اندوه گینی وجود دارد؟ پولونز رقص و حرکت است و موضوع اجتماعی دارد، جامعه ای که بسوی یگانگی می رود، و یکی در دیگری محومی شود. چنین حالاتی از شادی حکایت می کند یا از اندوه ؟ ا

و نمونهٔ دیگر مارسییز سرود ملی فرانسه است؛ که ظاهراً بتهرون آن را نشنیده بود، و به هرحال در نوشته هایش نامی یا اشاره ای از آن نیست و نمی دانم چرا؟ زیرا در ۱۸۱۳ آنجا که می خواهد در «نبرد ویتوریا» حضور فرانسویها را نشان دهد از مارش خشونت آمیز مالبرو کمک می گیرد! ۲

امّا گوته، مارسییز را در میدان جنگ، در آرگون، در والمی، در ماینس شنیده و از شنیدن آن به لرزه درآمده بود و مارسییز را که در مقام مینور است، غمگین و تهدیدبار خوانده بود، و منظورش از «غمگین»، آن نبود که مارسییز اندوه انگیز و نومید کننده است. برعکس، در مارسییز نوعی انفجار خشم و کین احساس کرده و نوشته بود:

«چیزی از این هولناک تر ندیدهام که مارش نظامی در مینور باشد، زیرا در

استادی می شناسد. در پیوست این بخش از کتاب «گونه و بتهوون» بحث کوتاهی دربارهٔ مارسییز، تاریخچهٔ آشنائی مردم آلمان با این سرود و درک نادرست آنان را آورده ایم.

۱- در بخش هفتم «اندیشه ها» می نویسد: «مقام مینور هارمونی عشق و اشتیاق را با خود دارد و تمایلی به چیزی دور از دسترس را می نمایاند که باجان آدمی درمی آمیزد.»
 ۲- در مورد مارسییز از اطلاعات دو موسیقی شناس بزرگ فرانسه و آلمان بهرهٔ بسیار برده ام. یکی ژولین تی یرسو، که تاریخچه مارسییز و آفرینندهاش روژه دولیل را نوشته، و دیگری پروفسور ماکس فریدلندر، که ترانه ها و نغمه های توده ای قرون هجدهم و نوزدهم آلمان را به

این حال دو قطب به هم سائیده می شوند و قلب آدمی را به جای بی حس کردن به درد می آورند. که عجیب ترین نمونهٔ آن مارسییز است.» ا

با این حاب می بینیم که گوته در موسیقی چه تجربه ها و چه اطلاعات وسیع و عمیقی داشت، از نظر عملی هم با موسیقی بیگانه نبود و آثار استادان را بسیار شنیده بود. و با مطالعات تاریخی و علمی وبررسی های زیباشناسی به دانش موسیقی خود وسعت بسیار بخشیده بود. امّا با تمام این دانائیها و تجربه ها کمبودهائی در کار او دیده می شد و در محدودهٔ موسیقی طبعاً کم و کسرهائی داشت.

از نظر دانش موسیقی شاید چیزی کم نداشت. حتی به نیازهای تازهٔ موسیقی پی برده بود و خود در این زمینه در کار و تلاش بود: در ژوئن ۱۸۰۵ در حاشیه ای که بر «برادرزادهٔ رامو» نوشته ، دو جریان را در موسیقی عصر خود تشخیص می دهد که یکی از ایتالیا آمده و بیشتر آوازی و ملودیک و دیگری از آلمان برخاسته و سازی وهارمونیک است. گوته در جستجوی استادی بود که این دو جریان را با هم آشتی دهد و مرز احساس و ساز را یکی کند.

و به نتیجهٔ درستی رسیده بود. امّا کسی نبود که به او بگوید:

«استادی که دنبال او می گردی ظهور کرده، و نامی جز بتهوون ندارد!» و افسوس که در این تاریخ، در سال ۱۸۰۵، هنوز چیزی از بتهوون نشنیده بود.۲

۱- گوته در نوزدهم فوریه ۱۸۱۵ ماجرای بیست و دو سال پیش خود را در نبرد ماینس و در محاصره فرانسویها می نویسد: «آنچه در ما تأثیر کوبنده داشت سرودخوانی سوارکاران بود که در سکوت مطلق تا نزدیک ما تاخت می آوردند و ناگهان همراه با موسیقی مارسییز همصدا می خواندند. این سرود انقلابی غمگین و تهدیدبار بود. سوارکاران با هیجان آن را می خواندند. ضربها با طوری تنظیم کرده بودند که تأثیری هولناک داشت.»

۲ زلتر که در این مورد اطلاعی نداشت به گوته می گفت که: «شما و برادر زادهٔ رامو پیش
 از من با موسیقی کنار آمده اید!»

۳- پنج ماه بعد از این تاریخ، برای اولین بار قطعه ای از بتهوون شنید.

و راستی آیا توانائی موسیقی از نظر توصیف و بلاغت حدودی دارد؟ - در سال ۱۸۱۸ در جواب آدالبرت شو پکه در مورد حدود موسیقی گفته بود: «در آنجا که حواس ما موسیقی را دریافت می کند مرزی نیست امّا در آنجا که حواس ما دریافتهایش را به درون انتقال می دهد حدود آن مشخص می شود.»

گوته برتری موسیقی را در این نکته می داند که از مرحلهٔ عقل فراتر می رود و به سرزمینی دست می یابد که کلام و تفکر منطقی را در آن راهی نیست. گوته موسیقی را به چنین افتخاری می رساند و در گفتگویش با اکرمن، ابتدا از پیشی گرفتن ضمیر ناخودآگاه بر عقل و هوش سخن می گوید و سپس شرح می دهد که «در موسیقی این حالت به بالا تربن درجهٔ خود می رسد، زیرا موسیقی به مرتبهای می رسد که دست عقل به دامنش نمی رسد، و به چیزهایی دست می یابد که وصفش از عهدهٔ هیچکس برنمی آید.»

بتهوون نیز در نامه ای به بتین عین همین مطلب را می نویسد:

« موسبقی یگانه چیزی است که می تواند خود را از ماده بیبراید و وارد جهانی شود که فراتر از آنستکه ما انسانها را احاطه کرده، و هرگز انسان نمی تواند بر چنین جهانی جز با موسیقی تسلط پیدا کند.»

و این کم چیزی نیست که آن بزرگ مرد، خداوندگار هوش و خرد، در پایان عمر چنین مقامی را به مکاشفات موسیقی می بخشد، و باز می بینیم که گوته و بتهوون با هم اتفاق نظر دارند.

حالا باید دید که فهم موسیقی گوته در سر راه خود با چه مانعی برخورده، از پیش رفتن باز ایستاده بود؟ قطعاً از نظر مسائل ذهنی مانعی در راه او نبود. اتما باید به سن وسال و تعلق هر فرد به نسل و زمانهٔ خویش توجه داشت و در این نکته دفیق شد که گوته متعلق به چه نسل و چه دورانی بود؟ و چه موسیقی دانانی را

بهتر می فهمید؟ گوته همسال چیماروزا، و کم وبیش با هایدن و موتسارت هم عصر بود، و طبعاً احساسات و عواطف وبر، شوبرت، برلیوز و هم نسلان آنها برایش نامفهوم بود. کدامیک از ما توان آن را داریم که پس از نیم قرن زندگی، جوانی را از سر بگیریم؟ امّا باز هم گرهی در بحث ما فروبسته می ماند. زیرا درمی یابیم که بتهوون نابغه ای نوگرا بود و از نسل گوته چندان فاصله نداشت. پس چرا گوته او را چنانکه باید نشناخت؟ ما تا اینجا شرح داده ایم که چرا آن دو با هم تفاهم نداشتند.

بدیهی است که اگر نوگرائی وبر و شوبرت و برلیوز با ذوق او سازگار نباشد چندان عجیب نیست. چه آنها از نسل دیگری هستند و در این میان می توانیم ناسازگاری او را با شوبرت از نزدیک بررسی کنیم:

شوبرت در سال ۱۸۱۶، در هفده سالگی قطعاتی تصنیف کرد که در نوع خود ممتاز بود. در سالهای بعد برای چند شعر گوته آهنگهائی ساخت که از همه بهتر Roi des Aulnes بود. دوست او «اشپاون» این قطعه را با نامهٔ شوبرت نزد گوته برد، که درخواست کرده بود اجازه دهد آهنگ خود را به نام او زیور دهد. گوته بد تنها پاسخی به این نامه نداد، بلکه به سروده شوبرت نیم نگاهی نینداخت، نه به این سبب که از آن خوشش نیامده بود، بلکه فرصت این کار را نینداخت، نه به این سبب که از آن خوشش نیامده بود، بلکه فرصت این کار را نداشت. و از شوبرت چیزی بیش از آن نشنیده بود. و شاید حق داشت! در سال نداشت. و از شوبرت را شنیده بود؟

بی اطلاعی او از ساخته های شوبرت چنان بود که ده سال بعد، در شانزدهم ژوئن ۱۸۲۵، کوارتتی از مندلسون، و چند آهنگ بسیار زیبا بر اساس اشعار «دیوان» خودش از شوبرت به دست گوته رسید، گوته به مندلسون مهری پدرانه داشت، با شوق و رغبت فرستادهٔ مندلسون را پذیرفت ولی به آنچه شوبرت تقدیم کرده بود حتی پاسخی نفرستاد. آیا گناه او را باید بخشید؟ زیاد سخت

سی وهفت سالگی رسیده بود و در تولد شوبرت چهل وهشت، و در سال تولد برلیوز پنجاه وچهار سال داشت.

نباید گرفت! چه در آن هنگام هومل بهترین موسیقی دان وایمار نیز شوبرت را نمی شناخت و تازه از سال ۱۸۲۷ با کارهای او مختصر آشنائی پیدا کرد. ماریان فن ویلمر که بیشاهنگ دیگران بود، روزی چند آهنگ از شوبرت را در حضور گوته اجرا کرد، که به دل نشست. امّا افسوس که خانم ماریان فن ویلمر یک چیز را نمی دانست. و آن نام آهنگساز بود!... که هنوز چندان شهره نبود.

با اینوصف می بینیم که در میان سالهای ۱۸۲۵ و ۱۸۳۰، گوته بعضی از لیدهای معروف شوبرت را می شنود و از همان اولین موومان آنها را نفی می کند، Roi des Aulnes که از همه زیباتر بود در ردیف همین آهنگهای «مطرود» قرار داشت. زیرا گوته از موسیقی دانان توقع داشت وقتی اشعار او را به دنیای موسیقی می برند، شاعر را فراموش نکنند و خود را مرکز و قلب شعر جای ندهند. مانند پرندهای بود که نغمهای می خواند و دوست دارد هر چه در اطراف اوست با نغمهاش همساز و همتراز باشد. نه آن که نغمهاش رنگ تازهای پیدا کند و فضای بیگانهای را در اطراف خود گسترش دهد. گاهی برای او ملودرام وهم انگیزی از تآتر رمانتیک می آوردند که زنجیر توفانها را رها کرده بود، و طبعاً غرش رعد و درخشش برق را در کشتزار باصفای خود نمی پسندید. روزی درباره غرش رعد و درخشش برق را در کشتزار باصفای خود نمی پسندید. روزی درباره بیموون و کارهایش به طعنه گفته بود:

«اینها مثل هرکول قیافه می گیرند امّا مورچه ای را زیر پا له می گنند.»

و شاید غرورهنری اش اجازه نمی داد که دیگران رادرسرزمین خودتحمل کند

Non erat hiclocus ..... گندونمی خواست که به آسانی قدم درجایگاه اوبگذارند. «... وبه همین علت غرولند می کرد که چرا آهنگازان گوش به حرف او نمی دهند و برای اشعار او به ذوق و درک خود چیزهائی می سازند، حال آن که از

۱ - در قطعاتی که با نظر خود او برای تغزلاتش ساخته می شد، اصرار داشت که موسیقی با جزئی ترین پرسشهای متن همساز باشد و تقسیمات شعر به ابیات، نقطه گذاری و دکلاماسیون را مراعات کند. در جائی که شعر چندین بند داشت، گوته اصرار می ورزید که همان ملودی برای تمام بندها حفظ شود، از آهنگهائی که بتهوون و اشهور برای اشعار او ساخته بودند رضایت نداشت و می گفت که نظم آنچنانی ندارند.

هنرمندی به عظمت او انتظار می رود که زیبائی موسیقی را حتی اگر با مذاق او سازگار نباشد بستاید.

گاهی هم به اشتباه خود پی می برد، روز ۲۶ آوریل ۱۸۳۰ خانم ویلهلمن شروتر دورینت نجیبانه به گناه خود اعتراف کرد و گفت: «این را یکبار دیگر هم شنیده بودم ولی مرا نگرفته بود. ایس با اجرای شما حس می کنم که یک تابلوی بزرگ را در مقابل خود می بینم.» و از جا برخاست و پیشانی بانوی هنرمند را بوسید.

همچنین، یک ماه بعد روز بیست وینجم ماه مه، سرانجام در برابر نیروهای زنجیر گسیختهٔ سمفونی در دومینور اثر بتهوون با اجرای مندلسون سر فرود می آورد.

آن هم به هنگامی که هشتادویکسال داشت، حتی در آن سنوسال مفصلهای او نرمش و انعطافش را حفظ کرده بود. و از میان سیلاب هائی چون بتهوون و شوبرت که در سر راه خود می دید عبور می کرد. این چیزها را دست کم نباید گرفت. کدامیک از ما می تواند ادعا کند که در هشتادویکسالگی چنین نرمشی داشته باشد؟ نگوئیم که در آن سنوسال شط تفکرات او یخ بسته و از حرکت بازمانده بود. بلکه حقیقت را بپذیریم.

برلیوز را باید کنار بگذاریم. چرا که گوته هرگز او را نشناخت. برلیوز برای هشت صحنه از فاوست آهنگ ساخته بود. زلتر بعد از نگاه مختصری به این سروده ها شرح گزنده ای نوشت که گوته برای همیشه از شناختن این آهنگاز چشم پوشی کرد.

اما رفتار او با «وبر» از همه تأسف انگیزتر است. با او هرگز تفاهم پیدا نکرد و حتی از او بدش می آمد. که علتش خلق وخو و بروروی و بر بود و من پیش از این داستانش را گفته ام. ظاهراً پیرمرد سروصدای سازهای مسی و آلات پر ضربه را تاب نمی آورد. حتی اسپونتینی که مورد علاقه و احترام او بود، با سروصدای سازبندی اش او را به آشوب می کشید، تا آنجا که به کریستیان لوبه گفته بود:

- این سروصدا خسته ام می کند.

لوبه در جواب گفته بود که می توان با آن انس گرفت، همانطور که موتسارت هم آن اوایل شما را خسته می کرد ولی کم کم با آن انس گرفتید. و گوته گفته بود:

- با این وصف باید مرزی برای اوج گرفتن سروصدا گذاشت که گوش را نیازارد.

لوبه باز هم توضيح داده بود:

بله. باید مرزی باشد. و حالا که عده زیادی از مردم اسپونتینی را تحمل می کنند معلوم می شود که از آن مرز فراتر نرفته.

و گوته تمليم حرف او شده بود:

- شاید حق با شما باشد.

امّا ته قلبش اعتقادات قدیم خود را نگاه می داشت وموسیقی نورا نفی می کرد و می گفت: «باید هرزی باشد که...» و امّا این مرز در کجا بود؟ سرانجام گوته سالخورده و زلتر پیر در سال ۱۸۲۹ به این نتیجه رسیدند که مرزی که موسیقی جدید از آن فراتر رفته، عواطف بشری است، و گوته در شرح این موضوع می گفت:

«این نوع موسیقی از میزان پذیرش حساسیت فراتر می رود، و بهمین سبب نمی شود با جان و دل دنبال آن رفت.»

نسل پیش از جنگ نیز جوانان امروزی را به همین چشم می بینند. گوته در سال سالخوردگی از جوانان عصر خود شکایت دارد که همراه گردباد زمانه زیاده به جنب و جوش افتاده اند، و برای حفظ تعادل تأمل و تفکر لازم را ندارند. در سال ۱۸۳۰ جوش و خروش و سروصدای جوانان گوته را دچار سرگیجه کرده بود و مادر سال ۱۹۳۰، صدسال بعد از او همین وضع را داریم. در حقیقت این برخورد دو نسل، و تفاوت میزان حساسیت پذیری دونسل جاودانه ادامه دارد، و همین برخوردها منحنی پیشرفتهای منظم بشری را رسم می کند. با اینوصف هیچ نسلی باز حداکثر ممکن تجاوز نمی کند. وقتی ما در بحبوحهٔ جوانی به قلهٔ کوه می رسیم باز حداکثر ممکن تجاوز نمی کند. وقتی ما در بحبوحهٔ جوانی به قلهٔ کوه می رسیم

پایه کوه نرم و پوک می شود و ما دوباره به پایه نزول می کنیم و دیگران از کوه بالا می روند. ودرحقیقت، مجموعهٔ شمتی های پیانوکم و بیش همان تعداد اُکتاوها را حفظ می کنند. هرچند روح درجات زیروبمش را تغییر می دهد، ولی بردباری جسم وروح سال تاسال متحول می شود. آنها که به پایان عمرطبیعی یک انسان می رسند، با این تغییر درجات در ریتم و شدت و ضعف حساسیت درگیر می شوند، و طبعاً در ایام سالخوردگی نمی توانند با فضای جدید سازگار شوند.

در راه پیمائی نسلها هیچ چیز غیرطبیعی وجود ندارد. مردی که در آغاز زندگی هنری اش در سال ۱۷۹۳ موسیقی موتسارت را می شنود، در پایان عمر و در دمدمه های مرگ، در چهارم و پنجم اکتبر ۱۸۳۱ با آوای کلاراویک خرد بسال به شور می افتد، و از قضا این دختر زیبا و هنرمند که در سالهای بعد به همسری شومان درمی آید، در آن روز سرد در حضور بزرگ مردی پیانو می زد که شکوهمندانه تجربه های دو نسل را تحمل کرده بود.

8

و امّا پانورامای پیوند گوته با موسیقی کامل نخواهد بود، مگر آن که از جنبه های آرام کار او دست برداریم و گمان نبریم که او کاری جز شنیدن و فهمیدن موسیقی نداشت. نه! گوته طبعی نیرومند داشت. وقتی چیزی را می گرفت و جذب می کرد ذهنش بارور می شد، واواز مرحله باز پس دادن و بارور شدن گذشته بود، زیرا آفریننده بود.

این نکته را به یاد داشته باشید که موسیقیدان حرفه ای نبود، حرفه اش شاعری بود، و حالا ببینیم که موسیقی چه اثری در شعر او گذاشته است؟ اولین اثر، که برای ما عجیب می نماید، تهیهٔ متن منظوم برای اپرا بود۲، و

۱ کلاراویک، که بعدها به نام کلاراشومان معروف شد، در آن موقع خردسال بود، و من از زبان او در سالخوردگی شنیدم، که در آن روز، گوته او را بغل کرد و روی چهار پایه نشاند تا دستش به شستیهای پیانوبرسد.

۲ علاقهٔ حیرت انگیزش به نوشتن متن منظوم برای اپرا تا آخرین سالهای عمر با او باقی
 ماند. در سال ۱۸۲۸ سرگرمی اش آن بود که برای «موسی» اثر روسینی متن منظوم تازه ای

آن را با سماجت دنبال می کرد و می توان گفت که این کار از سرگرمیهای او بود، و چه ساعات و روزهائی را که بر سر این تفنن گذاشت، و چقدر تلاش می کرد تا متن خوبی تنظیم کند و ناکامیها باعث نومیدی اش نمی شد.

بارها برای انواع تآتر موزیکال طرحهای تازه ریخت. تازه دوران نوجوانی را پشت سر می گذاشت که در سال ۱۷۶۳ برای آپرت ایستالسیائی La sposa Rapita متن منظومی نوشت. در سال ۱۷۷۳—۱۷۷۳ «اروین والمیر» را نوشت، که یوهان آندره فون افن باخ ملودیهایش را ساخت، و چندی در تلاش بود که با همکاری گلوک طرح یک درام موسیقائی رابریزد، که گلوک تن به این کار نداد، گوته ناچار به فکر افتاد و به کمک دوست موسیقی دانش کریستف کایزر این فکر را جامهٔ عمل بپوشاند، و هم زمان با دوستش خانم کورونا شروتر به طرح چند باله مشغول شد (۱۷۸۲)، در این دوره در تلاش هنری او همه چیز با موسیقی درآمیخته بود پروسر پنای او، مونودرامی که به تأثیر ژان ژاک روسو نوشته موسیقی درآمیخته بود پروسر پنای او، مونودرامی که به تأثیر ژان ژاک روسو نوشته

بسازد. برای اپراهای اسپونتینی متن منظوم می نوشت. دوست داشت برای آثار هندل شعر بنویسد. از اشعاری که برای اوریانته، و اوبرواین ساخته بودند، بدش می آمد، و در این خصوص با بتهوون هم عقیده بود، و هردو معتقد بودند که مرد سقا اثر کروبینی متن خوبی دارد.

گوته هرگزیک اپرا را از متن منظوم آن جدا نمی کرد. شعر برای او در درجه اول بود. در سال ۱۸۲۸ می گفت: «نمی فهمم که چگونه موضوع را از موسیقی جدا می کنید و از هرکدام جداگانه لذت می برید؟ شما را می ستایم. امّا نمی دانم چگونه گوشهای شما آوائی را در اپرا می شنود، و به معنای آن که از هرچیز قوی تر است توجه ندارد، و چگونه معنا را که به جای چشم اپرا قرار دارد نمی بیند و قربانی شدنش را حس نمی کند؟»

و پیش از این گفتم که چشم برای او نمودار عقل بود و چشم را از اعضای تعقل می دانست.

و حق با او بود. بیشتر موسیقیدانان کمتر از چشم بهره می گیرند و به همین دلیل از تحقل باز می مانند. البته نمی توان آنها را سرزنش کرد، زیرا موسیقدانان به گوشهای شنوای خود می نازند و بس.

و می دائم که بنهوون بامن هم عقیده بود و بر گوته آفرین می گفت!

بود، دکلامه ای همراه با موسیقی بود (۱۷۷٦). پس از آن «لیلا»ی او به اپرای پریان شباهت داشت. او در عین حال دکلاماسیون های هندل و گلوک را هم مطالعه می کرد و احساس می کرد برای اجرای طرحهایش به همکاری یک موسیقی دان چیره دست نیاز دارد، که در وایمار جای چنین هنرمندی خالی بود.

در سال ۸۰ – ۱۷۷۹ همراه حکمران وایمار به سویس رفت، و منظور اصلی او بازیافتن کایزر بود، که در زوریخ اقامت داشت. در آنجا به کمک او و بر اساس یک داستان سویسی، کمدی موزیکالی به نام جری و باتلی تنظیم کرد، و بعد از آن در نامه هایش به کایزر در خصوص موسیقی، نقطه نظرهایش را شرح می داد و همانگونه که لولی Lulliy یاری کینو به ساختن آهنگ می پرداخته، گوته در نظر داشت به کمک کایزر نمایشنامه های موزیکال بنویسد که سه نوع موسیقی را با یکدیگر در آمیزد:

۱ - ترانه های عامیانه

۲ - آوازهائی در بیان عواطف، و همراه با حرکات و اطوار هنر پیشگان

۳- گفت وشنودهای موزون و هم آهنگ با حرکات هنر پیشگان

و این گفت و شنودها باید از نظر سبک یک دست باشد و درصورت امکان تم اصلی آن به وسیلهٔ مدولاسیونها، تنالیته ها، ریتمها بسط وگسترش پابدو چندگونگی پید! کند و در هر حال از منطق دورنشود و در خطی ساده و شفاف و روشن پیش رود.

اما آهنگساز می بایست از همان آغاز نمایشی بودن موسیقی را، با ملودیها و اکومپنیمانها نشان هد، و ارکستری کوچک ایس کار را به عهده بگیرد و بقیه سازها با ارکستر همراهی کنند و سازهای بادی فقط برای ادویه زدن به غذا به کار رود! و تک تک به کار گرفته شوند. گاهی فلوت، گاه او بوا، گاهی باسون به صدا درآیند، نه آنگونه که آهنگسازان جدید همه را با هم وارد میدان می کنند و در نتیجه ماهی و گوشت سرخ کرده و آبگوشت همه یک مزه می دهند.

آمّا گوته در ابتدای ابتکارات خویش، حسابش در همکاری با کایزر اشتباه از آب درمی آید. کایزر در نوشتن و تنظیم آهنگ کند است و در نظر دارد که کار خود را به یکی از آماتورهای موسیقی در وایمار واگذارد و گوته کم کم

دلسرد می شود.

با این همه کایزر را رها نمی کند. او را به وایمار می خواند تا آنچه از گلوک پیش از مرگ او آموخته، به دیگران یاد بدهد. اما کوشش او بی فایده است! با این همه، از تلاش دست برنمی دارد و در سال ۱۷۸۳ برای پنج کمدی موزیکال متن می نویسدا.

مدتی بعد با طرز کاریک دسته از هنرمندان خوب ایتالیائی آشنا می شود و گفت وشنود نویسی را کنار می گذارد و متوجه آواز می شود و به این فکر می افتد که به کمک کایزریک اینترمتزو با سه پرسُناژ بنویسد که سراسر با آواز، و به سبک ایرابوف باشد. او همانگونه که درباره ویلهلم مایستر با شیللر مکاتبه می کرد، در این زمینه مرتب با کایزر نامه نگاری داشت. می خواست در آلمان نوع تازه ای از هنر نمایش موزیکال را عرضه کند و کوشش می کرد که اولین کار او دقیق و ماهرانه باشد. غافل از آن که چنین کاری از او برنمی آید، چون ادبیات حرفهٔ او بود و در خط اول ادب بود، امّا موسیقی حرفهٔ او نبود، و برای چنین کاری علاوه بر مهارت ادبی، باید در خط اول موسیقی هم قرار می گرفت. در صورتیکه خط موسیقی را ازروی تفنن و سرگرمی دنبال می کرد، و تا مدتها متوجه نقاط ضعف خود در این رشته نبود تا آن که موتسارت در سال ۱۷۸۵ «اسیر حرم» را عرضه کرد و تازه چشم او باز شد و فهمید که عیب کارش در کجاست. موتسارت بی آن که مثل گوته آنقدر مقدمه چینی کند و به اندیشه و کارپیچ وتاب بدهد، به کمک ذوق و نبوغ فطری در موسیقی، کمدی موزیکالی را به صحنهٔ تآتر آلمان روانه کرده بود که شادی در آن جرقه می زد و سرشار از عواطف و تأثرات بود، و به یک روز بهاری می ماند که گاهی ابر می شود و می بارد و گاهی آفتاب از پشت ابرها درمی آید. گوته با تأمل در «اسیر حرم» دریافت که چه نقصهایی در کار او بوده، و چرا با آن همه مطالعه و کاوش به جائی نرسیده است. مدتها هدفش این

۱ آبرت این متنها را بررسی کرده است و می گوید که «گوته از نمام مبکهای تآتر
 موزیکال فرانسوی و ایتالیائی و آلمانی در عصر خود آگاه بوده است.»

بود که در چهار پرده سه نفر آدم فریبکار را روی صحنه بیاورد، و حالا به چشم خود می دید که در «اسیر حرم» هفت نفر بر صحنه آمده اند که عواطف و فضائل متفاوتی دارند. بعد از این اتفاق تنور سرد شده را نمی توانست به آسانی گرم کند. کایزر که در اولین کار خود اینگونه در گل مانده بود، دیگر نمی توانست همکار عالیقدر خود را همراهی کند. جمعاً وقت زیادی را بیهوده تلف کرده و برای هیچ و بوچ مدتها زحمت کشیده بودند. در پائیز ۱۷۸۹، گوته که آدم با انصافی بود در کارنامهٔ خود نوشت که در تلاش عظیم خود به جائی نرسیده است!

نامه نگاری و همکاری او با کایزر همچنان ادامه داشت. در این کاوشها به نوعی استه تیک در عالم تآتر دست یافته بود و تا مدتی معتقد بود که باید شیوه Saltatio را دنبال کرد، و برای کایزر به تفصیل شرح می داد که از نظر ریتم و ملودی باید چنین منظوری در ساخت کمدی در نظر گرفته شود و این مطلب را به صورتهای گوناگون گفته بود:

«درک من از درام آنستکه حرارت کلام از اول نا آخر، بی وقفه ادامه داشته باشد.»

گوته پس از چندی دریافت که بیشتر تابع ذهنیات خود بوده، و با توجه به روحیهٔ تماشاگران و کاربرد تآتر و خصلتهای بازی و بازیگران، چنین چیزی در عمل امکان ندارد و طبیعت آدمی با چنین وضعی سازگار نیست، و باید جنب وجوشهای صحنه گاهی پرشتاب، و گاهی پردرنگ باشد، تا بازیگر و

۱- از سوم سپتامبر ۱۷۸۹ تا ۱۸ ژوئن ۱۷۸۸ گوته در وایمار و ایتالیا چندین اپرایوف به بک ایتالیائی از آثار گولدونی، پیچینی، سالیری، چیماروزا را تماشا کرد و نکته های ثازه ای آموخت، و افسوس می خورد که ای کاش پیشتر، این نکته ها را می دانست و در نمایشنامه نویسی به کار می برد. او بار دیگر به کایزر روی آورد و از او خواست برای اگمونت موسیقی تنظیم کند، و به فکر افتاد اپرائی بنویسد که موضوع آن را از «ماجرای گردن بند» گرفته بود. و این اولین طرح ایتالیائی او بود.

۲ این شیوه ای کهن است که کمدی براساس آن درست شده و با جست وخیز و رقص و
 بازی و حرکات شاد نمایش داده می شد.

تماشاگر فرصت آرامش و تفکرراداشته باشند. امّا نمایش باید با گردبادی از جنب و جوش و سروصدا پایان یابد. (و طبعاً در این قسمت با استادان اپرابوف ایتالیائی و اصول تآتری آنها موافق بود.)

گوته در خصوص ریتم شاعرانه در کمدی موزیکال مطالعات زیادی می کرد، و سرمشق ایتالیائی را بی کم و کاست نمی پذیرفت و معتقد بود به جای آن که گفتگوها پر حرارت و یک دست پیش برود و در همه جا با ملودیهای زیبا همراه باشد، باید در هرجا که شور و هیجان به اوج می رسد این ریتم را شکست تا کلام و ملودی مناسب آن حال درآید. او در این ایام به پیروی از مکتب موتسارت معتقد بود که جوشش زندگی و زیبائی را باید به هم پیوند داد، و به همین سبب از Opera Seria که زیاده از حد سرد و خشک و پرطمطراق بود نفرت داشت، و این بار در سفر رم در یادداشت هایش نوشت:

### «برای هر کاری پیرشده ام، جز برای پذیرفتن حقیقت.»

امّا به شادی اپرابوف دلباخته بود. اپرابوف برای او نمایشی از شادی صمیمانه و ناب طبیعت ایتالیائی بود. آرزو می کرد که این عصای موسی را به آلمان بیاوردوباآن معجزه ای بکند. حیف که کمی دیرشده بود. موتسارت معجزه اش را به همگان نشان داده بود. ولی موتسارت همتا نداشت. و دیگر در جهان نبود. چرا گوته اینقدر دیر او را شناخته بود؟ چرا به جانب او نشتافته بود؟ چرا پانزده سال تمام، کایزر را گرفتار کرده، وادارش ساخته بود به میل او قدم بردارد؟ کایزر مردی بود خوب و شایسته، با اندیشه ای بلند و نهادی پاک و پرهیزکارا، و موسیقی دانی بود برجسته و تحصیلکرده. افسوس که گردش خون او کمی کند بود! و در حقیقت سایه ای از آفتاب گوته بود آ.

۱- گوته در همه حال به حسن اخلاق توجه بسیار داشت، و در دوستی و یگانگی به فضایل اخلاقی بسیار اهمیت می داد. این مطلب گرچه خوب است، امّا همیشه درست نیست، و گاهی هنر و اخلاق باهم جفت نمی شوند و در گزینش به ما لطمه می زنند.

۲ کایزر در سال ۱۷۷۷ گزیده ای از لیدهایش را منتشر کرد. گونه در چند گزیده، لیدهای دوستش را نقل کرده است، «بود» چند نمونه از آثار او را در کتاب «گونه و موسیقی» به

در سال ۱۷۸۹، کایزر برای همیشه در شهر زوریخ به انزوا پناه برد و تا به هنگام مرگ، ۱۸۲۳، از آنجا قدم بیرون نگذاشت. گوته هرگز خاطرهٔ وفاداری او را از یاد نبرد و همیشه از کناره گیری او به افسوس یاد می کرد.

امّا این پانزده سال تجربهٔ بی فرجام باعث نومیدی گوته نشد و به محض آن که همکار تازه ای به دست آورد، طرحهای مربوط به تآتر موزیکال را دنبال کرد. این بار همکار او فریدریش رایشاردت از منطقه گوتنبرگ بود. هنرمندی شاداب و هوشمند و پرجوش و لبریز از قریحه و ابتکار. و درست برعکس کایزد، زنده بود و آتشین. کسی نبود که گوته به هزار زحمت وسوسهٔ کار را در او برانگیزد، بلکه برعکس، این رایشاردت بود که می آمد و کنار او می نشست و برانگیزد، بلکه برعکس، این رایشاردت بود که می آمد و کنار او می نشست و بنیادگذار نوعی از لیدهای آلمانی بودند که سی سال شکفتگی و اوج خود را در آن سرزمین حفظ کردند. و معتقد بودند که شی سال شکفتگی و اوج خود را در آن سرزمین حفظ کردند. و معتقد بودند که آهنگسازبایدبیان گر شعر باشد و کلام و صوت و عبارت و ملودی همه اعضای یکدیگرند. و گوته نیز جز این نمی اندیشید.

رایشاردت که از شیفتگان اشعار گوته بود، از سال ۱۸۷۰ به بعد بر آن مبنا آهنگهائی تنظیم کرد که هنوز بعد از یک قرن ونیم عطر آهنگهای دلآویز او در فضا پخش می شود. می دانست که باید منظور هنری گوته را در هر شعر به دست بیاوردوباانعطاف بیان آشتی دهد. حالات گونا گون رابیان می کردوهم او بود که گوته را وصوسه کرد تا متن أپرائی را از اوسیان، شاعر افسانه پرداز اسکاندیناوی وام بگیرد، و افسانه های خدایان شمال اروپا و داستانهای قرون وسطائی اسکاندیناوی را با یکدیگر بیامیزد. با این فکر بود که در جواب رایشاردت چنین نوشت:

## - در فکر طرحی هستم که در دیدار بعدی برای شما شرح خواهم داد. »۱

چاپ رسانده. قطعات او از ظرافت عاری نیست. بیان ساده و محکمی دارد. بعضی از آثار او در همکاری با گوته، در موزه ملی گوته در وایسار نگاهداری می شود. فردیناندهیلرو، ماکس فرید لندر در نوشته های خود از او یاد کرده اند.

١- دريروسرينا نيزسه شخصيت از شمال ارويا راه يافته بودند.

از همان وقت ساکنان شمال اروپا در ذهن خدای المپ راه یافتند، به همانگونه که شمالی هادرایراهای معروف به رینگ یاحلقه اثرواگنرنفوذ کرده بودند.

وباز مدتی در این فکر بود که «ماجرای گردن بند» را بنویسد و متن این اپراکمیک را در سه پرده آماده کند. این اندیشه را در ونیز، با رایشاردت در میان گذاشت، ولی، رایشاردت با او موافق نبود، و اصرار داشت که متن اپرای موردنظر او را بنویسد. این وضع چندان نپائید، وسوسهٔ کاوشهای تاریخ طبیعی در او پیدا شد، و دیگر برای اپرانویسی ذوق کافی در او باقی نماند. با این همه رایشاردت دست بسردارنبودوگوته با اصراراودو باره به فینگال واوسیان روی آورده، ولی این بازگشت هم بی نتیجه بود و دست حوادث شاعر و موسیقیدان را از یکلیگر جدا کرد.

رایشاردت از شیفتگان انقلاب فرانسه بود. به همین سبب او را از دربار برلن کنار گذاشتند و با این ترتیب امکانات تجربی موسیقی و نمایش از دست او گرفته شد. گوته نیز در این هنگام (۱۷۹۱) به مدیریت تآتر وایمار منصوب شد، در حالی که تآتر شهرستانی برای اجرای طرحهای وسیع او آمادگی نداشت و نمی تواست طرح کمدی موزیکال آلمانی را در اینجا جامه عمل بپوشاند و به تآترهای دیگر آلمان هم دسترسی نداشت، گوته از آن نویسندگانی بود که وقتی چیزی برای تآتر می نوشت می خواست بداند که در کدام تآتر روی صحنه می آید، بازیگرانش چه کسانی هستند و تماشاگرانش چگونه آدمهائی هستند. و چون هنوز بازیگرانش چه کسانی هستند و تماشاگرانش چگونه آدمهائی هستند. و چون هنوز بوداخت، و چندی بعد جامهٔ رزم پوشید و به جنگ فرانسه رفت ا

پس از بازگشت از جبهه، دوستی او با رایشاردت به هم خورد، زیرا

۱— در ماههای اول مدیریتش در تآتر چند کمدی موزیکال کوتاه به اصرار رایشاردت نوشت، که از این میان ادوین، کلودین و جری، از بقیه معروفتر بود. بعد از آن نیز چند اپرت و اینترمتموی ایتالیائی و بیست وسه متن اپرایوف از چیماروزا، و آنفوسی و دیگران را تنظیم کرد و بر صحنه آورد.

رایشاردت جانبدار فرانسه، و از عاشقان اندیشه های انقلابی آن سرزمین بود. همین امر باعث شد که روابط آن دو به سردی گراید و از سال ۱۷۹۵ به بعد با رنجش و کدورت از یکدیگر جدا شوند ۱.

ازیکدیگر جدا شدند و زلتر در سال ۱۷۹۳ جای او را گرفت، و کارش را با ساختن آهنگ برای ترانه های گوته آغاز کرد، و با همان اولین تماسها و نامه نگاریها بین آنها همدلی و همدردی پیدا شد. در سال ۱۷۹۸ گوته قطعات زلتر را ستود و گفت که منظورهای شاعرانه اش در این قطعات بازتاب یافته است و در سال ۱۷۹۹ نوشت «اگر شعرهای من ملودیهای زلتر را به او الهام می بخشد، ملودیهای زلتر نیز الهام بخش من است، و یقین دارم اگر ما با هم باشیم خداوند غزل بیشتر به سراغ من خواهد آمد.»

و راستی او در پنجاه سالگی همکار دلخواه خود را پیدا کرده بود؟

نه! دوباره پس از مدتی دچار سرخوردگی شد که ما از آن حرفی نمی زنیم. گوته هرگز اینگونه شکوه ها و نگرانیها را با کسی نمی گوید، و ناکامیها و لغزشها را در سینه می پوشاند، و خدا می داند که چه شکایتها در دل پنهان کرده بود.

بی تردید زلتر بهترین و مهربانترین و مخلصترین دوست او بود. زلتر به مهربانی در رگ و ریشهٔ او فرو رفته بود، شادی و صفای دوستی اش را به او بخشیده بود، و چنان با او نزدیک بود که وقتی گوته مرد، او نیز مرد. ۳ و در این

اس شیللر تندخشم و کینه توز بود و گوته را واداشت که مطالبی بنویسد و بی انصافانه به رایشاردت حمله کند. رایشاردت در مقابل این بدگوئیها و پرخاشگریهای کین توزانه شایستگی اخلاقی خود را نشان داد. و نه تنها به دشنام پاسخ نداد، بلکه همیشه با عزت و احترام از گوته بزرگ یاد می کرد.

۲— ادر سال ۱۸۲۰ گوته به زلتر می نویسد: «آهنگهای تو و شعرهای من از یک تافته اند. حال آن که وقتی آهنگهای دیگران را می شنوم مدتها باید بکاوم و سرگشته باشم تا سرانجام دریابم که این آهنگها را به الهام از اشعار من ساخته و پرداخته اند.»

س- داستان مرگ این دو شگفت انگیز است. هردو دوست به فاصله کمی از یکدیگر جان

نکته جای تردید نیست که این موسیقیدان بسیاری از لیدهایش را مستقیماً از اشعار گوته گرته برداری کرده بود. گوته در این خصوص می گفت: «زلتر نیازی ندارد که ملودی تازهای پیدا کند. کافی است که ملودیها را از ضمیر ناخودآگاه شاعر بردارد و رونویسی کند.» ا

گوته همیشه آرزو داشت به کمک موسیقی دانی از رسته آهنگازان بزرگ به خلق آثاری در پیوند موسیقی و ادبیات بپردازد، زلتر همدم و همرازش یا او را درک نمی کرد، یا وانمود می کرد که او را درک نمی کند. و در اجرای اندیشه های او ناتوان است. این مشکل همیشه بین آنها بود. در سال ۱۷۹۹ گوته «اولین شب والپورگیس» را برای زلتر فرستاد، به این امید که بتواند «بالاد دراماتیک» پرجذبه ای براساس آن تنظیم کند، اما زلتر مرد این کار نبود و از گوته خواست که متنی برای اپرا بنویسد و او را به این فکر انداخت که یک تراژدی یونانی را با آواز جمعی به صورت تازه ای تنظیم کند. ولی این فکر او هم جامه عمل نیوشید. و همکاری او با زلتر به تنظیم چند موسیقی صحنه برای اگمونت؛ و عمل نیوشید. و همکاری او با زلتر دوباره از گوته خواست که متنی برای اپرا برمبنای داستان هرکول یا ارفه بنویسد. خود گوته بیشتر راغب بود تا برای برمبنای داستان هرکول یا ارفه بنویسد. خود گوته بیشتر راغب بود تا برای قسمتهائی از فاوست که در سال ۱۸۰۸ منتشر شده بود موسیقی مناسبی ساخته قسمتهائی از فاوست که در سال ۱۸۰۸ منتشر شده بود موسیقی مناسبی ساخته

سپردند. گونه روز بیست و دوم مارس درگذشت، و زلتر وقتی این خبر را شنید شادی اش را یک باره از دست داد. یک روزه ده سال پیرتر شد. می لرزید و می گفت: «عزیزترین کسم را از دست دادم. مثل بیوه ای هستم که شوهر و نان آور و آقای خود را از دست داده باشد.» ده روز پس از مرگ گونه سخت بیمار شد، به اتاق خواب خود رفت، در مقابل پیکرهٔ نیم تنه گونه تعظیم کرد و گفت: «عالیجناب! شما مثل همیشه قدم اول را برداشتید و حالا من باید دنبال شما بیایم.» و دیگر چیزی نگفت. به بستر رفت و دیگر برنخاست و روز پانزدهم ماه مه درگذشت.

۱- مجموعه ترانه های گوته که زلتر و دیگران به الهام از آنها آهنگ ساخته اند، در سال ۱۸۱۳ ایشاردت مجموعهٔ
 ۱۸۱۲-۱۸۱۳ در چهار دفتر از چاپ درآمد. پیش از آن در سال ۱۸۰۹ رایشاردت مجموعهٔ
 دیگری از چهار قسمت با همین آهنگها به چاپ رسانده بود.

شود و سرانجام شاهزاده رادزیویل را به این کار مأمور کرد'. دریایان سال ۱۸۱۰ از زلتر به اصرار خواست که دست کم چند قطعه آواز برای فاوست بنوید، ولی دوست و همدم او به هر بهانه خود را کنار کشید. گوتهٔ بینوا ظاهراً در انتخاب همکاران موسیقی دانش چندان شانش نداشت. «ابرواین) که سر پرستی گروه موسیقی او را به عهده داشت، از نظر آهنگازی از حد متوسط نیز یائینتر بود. این مرد در سال ۱۸۱۶ تلاش کرد ملودرام پروسر پینا را به زیور موسیقی بیاراید. سپس به فاوست روی آورد و مدتی بر سر این کار رنج برد و اولین مونولوگ را به هم فشرد و با حذف صحنه واگنر آن را به صورتی درآورد که از اول تا آخر صحنه را سرودهای عید یاک دربرمی گیرد و تنها در یک جا این سرودها با ظهور روح شیطان و آواز گروهی قطع می شود. شاید به نظر او چنین می آمد که آوای فاوست باید با یک آکومپنیمان نامعلوم دنبال شود و ظهور شیطان بعد از سرودهای عید پاک آغاز ملودرام باشد. «ابرواین» نمی دانست که جای موسیقی در نمایشنامه کجاست. گوته با حوصله بسیار سعی کرد برای او منظور داستان را شرح دهد و روی ضربان قلب موسیقی انگشت بگذارد، و به او بفهماند که وقتی فاوست کتاب نستراداموس را باز می کند، باید ارتعاش و هم انگیزی در جو اتاق وجود داشته باشد. ولی ابرواین منظورش را نمی فهمد، و گوته از ادامهٔ کار چشم مى پوشد، ٢

۱— شاهزاده رادزیویل از سال ۱۸۱۰ کارش را شروع می کند. در سال ۱۸۱۱ گوته قسمتهائی از آن را می شنود. در سال ۱۸۱۹ دو صحنه از فاوست را به نمایش می گذارد که یکی از شاهزادگان نقش مفیستو را بازی می کند. در سال ۳۵—۱۸۳۶ این کار به پایان می رسد و در حدود بیست سال بر صحنه می درخشد.

در مجموعهٔ آهنگهائی که برای ترانه هایگوته ساخته شده، کار رایشاردت، موسیقی و آواز قسمتی از گفتگوی فاوست با شیطان نقل شده است، که خود او ساخته بود.

بتین نیز مجذوب فاوست شده بود و در ژانویه ۱۸۰۸ برای شکوه های مارگریت قطعاتی ماخت.

۲ - چهارده سال بعد ، درسال ۱۸۲۹ ، تازه ابرواین قضیه رامی فهمدو برای هشتادمین سال تولد

سال بعد (۱۸۱٦)، گوته طرح بزرگی برای یک اوراتوریوتهیه می کند که کار موسیقی آن به عهدهٔ زلتر گذاشته می شود امّا به نتیجه نمی رسد. زیرا زلتر برای نوشتن چنین چیزی شایستگی لازم را ندارد. و گوته ناگزیر از آن چشم می پوشد.

گوته از زلتر که در کار خود ناتوان بود کمک می خواست. امّا حاضر نبود از بتهوون با آن همه شایستگی و نبوغ، کمک بخواهد. حال آن که بتهوون حاضر به هر نبوع همکاری بود و آرزو داشت برای فاوست آهنگ بسازد و حتی آماده بود که اوراتوریوی هندل گونه ای به راهنمائی گوته بسازد.

در فوریهٔ ۱۸۱۶ قرار بود در وایمار فستیوال موسیقی برگزار شود و پیروزی آلمان را جشن بگیرند. گوته به موسیقی دانانی که در گروه او بودند توصیه کرد که برای «رؤیای اپی منید» او آهنگی بسازند تا در این فستیوال حرف تازه ای داشته باشد. ۲ آهنگسازان او را به باد ریشخند گرفتند و حتی ریشخند خود را پنهان نکردند. گوته رنجیده خاطر شد و به خشم گفت که دیگر اجازه نخواهد داد که موسیقی دانان وایمار بر اشعار او آهنگ بگذارند. و این ماجرا پایان سالهای پرتلاش او برای پیوند شعر و موسیقی و نمایش بود و همه چیز به شکست انجامید. ۳

گونه قسمتی از فاوست را می سازد و به اجرا درمی آورد که نمایش آن تا سال ۱۸۷۰ ادامه می یابد، که «بود» این قطعات را که چندان ار زشمندنیست درجلددوم کتابش نقل میکند.

۱ - به یاد داشته باشیم که زلتر از گوته خواسته بود که متن «سامسون» را برای اپرا بنویسد ولی او به چنین کاری حاضر نشده به صراحت گفته بود «نمی خواهم یهودیها را روی صحنه ببرم و عشق حیوانی چنین مردی را نشان بدهم.» غافل از آن ده موسیقی دان محبوب او، هندل، مدتها قبل «تنها اسرائیلی در مصر» را با درخشش بسیار بر صحنه برده بود.

۲-- گوته دو طرح دیگر نیز برای این جشن داشت که یکی آوازی گروهی با رنگ رمانتیک
 بود و دیگری آهنگی براساس شعر «فریدالدین و کلاله» که از اشعار دیوان خود او بود.

۳— گناست بازیگر هنرمند در همین روزها از گوته درخواست کرد که او را از بازی در تآتر معاف کند و گوته در حاشیهٔ درخواست او نوشت:

> «Zur Erinnrung Truber Tage, Voll Bemuben, Voller Plage»

> > «به یاد روزهای آشفته، برزحمت و پرعداب.»

هرچند گوته در تآتر به آرزوی خود نرسیدلیکن از طرحهای خود در زمینهٔ موسیقی و تآتر دست برنداشت. این شکست ها باعث شد که از دیگران جدا شود و به تأمل و تفکر پناه ببرد و مطلوبش را در درون خویش بجوید و سرانجام در این مسیر به آنچه در جستجویش بود رسید، تآتری را که منظور او بود خلق کرد و اپرای نامرثی اش را بر صحنهٔ وجود آورد، و در این مرحله دومین قسمت فاوست را به تمام و کمال به جهانیان هدیه کرد که بزرگرین درام غنائی او بود.

ما خودمان را با فرضیه ها مشغول نمی کنیم. خود او همه چیز را فاش گفته است و شعر و موسیقی رُرفای روح خود را در این شط عظیم سرازیر کرده است و به حق از تمام کسانی که در موسیقی دست دارند توقع داشت که بسیج شوند و همه هنرها را در خدمت فاوست به کار بگمارند. و به صراحت به اکرمن گفته بود: «قسمت دوم فاوست به هنر پیشگان درجه اول نیاز دارد. هنر پیشگان و آوازه خوان های زن و مرد باید در کمال مهارت نقشهای خود را بازی کنند. نقش هلن را نباید یک نفر بازی کند، بلکه باید دو هنر پیشهٔ بزرگ این نقش را به عهده بگیرند. چون کمتر اتفاق می افتد که یک خوانده زن در عین حال هنر پیشهٔ درجه اول تراژدی هم باشد.»

امّا از کجا می توان آهنگدازی را یافت که به قول گوته «هم طبع آلمانی و هم سبک ایتالیائی»داشته باشد. و المثنای موتدازت باشد؟ گوته برای پیدا کردن چنین آهنگدازی شتاب زده نبود و خود او هم اصرار نداشت که در زمان حیاتش چنین کار شگرفی انجام شود، و در مقابل «اکرمن» گفته بود: «باید منتظر باشیم تا خدایان درموقع خود وسایل کار را فراهم کنند. برای اینگونه کارها عجله نباید کرد. زمانی خواهد رسید که معنی این اثر بر همه روشن شود، و مدیران تآتر، شاعران و آهنگدازان در این کار بر بکدیگر سبقت بگیرند.»

دیگر در انتظار چیزی نبود. نمی خواست نتیجه کارش را ببیند. در صحنهٔ تفکر خود آنچه می بایست ببیند دیده بود. ۲

۱- به هنگام این گفتگو هشتاد سال داشت.

۲ فرزند بتین که ده روز پیش از مرگ گوته او را دیده بود چنین می نویسد: «به نظر

دومین قسمت فاوست نقش زندهٔ آرزوهای او در دنیای شعر و موسیقی بود که در تآتر درون او شکل پیدا کرده بود. این اثر بزرگ منقدان و هنرسنجان را به بهت فرو برد زیرا همهٔ معیارهای هنری را در هم ریخته بود. روح فاوست در نخستین روزهای آفرینش در روشنائی زلال، و بر فراز امواج منتظر مانده بود، تا گوتهٔ دوم، گوته موسیقی دان ۱، سراپایش را با روشنائی تازه ای شستشو دهد.

٥

مبادا گمان کنید که من دومین قسمت فاوست را متن منظومی برای تآتر و اپرا می دانم. که اینگونه متن ها نیمی از شعر است، امّا وقتی گوته چیزی بنویسد شعر و موسیقی را در حد کمال با خود دارد. نوشته او شعر و سرود است، شعر و آواز است. و بیش از شعر و آواز، ارکستری تمام عیار است. در قسمت اول و دوم فاوست، پریان «سازی» عصر رمانتیک و عصر واگنر و عصرهای بعدی با یکدیگر همکاری دارند. حقیقت را از زبان فیلیپ اشپیتا بشنویم که می گوید: «گوته در دوران سالخوردگی در به روی موسیقی جدید، و بتهوون و شوبرت و و بر و دیگران بسته بود، زیرا دنیای شاعرانه ای درست کرده بود که همهٔ آرزوهای بشری در آن جمع بود. موسیقی شاعرانه ای آفریده بود که از نغمه های آنها فراتر می رفت. کدامیک از نوابغ موسیقی می توانند آهنگی بسازند که با این دو خط شعر گوته برابری کند:

«Ueber allen Gipfeln
ist Ruh...»

— «Was...
durch das Labyrinth der Brust
Wandelt in der Nacht...»

می آمد به دنیای دیگری جز دنیای ما تعلق دارد. خیالات و تفکرات او با آنچه در روی زمین می گذشت ارتباط نداشت.»

۱- بیهوده نیست که موسیقیدانان اینقدر مجذوب فاوست شده اند ولی هیچکدام، حتی شومان که آخرین صحنه اش را ساخته، نتوانسته اند انتظار گوته را برآورند.

اشپیتا در اعماق فرورفته و می گوید: «این قطعه موزیکال تر از آن است که برایش موسیقی بسازیم». سازها فقط می توانند سرابی از این چند خط را به ما نشان دهد.»

و درست می گوید، آنچه موسیقی در مقابل چشم ما می گذارد فضا و مدار سحرآمیز قطعات اوست. فضا و مداری بعد از محتواوعمق شعراوست. در موسیقی، درزیباترین شکل خود، اقیانوسی از صوتها را با امواج پرجوش در زیر نور آفتاب می بینیم، امّا از جادوی کلمات که این امواج را رام کند وبراین اقیانوس، مهر و امضای گوتهٔ بزرگ را بگذارد محروم است.

گوته «موسیقی کلام» را آفرید، و تنها خود از جادوی آن باخبر بود.
گروه کوچکی از بازیگران که در فن بیان و دکلاماسیون مهارت داشتند زیردست او بودند، در نهایت سختگیری از آنها می خواست که فن خود را خوب بیاموزند و موسیقی کلام را رعایت کنند. بازیگران را وادار می کرد دقایق هنری را مراعات کنند، و در این کار استاد بود. در تمرینهای تآتری معیار دردست او بود. در آن هنگام مانند شیللر، در مقابل ناتورالیست ها قدعلم کرده بود، و می گفت که تراژدی باید برای نمونهٔ اپرا انتخاب شود. و می خواست که بازیگرانش مانند اعضای ارکستر گوش به فرمان او باشند و هرکس به اشارهٔ او نقشی را که به عهده دارد بازی کند. از زبان ویلهلم مایستر به بازیگران توصیه می کرد.

«در این جمع هیچکس نباید چیزی را از آن خود بداند، هرکه باید به همراهی آوای دیگران بخواند و احساس آهنگساز و آفرینندهٔ اثر را منعکس کند و ما که می خواهیم هنری را که از همهٔ انواع موسیقی گونا گونتر و وسیعتر است نمایش بدهیم، باید به هوش باشیم، و به روشنی این نکته را دریابیم که ما را اینجا فراخوانده اند تا با ذوق و روح مشترک با یکدیگر همراهی و همکاری کنیم.»

در ویلهلم مایستر می خوانیم که وقتی ویلهلم گروه خود را آماده کرد تا در برابر شاهزاده بازی کنند، همه چیز در اختیار او بود. اعضای گروه و فیلین زیبا در اختیارش بودند، تا آن که قضایا به صورت تازهای در آمد. فیلین زیبا، ستارهٔ گروه و معشوقهٔ او با شاهزاده هم بستر شد و اعضای گروه به ریش او خندیدند. با این که احساسات عاشقانه اش لطمه خورده بود از سخت گیری و هدایت گروه خود دست برنمی داشت.

گوته بازیگرانش را مثل یک رهبر ارکستر هدایت می کرد. سخت گیر بود. تمام حرکاتشان را زیر نظر داشت و به دقت حالات و حرکاتشان را مشخص می کرد. به آنها می فهماند که در کجا نرم و ملایم و در کجا خشن و قوی باشند. در سال ۱۸۰۳ قسمتی از اصول و قوانین هنری اش را روی کاغذ آورد و آن را هنر موسیقی در نثرتویسی آنام نهاد و در حاشیهٔ «نامزدی مسین» یک یک اصولی را که از نظر موسیقی و دکلاماسیون باید به اجرا درآید قید کرده بود که برای مثال اینجا باید به نیم صدا، آنجا باید صاف و پرطنین، و در جائی لرزان و در جائی دیگر تند تر اجرا شود.

حتی اینگونه اشارات را کافی نمی دانست و مثل موسیقی داتان زمان خود، و مانند بتهوون، دستگاه «مترونم ملتل» را به کار می گرفت و برای موسیقی کلام، طول و کشش هر کلمه و هر مکت را مشخص تر کرد. حتی فاصلهٔ نقطه گذاریها را با میلیمتر نشان می داد:

| <del></del> , |          |            |
|---------------|----------|------------|
| <del></del> , |          |            |
| <del>:</del>  |          |            |
|               | <u>†</u> |            |
|               |          | . <b>?</b> |
|               |          |            |

این همه دقت و انضباط از روحیات خاص قوم ژرمن حکایت

۱- از اشتغالات فکری او کاربرد گروه آواز در تراژدی بود، و در این مورد طرز کار هندل و گلوک را می پسندید و آنها را وارثان شایستهٔ هنر باستان می دانست، در تنظیم فاوست دوم از تجربه های آن دو موسیقی دان یاری می گرفت، امّا مسئله عمده امکانات عملی صحنهٔ تآتر بود که نمایش «نامزدی مسین» چیزهای زیادی به او آموخت. شیللر او را وسوسه کرده بود که خوانندگان آوازهای گروهی د کلاماسیون را همصدا انجام دهند امّا نشیجه تأسف آور و ناپسند

می کند، و ظاهراً افراط در دقت و انضباط این عیب را دارد که در مقابل جهش و جوشش خلاقیت و نسمایش ذوق و هستر مانع درست می کند و انضباط سربازخانه ای را به یاد می آورد که افراد یک گروهان باید بی چون وچرا دستور فرمانده را اجرا کنند. ۱ امّا آنتوان گناست می نویسد که استاد تنها بازیگران تازه کار را با این شیوه با چم و خم آشنا می کرد و بعد از آن که به کار مسلط می شدند رفته رفته افسارشان را سست می کرد!

تنها دستهٔ بازیگران نبودند که در مقابل استاد ناچار بودند مثل اعضای ارکستر گوش به فرمان باشند و انضباط سربازخانه ای را تحمل کنند، خود او نیز در هنگام نوشتن و سرودن چنین انضباطی را مراعات می کرد. در اوج پختگی (۱۸۰۱–۱۷۹۱)، پیش از نوشتن یک اثر، کلمات بی معنی را پشتهم و به اندازهٔ ابیات شعر می نوشت، و روی تک تک کلماتی که می خواست به جای اینها بگذارد حساب می کرد تا طنین و موسیقی کلام و اندازه و ظول هر بیت از پیش معلوم باشد، و برای توضیح این مطلب می گفت:

### - اول موسيقي!...

امّا موسیقی مفهوم دیگری برای او داشت، و جر آن بود که در ذهن موسیقیدان می گذرد. موسیقی او ویژهٔ خود او بود<sup>۱</sup>. چیزی بالا تر از کلام بود. او عصای سحرآمیزش را همیشه دردست داشت و حاضر نبود آن را لحظه ای به زمین بگذارد. خود او به کنبل گفته بود:

بود، به این علت از تک خوانی و دو صدائی و سه صدائی گروههای همسرا به تناوب بهره می گرفت و با افزایش و کاهش صدا تنوع بیشتری به آوازها می بخشید... گِناست این حطلب را به تفصیل در خاطراتش شرح می دهد.

۱ – او را متهم می کردند که از بازیگرانش مانند مهرهٔ شطرنج استفاده می کند.

۲- خاطرات گناست در این خصوص از همه گویاتر است.

۳ در این مورد گوته و شیللر باهم اختلاف داشتند و بر سر کلام موزیکال، یا کلامی که فراتر از موسیقی باشد با یکدیگر بحث می کردند. گوته استقلال موسیقایی کلام شاعرانه را در نظر داشت، که ویژهٔ خود او بود.

«کلام زیبا از نغمهٔ دلنشین والاتر است. هیچ چیز را با کلام زیبا نمی توان مقایسه کرد. مدولاسیونها و انعطاف کلام برای بیان احساس بی شمار است. آواز هم وقتی به اوج دراماتیک و عاطفی خود می رسد به سخن ساده بازمی گردد، و این مسأله را آهنگسازان بزرگ تجربه کرده اند.»

موسیقیدانان معتقدند که موسیقی پایان کلام است، اما گوته برعکس معتقد بود که موسیقی در پایان به کلام می رسد. که هریک در محدودهٔ نبوغ خود درست می گویند. گوته به دنیای درون دست یافته، و به کمال خویش رسیده بود و هرچند برای بیان مطالب خود عناصر گرماگرم را با تناسبهای مختلف بکار می گرفت مجموعهٔ آن عناصر کم و زیاد نمی شد. گوته در هرحال موسیقی دان شعر بود، همان گونه که بتهوون شاعر موسیقی بود، و آنها که تنها شاعر و تنها

۱- در حدود سال ۱۸۰۰، د کلاماسیون شاعرانهٔ گوته تنوع و وسعت بسیار داشت. کشیش اوالسد افن باخ می نویسد: «الحان را به کار می گیرد و آنچه را که می خواهد بیان می کند. در د کلاماسیون، از فاصله های بسیار کوتاه استفاده می کند. در میان «دو» و «رِ» شاید شانزده صدا را جای می دهد که در موسیقی به شمارش نمی آیند. د کلاماسیون را با حرکت تند شروع می کند، و بعد از یک ملودی و گذار به یک ملودی دیگر و بازگشت به تنالیتهٔ اول کار را به انجام می رساند.»

نوضیحات کشیش چنان دقیق و مشروح است که انسان تصور می کند دربارهٔ قطعهٔ اول یک سونات مطلبی را می شنود. اما گوته با بالاتر رفتن سنش تنوع الحان را کنار می گذارد. در موقع دکلاماسیون به صدای بم و زنگ دار سخن می گوید، امّا در گفتگوی عادی لحنش ملایم است. با این وصف سرشار از زندگی و نیرو است و گاهی بیانش چنان رنگ خشونت می گیرد که طرف را می ترساند. در موقع تمرین Roijean چنان بر سریکی از زنان هنر بیشه فریاد کشید که او دچار تشنج اعصاب شد.

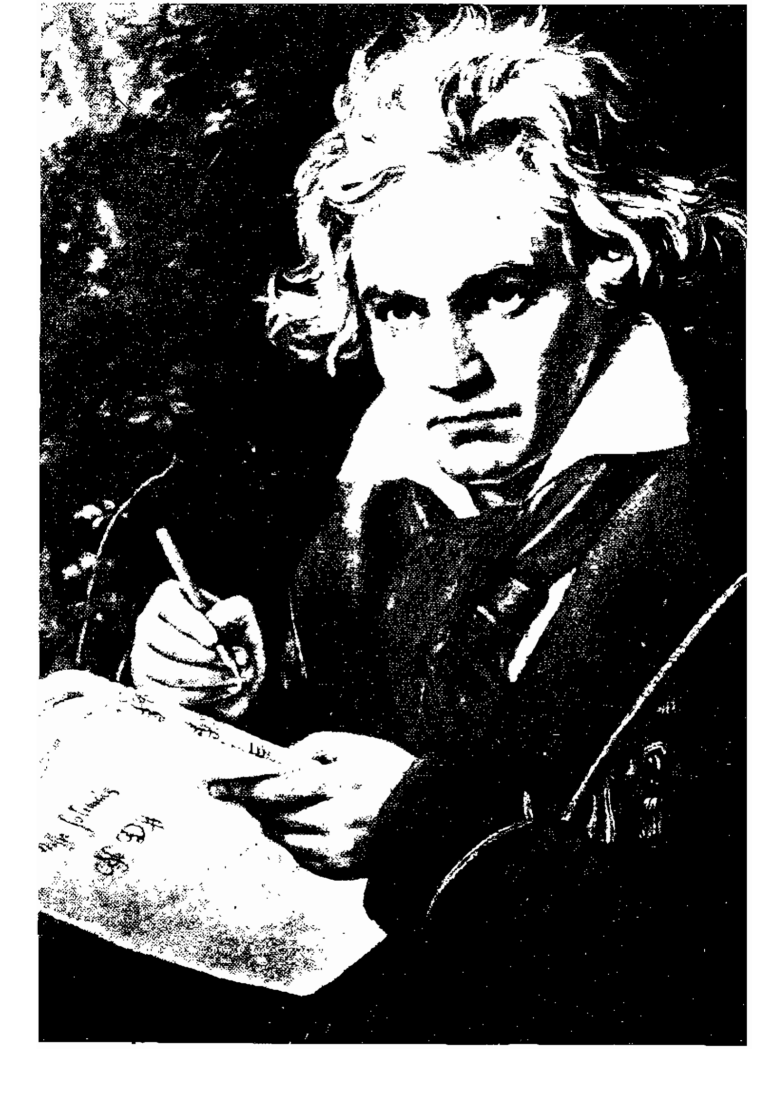
۷- موسیقی در شعر گوته موضوع بسیار وسیع و عمیقی است که شرح آن به کتابی مفصل نیاز دارد که شاید روزی به آن بپردازم. آقای آبرت در فصلی از کتاب خود به این موضوع پرداخته است، و نشان می دهد که چگونه «هردر» بر گوتهٔ جوان اثر گذاشت و چگونه گوتهٔ جوان نخمه های پنهان موسیقی را با عواطف شاعرانه اش درمی آمیخت. و نه تنها در ریتم اشعارش بلکه در ریتم نشر خود (در داستان ورتر) از موسیقی بهره می گرفت. در ایتالیا نیز به تأثیر

موسیقی دانند در سرزمین خاص خویش حکم می رانند، حال آن که گوته و بتهوون امپراتوران جهان روح آدمی اند.

\_\_\_\_

-

موسیقی آن سامان سرودهائی به سبک جدید می ساخت. در ایفی ژنی جهش های روح سرکش را به نیروی خرد به نظم درآورد و بعد از آن در کلیهٔ آثارش ریتم دلنشین موسیقی احساس می شود امّا اراده و هوشمندی او مانع از آشفتگی و بی نظمی است.



# فصل بنجم

#### بتين

با آنکه از چاپ مقالات من دربارهٔ بتهوون و گوته دیری نمی گذرد، در این فاصله اسناد و مدارک تازه ای به دست آمده، ابعاد تازه ای از شخصیت بتین را آشکار کرده است. حکایت چنین است که بایگانی ویژه ویپرسدورف از خانوادهٔ آرنیم، و مجموعه ای از نامه ها و نوشته های بتین سالها از چشم همگان دور مانده بود. زیرا دومین پسر او زیگموند، دوست ایام جوانی بیسمارک، که محافظه کاری را از حد گذرانده بود، اجازه نمی داد کسی به گنجینهٔ اسرار خانوادگی چشم طمع داشته باشد. امّا پس از مرگ زیگموند، خانوادهٔ آرنیم این در بسته را گشودند و نامه های منتشر نشدهٔ بتین و گوته را به دست چاپ سپردندا. در سال ۱۹۲۹ مجموعهٔ دیگری از نامه ها و طرحها و چرکنویسهای او را که دور از دسترس مانده بود در معرض فروش گذاشتند. افکار عمومی از افشای این خبر به هیجان آمد، و پس از چندی قسمتی از این اسناد بازخرید شد و مرکزی برای نگاهداری آن به وجود آمد. با این همه قسمتی از این دست نوشته ها در جریان خرید و فروش از میان رفت. کاتالوگهای اسرارآمیز عتیقه فروشان نیز امکان خرید و فروش از میان رفت. کاتالوگهای اسرارآمیز عتیقه فروشان نیز امکان

۱- دو مجموعه از این نامه ها به همت راینولد اشتایگ، و فریتز برگمن در سالهای ۱۹۲۱ و ۱۹۲۷ انتشار یافته است.

نمی دهد که گوشه های نفوذناپذیر و پر معمای زندگی گوته و بتهوون را در این اوراق کهنه و پخش و پراکنده بازبینی کنیم، با اینوصف به کمک همین چیزها که از لابلای آن اسناد از گوشه و کنار به دست من افتاده، می توان اسرار تازه ای را کشف کرد. پیش از این گفته ام که گوته با احتیاط و سریع در یا داشتهای خود از روی حوادث اوت ۱۸۱۰ در تپلیتس گذشته، و گوشه هایی از آن ماجرا پنهان مانده است. دوستان پرهیزکار گوته هنوز با افشای این متون بسیار محرمانه مخالفند و سعی دارند پرده ای را که اندکی یالا رفته پائین بکشند تا مبادا اسرار شاعر مجبوبشان آشکارتر شود. اتما من می خواهم این مخالفتها را نادیده بگیرم و قسمتهائی از این رمان واقعی و مراحل اصلی عشق گوته و بتین را که چیزی جز یک رمان واقعی نیست برای شما شرح بدهم.

این داستان حکایت اسرارآمیز و شگفت آوری است که به رؤیا می ماند. پنداری قهرمان زن این داستان در تمام لحظات احساس می کرده که از روز تولد چنین سرنوشتی در انتظارش بوده و عشق دیگری را به گور سپرده اند تا عشق او جایگزین آن شود.

مادر بتین، ماکسیمیلیان لاروش، زیباروئی بود از مردم راین، و در آن هستگام که گوته بیست و سه سال و او شانزده سال داشت - در سالهای ۱۷۷۲ - محبوبهٔ شاعر بود. عشق آن دو از هوسهای زودگذر دوران جوانی نبود. امّا ماکسیمیلیان در هجده سالگی شوهر کرد و به فرانکفورت رفت و بتین در چهارم آوریل ۱۷۸۵ در آنجا به دنیا آمد.

بتین پس از مرگ زودرس مادرش در سال ۱۷۹۳ به تحصیل در مدرسه مذهبی پرداخت و تا هفده سالگی (۱۸۰۲) از شعر گوته و از خود او اطلاعی نداشت. در آن سال نیز که برای اولین بار اشعار او را خواند چیزی نفهمید<sup>۲</sup>. در

۱ در بعضی از اسناد تاریخ تولد بتین به اشتباه، ۱۷۸۸ نوشته شده، که سه سال اشتباه، این توهم را به وجود می آورد که در اولین دیدارش با گوته، نوزده سال داشته و نه بیست و دو سال، و به همین سبب همیشه جوانتر از سن ورقهٔ هویتش بوده!

۲- بتین در اولین نامه اش به گوته خود را «دختر» او خوانده، و بعد از آن، که به عشق او

سالهای بعد، کم کم مفتون جاذبهٔ آن اشعار شد و طبع پاک و آزاده و خودروی او باعث شد که علاقه اش به گوته و اشعار او بیشتر شود. حال آنکه در دیر بزرگ شده بود و مقدس نماهای دیر، اشعار گوته و کتاب اگمونت او را با عفت جامعه مغایر می دانستند. امّا بتین تسلیم خشکه مقدسها نمی شد. در ژوئن ۱۸۰۱ که به خانهٔ پدری در افن باخ بازگشت و مدتی را در آنجا گذراند، به نامه های گوته به مادرش، که پیش مادر بزرگش بود، دست یافت. این گنجینه، شامل هشتادوچهار نامه بود که گوته از سال ۱۷۷۲ تا ۱۷۷۵ به مادرش نوشته بود و همه بوی عشق و شیدائی می داد.

این اکتشاف چون صاعقه ای به جان بتین نشست، از تمام نامه ها چندین بار رونوشت برداشت، (یکی از این رونوشتها چندی پیش به حراج گذاشته شد!) و آنها را آنقدر خواند و خواند تا مطالب آن جزئی از وجود و اندیشهٔ او شد. این دختر رؤیایی، که چشمان آتشینش تشنهٔ زیبائیها بود کم کم به موجود تازه ای مبدل شد و قلب مادر جوانمرگش را که محبوب گوته بود، به جای قلب خود گذاشت — گوئی روح مادرش در او حلول کرده بود — و تا آنجا پیش رفت که در یک لحظه چنان سرمست شد که قلم به دست گرفت و نامه ای به گوته نوشت:

«... گمان می کنم این احساس را از مادرم به ارث برده باشم، که شما او را خوب می شناسید، و به این نکته پی برده ام که در موقع بارگرفتن مادرم و پیدایش من، او محبوبهٔ شما بوده...»

و چه تصوراتی داشت. گمان می کرد که دختر گوته است. و اگر دختر او نبود بی تردید دختر «محبوبه» گور رفته بود، و این عشق با مرگ معشوقه به گور رفته بود.

این تخیلات جنون آمیز به او نیرو داد تا محکم بایستد و حرفش را بزند.

حساس گرفتار شد، بازهم خود را فرزند او می شمرده و توقع عشق پدرانه از او داشت. این احساس همیشه با نوعی عشق به هم آمیخته بود و او تمام وجودش را، پاک و مهرآمیز، نثار گرنه می کرد.

بعد از کشف این راز به خانهٔ خانم «آیا» مادر گوته رفت، و به زیرکی خود را در دل او جا کرد. خانم «آیا» عاشق فرزندش بود، و هنوز از «پسر کوچولویش» با شور مادرانه حرف می زد و شرح می داد که با چه زحمتی او را از شیر گرفته بود، و ساعتها بی آن که خسته شود برای بتین حرف می زد. بدینگونه این دو زن، این دو دلدادهٔ گوته، یکی جوان و دیگری سالخورده، هر دو لبریز از خیال و وهم، هر دو با قلبهای گرم از او حرف می زدند، و هر دو او را چون خدائی نیایش می کردند و می پرستیدند. زن سالخورده یک ریز حرف می زد و آنچه از دوران کودکی گوته به یاد داشت، چون جو یبار بی انتهائی بسوی دختر جوان روانه می کرد و بتین چون کویر خشک این جویبار را می نوشید. از آن پس بتین مدام به گوته فکر می کرد، و آنچه از مادر گوته شنیده بود در ذهن خود می سنجید و پرورش می داد! در بهار بعد، ۲۴ آوریل ۱۸۰۷، بتین برای اولین بار گوته را از نزدیک دید. در آن هنگام سفر چندان آسان نبود. در همه جا جنگ بود. خواهرش و شوهر او یوردیس، از خانوادهٔ کاسل، همراه او بودند، ابتدا به برلن و از آنجا به وایمار رفتند. او و خواهرش در راه لباس مردانه یوشیده بودند. تا آسوده تر از دهلیز خطر بگذرند. و سرانجام بتین تک وتنها به خانهٔ گوته رسید. قلبش چنان تند می زد که نزدیک بود از یا درآید. از ویلاند سفارش نامه ای داشت که او را به گوته معرفی کرده بود. و جا دارد که از نخستین دیدارشان بیشتر بگوئیم. از مادر بتین جز خاطره چیزی برای گوته نمانده بود، و حالا دختر محبوبهٔ ایام جوانی به دیدار او آمده بود. بتین درگیر موجی از احساسات گوناگون بود. شادی و وحشت در جانش به هم آمیخته بود. نمی توانست حرف بزند. به هیجان آمده بود. کمی آرام گرفت و دوباره دستخوش هیجان شد. - این نوع هیجانات گاهی احمقانه به نظر می آید ولى به هرحال طبيعي است! - دختر جوان كه از شدت هيجان قوايش تحليل رفته بود از هوش رفت و روی زانو و در آغوش گوته فرو افتاد و چند لحظه به خواب رفت! ۱ - پنداری در این لحظه قلبش از کار افتاده بود. گوته تا حدودی آرام بود،

۱ – و خود او در یکی از نامه هایش، در ۳۰ ژوئیه ۱۸۰۸ از آن لحظه صمیمانه یاد می کند:

شدت هیجان این دختر جوان متأثرش کرده بود. مدتی به مهر و محبت در گوش او زمزمه کرد تا آن که کریستیان در اتاق را باز کرد و خلوت آنها را به هم زد. گوته دختر جوان را از خود دور کرد. کریستیان پیش آمد و بتین دوق زده و مشتاق را با خود بیرون برد. گوته احساس می کرد که جوانی اش دوباره آغاز شده و خاطراتش جان گرفته است. و با آن که به شکوه و کبکبهٔ وایمار انس گرفته بود، لحظه ای احساس کرد که سالها پیش چه زندگی پاک و ساده ای داشته و چنان از خود بیخود شد که همان روز حلقه ای را به نشانهٔ نامزدی عارفانه در انگشت بتین بیخود شد که همان روز حلقه ای را به نشانهٔ نامزدی عارفانه در انگشت بتین کرد!.

«وقتی به خانهٔ تو آمدم لحظهٔ دیدار برایم رؤیا بود. رؤیایی شگفت انگیز بود. سرم را روی شانهٔ تو گذاشتم، و بعد از چهار، پنج شب که در آرزوی دیدار تو بی خوابی کشیده بودم چند دقیقه به خواب رفتم.

۱- کلمنس برنتانو برادر بتین در نامه ای به تاریخ ژوئیه ۱۸۰۷ به آخیم نون آرئیم حکایت این دیده دیدار را به شادی بی اندازه توصیف می کند، کلمنس آن انگشتر را در انگشت خواهرش دیده بود که تصویر زیباروئی ازعهدقدیم باحجابی شرم آمیز برآن نقش شده بود. کلمنس درآن موقع روابط آزادانهٔ خواهرش را با شاعر طبیعی شمرده، حتی بتین را ستایش کرده بود: امّا بیست و پنج سال بعد، که کلمنس یا به سن گذاشته، خشکه مقدس شده بود. فریاد برآورد که چرا خواهرش بی شرمانه حکایت «بی عفتی»هایش را برای تمام مردم اروپا در کتابی شرح داده؟ در سال ۱۹۲۹ لویو پرنتانو کارهای کلمنس و بتین را بعد از چاپ کتاب بتین منتشر کرد. کلمنس در نامه ای آکنده از نفرت و وحشت، با لحنی ریا کارانه و تارتوف مآبانه خواهر را زیر شلاق انتقاد می گیرد. نامه اش هم نفرت انگیز و هم مسخره است. در این نامه شکوه می کند و می نویسد: «حال تمام مردم اروپا فهمیدند که بتین از خود بیخود شده، روی زانوی مردی نشسته که مراعات حال دختر مجنون صفتی را نمی کند و چنان رفتار این مرد مردی نشایسته است که جز سرشکتگی برای خانواده بتین چیزی باقی نمی گذارد.» این مرد خشکه مقدس به خواهرش پیشنهاد می کند که توبه کند و اینگونه صفحات شرم آور را از کابش رد کند و دور اندازد.

در همان موقع بتین با کراهت آمیخته به مهر و دلسوزی پاسخ می دهد، و شرح می دهد که چیزی را از کسی پنهان نکرده، و شادترین لحظات زندگی اش را در کمال امنا چند روزی نگذشت که گوته خطر را حس کرد. بتین بعد از این دیدار نامه ای سرشار از عشق و دلتنگی برای خانم «آیا» مادر گوته نوشت و مادر این پیام را به فرزندش رساند، گوته ابرو درهم کشید و خود را پشت پردهٔ سکوت پنهان کرد و چند نامهٔ بتین را بی جواب گذاشت.

سین دست بردار نبود. در اوایل نوامبر ۱۸۰۷ باز به وایمار آمد. این بار کلمنس، آرنیم، خواهرش گوند، شوهر خواهرش ساوینی همراه او بودند. آنها ده روز در وایمار ماندند. بتین بیشتر روزها به خانهٔ گوته می رفت. گوته از دیدن او لذت می برد. بتین به میل او رفتار می کرد. ساده بود. بی قید بود. گوته را خوشحال می کرد. در او اثر می گذاشت، او را اغوا می کرد. قصد اغوا نداشت. به عمد این کار را نمی کرد. طبعش اینگونه بود، در همه جا دنبال گوته بود. با هم می نشستند و ساعتها حرف می زدند. بازو به بازو به گردش می رفتند و آنقدر با هم خودمانی شده بودند که به هم «تو» می گفتند.

گوته تا مدتی خوددار بود. خودش را کاملاً به دست او نمی سپرد. آن اوایل به او «شما» می گفت و سعی می کرد فاصله ای میانشان حفظ شود. اما

معصومیت و مادگی بازگفته است. بنین به صراحت می گوید که در تمام تجربه های دشوار زندگی اش تنها بوده، زیر کفالت و حمایت کسی نبوده، هیچکس به غمخواری اش برنخاسته و به یاری اش نیامده، و حالا هم به کسی اجازه نمی دهد که او را توبیخ و سرزنش کند. درمورد فرزندان نیز خیالش آسوده است، زیرا آنها از این نوع ریا کاریها و خشکه مقدسیها بیزارند و هرگز روابط ساده و معصومانهٔ مادرشان را با آن شاعر بزرگ محکوم نمی کنند.

کلمنس باز به پاسخ گوئی برمی خیزد و از دوروئی خواهر بیچاره اش شکوه می کند، و به او زخم زبان می زند و «آرنیم» شوهر بتین را، «پدر نجیب و فراموش شده» می خواند، و حتی به گوته حمله ور می شود، و اظهار شادمانی می کند که آلمان دیگر او را کنار گذاشته، و هیچکس به خواندن آثار او رغبتی نشان نمی دهد، و در خاتمه برای بتین گمراه و «بی خدا» طلب معفرت می کند... بتین در نامهٔ دیگری پاسخ او را می دهد و بعد از افشای حقه بازیها و مقدس نمائیهای او، می خواهد که غائله را خاتمه بخشد و او را در انزوای شکوهمندش با رؤیای گوته تنها بگذارد.

رفتار بتین آنقدر ساده و صعیمانه بود که نمی توانست با او رسمی باشد. روز دهم نوامبر که از یکدیگر جدا می شدند او را بوسید، و طبعاً «تو» گفتن بین آنها عادی شده بود. بتین برای گوته نامه های آتشین می نوشت و کلمات آتشناک به کار می برد. گوته کلمات آتشناک او را در ابیات غزل جای می داد و برای او می فرستاد. گوئی می خواست با غزل در دل بتین جا بگیرد، و جان او را در تصاحب خود داشته باشد. ما که می دانیم هنرمندان چگونه اند و وسوسه هایشان چگونه است! در دام گستریهای شاعرانهٔ او حقه و شیطنت وجود نداشت. امّا معلوم است که چنین اشعار عاشقانه و آتشناکی چه آتشی در جان بتین برمی انگیزد.

در فوریه ۱۸۰۸ به گوته می گوید که پیش از او به هیچ مردی توجه نداشته، و جوانی اش را به هدر داده، و حالا شادمان است که «او را دارد»! ا

بتین دختر باهوشی است. تنها از عشق با گوته حرف نمی زند. از شعر حرف می زند. از اگمونت می گوید، که دیگر آن را احساس می کند و می فهمد. کاوشهای علمی او را می فهمد. و از دریای هنر و دانش گوته قطره هائی را مزمزه می کند. از موسیقی می گوید. از «ایفی ژنی در تورید» گلوک می گوید و در موقع خود برای گروه موسیقی گوته «آذوقه هنری» تهیه می کند. اسناد کمیاب تاریخی و ادبی را گرد می آورد و برای او می فرستد. و کارهائی می کند که در حلقهٔ مریدان و عشاق گوته، هیچ زن دیگری «مرتکب» نشده بود د.

بعد از درگذشت خانم «آیا» (۱۳ سپتامبر ۱۸۰۸) نامه های گوته مهر آمیزتر شد. حالا که مادر رفته بود بتین تنها کسی بود که ایام جوانی را به یاد داشت! و تنها کسی بود که خاطرات ایام کودکی او را از زبان مادرش شنیده بود. سال بعد به او نوشت:

۱ – یک ماه پیش از آن مدعی بود که آرنیم را دوست دارد... بیچاره آرنیم!.. ۲ – در آوریل ۱۸۰۸ پسر گوته را در فرانکفورت پذیرفت و به او محبت بسیار کرد.

«نامه های تو مرا شاد می کند. این نامه ها مرا به یاد روزهائی می اندازد که مثل تو جوان، و شاید مثل تو شوریده بودم و از امروز بهتر و خوشبخت تر.»

و لبخند او زیر پوشش افسوس پنهان می شد و خط منحنی مهر و محبت او همچنان بالا می رفت، و کم کم در مقابل این سیلاب مقاومتش را از دست می داد .

وقتی که چند هفته بین نامه های بتین فاصله افتاد، گوته دلگیر و نگران شد. در دهم ماه مه ۱۸۱۰ به او نوشت:

«بنین عزیز! مدتهاست از توبی خبرم. نامه های توبه صورتی است که آدم خیال می کند آخرینش از همه دل انگیزتر است. روزی که از پیش من رفتی نوشته هائی را به دست من دادی. همه را بارها خواندم تا آن که آخرین نامهٔ تو رسید، و آن نوشته ها را از من جدا کرد. اگر باز هم می توانی از اینگونه چیزها بنویس. تو در این نامه ها از خودت فراتر می روی...»

و در پایان نامه می افزاید: «از حالا در این فکرم که در نامهٔ بعدی چه چیزها خواهی نوشت!»

امّا در آن فاصله چه روی داده؟ چرا بتین مدتی برای گوته نامه ننوشته بود؟ این فاصله با ماههای تابستان مصادف می شود که بتین به دیدار بتهوون می رود و وجودش از او پر می شود، و از همانجا به تبلیتس پیش گوته می آید و از نهم تا دوازدهم اوت ۱۸۱۰ نزد او می ماند.

در این سه روز میان او و گوته چه گذشته است؟ از آتش گرم و غیر عادی نامهٔ گوته معلوم می شود که میان آن دو شور عاشقی به اوج رسیده و ماجراهائی در کار بوده است که هرگز اشتیاق بتین به سلطان خود به این درجه نرسیده بود. و من در فصل اول این بخش داستان را کم وبیش حکایت کرده ام.

۱ – گوته به او می نویسد: «در مقابل بتین عزیز نمی شود پایداری کرد. آری، تو از نظر گفتار و رفتار و ادب و حضور ذهن و عشق و گوناگونی ابعاد روحی از دیگران بالا تری، پس باید مهر ترا پذیرفت، و مهر و علاقه را نثار تو کرد حتی اگر نثار عشق در پوشش سکوت باشد!»

اما نکته اینجاست که در این داستان یک جای خالی وجود دارد. در نامهٔ طولانی بتین، که از ششم تا بیست و هشتم ژوئیه ۱۸۱۰ به نوشتن آن پرداخته، در جمله ای از آشنائی اش با بتهرون سخن گفته، و ناگهان جمله را قطع کرده، دنبالهٔ مطالب دیگر را گرفته است. در فاصلهٔ ۲۸ ژوئیه تا ۱۸ اکتبر دیگر میان آنها نامه ای ردوبدل نمی شود و گوته به همین تأخیر اشاره می کند و کلماتی چنان آتشین در نامهٔ خود به کار می برد که عادی نیست. در این نامه از یادداشتهائی که به او سپرده، و بارها خوانده و بازخوانی کرده، سخن در میان است. کنجکاو می شویم که بدانیم این یادداشتها چیست. چرا مطالب آن مفهوم نیست؟ چرا از این نامه و آن یادداشتها، در میان مجموعه اسناد و یادداشتهائی که پس از مرگ گوته به فن مولر نایب حکمران داده، تا در گنجینهٔ میراث شاعر ضبط شود، اثری دیده نمی شود؟ چرا این زن که آنقدر صاف و صادق است و هیچ چیز را از دیگران نمی کند، این مطلب و موضوع یادداشتها را جزو اسرار نگاه داشته؟ در این نامه ها چه مطالبی هست؟ چرا او هرگز نخواسته گردوغبار ماجرای آن سه روز را تکان بدهد و حقایق را بگوید؟

ما از نامه های بتین چشم می پوشیم و برای روشن شدن قضایا از چرکنویسهای منتشر نشده بتین که برای فروش به حراج گذاشته شده، چیزی را نقل می کنیم که در هیچ کتابی نقل نشده است:

بتین نمی خواست گردوغبار آن سه روز را تکان بدهد. این راز زا با کسی نگفته بود. حتی در مجموعه نامه هائی که به فن مولر نایب حکمران سپرده بود، در نهایت رازداری این ماجرا را پنهان کرده بود و این اسرار را در سینه نگاه داشته بود.

و حالا من چرکنویس نامههای او، و نامههای نوشته و نافرستادهاش را پیش کشیدهام تا به حقایق ناگفته دست پیدا کنم و به جای آن که خود او گردوغبار آن سه روز را تکان بدهد، آن همه خاک و خاکستر را می تکانم، تا احساس کنید آن خاکسترها چقدر سوزاننده است؟ و قضیه برای ما روشن شود که چرا بتین نامههائی را که در این فاصله نوشته، نفرستاده و نزد خود نگاه داشته است.

راستی در نامهٔ بعدی چه می نویسد؟ ما نیز می خواهیم این حقیقت را بدانیم. نامه بعدی در ۲۵ اکتبر که گوته به وایمار یازمی گردد به او می رسد، و گوته در جواب آن می نویسد:

«نامه های عزیزت، یکی پس از دیگری به من رسیدند، و یادداشتهای تو

نيز همراه نامه ها بود ... »

به یاد داشته باشیم که گوته بعد از نامهٔ هفدهم اوت خود به بنین چیزی ننوشته، و بین نامه ها فاصله ای افتاده، که یک نکته مهم در همین فاصله است و قضایای بعدی نشان می دهد که گوته از نقاط ضعف بتین استفاده می کند تا اسرار کذائی را که خانم «آیا» به او بازگفته از چنگش درآورد، و این اسرار همان خاطرات ایام کودکی اوست که خانم «آیا» برای بتین حکایت کرده، و بتین کلمه به کلمه یادداشت برداشته و پیش خود نگاه داشته است. و گوته که مدتی است در فکر نوشتن خاطرات ایام کودکی خویش است، و از همه بدتر آن که همه را یاک فراموش کرده، به هر ترتیب می خواهد یادداشتهای بتین را به دست آورد، و شاید کمی هم دلواپس است، زیرا هیچ معلوم نیست که دایهٔ ڑولیت چه حرف هائی با رومئوپنهان از چشم او ردوبدل کرده، امّا بتین در مقابل گوته هیچ چیز را برای خود نمی خواهد، و همهٔ یادداشتهایش را برای او می فرستد. حال آنکه خانم «آیا» این حکایات و خاطرات را برای او گفته، و این گنجینه مال بتین است و حق دارد که آنها را تنظیم کند و کتابی از آن بسازد. امّا بتین ممحور عشق گوته است، و به یک اشارهٔ او همه چیز را تملیم می کند و خاطرات ایام کودکی اش را نیز تمام و کمال برای او می فرستد، که طبعاً پیداست گوته وقت مناسبی را برای این درخواست گیر آورده، بتین را وادار کرده که یادداشتها را برای او بفرستدا.

و هیچ ریا و دورنگی در کارش نیست. در نامه ای در چهارم نوامبر به گوته می نویسد:

«تو همیشه همه چیز من بودهای. و من این کلمات را در پایان نامه ات فراموش نمی کنم که نوشته ای: تا دیدار دیگر دوستم بدار! این کلمات دلنشین مرا در خود غوطه ور ساخت و هزار اندیشهٔ شیرین به مغز من

۱- از دیگر فداکاریهای بتین حرفی نمی زنم. همینقدر می گویم که بتین در نظر داشت این یادداشتها را دست مایهٔ نوشتن کتابی کند. امّا قلب عاشق حسابگری نمی کند، و کوچکترین هدیه ای که می توانست نثار شاعر کند همین خاطرات بود.

بازآورد. از دیروز عصر که نامهٔ تو رسیده تا امروز عصر کلمات تو در ذهنم تکرار می شود.»

و بدینگونه همه چیز را تسلیم گوته می کند و گنجینهٔ خاطرات ایام کودکی اش را به خود او می سپارد تا یکدلی و یگانگی اش را به او نشان بدهد:

«من باغی هستم که به عطر این خاطره ها آغشته شده ام.»

و تمام گلهای باغ گذشته را به پای گوته می ریزد. در صورتیکه می توانست به سادگی کتابی بنوسید و باغی درست کند و این گلها را در آن باغ بکارد.

بعد از این ماجرا در نامه های بنین لحن تازه ای می بینیم. آشفتگی و اندوه به جان او فشار می آورد. تحمل این بار سنگین برای او دشوار می شود. نسبت به کسانی که دوروبر گوته را گرفته اند مطالب گزنده ای می نویسد، و بیش از همه به زلتر بدگوئی می کند...

«از روزی که در تپلیتس با هم بودیم دیگر با تو تعارف و تکلف فدارم.»
 و در نامهٔ دیگری می نویسد:

- «خود را به قلهٔ کوه رساندهام و در آن بالا حس می کنم که چیزی روی قلبم فشار می آورد.»

گوته اشارات و کنایات این نامه ها را ناشنیده می گیرد. حتی نیشهای گزندهٔ او به زلتر را به روی خود نمی آورد. به کنجکاویها و اندیشه های روشن او در محدودهٔ موسیقی اعتنا نمی کند و او را به حال سرگشتگی وامی گذارد و وقتش را با این چیزها تلف نمی کند. زیرا در این میان برندهٔ اصلی اوست و حکایات بی مانندی را که مادرش برای بتین نقل کرده، به دست آورده، و مصلحت را در سکوت و چشم پوشی می بیند. اما بتین بخشندگی را دوست دارد و روح پر از بخشش خود را همیشه حفظ می کند و تا وقتی که گوته زنده است، هرچه از او بخواهند دریغ نمی کند:

 می آورد بگو که با وجود من درآمیخته ای و با من زندگی می کنی! سر من فریاد بکش!» ا

از هنگامی که گوته احساس می کند دیگر نیازی به او ندارد، او را به حال خود رها می کند. از آن پس وجود بتین را چون باری بر پشت خود حس می کند و می خواهد از حمل چنین باری آسوده باشد! بتین توقع دارد که گوته از آن او باشد و در وجود او باشد!، و گوته بر عکس نمی خواهد از آن کسی باشد و آزادی اش را محدود کند، و در این میان کریستیان چرب و چاق و مطیع را به بتین و نظایر او با آن توقعات و خیالپردازی های عجیب ترجیح می دهد.

بعد از آن دیگر با هم تفاهم نداشتند. گوته بتین را دوست داشت ولی آنها از یک نسل نبودند. گوته با مادر او هم نسل و هم زمان بود. و هم زمان با انتشار ویلهلم مایستر... بقول شاعر: «آه! برف های سال پیش کجا رفته اند؟ آن آتشی که سال گذشته روشن کردیم در کجاست؟» موریش کاریر چگونگی روابط بتین و گوته را از اکرمن می پرسد، و او در جواب می گوید: «از پیرمرد توقعاتی داشت که تنها از عهدهٔ جوانها برمی آید. به گوته می گفت که هنر و افکار کهنه با یکدیگر جور درنمی آیند باید به ذوق جوانهای امروزی چیز بنویسی. و گوته در جواب گفته بود به موقع خود این چیزها را نوشته ام!»

از ماجرای جدائی گوته و بتین که گوته در آن پیشقدم بود دیگر چیزی نمی گویم. می دانیم که بتین چقدر تلاش کرد تا دوباره به حضور گوته راه یابد، و به نتیجه نرسید. ظاهراً کریستیان باعث این جدائی شده بود، امّا اگر کریستیان هم در میانه نبود این جدائی دیریا زود پیش می آمد. بتین در سال ۱۸۱۷ بار دیگر نامه هائی به گوته نوشت، که همه بی جواب ماند. و هرچه بتین کوشش کرد که دوباره به یکدیگر نزدیک شوند بیشتر از هم دور شدند.

۱ - چهارم نوامبر ۱۸۱۰.

۲ در چرکنویسهای او این مطلب را می بینیم که خود را با کریستیان مقایسه می کند و می نویسد: «... ماده عنکبوتی است که دور تا دور گوته را ثار تنیده، و آرام آرام او را در تارهای خود گرفتار کرده، و دیگر گوته از این ثارها راه رهائی ندارد.»

در تمام این سالها بنین به گوته وفادار ماند و با آن که از خانهٔ گوته رانده شده بود هرگز از او بد نگفت، و حتی طرحی به مقامات مسئول داد که در فرانکفورت بنای یادبود گوته ساخته شود و در این مورد پافشاری بسیار کرد'.

و امّا سرنوشت در آخرین روزهای عمر گوته مرهمی بر زخمهای بتین گذاشت. روز دهم مارس ۱۸۳۲، و دوازده روز پیش از مرگ گوته، زیگموند فن آرنیم هجده ساله دومین پسر بتین به وایمار رسید و نامهٔ مادرش را به دست گوته داد. بتین در این نامه نوشته بود:

«پسرم را بیوس تا حس کنم که مرا بوسیدهای!» گوته مهربانی پدرانه اش را از زیگموند دریغ نداشت، او را برسر میز شام خود نشاند و همه روز او را به خانه می خواند. تا آن که بیماری پیرمرد را چنان از پا در انداخت که دیگر نتوانست از جا برخیزد، پسر بتین از آخرین کسانی بود که موفق به دیدار شاعر محتضر شد. گوته در دفتر زیگموند چند سطری نوشت. که آخرین وداع او با جهان فانی بود.

زیگموند از او خداحافظی کرد و رفت و در راه فرانکفورت خبر مرگ گوته را شنید. ما نامه ای را که زیگموند قضایای آن چند روز را شرح داده در دست داریم. بتین دلواپس بود که مبادا گوته او را از یاد برده باشد، امّا پسرش گفته بود که گوته نام نامه او را به خاطر داشته، از ذوق و هنر او هم تعریف کرده است.

بتین در نامه ای به پسرش می نویسد:

«شاید در نظر تو ناچیز باشد ولی برای من از همه چیز در جهان مهم تر است. مردی که تو او را در بستر مرگ دیده ای دیگر در جهان ما نیست. وقتی روح او را مثل کتاب ورق می زنم و در صفحه ای از کتاب می بینم که مرا در آخرین لحظات به یاد داشته، هرگز لطف او را فراموش نمی کنم.» بتین خبر درگذشت گوته را برای اولین یار در مقاله کوتاه روزنامه ای دید

۱- فریتز برگمن در صفحه ۱۵۱ کتابش در سال ۱۹۲۷، به نقل از مجموعه ای دربارهٔ آثار گوته، چاپ ۱۸۳۳، طرح بتین را برای این بنای یا دبود آورده، که به سبک نئوآنتیک ثروالدسن است، و گوته این سبک را بسیار دوست داشت. و خود در این زمینه مطلع و صاحب نظر بود که کمتر کسی به این قسمت از بررسی ها توجه کرده است.

که روی میز او گذاشته بودند. آن روز عصر وقتی به خانه آمد، دیگران که پیش از او از این واقعه خبردار شده بودند، جرأت نداشتند حقیقت را به او بگویند، و نمی دانستند وقتی از واقعه خبردار شود چه خواهد کرد. ولی همه اشتباه می کردند. وقتی خبر را در روزنامه خواند خود را به دردی آرام و عمیق و رمانتیک تسلیم کرد. عشقی که در قلب بتین پرورش یافته بود با مرگ گوته نیز از میان نرفت. در دفتر خود نوشت:

«تونمی توانی از دسترس من دور شوی! نه... هرگز و جاودانه هرگز!»

در اوایل آوریل ۱۸۳۲ نامه ای به فن مولر نایب حکمران می نویسد که

نجابت روح او را نمایان می کند و نشان می دهد که احساسات شریف از مرگ

قویتر است:

«مرگ گوته درمن اثری عمیق و محونشدنی باقی گذاشته، و این احساس با اندوه تفاوت زیادی دارد. هرچند نمی توانم با کلمات شرح دهم که چه احساسی دارم، امّا می توانم تصویری از احساسم را مقابل شما بگذارم؛ روزی که مردگان دوباره زنده شوند، او، در آسمان بالا، دوستانش را خواهد شناخت، و خواهد قهمید که چه کسانی تا آخرین دم با فکر او زندگی کرده اند. من از کسانی هستم که تمام هستی ام را در وجود او می بینم و با آن که می گویند گوته دیگر در جهان نیست، من با او حرف می زنم و جواب می شنوم. او به تمام پرسشهای من جواب می دهد، همانگونه که در زمان حیاتش همیشه با من مهربان بود و دست رد به خواهشها و توقعات من نزد. چگونه شادی نکنم که او سرانجام به شکوه جاودانی رسید، و به جائی رسید که شایستگی اش را داشت. او در تمام عمر خود را برای چنین مقامی در قرن حاضر آماده می کرد، و حالا وظیفهٔ من آنستکه بیشتر با او در پیوند باشم. زیرا هیچکدام از وقایع زندگی ام به اندازهٔ آشنائی و مهرورزی با او قدر و قیمت نداشته است. در بقیهٔ زندگی من آندازهٔ آشنائی و مهرورزی با او قدر و قیمت نداشته است. در بقیهٔ زندگی

۱ گوته در دفتر او نوشته بود: «هرکه باید جلو خانهٔ روحش را جارو کند تا تمام محله های شهر پاکیزه باشند.)

هرچه پیش آید جان و دل من با او خواهد بود و تا هروقت زنده باشم عشق من و دعای خیر من بدرقه راه جاودانگی او خواهد بود.»

و صمیمانه به قول خود وفا کرد، و بقیهٔ عمر را بیشتر با عشق و رؤیا گذراند. و با آن که زنان نقاط ضعفی دارند و ما ضعفهای زبانه را دوست داریم، با این حال او هرگز از عشق و رؤیا فاصله نگرفت. نامه های او که در سال ۱۸۳۵ انتشار یافت، از عشق و رؤیا دور نمی شود. در این نامه ها تمام موانع را از پیش برمی دارد و خود را رها می کند تا سیلاب احساسات درونی اش جاری شود. با این وصف می توان از نوشته های عاشقانه و رؤیایی او به حقیقت دست یافت، زیرا مایهٔ کار او صداقت است، و همین صداقت به افکار و نوشته های او زیور می بخشد. عشق او و وجود او با افسانه ها درآمیخته، و پنداری تمام وقایعی که حکایت می کند افسانه ای بیش نیست. در این نامه ها امکان دارد در بیان رویدادها و قضاوت درباره اشخاص اشتباه کرده و قریب خورده باشد، ولی هرگز به خودش را و نه دیگری را فریب داده، و فریب کاری در وجود او نیست.

زندگی پرشور بتین را هنوز آنطور که باید شرح نداده ام. آنچه در تاریخ از او باقی مانده، تنها روابط او با گوته است، و زندگی احساسی او در همین عشق خلاصه می شود، اما بتین را تنها در این دایره نمی توان محدود کرد. بتین شعله ای بود که مرز نمی شناخت و همچنان گسترده می شد و شعله ورتر می شد و در افق زندگی و حتی افکار گوته اثر می گذاشت.

زندگی ادبی بنین جای تحقیق و مطالعه دارد. اندیشه ها و تازه جوئیهایش در زمینهٔ موسیقی جای بحث دارد<sup>۱</sup>. با شخصیتهای معروف زمان خود مانند

۱— ماکس فریدلندر به ذوق خود گزیدهای از آهنگهای او را چاپ کرده، در دست نوشته های او که در سال ۱۹۲۹ به حراج گذاشته شد، بعضی از آهنگهای او که براساس اشعار گوته، آرنیم، هلدرلین ساخته بود، دیده می شد. دربارهٔ اهمیت سکوت در موسیقی و در مورد کنتر پوان و فوگ مطالعاتی دارد. و ما نامه ای از او را که حاوی نظریات او در خصوص موسیقی است به پیوست همین فصل نقل خواهیم کرد.

الکاندرفن هومبولت، یاکوب و ویلهلم گریم، شلایر ماخر، امانوئل آراگو، موریتس کاریر، پتر کورنلیوس، امانوئل گایبل، فرید، کریست فورستر، مکاتبه داشته است. و فعالیت های سیاسی او را ناگفته نباید گذاشت.

به یقین شما از این فعالیتها خبر ندارید، در صورتیکه کارهای سیاسی او شگفت آور و ارجمند است. شاید عقاید و کارهای سیاسی گوته قابل سرزنش باشد، اما بتین برعکس او پرومته ای بود که عذاب های جهان را به جان می خریدا.

از سال ۱۸٤۰ به بعد به طرفداران عدالت اجتماعی و آزادیهای سیاسی نزدیک شد. اینگونه افکار او را جذب کرده بود. صدای مردم بینوا و فریاد محرومان و سرکوب شدگان را به گوش جان می شنید و کم وبیش درگیر این نوع مبارزات شد در هر فرصت و موقعیتی خود را نشان می داد و در این راه قلمی برمی داشت و با شاهزادگان و حتی با پادشاه پروس و کسانی که در بالا ترین مقامات بودند درگیر می شد. از نفوذ و اقتدار بزرگان نمی هراسید. به صدای بلند حرفش را می زد، و شاهزادگان را فرامی خواند که خدمتگزار جامعه باشند. در مقالهای در نشریهٔ Kronprinz نوشت که «همه چیز از آن مردم است. شاهزادگان باید از امتیازات خود چشم بپوشند و به نیازهای مردم توجه کنند.» شاهزادگان به وحشت

۱— در زمینهٔ مسائل اجتماعی گوته اندکی محافظه کار بود. در سال ۱۷۸۳ دختر بدبختی به نام آناهوان را به جرم کشتن فرزند خود در وایمار به مرگ محکوم کردند. حکمران وایمار حکم محکومیت او را نزد گوته می فرمتد تا اظهارنظر کند، به این امید که با نظر منفی او، آن زن بینوا را از مرگ برهاند ولی گوته حکم قاضی را می خواند و برعکس آنچه از شاعر رحیم و مهربانی چون او انتظار می رفت، اعدام را تأیید می کند. با آن که حکمران سعی داشت از تصویب حکم قاضی طفره برود ولی پس از تأیید گوته دیگر کاری از او ساخته نبود و آن زن را اعدام کردند!

۲ نمی گویم که بتین سوسیالیست بود، که خود او در مصاحبه ای با ویلهلم بلوخر(۳۰ نوامبر ۱۸٤٦) به صراحت گفته بود که چنین افکاری در سر او نیست. امّا بتین از کسانی بود که ذاتاً انقلابی هستند و یک تنه با ظالم درمی افتند و در همه جا از مظلوم دفاع می کنند.

افتاده بودند، زیرا زنی که روزگاری محبوب گوته بود، از آنها توقعات زیادی داشت، سال ۱۸۶۸ نزدیک می شد و شاهزادگان و بزرگان جرأت نمی کردند با او مخالفت کنند. قدرت حکمرانان رو به زوال می رفت و بتین دریافته بود که کم می تواند صدایش را بالا تر ببرد و با خشونت بیشتری حرفش را بزند.

بتین در برلین همصدا و همراه خوبی پیدا کرد. الکساندرفن هومبولت در اینجا با او همصدا شد. او هم بازماندهٔ نسل گذشته بود، و از همان دسته ای بود که با گوته همنفس بودند. هومبولت با شور و حرارت از بتین حمایت کرد و در جبههٔ ضد سانسور به یاری او شتافت. آنها سانسور را تحقیرآمیز می شمردند، و با کینه و تحقیر از آن حرف می زدندا. هومبولت از نفوذ خود در دربار استفاده کرد و نامه های بتین را به شاه رساند. هیچکدام از چیزی پروا نداشتند، و پادشاه فریدریش و یلهلم چهارم از عقاید و افکار آنها واهمه داشت. قسمتی از خاطرات منتشر شدهٔ بتین، که خانم ایرن فوریس موسس، نوهٔ او در اختیار من گذاشته، حکایت از آن دارد که در آن روزها که در پروس از آزادی مطبوعات و بیان خشانه ای نبود، بتین تمام شکایات مردم را به شاه می رساند.

در میان کاغذها و نوشته هائی که به حراج گذاشته بودند، مطالبی پیدا کرده ام که نشان می دهد بتین به یاری بسیاری از مبارزان سیاسی شتافته و در آزادی و رفع گرفتاری آنان مؤثر بوده است. از جمله می توان از هوفمن فُن فالرسِلبِن، شاعر و استاد، نام برد که به علت چاپ اشعار سیاسی اش مغضوب واقع شده، از کار اخراجش کرده بودند. ف، و، شلوفل از کارگران مبارز پارچه بافی در سیلزی، که به اتهام اعتقاد به کمونیسم و خیانت به مملکت زندانی شده بود ، از کسانی بود که بتین برای آزادی اش تلاش می کرد، و با افکار او موافق بود. بتین برای آزادی اش تلاش می کرد، و با افکار او موافق بود و بتین برای آزادی میروسلاوسکی انقلابی لهستانی که به مرگ محکوم شده بود و بتین برای آزادی میروسلاوسکی انقلابی لهستانی که به مرگ محکوم شده بود و

۱- هومبولت به بتین می نویسد: «شاه اطلاع دارد که با شما در مخالفت با سانسور همعکری دارم.»

۲ او بعد از آزادی، مدتی در حکومت انقلابی گوشه ای از آلمان وزیر دارائی شد و دوباره
 گرفتار و به مرگ محکوم شد.

کینکل از انقلابیون معروف و محکوم به مرگ با مسئولان مملکتی تماس گرفت و به شاه چندین نامه نوشت. چرکنویس متن یکی از نامه های منتشر شده اش را به شاه پیدا کرده ام:

«شما می گوئید که کینکل بد اتهام برهم زدن نظم جامعه زندانی شده، شاید اینطور باشد. اتما چگونه می توان کسی را به اتهام برهم زدن نظم اعدام کرد؟ اگر عیبی هم باشد از جامعه است، و نبایدیک فرد بحصوص را محکوم دانست. وانگهی چگونه می توان خون انسانی را که خود را تسلیم مأموران حضرتعالی کرده، ریخت؟...»

اسناد و مدارک نشان می دهد که شاه نامه های این فرشتهٔ انقلابی را می خوانده، و به بعضی از آنها پاسخ می نوشته است. در سال ۱۸٤۷ در خصوص «میروسلاوسکی» درنامه ای به پاسخ بتین می نویسد:

«شما عدالت و حقیقت را دوست دارید و طالب آنها هستید، ولی توجه داشته باشید که عدالت و حقیقت در انحصار کسی نیست، و شاه هم می تواند طرفدار عدالت و حقیقت باشد.»

امّا بتین از عدالت خواهی دست برنمی داشت و نامه های او به غرور شاه لطمه وارد آورده بود. در سال ۱۸۹۷ میان آنها شکراب شد و در روزهائی که بتین با شهرداری برلین در افتاده بود، به اتهام هتک حرمت شاه به دو ماه زندان محکوم شد. بتین به پولین اشتاین هاوزرمی نویسد:

«شما گرایتهای سیاسی مرا محکوم می کنید، امّا من هرگز کاری نمی کنم مگر اینکه قلبم گواهی بدهد و اقدامات من ثمری برای انسانیت داشته باشد. هستند عده زیادی که حاضرند سر خود را در راه عقیده ببازند، امّا من نومیدانه تلاش می کنم که نگذارم سرشان را از دست بدهند.»

۱ براین نکته بیفزائیم که بیشتر کسانی که در اثر تلاش او آزاد می شدند، نه تنها قدرشناس او نبودند، حتی به او دشنام می دادند. کینکل یکی از همین معترضین بود! ولی بتین دلسرد نمی شد و می گفت که به خاطر حقیقت و عدالت تمام رنج ها را به جان می خرد، و توقع مپاسگزاری ندارد.

او و خانم ویلهلمن شروتر دوریست، از دوستان بتهوون، در جنبشهای سال ۱۸۶۸ شرکت مؤثر داشتند. بتین مقاله می نوشت. شاه را به خیانت متهم می کرد، مردم رابه شورش برمی انگیخت ولی در این ماجرا جز تهمت و دشنام چیزی نصیب او نشد. با این وصف هیچ چیز باعث نومیدی او نمی شد و این زن مبارز با آن که مزه شکست مبارزان راه آزادی و عدالت را چشید و تمام آرزوها را بربادرفته دید، همچنان سرفراز ماند و تا دم مرگ شیفتهٔ آزادی بود. بعد از تسلط دوبارهٔ شاه و شاهزادگان به حیثیت شخصی او لطمه ای وارد نشد، تا آنجا که شاه پروس در سال ۵۲ – ۱۸۵۱ به او اطلاع داد که با ساختن بنای یادبود گوته در وایمار، و زیرنظر او موافقت دارد. ولی بتین مغرور زیر بار نرفت و پیغام داد که «بنای یادبود گوته در «بنای یادبود گوته را باید مردم آلمان بسازند.»

شاه سرکشی او را نادیده گرفت و بارها او را به در بار فراخواند، امّا او به در بار نرفت، و به گوشهٔ انزوا پناه بردا. همچنان پیراهن ساده سیاه فام می پوشید و کمر بندی طناب مانندروی آن می بست. کمترازخانه بیرون می آمد. و تنها شبها به تالاری می رفت که چندموسیقی دان آثاراستادان رااجرامی کردند. دراین سالهای رؤیائی بتهوون و گوته که در آسمان دوران جوانی او درخشیده بودند، هنوز قلب او را گرم نگاه می داشتند. دو دختر او آرمگارت و گیزلا، مشل مادرشان هنرمند بودند، گیزلا که با هرمان گریم ازدواج کرد، نقاش و نویسنده و آرمگارت موسیقی دان بود، و هردو از سالکان پرحرارت راه او بودند، به این ترتیب بتین و دو دختر او، همیشه گوش به زنگ بودند تا در هر حال به یاری محرومان و سرکوب شدگان بشتابند و مردان شورشی و سرکش را از خطر نجات دهند. او و دو دخترش خون برلیشینگن، و اگمونت را در رگهای خود داشتند.

۱- بتین تنها یک بار در آوریل ۱۸٤۵ در کاخ «مُن بیژو» به حضور پادشاه فریدریش ویلهلم
 چهارم باریافت تا از عده ای از ستمدیدگان شفاعت کند.

## مارسييز در آلمان

سرود مارسییز در همان نخستین روزهای پیدایش در فرانسه پخش و پراکنده شد و آلمانیها نیز پس از چندی با آن آشنا شدند. روژه دولیل در شب ۲۵ آوریل پس از اعلان جنگ اتریش آن را تصنیف کرد و «سرود رزم آوران راین» نام داد. در ماه اوت همان سال مردم مارسی، پاریسیها را با این سرود آشنا کردند و به نام مارسییز معروف شد. این سرود را نه تنها جنگجویان در والمی می خواندند، بلکه وزیر جنگ هم رسمیت آن را اعلام کرد. مارسییز همچون سرود نیایش بر سر زبانها افتاد. ولیعهد پروس که بعد از متارکه جنگ به فرانسه آمده بود، تا ترتیب عقب نشینی ارتش آلمان را بدهد، مارسییز را در کوچه و خیابان شنید و چنان مجذوب آن شد که خواهش کرد نت آن را در اختیارش بگذارند تا به آلمان ببردا (این خواهش کرد نت آن را در اختیارش بگذارند تا به آلمان ببردا (این

۱- عجیب اینجاست که هرکلوتس موسیقیدان سرشتاس شمال آلمان در سال ۱۷۹۸، با اقتباس از ملودی مارسیز، سرود تازهای به افتخار پادشاه پروس ساخت. این مسأله را رایشاردت در کتاب خود نقل کرده، و پروقسور ماکس فریدلندر تیز به صحت آن رأی داده است.

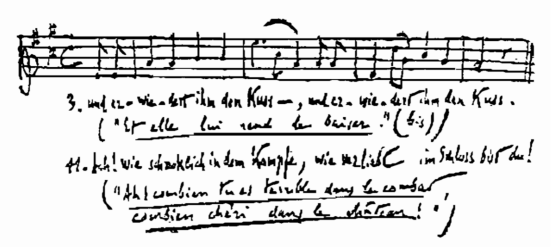
مطلب را مجله انقلاب فرانسه، در شماره نوامبر دسامبر ۱۹۱۸ در مقاله ای از ژولین تی پرسوت، به نقل از خاطرات ژنرال بوفور حکایت کسرده است). بسمد از پروزی فرانسویه بابراتریش، روزنامه Kotzebue درمقاله ای به مؤلف این سرود هشدار داد: «بی رحم! وحشی! چقدر از برادران مرا به گشتن داده ای!» کلوپشتوک هم در شعری، کم وبیش همین کلمات را برای توصیف مارسییز به کار برده است.

در سال ۱۷۹۷، که روژه دولیل برای شرکت در مراسمی به هامبورگ رفته بود، همه از تأثیر شگفت آور و هیجان انگیز سرود او سخن می گفت: «شما مرد سخن می گفت: «شما مرد وحشت آفرینی همتید، پنجاه هزار سرباز شجاع آلمانی را با سرودتان شکت دادید!»

گوته سهبار در آثارش از مارسییز، در محاصره ماینس نام می برد. یک بار می گوید که مارسییز را فرانسویها موقع بیرون رفتن از ماینس شکوهمندانه می خواندند، و دو جای دیگر می نویسد که مارسییز را فرانسویها همراه با او بوای گردانهای آلمان برای خوش آمد و شادی می خواندند و سرودخوانان بطریهای شامیانی را خالی می کردند!، و آنگونه که گوته می گوید «همراهان او از شنیدن این سرود شاد و راضی بودند». که در این صورت معلوم می شود جنگاوران آلمانی تنها به ملودی آن توجه داشتند و از کلام سرود چیزی درک نمی کردند.

نمونهٔ بحث انگیز دیگری که پروفسور ماکس فریدلندر برای من شرح داده، این است که در سال ۱۸۰۶ گوشه ای از ملودی مارسییز با ساز و آواز مردم آلمان در آمیخته، به صورت ترانه های بومی در آمده

است، و حتی به صورتهای دیگر، وبه صورت آوازی به نام «راهزن افسانه ای» تغییر شکل داده است:



کریستیان اگوست وولپیوس، باجناق گوته، این شعرهای لطیف و عاشقانه را در سال ۱۷۹۹ در رمان خود «رینالدو رینالدینی» نقل کرده است. در سال ۱۸۰۶ موسیقیدان ناشناسی ملودی را هم به آن اشعار افزوده، رنگ تازهای به آن بخشید، که مردم آلمان تا مدتها آن را به آواز می خواندند. امّا گمان نمی رود که گوته و باجناق او، مارسییز را در این شکل و قیافه شناخته باشند، و چنانکه در فصلهای گذشته گفتم گوته مارسییز را با مقام مینور می شناخت، و ترانهٔ توده ای «راهزن افسانه ای» در مقام ماژور بود.

از سال ۱۸۳۰ به بعد موسیقیدانان مارسییز را با مهر و علاقه می نگریستند و در عصر امپراتوری و بازگشت سلطنت، این سرود آوای خفته را در جان بیداردلان برمی انگیخت. شومان در سال ۱۸۳۹، ملودی مارسییز را در کارناوال وین جای داد، و چون سانسور

۱- در سال ۱۸۳۰ در آلمان شمالی، آموزگاری به نام کارل وایترس هاوزن قطعه
 آوازی ساخته بود که به تشخیص پروفسور ماکس فریدانندرملودی اش را ازمارسییزوام
 گرفته بود و از سرودهای پیروزی شمرده می شد.

مترنیخ اجرای این سرود راممنوع کرده بود برای آن که شناخته نشود آنرا همانند لندرودر میزان سه ضربی به کاربرده شکل تازه ای به آن بخشیده بود تاشناخته نشود. در سال ۱۸۶۰ واگنر در آهنگی برشعری از هاینه ، ودر ۱۸۵۱ دراو ورتور هر مان ودور و ته ، گوشه ای را به مارسیز بخشیده بود.

با این وصف از هنرمندی چون بتهوون که جانش به گونه ای سحرآمیز بسوی انقلاب فرانسه کشیده می شد انتظار باید داشت که پیش از شومان از مارسییز تأثیر پذیرد و این درفش نظامی را در آثار شگرف خود به حرکت درآورد! ظاهراً امکان ندارد که بتهوون در هنگام سفراز بسن به وین وعبورازمیان اردوگاههای ارتش فرانسه ، درسال ۱۷۹۲ آن را نشنیده باشد، و امکان ندارد که این سرود در اتریش نفوذ نکرده، دریچه های گوش بستهوون را نگشوده باشد. بروفسور ماکس فریدلندر، که تمام مجلات و نشریات موسیقی در نیمه اول قرن نوزدهم اتریش را ورق زده و برگ به برگ خوانده، می گوید که مردم این کشور با مارسییز آشنا بودند، و بتهوون که بیشتر در وین زندگی می کرد و با موسیقی دان بزرگی چون کروبینی، که در یایه ریزی هنرموسیقی وآوازانقلاب فرانسه تأثیری عمده داشت آشنا بود، وباسالیری که مارسییزرادرسال ۱۷۹۵ در گوشه ای از آهنگ یالمیرای خود جای داده بود رفت و آمد داشت، چگونه ممکن است با مارسیز بیگانه باشد؟ این معما هنوز برای من حل نشده است. تردید ندارم که اگر او مارسییز را می شناخت قطعاً دربارهٔ آن چیزی می گفت یا در یکی از ساخته هایش گوشه ای از ملودی آن را به صورتی جای می داد.

đ

فیلیپ الکان، نتیجهٔ تحقیقات حیرت انگیزش را در خصوص گسترش مارسییز در اختیار من گذاشته است. این بررسی ها نشان

می دهد که در سال ۱۷۹۵ بنگاه انتشارات یوهان آندره در افن باخ ، سه کوارتت اپوس ۲۳ برای دو و یولن و آلتو و و یولونسل از ساخته های ژب ب. و یوتی را منتشر کرده که اولین یّم در کوارتت سوم «نوای مارسییز» نام دارد. و در همین سال «کارل هرمان همرده» گزیده ای از نغمه ها و سرودهای مشهور زمان را منتشر کرده، و هفت بند از مارسییز را در کتاب خود نقل کرده است، و در مجموعه دیگری از همین گزیده ها چند بند دیگرازمارسییزرا آورده و آن را سرود اتحاد آزادمردان لقب داده است، و باز در سال ۱۸۰۰ در هامبورگ در مجموعه ای چهارصد نغمه و سرود تازه را گرد آورده اندک مارسییز در جلد چهارم این سرود و سرود تازه را گرد آورده اندک مارسییز در جلد چهارم این سرود روی ملودی دیگری اثر شوبرت جای گرفته، و آن را «سرود آزادی میهن پرمتان فرانسوی» نام داده اند، که در هر حال این بررسی نشان میهن پرمتان فرانسوی» نام داده اند، که در هر حال این بررسی نشان می دهد که مارسییز فرانسوی با چه سرعت شگفت آوری در سرزمین آلمان راه یافته است.

## موسیقی درنامه ای از بتین<sup>۱</sup>

شوربدگی و ناخودآگاهی، که از سرچشمه های سحرآمیز علم و هنر است، در موسیقی به بالا ترین اوج خود می رسد. لازم نیست که هنرمند تصمیم بگیرد تا به اعماق دست یابد، این ماجرا خود پیش می آید و هنرمند ناگزیر آن را می پذیرد. مدعیان هنر و صاحبان ذوق متوسط که همیشه در سطح باقی می مانند، تلاش می کنند که موسیقی را به زبان عقل شرح دهند. حال آن که موسیقی از آنجا آغاز می شود که عقل از پیش رفتن باز می ماند. مدعیان هنر با حسن نیت و معصومیت حرف می زنند، و بی آن کبه کمام خطر فروروند تنها اصول را به کار

۱— این نامه را در نوثل ۱۸۱۰ به گوته نوشته است، و در اینجا ترجمهٔ آزادی از آن را آورده ام و بعضی از مطالب آن را با ذوق و درک خود، طوری نوشته ام که مفهوم باشد. علمای تاریخ و زبان آلمان هم که این نامه را خوانله اند، بعضی از جملات آن را نامههوم دانسته اند. خود او در سال ۱۸۳۵، در کتاب خود توضیحاتی در مورد این نامه داده، که قسمتهای تاریک آن را روشن می کند، و اگرچه این نامه بیان خامی دارد، اما پر از معانی عمیق و مکاشفات هنری است که در بعضی از تکه ها از افکار بتهوون تأثیر پذیرفته.

۲ در فرهنگ بتین «سحرآمیز» به معنی «نبوغ آسا» است.
 ۳ منظور او زلتر و موسیقی شناسانی از دارودسته اوست.

می برند، و گاهی تا نیمه راه پیش می روند و گاهی به تصادف درخشش پیدا می کنند، امّا پرش و درخشش آنها زیر پوشش افکار پوسیده و کپک زده شان یخ می زند و جز دلتنگی چیزی برای آنها نمی ماند.

ولی هنرمندان اصیل حکایت دیگری دارند. آنها در اعماق جان خود جوشش اسرارآمیزی احساس می کنند. که گاهی آشکار و گاهی پنهان می شود، بی آن که اصل خود را بنمایاند و ناگهان جوشش بیشتر می شود و نبوغ چهرهٔ پسرفسروغش را نشان می دهد، وایس جوشش که از مدتها پیش به صورت آشفته و بی نظم در گوشه های ذهن وجود داشته، ذره ذره بزرگتر می شود، خود را نمایش می دهد و درمیان آشفتگیها شکل بیدا می کند.

نابغه همیشه تنهاست و ناشناخته. خود او راهش را پیدا می کند، و این راه نه در روشنائی، بلکه در ناخودآگاهی و بی خبری جلوی پای او گذاشته می شود، راهی که حتی در جستجوی آن هم نبوده است.

چنین نبوغی در کمتر کسی پیدا می شود. نابغه باید چنین لحظه های سحرآمیز را با جوشش و حرکت به چنگ آورد، و آن را به مردم ارائه دهد. زیرا اگر انسان نباشد نبوغ معنی ندارد. اگر مردم نباشند موسیقی وجود ندارد.

در قرنهای گذشته موسیقی تابع اصولی روشن و خردمندانه بود. ولی در حال حاضر که ذهنیات بر موسیقی فرمانروائی می کند حکم اصلی در اختیار نوابغ است و چه تمهدی وجود دارد که نیروهای ناخود آگاه، همیشه در جهت درست پیش بروند؟

فهم زبان موسیقی دشوار است. به همین سبب عده ای را به خشم می آورد، زیرا این زبان را درست نمی فهمند. و هرگز آن را نشناخته اند. گروهی نیز برای فهم موسیقی به خود فشار می آورند و موسیقی را بسوی تکلف و تصنع هدایت می کنند.

این مدعیان خود را سفت و سخت می گیرند. در مقابل موسیقی به

یک تکه چوب می مانند، و آنچه از موسیقی می دانند به درد خودشان می خورد. زیرا به نوعی موسیقی عادت کرده اند و هر چیز را مجز در قالب و محدودهٔ آن نمی پسندند، درست مثل خری که با کار روزانه اش انس گرفته، و خیال می کند که کاری جز این در جهان ندارد. تا حال کسی را ندیده ام که با موسیقی انس گرفته و از آن روی گردان باشد. پس باید موسیقی را بهتر فهمید. موسیقی دانی که طرحهای بزرگی دارد، در صورتی می تواند به افکار خود جامهٔ عمل بپوشاند که از چیزهای مرسوم و عادی خود را رها کند و فضای وسیعتری را ببیند. بنابراین کسی در این مسیر موفق می شود که خود را از این تنگنا رها کند و در فضای بی نهایت قدم بگذارد، و با نیایش و تمرکز روح و عشق جاودانه به معبود پیش برود، فراتر رود و به کوهستانهای دست نیافتنی راه یابد، و به هوائی برسد که برای نفس کشیدن یا کیزه تر است ۱

۱— منظور اصلی اش این است که هنرمند نباید تنها به بیان اندیشه ها و احساسات درونی خود براساس اصول عقلانی بپردازد، بلکه موسیقی باید زنده باشد، مکانیسم روحی را آزاد کند، به اعماق زندگی بپردازد. نبایش و تمرکز و جذبه به نظر او از سرچشمه های موسیقی است. بین در این مطالب بتهرون را در نظر دارد، و اینگونه افکار در اثر مصاحبت با بتهرون در او پدید آمده، بتهرون بذر را افشانده و بین آن را در و کرده است.

تصاويركتاب اول



مایهٔ نیمرخ بتهوون در شانزده سالگی



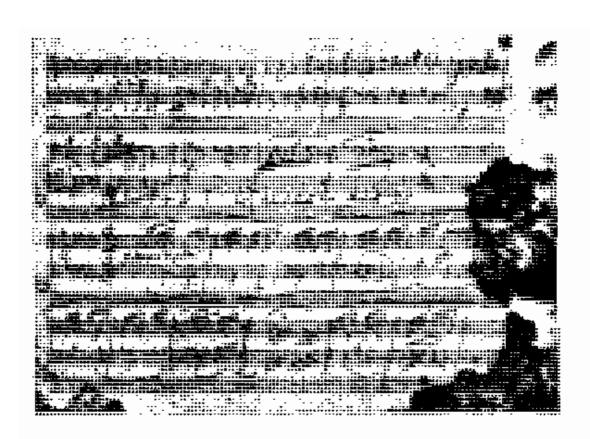
تصویر بتهوون (۱۸۱۶) گراور از بلازیوس هوفل از روی نقاشی لوئی لترون اهدائی بتهوون به دوستش فرانتز وگلر



نصویری از بتهوون (۱۸۰۱–۱۸۰۰) گراور ازیوهان یورف. از روی نقاشی گوندلف اشتینهورن



تصویر کوچکی از بتهوون (اثر نقاش کریستیان هورنمن ۱۸۰۳–۱۸۰)



صفحه ای از دست نوشتهٔ آباسیوناتا (آنداننه)





