

Corrick, James A.

کاریک، جیمز، ۱۹۴۵\_

رنسانس / جيمز آ. كوريك، ترجمه آزينا باساني. ـ تهران: قفنوس، ١٣٨٠ (SBN 964-311-323-x

فهرستنويسي براساس اطلاعات فيپا.

The Renaissance

عنوان اصلي:

كتابنامه: ص. [۱۳۷] ـ ۱۳۸.

بونانس الديات توحوانان. ٢. رئسانس، الف. ياساني، آزيتا، مترجم.
 ب عنوان

۹۲۰/۲۱ CB ۲۶۱/۶۲ م

174.

AN-14044

كتابخانه ملى ايران

# رنسانس

جيمز آ. كوريك

ترجمة آزيتا ياسائي



این کتاب ترجمهای است از:

The Renaissance

James A. Corrick

Lucent Books, 1998



انتشارات ققنوس

تهران، خیابان انقلاب، خیابان شهدای ژاندارمری

شمارهٔ ۲۱۵، تلفن ۶۴۰۸۶۴۰

\* \* \*

جيمز آ. كوريك

رنسانس

-ترجمهٔ اَزیتا یاسائی

چاپ دوم

ەەە۲ نىخە

1717

چاپ شمشاد

حق چاپ محفوظ است

شابک: X ـ ۳۲۳ ـ ۲۱۱ ـ ۹۶۴

ISBN: 964 - 311 - 323 - X

ای ای ان: ۹۷۸۹۶۴۳۱۱۳۲۳۰

EAN: 9789643113230

Printed in Iran

# فهرست

|     |   |   |   |   |      |     |         | , |   |   |     |     |     |   |   |   | _ |   |   |   |   |   |   |   |     |       |   |   |   |            |     |    |          |     |     |        |     |     |    |      |      |      |           |          |     |     |     |               |
|-----|---|---|---|---|------|-----|---------|---|---|---|-----|-----|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|-----|-------|---|---|---|------------|-----|----|----------|-----|-----|--------|-----|-----|----|------|------|------|-----------|----------|-----|-----|-----|---------------|
| ٧   |   | • | • |   | <br> | •   | <br>    |   |   | • |     |     |     | • | • | • |   | • |   | • | • |   |   | • | • • | <br>  | • |   |   | ٠,         | ٦   | نـ | L        | نــ | ١   | بخ     | ار  | تا  | ٤ر | , נ  | +    | م    | ی         | ما       | د،  | دا  | ريا | رو            |
| ٩   |   |   | • |   | <br> |     | <br>. • |   |   |   |     | . • | . • |   |   |   |   |   | • | • | • | • | • | • | •   | <br>  | • | • | • | <u>.</u> . |     |    |          |     |     | •      | Ţ   | ا ي | جا | ر .  | ~    | 2    | , ,       | نار      | e d | گ   | •   | <del>بر</del> |
| ۱۳. |   |   |   |   |      | •   | <br>    |   |   |   | • • |     |     | • | • |   | • | • | • |   |   |   |   |   |     | <br>  |   |   |   |            |     |    |          | ,   | گ   | ٍهـُ   | فر  | و   | ن  | یا   | را   | ٤    | بان       | نـ       | ١.  | ١.  |     |               |
| ۲۲. |   | • | • | • | <br> | • 1 | <br>    |   |   |   |     |     |     |   |   |   |   |   |   |   | • | • | • | • | •   |       |   |   |   |            |     |    |          |     | ٠,  | ت.     | ,L  | ~   | ï, | g (  | ול   | يا ز | رگ<br>برگ | از       | ٠ . | ۲.  |     |               |
| ۵۳. |   |   | • |   | <br> |     | <br>    |   |   |   |     |     |     |   |   |   |   |   |   | • | • |   | • | • |     | <br>• | • | • | • | •          |     |    |          | ;   | باد | ئــــُ | کا  | و   | ز  | یا   | وا   | نر   | ما        | ٠,       | į,  | 4   |     |               |
| ۷۵. |   |   | • |   | <br> |     | <br>    |   |   |   |     |     | •   |   |   |   | • | • | • | • | • |   |   |   |     |       |   | • |   |            |     |    |          |     | ی   | اث     | تر  | ئر  | یک | , ř. | , و  | ی    | ۵         | قا       | ; . | ۴   |     |               |
| ۹١. |   |   |   |   | <br> |     |         |   |   |   |     |     | •   |   |   |   | • |   | • |   |   |   |   |   |     | <br>  | • |   |   |            |     | 4_ | ام       | :   | يذ  | ما     | ا ن | ) ( | از | ۔۔   | داه  | ٠,   | ىر        | ئە       | ٤.  | Δ   |     |               |
| 1.9 |   |   |   |   |      |     |         |   |   |   |     |     |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |       |   |   |   |            |     |    |          |     |     |        |     |     |    |      |      |      |           |          |     |     |     |               |
| 144 |   |   | • |   | <br> |     | <br>    |   |   |   |     |     |     |   |   |   |   | • | • | • | • | • | • | • |     |       |   |   | • |            | . ( | ی  | <u>ز</u> | رو  | ام  | ن      | ہا  | ج   | ے  | بڅر  | ١.   | ید   | <b>.</b>  | ار:      | ئتا | گه  | _   | ŗ             |
| 144 | • |   |   |   | <br> |     |         |   |   |   |     | •   |     |   | • | • |   |   |   |   |   |   |   |   |     | <br>  |   | • |   |            |     |    | •        |     | • • | •      |     |     |    |      |      | .ն   | Δ.        | ت        | ث   | دا  | د   | لي            |
| ۱۳۷ | • |   |   |   | <br> |     | <br>•   |   | • |   |     | •   | •   | • | • | • | • |   |   |   |   |   | • | • |     |       |   |   |   |            |     |    |          |     | . 4 | لع     | L   | 2.0 | ٢  | راء  | , بر | تر   | ں         | <u>.</u> | Ų,  | بع  | ناي | ھ             |
| 149 | • |   |   |   |      |     | <br>•   |   | • |   |     |     | •   |   |   |   | • |   |   | • | • |   |   |   |     |       |   | • |   |            |     |    |          |     |     |        |     | •   | 4  | اد   | تة   |      | د ۱       | رد       | سو  | ر • | ثار | ·Ĩ            |
| 144 |   |   |   |   |      |     |         |   |   |   |     |     |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |       |   |   |   |            |     |    |          |     |     |        |     |     |    |      |      |      |           |          |     |     |     |               |

## رویدادهای مهم در تاریخ رنسانس

#### 1447 1447 14.9 1447 1489 1489 1449 14.9 1449 1489

#### حدود سال ۱۳۰۷

دانسته نوشتن *کمدی الهی* را آغاز *میکند*.

#### سال ۱۲۴۱

مجلس سنای روم، به پسترارک لقب شاعر دربار میدهد.

#### سال ۱۳۴۸

بسوکاچیو نسوشتن دکامرون وا آغاز میکند.

#### حدود سال ۱۳۴۹

یسترارک مسوناتهایش را در ترانهها گردآوری میکند.

#### سال ۱۳۸۰

ونيز، جنووا را شكست ميدهد.

## حدود سال ۱۳۸۷

چاوسر داستانهای کانتربری را آغاز میکند.

#### سال ۱۴۲۱

پرنس هنری دریانورد، برای بافتن راه دریایی هند از طریق آفریقا کشتیهای برتغالی را به جنوب میفرستد.

#### سال ۱۴۳۴

گوزيمو دِ مديسي حاكم فلورانس ميشود.

#### سال ۱۴۳۹

ف رهنگستان افسلاطونی پایه گداری می تود؛ اولین میاه آمساده در فرانسه تشکیل می شود.

#### سال ۱۴۴۱

تــجارت مــردههای آفــریقایی آغاز می شود.

#### حدود سال ۱۴۵۰

چاپ اختراع می شود.

#### سال ۱۴۵۳

قسطنطنیه به دست ترکهای عشمانی میافسند و آوارگان یونانیزبان به ایتالیا میگریزند.

#### سال ۱۴۶۱

لویسی مازدهم پادشاه فرانسه میشود.

#### سال ۱۴۶۹

لورنسزو د مسديسي حاكم فلورانس ميتود.

#### سال ۱۴۷۹

فردیناند و ایزابلا سلطنتهای آراگسود و کساستیل را مستحد میکنند تا امیانیا به وجود آید.

#### سال ۱۴۸۳

ترجمهٔ آتار افلاطون که تـوسط فــجینو صـورت گـرفته، مـنتشر می.تـود.

#### سال ۱۴۸۵

هنری هفتم، اولین پادشاه تودورها به ملطنت انگلستان مهرسد.

#### سال ۱۴۸۶

یکو خطابهای در مورد شأن انسان مینویسد.

## سال ۱۴۹۲

کسریستوف کیلمب که سیفر دریاییاش را از اسیانیا آغاز کرده، به آمریکا می رسد.

#### ۳ سال ۱۴۹۷–۱۴۹۵

لئوناردو تسابلوی شام آخر را نقاشی میکند.

#### حدود سال ۱۴۹۷

جان کابوت سفر دریاییاش را از انگلستان آغاز میکند و جزبره نیو فاوندلند و نووااسکوتیا راکشف مینماید.

#### سال ۱۴۹۸

واسکو دوگامای پرتغالی از راه دریا با دور زدن افریقا به هند می رسد.

#### سال ۱۴۹۹

میکل آنژسوگ مریم را به پایان میرساند.

#### سال ۴-۱۵۰

میکل آنــژ مـجـــمهٔ داوود را به بایان میرساند.

#### سال ۲+۵۱

اولین نقشهای که سرزمین جدید را به صورت یک قارهٔ مجزا تحت عنوان آمریکا نشان میدهد، پدید می آید.

## سال ۱۵۰۸

میکل آئؤ کار روی سقف کلیای سیستین رم را آغاز میکند.

#### سال ۱۵۰۹

اراسموس در ستایش جنون را منتشر می کد.

#### سال ۱۵۱۳

ماکیاولی کتاب شهریار را مینویسد.

## سال ۱۵۱۷

مسارتین لوتسر نسودوینجمین فرضیداش را تهیه میکند.

#### سال ۱۵۲۱

مارتین لوتر توسط کلیای کاتولیک تکفیر می تود؛ هرناندو کورتز بر آزتکها چیره می گردد.

#### سال ۱۵۲۲

سفر ماژلان اولین گردش به دور زسین را از طریق درسا تکمیل میکند.

#### سال ۱۵۳۰

کالج فرانسه بنیانگذاری میشود.

#### سال ۱۵۳۳

فرانیکو پیزارو بر اینکاها فاتح میشود.

#### سال ۱۵۲۴

کارتیه خلیج سنت لورنس را کشف میکند و کانادا را برای فرانسه مطالبه میکند.

#### سال ۱۵۴۳

گردش اجرام آسمانی نوشته کیرنیک و در باب ساختمان بهن انسان نوشتهٔ وزالیوس منتشر می تود.

#### سال ۱۵۴۵

گیرولامو کاردانو. اولین کتاب جبر امروزی را تحت عنوان هنر بزرگ منتتر میکند.

#### سال ۱۵۶۹

اولین نقشه هایی که در آنها از نفشه کشی مرکاتور استفاده شده بود، منتشر می شود.

#### سال ۱۵۸۲

تقویم گریگوری ابداع میشود.

#### سال ۱۵۸۶

سيمون استوين رقم اعشاري را ابداع ميكند.

#### سال ۱۵۸۷

اولین نسمایش نامهٔ مسارلو، تسم*ورلنگ بزرگ، روی برده* می آید.

#### سال ۱۵۸۸

انگلیسی ها آرمادای اسپانیایی را شکست می دهند.

#### حدود سال ۱۵۸۹

شکبیر نمایش نامه نویسی را با نوشتن سه قسمت هنری ششم آغاز می کند.

#### سال ۱۵۹۰

مبكروسكوپ مركب اختراع ميشود.

#### سال ۱۵۹۱

گالیله در باب صرکت را می نویسد و فرانسوا ویت زیانی را برای جبر معرفی میکند.

## حدود سال ۱۶۰۰

ئکسپیر هاملت را مینویسد؛ کمپانی انگلیسی هند تسرقی پایهگذاری میشود.

## سال ۱۶۰۲

کمپانی هلندی هند شرقی پایهگذاری میشود.

#### سال ۱۶۰۵

اولین قسمت دون کیشوت اتر سبروانتس منتشر می شود و سبرفرانسیس بیکن ارزش و ترقیات علوم را می نویسد.

#### سال ۱۶۰۷

انگلیسیها در جیمز تاونِ ویرجینیا ساکن میشوند.

#### سال ۱۶۰۸

تلكسوب اختراع ميمشود.

#### سال ۱۶۰۹ تا ۱۶۱۰

کیلر ستاره شناسی نوین را منتشر میکند.

گالیله یک تلمکوپ می سازد، مطح ماه را متاهده می کند، چهار قمر مشتری را کشف می کند و در مورد سیارهٔ زهره تحقیق می کند.

## سال ۱۶۱۵

دومین قسمت دون کیشوت نسوشتهٔ مسروانسس مستشر میشود.

#### سال ۱۶۲۰

سر فرانسیس بیکن ارغنون نبو را مینویسد

#### سال ۱۶۳۲ تا ۱۶۳۲

گالیله محاوره در بارهٔ دو منتشر منظرمهٔ بزرگ جهان را منتشر مسیکند که کالیسا آن را بدعتگذاری قلمداد میکند. گالیله آشکارا پیروی از مکتب کپرنیک را انکار میکند.

# بيشكفتار

## عصر جدید

در آغاز قرن چهاردهم میلادی، عصر میانی یا قرون وسطی که از زمان سقوط روم حدود هزار سال طول کشیده بود، رو به پایان بود و رنسانس، یکی از بزرگ ترین جنبشهای فرهنگی تاریخ، به تدریج جایگزینش می شد. رنسانس در سالهای ۱۳۰۰ از ایتالیا آغاز شد و در عرض سه قرن در سراسر اروپا انتشار یافت. به ندرت در دوره ای چنین کوتاه از نظر تاریخی، رخدادهای متعددی به وقوع می پیوندد، حال آن که این قرنها سرشار از تغییرات اساسی و فعالیتهای بزرگ است. جهان امروزی زاییدهٔ همین فعالیتهاست، زیرا رنسانس پایههای اقتصادی، سیاسی، هنری و علمی تمدنهای کنونی غرب را بنا نهاد.

## ریشههای رنسانس

به نظر کسانی که در دوران رنسانس زندگی می کردند، عصر آنها با قرون وسطی که به اشتباه دوران بی توجهی خوانده می شد، ارتباطی نداشت، بلکه با دوران یونان و روم باستان مرتبط بود. آنها معتقد بودند که تنها در دنیای باستان چنین موفقیتها و کارهای بزرگی انجام شده است. در واقع رنسانس خودش را به صورت زندگی دوباره یا نوزایی فرهنگ یونان و روم باستان می دید. نام رنسانس که در زیان فرانسه به معنی «نوزایی» است از همین جا نششت می گیرد.

اما در واقع، بسیاری از ریشههای رنسانس از قرون وسطی منشأ گرفته بود. در قرون وسطی ترجمهٔ عربی آثار کلاسیک در اسپانیا که در آن زمان تحت سلطه مسلمانان بود دانش آموزان و دانشجویان را حتی در شمال اروپا به روم و یونان علاقه مند کبرد. حتی بسیاری از اختراعات در اصل در قرون وسطی صورت گرفتند. قطب نمای مغناطیسی که کاشفان رنسانس را به سوی آسیا و آمریکا هدایت کرد، در قرن دوازدهم اختراع شده بود.

# نيروهاي متحول كننده

اما جامعهٔ قرون وسطی که در سال ۱۳۰۰ در آستانهٔ رنسانس قرار گرفته بود، جامعهای مشکل دار بود. چنان که چارلز جی نوئر امی نوید:

تمدن قرون وسطایی نقایص اساسی داشت... بحرانی که در قرن چهاردهم پدیدار شد با بحرانی که جامعهٔ روم [باستان] را درهم شکست، مقایسه شده است... [برخلاف روم]، تمدن اروپایی ادامه یاقت... زیرا برای پذیرفتن اصلاحات زیربنایی انعطاف به خرج داد.(۱)

فئودالیسم، نظام اجتماعی قرون وسطی، دیگر مؤثر نبود. این نظام زمانی به وجود آمد که اهرمهای اقتصاد اروپا، یعنی کشاورزی و قدرت سیاسی، در دستان اعیان و اشراف منطقهای قرار گرفت. هنگامی که اوضاع اجتماعی در اواخر قرون وسطی پیچیده تر شد، فئودالیسم در مواجهه با مطالبات جامعهٔ جدید ناتوان بود. به علاوه، در نظام فئودالی تجارت با شهرها و شهرستانهایی که در قرون پایانی دوران وسطی پدید آمده بودند، پیش بینی نشده بود. هسمچنین ساختار سست سیاسی آن نمی توانست شیوههایی را برای تشکیل و ادارهٔ کشورهایی که حکومت مرکزی قدر تمند داشتند و در انگلستان و فرانسه در حال شکلگیری بودند، فراهم بیاورد.

کلیسای کاتولیک نیز، که به جامعهٔ قرون وسطایی ثبات می بخشید، در سالهای پایانی قرون وسطی گرفتار مشکلات داخلی خودش بود. بسیاری از روحانیان با استفاده از موقعیتشان برای خود قدرت سیاسی و موقعیتهای شخصی کسب می کردند. پاپ تحت سلطهٔ پادشاه فرانسه بود و تا ربع پایانی قرن چهاردهم از این نفوذ و سلطه رهایی نیافت. به دلایل فوق و نیز سایر مشکلات، کلیسا به جای آن که نیروی سازندهٔ اجتماعی باشد، به عاملی مخرب تبدیل شد.

البته عوامل دیگری نیز در تغییر روش زندگی قرون وسطایی نقش داشتند. به سبب رونق تجارت که از زمان جنگهای صلیبی آغاز شده بود، اقتصاد در حال تحول بود. سربازانی که از جنگهای صلیبی بازمی گشتند همراه خودشان ادویه، ابریشم و سایر فراوردههای تجملی را از خاور نزدیک به اروپا آوردند. رشد بازرگانی توجه به سایر قسمتهای دنیا را برانگیخت و جامعهای که روزگاری بسته و محدود بود، شروع به باز شدن و توسعه نمود.

<sup>1.</sup> Charles G. Nauert

## پذیرش موقعیتها و تغییرات

جامعهٔ قرون وسطایی دستخوش رنسانس شد، چون مردم اروپا برای انجام بسیاری از کارها روشهای جدیدی پدید آورده بودند. طی این فرایند نو آوری رنسانس با قدرت شکوفا شد. هنگامی که اروپاییها به اطرافشان نگاه کردند، همه جا را در جنش بافتند. بازرگانی و صنعت ناگهان ترقی کرد. کاشفان راههای دریایی به آسیای دور راه یافتند و سرزمینهای جدیدی را در آمریکا کشف کردند. دانش پژوهان کتابخانه ها را پایه گذاری کردند و آنها را با دست نوشته های قدیمی که غبارشان را زدوده بودند و کتابهایی که به تازگی نوشته شده و غالباً حاوی یافتههای علمی در زمینه هایی چون نجوم و کیالبدشناسی بود، می انباشتند. هنرمندان و پیکر تراشان شاهکارهایی از رنگ و سنگ پدید می آوردند.

دوران رنسانس برای اروپاییان عصر جدیدی بود سرشار از کامیابی های عظیم. بسیاری از افراد با ژان فرنل ۱، پزشک فرانسوی، موافق هستند. او در سال های اول سدهٔ ۱۵۰۰ چنین نوشت:

جهان چرخید. یکی از بزرگترین قارههای زمین کشف شد... صنعت چاپ بـذر دانش را کاشت. باروت در روش جنگ انقلابی پدید آورد. دستنوشتههای باستانی احیا شد... اینها همگی گواه پیروزی عصر جدید هستند.(۲)

فضایل و کمالات جامعه در علایق و موفقیتهای مختلف اشخاص خاصی بازتاب می یافت. برای مثال یک شرح حال نویس گمنام ایتالیایی قرن پانزدهم در بارهٔ لشون باتیستا آلبرتی آمی گوید آلبرتی که خود را یک معمار می دانست «در عین حال نزد خودش موسیقی می آموخت... چندین سال به کار حقوق مدنی اشتغال داشت... در بیست و چهار سالگی به فیزیک و ریاضیات روی آورد.» (۲) کسان دیگری در زمینه های مختلف مهارت داشتند از جمله لئوناردو داوینچی که او را «مرد رنسانس» نامیدهاند.

در دورهٔ رنسانس، خلاقیت در دانش، هنر، حکومت و اقتصاد بارز بود. رابرت ارگانگ<sup>7</sup>، مورخ، مینوبسد: «دورهٔ رنسانس یکی از خلاق ترین دورانهای تاریخ است... رنسانس به تلاش عقلانی جهت تازهای بخشید... تا آن را به سوی تمدن امروزی هدایت کند.»(۴)

# انسانگرایان و فرهنگ

قرن پانزدهم یکی از مهم ترین دورانها از لحاظ کنکاشهای تاریخی بود. در سراسر اروپا و خاور میانه، محققین قفسههای غبارگرفتهٔ صومعهها و ساختمانهای عمومی قدیمی را جستجو کردند و گنجهایی در آنهایافتند؛ این گنجها طلاو نقره نبودند، بلکه دست نوشتههای یونانی و رومی بودند. در نتیجه، نوشتههای باقی مانده از نویسندگان کلاسیک از جمله افلاطون، سیسرو، سوفوکل و پلوتارک به دوران رنسانس رسید. محققین که شاهزادگان، بازرگانان و سایر افراد توانگر از آنان حمایت می کردند، کارشان را به خوبی انجام دادند؛ در سال ۱۵۰۰، آنها تقریباً تمام متون باستانی ای را که امروزه موجودند، یافته بودند.

گردآورندگان قدرتمند و متمول این دستنوشته ا برای نگهداری مجموعهٔ رو به افزایششان کتابخانه هایی ساختند. این کتابخانه ها کسانی را که به شناخت هرچه بیش تر افراد بزرگ، اندیشه ها و هنر باستان علاقه داشتند، به خود جلب می کردند. این شناخت، سبب شکلگیری رنسانس شد.

## دانش نو

مطالعهٔ آثار کلاسیک در دوران رنسانس، دانش نو نامیده می شد. در آن زمان ضمن احیای علاقه به نوشته های کلاسیک، به ارزش فردی نیز توجه شد. این گرایش انسانگرایی ا نام گرفت؛ زیرا طرفداران آن به جای موضوعات روحانی و الهی بیش از هر چیز مسائل انسانی را در نظر می گرفتند.

اگرچه انسانگرایی بر نوع بشر تأکید و تمرکز داشت، پیروان این مکتب وجود خدا را انکار نمی کردند و بین انسانگرایی و مسیحیت تضادی نمی دیدند. در واقع، بسیاری از

پیشگامان انسانگرایی در دورهٔ رنسانس خود جزو روحانیان کلیسای کاتولیک بودند. از نظر انسانگرایان خداوند امر مسلمی بوده و «آنها [از این نقطه نظر] به بررسی انسان و ظرفیتها، اعمال و دستاوردهای او می پرداختند.»(۵)

## ظهور انسانگرایی

انسانگرایی نیز مثل خود رنسانس از ایتالیا ظهور کرد. دو عامل عمده، علاقه و اشتیاق به مطالعات کلاسیک را برانگیخت؛ اشتیاقی که در قرن چهاردهم و پانزدهم در ایتالیا جریان داشت. اولین عامل وجود بقایای امپراتوری روم در ایتالیا بود که سبب می شد دانش پژوهان ایتالیایی که به منبع جذاب باستانی دسترسی داشتند مجذوب و مفتون دوران گذشته شوند. این تمایل، به جستجو برای یافتن نوشته های باقیمانده از دوران روم باستان منجر شد.

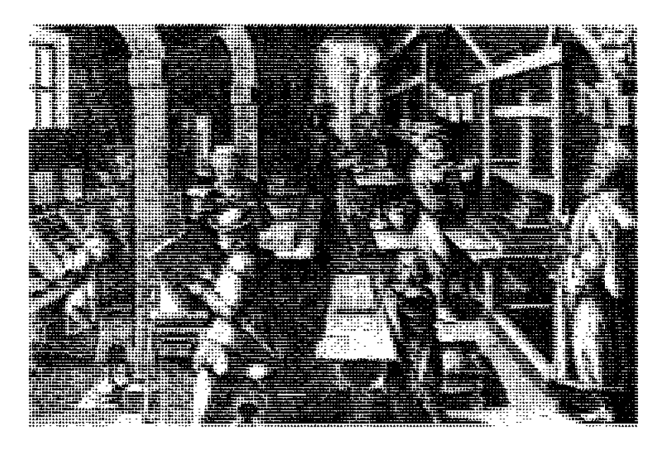
عامل دوم ورود آوارگان امپراتوری درهم شکستهٔ بیزانس بود که باعث ایجاد علاقهٔ روزافزون به مطالعهٔ آثار کلاسیک یونان گردید. امپراتوری بیزانس در واقع ادامهٔ نیمهٔ شرقی امپراتوری روم بود که طی قرون وسطی حاکمیتش ادامه داشت. مرکز امپراتوری بیزانس شبه جزیرهٔ بالکان و زبان رسمی آن یونانی بود. کتابخانه های این امپراتوری حاوی بیاری از آثار یونانی بود؛ آثاری که در غرب از بین رفته بودند.

در قرن چهاردهم، ترکهای عثمانی به امپراتوری بیزانس حمله کردند و با فتح قطططنیه، پایتخت امپراتوری، در سال ۱۴۵۳ آن را شکست دادند. بسیاری از بیزانسی ها در گریز از ترکها و در جستجوی جایی امن، به غرب گریختند. این آوارگان که رونوشتهایی از دستنوشتههای اصلی یونانی همراه داشتند، به عنوان دانشمندان و آموزگاران یونانی شروع به کار کردند. ویل دورانت، مورخ، میگوید: «دانشمندان یونانی (بیزانسی)... قسطنطنیه را ترک کردند... و در واقع به عنوان حامل جوانهٔ آثار کلاسیک عمل کردند، به این ترتیب ایتالیا سال به سال یونان را بهتر و بیش تر می شناخت.» (۹)

# فن آوري جديد

عامل دیگر در گسترش انسانگرایی صنعت چاپ بود. تا دوران رنسانس، کتابها را با دست می نوشتند. کتابها نسخه برداری و سپس صحافی می شد. حدود سال ۱۴۵۰ صنعت چاپ در آلمان اختراع شد که بسیاری از مورخان آن را به یوهان گوتنبرگ انسبت می دهند.

<sup>1.</sup> Johannes Gutenberg



نمای داخلی یک کارگاه چاپ در قرن پانزدهم. اختراع چاپ کار طاقت فرسای نسخه برداری دستی از کتب را از بین برد و انتشار آثار مکتوب را تسریع کرد.

اگرچه فن آوری چاپ در قرن دوم میلادی در چین ابداع شده بود، اما روش چینی ها که در آن از حروفِ کنده کاری شده روی چوب استفاده می شد، کیفیت خوبی نداشت. چاپ قرن پانزدهم بدعتی دیگر نیز همراه داشت: انواع حروف فلزی متحرک (احتمالاً یکی دیگر از اختراعات گوتنبرگ). استفاده از این حروف سبب می شد تا کلمات واضح و خوانا روی صفحات چاپ شوند.

## كسترش باسوادي

با آن که کتابها آسانتر تهیه و توزیع می شدند، کتابهای چاپی ابتدایی بزرگ، حجیم و گران بودند و تنها افراد متمول می توانستند آنها را تهیه کنند. اما در اواخر قرن پانزدهم، ابداع حروف کوچکتر سبب شد تا کتابهای کوچکتر و ارزان تر منشر شوند. ناگهان کتابهایی که بعضی از آنها در قطع جیبی چاپ شده بود و مردم سی توانستند آنها را همه جا همراه ببرند، در دسترس همگان قرار گرفت و سرعت انتشار دانش کلاسیک و اندیشههای انسانگرایی را به طور چشمگیری افزایش داد.

و چه کسانی کتابهایی را که به تازگی در مورد علم دوران باستان و مفاهیم انسانگرایی چاپ شده بود، میخواندند؟ برخلاف قرون وسطی که تنها روحانیان و عدهٔ اندک دیگری سواد خواندن داشتند، در دوران رنسانس خوانندگان کتابها در تمام طبقات اجتماعی جای داشتند. علاوه بر دانشمندان و دانش آموزان، اشراف، بازرگانان و فروشندگان نیز کتاب میخواندند. هم مردان و هم زنان می توانستند کتاب بخوانند. در واقع در اواسط قرن شانزدهم نیمی از مردم لندن تا حدی سواد خواندن و نوشتن داشتند، میزان سواد در سایر شهرهای اروپا نیز تقریباً مشابه لندن بود.

با زیاد شدن و در دسترس قرار گرفتن کتابها، افراد بیش تری امکان خواندن و نوشتن را یافتند. حتی قبل از اختراع چاپ، در اروپا میزان باسوادی رو به افزایش بود. اشرافیت، سواد را به منزلهٔ تأثیر تمدن می نگریست و آنها که توانایی خواندن و نوشتن داشتند، معمولاً در دربار بیش تر پیشرفت می کردند. طبقه متوسط که تازه ظهور کرده بود، سواد را ابزار باارزشی برای ادارهٔ تجارت که نیازمند نوشتن گزارش و ثبت اسناد بود، می دانست. در اواخر قرن پانزدهم، اصناف خواستار این شدند که شاگردانشان سواد خواندن و نوشتن داشته باشند.

سواد تا حد زبادی ویژگی شهرنشینی بود و بجز اشراف، عدهٔ کمی در روستاها، خواندن فرا می گرفتند، چراکه هنوز برای کارهای کشاورزی داشتن سواد ضروری نبود. با این حال، در اغلب روستاها حداقل یک نفر باسواد وجود داشت تا کتابهایی را که از کتابفروشان دوره گرد می خریدند، برای همهٔ مردم با صدای بلند بخواند.

# گسترش آموزش و پرورش

نیاز به برخورداری از توانایی خواندن و نوشتن سبب افزایش مدارس شد. مدارس ابتدایی در سراسر اروپا تأسیس شدند و دختران و پسران در آنها تحصیل کردند. در این مدارس خواندن، نوشتن، حساب، تاریخ، جغرافی و تعلیمات دینی تدریس می شد. در صورت تمایل والدین، پسران می توانستند تحصیلات تکمیلی، شامل زبان لاتین، فلسفه و حقوق، را در مدارس متوسطه و دانشگاهها بگذرانند. این مباحث را به ندرت آموزگاران خصوصی به دختران تعلیم می دادند.

عمدتاً طبقهٔ متوسط از مدارس رسمی استفاده میکرد. فرزندان طبقهٔ اشراف عموماً در خانه آموزش میدیدند، در حالی که فقرا، کارگران و رعایا اصلاً به مدرسه نمی رفتند، زیرا

نمی توانستند مخارج آن را تأمین کنند؛ گرچه عدهای از آنها به مدارس خیریهای میرفتند که توسط کلیساها اداره می شد.

## پدر انسانگرایی

از میان تعداد رو به تزاید دانش آموزان و فارغالتحصیلان، دانشمندانی بیرون آمدند که مکتب انسانگرایی را پدید آوردند. در بین اولین انسانگرایان می توان از فرانچسکو پترارکائی ایتالیایی که به پترارک مشهور است، نام برد. او یکی از گردآورندگان خستگی ناپذیر و پرشور

ادبیات کلاسیک بود. پترارک که در سال ۱۳۰۴ میلادی متولد شد، در میان افراد توانگر حامیانی داشت و به همین دلیل توانست در طول زندگی اش در مورد روزگار باستان تحقیق کند و بنویسد. کرین برینتون، مورخ، قبل از مرگ پترارک در سال ۱۳۷۴ می نویسد که:

او کستابخانهٔ شسخصی بسیار عالیای گرد آورد و در یکی از کلیساهای ایتالیا بعضی نامههای خاک گرفته و فراموشر شدهٔ سیسرو [سیاستمدار رومی] را یافت که پرتوی نو به خطمشی سیاسی رومیها تبابانده بود. پترارک دوران گذشته را چنان تحسین می کرد که نامههای تحسین می کرد که نامههای محبت آمیزی خطاب به سیسرو و سایر بزرگان روزگار بناستان و اشعاری را به لاتین نگاشت و اشعاری را به لاتین



پترارک بسیاری از آتار فراموششدهٔ روم و یونان باستان را مطالعه و احیا کرد.

به سبک آنه تید نوشت... اگرچه او هیچگاه زبان یونانی، به حدی که بتواند آن را بخواند، نیاموخت اما می توانست با احترام به دست نوشته های هو مر و افلاطون نگاه کند. (۷)

اگرچه امروزه شهرت پترارک بیش تر به خاطر سوناتهایی است که به زبان ایتالیایی نوشته، اما در روزگار خودش، او و سایرین گمان می بردند که مهم ترین اثر او نوشته هایی باشد که به زبان لاتین تحریر کرده است. مجلس سنای روم به منظور قدرشناسی از کارهای ادیبانهٔ وی، در سال ۱۳۴۱ پترارک را به لقب شاعر دربار مفتخر کرد.

## خواندن متون قديمي

پترارک تنها کسی نبود که نمی توانست زبان یونانی را بخواند. تنها عدهٔ کمی از نخستین انسانگرایان این توانایی را داشتند. خواندن دست نوشته های لاتین کار دشواری نبود، زیرا

#### نامهٔ پترارک به سیسرو

پترارک، انسانگرای ایتالیایی، در نامهای خطاب به سیسرو به سال ۱۳۴۵ که در کتاب نامههای عهد باستان وی آمده است علت تحسین این سیاستمدار رومی را توضیح میدهد.

«فرانچسکو (پترارک) به سیسرو درود می فرستد... اجازه بدهید تا بگویم که شما، ای سیسرو، همانند انسان زندگی کردید. همانند سخنور صحبت کردید و همانند فیلسوف نوشتید.... من فصاحت و استعداد شما را تحسین می کنم... نه تنها من، بلکه تمام کسانی که خودشان را با گلهای زبان لاتین پوشانده اند، از شما سپاسگزارند، زیرا ما امروز با آبی که از سرچشمهٔ شما جاری شده است مزارعمان را آبیاری می کنیم. باید بی پرده بگویم که ما با رهبری شما حمایت می شویم و استدلالهای شما به ما کمک می کنند و درخشش شما راه ما را روشن می کند... تمام اصول و مهارتهایی را که در نوشتن داریم، تحت حمایت شما به دست آورده ایم... .

در بارهٔ کتابهای شما... بعضی از مجلدات کتابهای عالی هنوز هم موجودند؛ آثار شما اعتبار زیادی دارند و همه نام شما را تکرار میکنند... گمان میکنم ما که در این دوران زندگی میکنیم، بعضی از کتابهای شما را از دست داده باشیم و من نمی دانم آیا این کتابها هیچگاه پیدا خواهند شد: من بسیار اندو هگینم. چه شرمندگی عظیمی برای دوران ما به جای مانده، چه فرزندان ناخلفی!... و به علاوه حتی بعضی از کتابهای موجود، قسمت اعظمشان گم شده است. مثل این است که بعد از پیروزی در نبردی بزرگ... حال برای رهبرانمان سوگواری میکنیم، نه تنها برای آنان که کشته شده اند بلکه برای کسانی که گم یا معلول شده اند.»

#### لورنزو والا در لاتين

لورنزو والا، انسانگرای ایتالیایی. در کتاب مشهورش زبان عالی لاتینی (۱۴۴۴ م.) بحث میکند که زبان لاتین مهم ترین میراث جهان کلاسیک است. مطالب برگزیدهٔ زیر از کتاب انسانگرایی در رنسانس نوشته دونالد ار. کلی ا نقل شده است.

«هنگامی که کردار نیاکانمان (رومیها) را در نظر میگیرم... به نظرم میآید که اعمال ما نه تنها در امپراتوری بلکه در انتشار زبان آنها، بر ایشان پیشی گرفته است... زیرا هیچ ملتی زبانش را به اندازهای که ما زبانمان را انتشار داده ایم گسترش نداده است. ما در مدت نسبتاً کوتاهی زبان رومی را تقریباً در سراسر غرب و نه در یک قسمت کوچک از شمال و افریقا گسترش دادیم... مردم و ملتها مدتها پیش قانون روم را همانند باری تحمیلی و نامبارک کنار گذاشتند. اما زبان رومی برای آنها از هر شهدی شیرین تر، از هر ابریشمی عالی تر و از هر طلا و جواهری قیمتی تر بود و آن را مثل عطیه ای بهشتی گرامی داشتند. به همین دلیل قدرت زبان لاتین عظیم است. به راستی به این علت که طی قرنها با دین و هیبت مقدس همراه بوده است، الهی و بسیار عظیم است. ما روم و سلطهٔ آن را از دست داده ایم... با این همه ما هنوز هم حکومت میکنیم... هر جا که زبان رومی سلطه دارد، همان جا امپراتوری روم است.

چه کسی هست که نداند هنگامی که زبان لاتین شکوفا شود، تمام پژوهشها و مقررات ترقی میکنند و هنگامی که لاتین از بین برود، تمام آنها نیز ویران میشوند؟ مشهورترین فیلسوفان، بهترین سخنوران و بزرگ ترین نویسندگان برای درست صحبت کردن [استفاده از زبان لاتین] شور و شوق دارند.»

در طول قرون وسطی در کلیساهای کاتولیک سراسر اروپا و مدارس قرون وسطایی از زبان لاتین استفاده می شد. اما این در مورد زبان یونانی صدق نمی کرد و جز در مواردی استثنایی در غرب اروپا، قرنها به زبان یونانی چیزی گفته یا نوشته نشده بود. انسانگرایان تا اواخر قرن جهاردهم، یادگیری زبان یونانی را آغاز نکردند. حتی بعد از آن هم، اروپاییان دورهٔ رنسانس ترجیح می دادند که ترجمهٔ لاتیتی آثار یونان باستان را مطالعه کنند.

انسانگرایان پس از مدت کوتاهی دریافتند که بین زبان لاتین باستانی و لاتین قرون وسطایی تفاوتهایی وجود دارد و نوع قرون وسطایی را شکل انحرافی زبان لاتینی قلمداد

<sup>1.</sup> Donald R. Kelley

کردند. بسیاری از طرفداران افراطی استعمال لغات درست و اصلاح انشاء در دوران رنسانس خواستار فصاحتی شدند که معتقد بودند تنها زبان لاتین کلاسیک از آن برخوردار است. در سال ۱۴۴۴، لورنزو والا (۱۴۰۷-۱۴۵۷) در کتاب زبان عالی لاتینی در مورد رعایت قوانین زبان لاتین باستان بحث کرد. اثر والا در بین دانشمندان انسانگرا بسیار مشهور و مورد پسند بود و کتاب زبان عالی لاتینی کمک کرد تا دانشمندانی پدید بیایند که هدف اصلی زندگیشان یافتن قوانین دستور زبان لاتین کلاسیک بود.

کتاب والا طرفداران دیگری نیز، بجز دانشمندان، پیدا کرد. بسیاری از فروشندگان طبقهٔ متوسط لاتین می دانستند و علاقه مند بو دند این زبان را بهتر بدانند؛ چراکه این توانایی برای ارتباط با بازرگانان خارجی لازم بود.

## هدية كنستانتين

لورنزو والا بجز زبان لاتین، علایق فراوان دیگری نیز داشت. او که خودرأی و ناشکیبا بود، بیرحمانه به اندیشههای سایر انسانگرایان حمله میکرد، از جمله با این ادعا که می توان با استدلال عواطف و احساسات را مهار کرد. والا همچنین از این فکر که لذت در حد متوسط برای یک زندگی خوب، نه آلوده به گناه، لازم است، حمایت می کرد. او بسیاری از انسانگرایان را به واسطهٔ انتقاد از سیسرو که به عقیدهٔ او برخلاف سایر دانشمندان همردیفش از نظر دستوری دچار اشکال بوده است، می رنجاند.

علاوه برکارهایی که در زمینهٔ لاتین انجام داد، والا به جهت تحلیل یک سند که هدیه کنستانتین نامیده می شد، مشهور گردید. این سند در واقع امتیازی بود که کنستانتین، امپراتور روم در قرن چهارم، به پاپ داده بود تا بر حاکمان غیرروحانی نفوذ داشته باشد. هنگامی که پاپ ائوگنیوس چهارم آاز این سند استفاده کرد تا ادعای آلفونسوی یکم ۲، کارفرمای والا، را در مورد سلطنت ناپل مورد تردید قرار دهد، والا به آن نگاهی سخت و منتقدانه انداخت.

والا توانست با مقایسهٔ این سند با آثار کلاسیک دوران کنستانتین نشان بدهد که زبان لاتینی که در آن سند به کار رفته و نیز منابع تاریخی مورد استفاده در آن، قرنها بعد از مرگ کنستانتین به کار می رفته است. دلایل وی آن چنان متقاعدکننده بود که هدیهٔ کنستانتین به کلی بی اعتبار شد و به این ترتیب ادعای نفوذ پاپ بر آلفونسو و سایر فرمانروایان به پایان

<sup>1.</sup> Lorenzo Valla

<sup>2.</sup> De Elegantiae linguae latinae

<sup>3.</sup> Pope Eugenius IV

<sup>4.</sup> Alfonso I

رسید. والا با نشان دادن این که هدیهٔ کنستانتین ساختگی بوده است، قدرت انسانگرایی را به خارج از حدود مطالعه و پژوهشها کشانید.

## حامیان و مدیسی

افراد متمول از گسترش انسانگرایی در ایتالیا و سپس در سراسر اروپا حمایت می کردند. برای مثال در شمال ایتالیا، در دولت ـ شهر میلان، خانواده حاکم ویسکونتی و اسفورزا ، از انسانگرایان پرشور بودند که از آموزگاران، هنرمندان و فیلسوفان بسیاری حمایت می کردند. ویسکونتی ها مدتی حامی پترارک بودند و اسفورزاها از کنستانتین لاسکاریس که اولین کتاب یونانی را در ایتالیای دوران رنسانس منتشر کرد، حمایت می کردند.

با وجود این، در مسافتی دورتر، در جنوب، در قلورانس بود که انسانگرایی غیورترین حامیانش یعنی مدیسی ها <sup>۴</sup> را یافت. مدیسی ها، که احتمالاً ثروتمندترین خانوادهٔ ایتالیا در زمان رنسانس بودند، بانکداران و بازرگانان موفق و بسیار ثروتمندی به شمار میرفتند. ثروت آنها به تدریج موجب سلطهٔ سیاسی بر فلورانس نیز گردید. به این شکل فلورانس به یکی از بزرگترین مراکز فرهنگی دوران رنسانس تبدیل شد.

برای مثال، کوزیمو دِ مذیسی <sup>۵</sup> (۱۴۸۹-۱۴۸۹) که از سال ۱۴۳۴ تا زمان مسرگش بر فلورانس حکومت می کرد، اولین کتابخانه را در ایتالیا تأسیس کرد، از هنرمندان و نویسندگان بسیاری حمایت کرد و مشوق فراگیری زبان یونانی بود. استفاده از کتابخانهٔ کوزیمو که هزاران دست نوشتهٔ باستانی در آن نگهداری می شد برای دانش آموزان و آموزگاران رایگان بود. بسیاری از این آثار نسخهٔ اصلی بودند که عمّال مدیسی آنها را از یونان و مصر معمولاً با بهای گزافی برای کوزیمو تهیه می کردند. باقی آنها رونوشت هایی بود که چهل و پنج نفر نساخ با هزینهٔ مدیسی تهیه می کردند.

لورنزو و نوادهٔ قدرتمند کوزیمو (۱۴۹۲-۱۴۴۹) و حاکم مستبد فلورانس طی سالهای 1۴۶۹ + 1890 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 1990 + 19

4. Medici

<sup>1.</sup> Visconti

<sup>2.</sup> Sforza

<sup>3.</sup> Constantine Lascaris

<sup>5.</sup> Cosimo dé Medici

<sup>6.</sup> Lorenzo de Medici

۷. Magnificent : لقبی که به پادشاهان و اشخاص برجسته داده می شد. ـ م.

که دلش می خواسته تمام دارایی اش را صرف خريد كتاب كند. لورنزو كه انسانگرایان متعددی را در اطرافش نگاه می داشت به طور فعال در مباحثات و مناظرات ایشان سهیم مىشد. نيكولو ماكياولى ١، نويسندهٔ سیاسی معاصر وی دیده بود که لورنزو به تمام کسانی که در هنر برتری داشتند، عشق می ورزید و به فرهیختگان تـوجه سیکرد... او بـه منظور فراهم آوردن فرصت تحصيل برای جوانان فلورانس، دانشسرایی را در پیزا (که تحت سلطه فلورانس بود) تأسیس كرد و در آن مدرسه عالى ترين دانشمندان ايتاليايي را به کار گرفت... لورنزو در مکالماتش فصیح و حاضر جواب بود ... و به وأسطة اعتباري كه براي خردورزي



لورنزو دِ مدیسی حاکم مستبدی بود اما در عین حال حامی هنر بود و از آموزش حمایت میکرد.

پدید آورد، یاد و خاطرهاش هیچگاه در فلورانس نخواهد مرد.(^)

# آكادعي افلاطوني

کوزیمو دِ مدیسی در سال ۱۴۳۹، آکادمی افلاطونی را تأسیس کرد، جایی که در آن آثار کلاسیک تدریس می شد. در دوران لورنزو، این آکادمی یکی از مهم ترین مراکز دانش ایتالیا شد. انجمن های انسانگرایانهٔ مشابهی در سراسر ایتالیا و اروپا پدید آمد که بسیاری از آنها نقش مهمی در تکامل اندیشه، هنر و دانش دوران رنسانس داشتند.

<sup>1.</sup> Niccolò Machiavelli

این انجم های دوران رنسانس بر اساس شكل آكادمي افلاطون، فيلسوف يونان باستان، سازمان يافته بسودند و در آنجا آموزگاران و دانش آمسوران در مسورد مسائل فلسفى از جمله سرشت علم، عشق و مرگ مباحثه و مناظره مسی کردند. افلاطون در دوران رنسانس شخصي مورد احترام بود، جاذبهٔ او بر اساس این عقیدهاش بودکه ارزشیها، یا آن گونه که خود میگفت: «ایدهها»، مطلق و غيرقابل نغييرند. عقيدة افلاطون در مورد أيده هاي مطلق به خسوبي با حكمت مسيحيت همخواني داشت. بمه خصوص اصرار افلاطون بر این که تمام موجودات زمینی به وسیله برترین



انسانگوایان دوران رئسانس آثار افلاطون، فیلسوف یونانی، را تحسین می کردند، زیرا اندیشه های او با حکمت مسیحی تضادی نداشت.

این ایده ها که وی آن را بالاترین شکل نیکی می خواند، خلق شده اند. مارسیلیو فیجینوی این ایده ها که وی آن را بالاترین شکل نیکی می خواند، خلق شده اند. مارسیلیو فیجینوی انسانگرا این نیکی را این گونه توصیف کرده است: «یک عقل خردمند حاکم، رهبر همه چیز، کسی که می تواند به هر چیزی آغاز و پایان دهد. (۹) برای مسیحیان کار آسانی بود که بگویند منظور از این نیکی، خداوند است.

آکادمی افلاطونی در فلورانس شاهد مضاعف شدن تفکرات افلاطون، همراهی فلسفه کلاسیک با مسیحیت، بود. این آکادمی اولین جایی نبود که در آن به این همراهی توجه می شد. یک قرن قبل از آن، پترارک با تو ام کردن تعالیم سنت آگوستین و فلسفهٔ سیسرو، درصدد ایجاد شاخه ای قوی از مسیحیت برآمده بود.

## انسانگرایان فلورانس

تعدادی از انسانگرایان مشهور عضو آکادمی افلاطونی بودند. در سال ۱۴۸۳ مارسیلیو فیچینو (۱۴۳۳–۱۴۹۹)، رئیس وقت آکادمی، آثار افلاطون را به زبان لاتین ترجمه کرد. این ترجمه سبب شد تا این فیلسوف یونانی در دوران رنسانس در سراسر اروپا وجههٔ عمومی بیابد. طی قرن بعدی این ترجمه چندین مرتبه تجدید چاپ شد. آنجلو آمبروجینی سیاستمدار مشهور نیز در مورد آثار نویسندگان یونانی تخصص داشت و با ترجمهٔ ایلیاد اثر هومر، آن را در دسترس کسانی قرار داد که نمی توانستند یونانی بخوانند.

برادرزادهٔ فیچینو، جیووانی پیکو دلا میراندولا (۱۴۶۳–۱۴۹۳) شاید برجسته ترین عضو تمام گروه ها باشد که نه تنها زبان لاتین و یونانی را بسیار خوب می دانست، بلکه بر زبان عربی و عِبری نیز تسلط داشت. او که به وسیلهٔ دانستن این چهار زبان کتاب های بسیاری را مطالعه کرده بود، در جستجوی عامل مشترکی بود که می توانست تمام ادیان باستانی و امروزی را متحد کند. اگرچه او نتوانست این عامل را بیاید، اما مقررات دین نسبی و فلسفه نسبی را یافت.

در سال ۱۴۸۶، پیکو در تلاش برای یافتن عامل مشترک دیستی اش، نهصد فرضیه یا پرسش را برای مناظرهای در ژم مطرح کرد. پیکو حتی قول داد هزینهٔ سفر کسانی را که دوست دارند در مناظره شرکت کنند ولی توانایی تأمین مخارج سفر را ندارند، بپردازد.

با این همه، این مناظره هیچگاه انجام نشد، زیرا اینوکنتیوس هشتم  $^{7}$ ، پاپ وقت، بعضی از این فرضیه ها را بدعتگذاری و اندیشه هایی خلاف تعالیم کلیسای کاتولیک خواند. پیکو در سال ۱۴۸۶ در کتاب خطابه ای در باب شأن انسان  $^{7}$  علیه این اتهام از خود دفاع کرد که ساموئل در سدن  $^{6}$ ، مورخ، آن را «مانیفست انسانگرایی» توصیف می کند. در این خطابه پیکو با جملهٔ: «من در کتاب های عربی خوانده ام که در دنیا هیچ چیزی قابل تحسین تر از انسان وجود ندارد»  $^{(1)}$  از محور انسانی مکتب انسانگرایی دفاع کرده است.

## انسانگرایی و دانشگاهها

انسانگرایی به هیچ وجه محدود به ایتالیا نبود. گیلام بوده و (۱۴۶۸-۱۵۴۰)، یکی از دانشمندان پیشگام فرانسه، کتابهای مهمی در بارهٔ حقوق رومی و بررسی زبان یونانی

<sup>1.</sup> Angelo Ambrogini

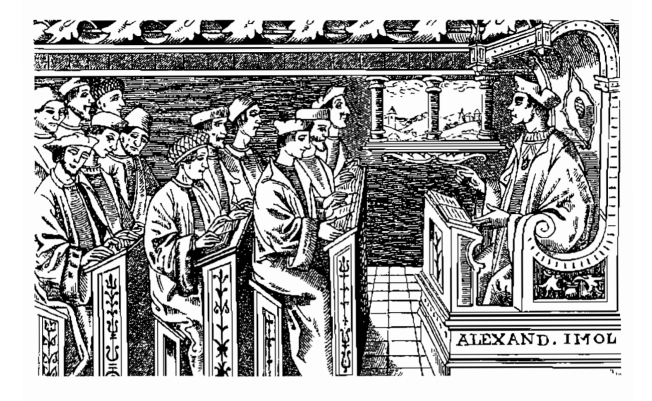
<sup>2.</sup> Giovanni Pico della Mirandola

<sup>3.</sup> Innocent VIII

<sup>4.</sup> De hominis dignitate orațio

<sup>5.</sup> Samuel Dresden

<sup>6.</sup> Guillaume Budé



دانشجویان دانشگاه در فرانسه قرن شانزدهم به تصویر کشیده شدهاند. این دانشجویان در مورد مورد موضوعات مختلف کلاسیک آموزش می دیدند.

نگاشته است. بوده در سال ۱۵۲۹ در کتاب تفسیری بر زبان یونانی اشتیاق فراوانش را به زبانی که تا بیست و شش سالگی یاد نگرفته بود مطرح کرد. (احتمالاً او چنان در مطالعات زبان یونانی غرق شده بود که فراموش کرد ازدواج کند.)

بوده نیز مثل سایر انسانگرایان به شدت به اهمیت تعلیم آثار کلاسیک معتقد بود و در اصلاح آموزش در سطح دانشگاه ها دخالت داشت. در سال ۱۵۳۰ بوده که کتابدار دربار فرانسیس یکم پادشاه فرانسه بود به تأسیس اولین دانشگاه انسانگرایان تحت عنوان «کالج فرانسه» کمک کرد. در کالج فرانسه، برخلاف دانشگاه های قدیمی تر اروپایی از قبیل دانشگاه سوربن در پاریس، مطالب درسی نه تنها به لاتین بلکه به زبان یونانی و عبری نیز آموزش داده می شدند و دوره های درسی تعالیم کلاسیک بیش تری را دربر میگرفتند؛ در حالی که دانش پژوهان سایر دانشگاه های دوران رنسانس صرفاً مطالبی را در زمینهٔ رشتهٔ مورد نظرشان قرا میگرفتند. این آموزش تخصصی و حرفهای دانش پژوهان را برای حرفه های پزشکی، وکالت یاکشیشی آماده می کرد.

I. Commentarii linguae Graecae

انسانگرایانی از قبیل بوده این نوع آموزش دانشگاهی متمرکز را رد کردند. آنان، تحت تأثیر اندیشههای سیسرو، به آموزش وسیع و عمومی علاقه داشتند؛ آموزشی که دانش آموزان را «با تجارب متعدد انسانها» (۱۱) از طریق خواندن ادبیات یونانی و رومی آشنا کند. انسانگرایان گمان می کردند این نوع آموزش سبب رشد تمام ظرفیتهای دانش آموزان می شود. همچنین بوده و سایرین معتقد بودند که آموزش عمومی کلاسیک اگر با تعالیم مسیحیت توأم شود می تواند و یژگی هایی را در افراد پدید بیاورد؛ با این شیوه دانش آموزان از طریق مثالهای متعدد با رفتارهای دلیرانه و اخلاقی ای آشنا می شوند که توسط پیشینیان توصیف شده است.

## شاهزادهٔ انسانگرایان

مشهورترین انسانگرا در شمال اروپا زندگی میکرد و معاصر باگیلام بودِه بود. دسیدریوس اراسموس زنازاده ای بود که در سال ۱۴۶۶ در هلند متولد شد و چون تا زمان مرگش در سال ۱۵۳۶ برجسته ترین فرد در میان دانشمندان و خردمندان بود، به نام شاهزادهٔ انسانگرایان مشهور شد.

آموزشهای اولیهٔ اراسموس با انسانگرایی ارتباط زیادی نداشت، زیرا هنوز رنسانس ایتالیا در مدارس شمال اروپا نقوذ زیادی نکرده بود. در سال ۱۴۸۷ او به صومعه پیوست و راهب شد ولی بعد از چند سال صومعه را ترک کرد تا تعالیم مسیحیت را در پاریس فراگیرد. او که از گذراندن این دوره ها خسته و دلمرده شده بود، به تدریس خصوصی و خواندن ادبیات کلاسیک روی آورد.

اراسموس به سال ۱۴۹۹، در سی و سه سالگی، همراه یکی از شاگردانش به انگلستان رفت و در آنجا با جان کولت ۲، انسانگرایی اهل آکسفورد، ملاقات کرد. کولت چنان تأثیری بر اراسموس گذاشت که راهب هلندی تصمیم گرفت زبان یونانی بیاموزد و به یکی از دانشمندان انسانگرا تبدیل شود. در عرض چند سال اراسموس به هدفش رسید و راهی را پیش گرفت که او را به مهم ترین انسانگرای اروپا تبدیل کرد.

## نیاز آموزشهای انسانگرایانه

در این نامه که در سال ۱۵۱۸ نوشته شده و در کتاب نامههای رنسانس، تأنیف رابرت جی. کلمنت او لورنا لوانت ۲ آمده است؛ سر توماس مور۳، انسانگرای انگلیسی. ارزش انسانگرایی را در آموزش مذهبی برای دانشکدهٔ دانشگاه آکسفورد توضیح میدهد.

ادر مورد این پرسش که آیا آموزشهای انسانگرایانه غیرمذهبی اند، [باید بگویم] کسی ادعا نکرده است که انسان برای رستگاری به [فراگیری] زبان یونانی با لاتین یا هر نوع آموزش دیگری نیازمند است. اما ایس آموزشها که آن را غیرمذهبی می خوانند، روح را برای پرهیزگاری آماده می کند... . حتی اگر کسانی می خواهند تعالیم دینی را فرابگیرند، کار را با آموزش مقررات شروع نمی کنند. آنها ابتدا باید قوانین طبیعت انسان و هدایت را فرا بگیرند، چیزی که برای حکیمان الهی بی فایده نیست. بدون ایس آموزشها ممکن است موعظهای بکنند که توسط گروههای علمی قابل پذیرش باشد ولی بدون آن مطمئناً نخواهند توانست با مردمان عادی ارتباط برقرار کنند. و آنها این تعالیم را از چه کسانی بهتر از شعرا، سختوران و مورخین [جهان کلاسیک] می توانند یاد بگیرند.

به علاوه، عدهای هستند که با شناخت مسائل طبیعی نردبانی میسازند که با آن مسائل فراطبیعی را مطرح میکنند. آنها به وسیلهٔ فلسفه و هنرهای آزاد راهی به سوی حکمت الهی میگشایند.

تمام حکیمان الهی [کلیمای کاتولیک] و کسانی که برایشان روشن نیست که ما

فصاحتمان را به طور کلی در هنرهای آزاد و به بطور اخص در حکمت الهی مرهون یونانیان هستیم، زیرا یونانی ها یا خود کشف های مهمی کردند یا آنها را به عنوان قسمتی از میراششان به ما انتقال دادهاند، باید موظف به یادگیری یونانی بشوند.

سرتوماس مور، سیاستمدار و نویسندهٔ انگلیسی، معتقد بود برای دانش پژوهان علوم دینی فراگیری طبیعت انسانی مفید است.

طی سی سال بعدی، اراسموس در سراسر اروپای غربی زندگی و تدریس کرد و نه تنها در فرانسه و انگلستان به تعلیم و تعلّم پرداخت بلکه به ایتالیا، آلمان و سوئیس نیز رفت. او هزاران نامه به افراد مهم نوشت و آثار انسانگرایانه مهمی، از جمله هجویه در ستایش جنون ، را پدید آورد. (۱۵۰۹)

آشار اراسموس جزو اولین کتابهای پرفروش اروپا بود. کتابهای او توجه عامه مردم را کیابه در آن زمان تعداد افراد باسوادشان رو به افزایش بود به خسود جایخانهها باعث شد که وجود چاپخانهها باعث شد که کتابهای وی در دسترس مردم قرار

CHARACTER TO A ANTA CONTRACT OF A CONTRACT OF ACCUSANCE OF A CONTRACT OF

اراسموس، دانشمند فدایی متون یونانی، فیلسوفی هلندی بود که یکی از نامدارترین انسانگرایان قرن شانزدهم گشت.

بگیرد. برای مثال، کتاب در ستایش جنون فوراً یکی از کتابهای پرفروش شد و طبی مدت زندگی نویسندهاش با شمارگان هزار نسخه، ۴۲ مرتبه تجدید چاپ شد و فروشش تنها از انجیل کم تر بود.

# انسانگرایی مسیحی

اراسموس در تمام نوشته هایش از اصول اساسی انسانگرایی دفاع کرده است. او به ارزش و بلندمر تبگی انسان اعتقاد داشت، او حس می کرد که ارزشهای باستانی با مسیحیت اروپا هماهنگی دارد و نحوهٔ زندگی بعضی از شخصیتهای کهن از جمله سقراط و سیسرو را نمونه هایی برای رفتار اخلاقی و درستی می دانست. به هر حال نوع انسانگرایی اراسموس با آنچه در جنوب اروپا و جمود داشت، متفاوت بود. راهب هلندی نیز مثل بسیاری از

<sup>1.</sup> Encomium moriae

انسانگرایان شمال اروپا از جمله گیلام بوده، اصلاحات در کلیسای کاتولیک را لازم می دانست. اگرچه نوای اصلاحات کلیسا در جنوب هم به گوش می رسید، اما در واقع انسانگرایان شمالی بودند که رهبری این مبارزه را در دست گرفتند. این جنبه از انسانگرایی مسحی شمال اروپا «انسانگرایی مسیحی» نامیده شد. چارلز جی نوئر می گوید: «انسانگرایی مسیحی معمولاً به قسمتی از جنبش انسانگرایی شمال اطلاق می شود که اصلاحات کلیسا را مرکز اصلی جنبش می دانست.» (۱۲)

در سال ۱۵۰۴، اراسموس در کتاب راهنمای سرباز مسیحی انوشت که لازم است کلیسای کاتولیک به سادگی کلیساهای اولیه برگردد و با دقت بیش تری تعالیم رهبران اولیهٔ مسیحی را دنبال کند. بعدها در چندین قسمت کلیدی کتاب در ستایش جنون، انسانگرای هلندی ضعفها و افراطهای روحانیان کاتولیک را به استهزاء گرفت.

## نیاز به اصلاحات درکلیسا

اراسموس و سایر منتقدان کلیسای کاتولیک معتقد بودند که آیین بسیار سطحی شدهٔ مذهبی نیازهای معنوی اعضای کلیسا را برآورده نمی سازد. آنها می گفتند کشیشان بی سواد و تربیت نشده تقریباً همیشه برای خدمت کردن به جماعت و مردم بی کفایت بوده اند. کارگزاران بلندمر تبهٔ کلیسا از جمله اسقفها و خود پاپ را متهم می کردند که بیش از مسائل کلیسا به سیاستهای غیردینی توجه دارند. و در واقع اسقفهای دوران رنسانس معمولاً به شدت درگیر سیاستهای محلی و ملّی بودند و حتی بعضی از آنها مناصب حکومتی مهمی داشتند.

پاپهای آن دوره معمولاً بیش از آن که نقش رهبر مذهبی داشته باشند، مثل حاکمان غیردینی عمل می کردند. برای مثال، الکساندر ششم ۲، که از سال ۱۴۹۲ تا ۱۵۰۳ پاپ بود، در دوران رهبریاش مثل یک شیطان و هیولا عمل کرد و با قرار دادن سرمایهٔ کلیسا در اختیار فرزند نامشروعش، سزار بورژیا ۲، به جاه طلبی های سیاسی او کمک کرد. الکساندر همچنین به فرانسوی ها کمک کرد به شمال ایتالیا حمله کنند تا در عوض پادشاه فرانسه، پسرش سزار را به لقب دوک ملقب کند. پاپ بعدی، یولیوس دوم ۲، که از سال ۱۵۰۳ تا ۱۵۱۳ در این منصب قرار داشت، سپاهی گرد آورد و سپاهیان واتیکان را در چندین نبرد به منظور فتح شهرهای قرار داشت، سپاهی گرد آورد و سپاهیان واتیکان را در چندین نبرد به منظور فتح شهرهای

<sup>1.</sup> Enchiridion militis Christiani

<sup>2.</sup> Alexander VI

<sup>3.</sup> Cesare Borgia

اطراف رم رهبری کرد. اقداماتی از این قبیل باعث شد تا فرانچسکو گویچیاردینی ۱، مورخ ایتالیایی، در کتاب تاریخ ایتالیا ۲ در سال ۱۵۶۱ بنویسد:

پاپها که قدرت جهانی پیدا کرده بودند، دستورات الهی و رستگاری روحشان را از یاد بردند... هدف آنها دیگر زندگی مقدس و پاک، گسترش مسیحیت و عمل نیک در قبال همسایگان نبود. آنها به جمع آوری سپاه، انباشتن ثروت، بدعتگذاری و خلق شیوههای جدید برای کسب پول از هر جایی علاقه مند شده بودند. (۱۳)

## اهداف اصلاح طلبان

بسیاری از اصلاح طلبان به خصوص اراسموس، بوده و انسانگرای انگلیسی، توماس مور، خواستار تصحیح کلیسا از درون آن بودند. اما عدهٔ دیگری، طالب اصلاحات ریشهای بودند. در اکتبر ۱۵۱۷ مارتین لوتر ۲، دانشمند علوم دینی و انسانگرای آلمانی (۱۵۲۶–۱۲۸۳)، مستقیماً قدرت کلیسا را به چالش دعوت کرد. او نود و پنج فرضیه ارایه کرد و در آنها به شرح اقداماتی از کلیسا پرداخت که به نظرش منجر به سوءاستفاده، تحریف و تضعیف ایمان میگردید.

چهار سال بعد، مقابلهٔ لوتر باکلیسای کاتولیک منجر به تکفیر وی گردید. لوتر را از کلیسا اخراج کردند؛ اما در آن زمان، اقدامات او باعث شروع اصلاحات شده بود؛ اصلاحاتی که با وجود انسانگرایان دیگر شمال اروپا از جمله ژان کالون فرانسوی و هنری ششم، پادشاه انگلستان، که باکلیسای کاتولیک قطع رابطه کرد، سبب ظهور مذهب پروتستان گردید. قرن پایانی دوران رنسانس با افزایش آزارهای بیرحمانهٔ مذهبی و جنگ بین کاتولیکها و پروتستانها به علت تفاوت عقاید و باورها همراه بود.

تأثیر انسانگرایی بر سایر جنبههای فرهنگی رنسانس بجز دین نیز به همین اندازه عظیم ولی کماهمیت تر بود. چنان که جان هِیل میگوید:

در اوایل قرن شانزدهم، نفوذ دانش کلاسیک و مردم پسند شدن آن از طریق ترجمهٔ متون یونانی، تودهای از منتقدان را پدید آورد که واکنشهای زنجیرهای مداومی را سبب شدند. تقریباً تمام رشته ها از حقوق گرفته تا ریاضیات، علوم نظامی و هنر به واسطهٔ یک متن ساختگی یا مندی مربوط تجارب تاریخی تغییر یافته بودند. (۱۴)

<sup>1.</sup> Francesco Guicciardini

<sup>2.</sup> Storia d'Italia

<sup>3.</sup> Martin Luther

<sup>4.</sup> John Calvin

<sup>5.</sup> John Hale



مارتین لوتو نود و پنج فوضیهاش را به در کلیسای همهٔ قدیسان در ویتنبرگ نصب میکند. شکایتهای لوتر از سوءاستفادهٔ کلیسای کاتولیک از قدرت منجر به اصلاحات و پدید آمدن مذهب پروتستان شد.

به این ترتیب حتی تجارت و سیاست که از جمله فعالیتهایی هستند که معمولاً با دانش و خردمندی ارتباطی ندارند تحت تأثیر ظهور انسانگرایی در دوران رنسانس قرار گرفتند.



# بازرگانان و تحارت

رنسانس عهد شکوفایی تجارت بود و در این دوران اروپا به طور کلی ثروتمند بود. انواع تجارت سبب به جریان افتادن دارایی ها می شد و ثروتهایی از راه خرید و فروش، تولیدات و بانکداری حاصل می آمد. بعضی از تجارتهای دوران رنسانس جنبه بین المللی داشتند و در آمد حاصل از آن به اندازهای بود که منجر به تکامل روشهای مدیریت مالی شد؛ روشهایی که هنوز هم از آنها استفاده می شود.

## جامعة دوران رنسانس

جامعهای که از شکوفایی اقتصادی برخوردار گردیده بود به سه طبقه تقسیم می شد: طبقهٔ بالایی یا حاکم، طبقه متوسط یا تجّار و طبقه پایینی یا کارگر. اشراف طبقهٔ بالا هنوز هم بیش ترین قدرت سیاسی را داشتند و اغلب آنها صاحب املاک وسیعی بودند که قسمت عمدهای از مردم اروپا در آنها کار و زندگی می کردند. کارگران این املاک یا رعایای کارگران این املاک یا رعایای آزاد بودند یا سرف، یعنی کشاورزانی که به زمینی که در آن کار می کردند وابسته بودند. اگرچه در شروع دورهٔ رنسانس در غرب اروپا نظام سرواژ



یک زوج کشماورز وحشت زده کمه همدیگر را در آغوش گرفته اند. طی دوران رنسانس رعایا هنوز هم پایین ترین طبقهٔ اجتماعی بودند و مورد سوءاستفاده و خراج گیری های ارباب املاک قرار می گرفتند.

رو به زوال و در پایان رنسانس کاملاً خاتمه یافته بود، در شرق اروپا و روسیه نظام سرواژ چندین قرن دیگر هم ادامه داشت. در تمام مناطق اروپا، به ندرت رعایای آزاد مالک مزرعهٔ خودشان بودند و غالباً آنها زمین را از ارباب ملک اجاره می کردند.

محصولات این املاک در شهرهای نزدیک، که مسکن طبقه متوسط بود \_طبقهای که به سرعت در دورهٔ رنسانس گسترش یافت \_فروخته می شد. اعضای طبقهٔ متوسط خوشبخت بودند و نیازهایشان را با داد و ستد، تولید اجناسی از قبیل ابزارکار و لباس و نقل و انتقال پول تأمین می کردند.

## بالا و پایین نردبان اجتماعی

جابجایی بین طبقات مختلف ممکن بود. در واقع بعضی از افراد طبقهٔ کارگر که در جستجوی کار به شهر می آمدند، اعضای جدید طبقهٔ متوسط را تشکیل می دادند. بسیاری از این

مهاجران کارگران طبقهٔ پایین بودند، ولی عده ای نیز شروع به تجارت مسی کردند و داد و سستد را فرا می گرفتند که به آنها و فرزندانشان اجازه می داد تا به طبقهٔ متوسط اجتماع صعود کنند؛ اما به ندرت فردی از طبقهٔ متوسط به واسطهٔ شروت یا ازدواج به طبقهٔ اشراف صعود می کرد.

گاهی در بین طبقات اجتماعی سیر نزولی هم دیده می شد. مسائل اقتصادی می توانست سبب سقوط یک خانواده از طبقهٔ متوسط به طبقه پسایین شمیود. مشکلات مالی می توانست سبب نزول طبقهٔ اجتماعی اشراف شود. اشرافی که امسلاکشان را به خوبی اداره نمی کردند یا بیش از درآمدشان نمی کردند یا بیش از درآمدشان



بسیاری از افراد متمول دوران رئسانس به توانایی خرید ادویهٔ عالی و پارچههای ظریفی که در بازارهای شهرها به فروش میرسید، مباهات میکردند. هزینه می کردند، گرفتار فقر می شدند. بعضی از اشراف بدهکار با اعضای خانواده های متمول طبقهٔ متوسط از دواج می کردند و در واقع موقعیت اجتماعیشان را با پول معامله می کردند. گاهی اوقات، بعضی از دواج ها اشراف را به طبقهٔ بازرگانان می کشاند. عده ای از اشراف که گرفتار تنگدستی می شدند و نمی توانستند یا نمی خواستند که شریک زندگی طبقهٔ متوسط شوند، به انتهای نردبان اجتماعی سقوط می کردند و مردم آن ها را اعیان پابرهنه می نامیدند.

## انسانگرایی و ثروت

در دوران رئسانس، قسمت اعظم ثروت اروپا در دست طبقهٔ بازرگانان یا طبقهٔ متوسط بود. به طور کلی اروپاییان متمول دوران رئسانس از سعادتشان لذت می بردند و یه توانایی تهیه

## فلسفه و پول

بسیاری از انسانگرایان نه تنها با توانگری محالفتی نداشتند، بلکه حتی بـرخـی آن را بـرای تــرقی و سعادت فیلسوفان و نویسندگان قابل قبول میدانستند، چنان که این دیدگاه در نامهٔ پترارک که در سال ۱۳۶۲ نوشته و از کتاب خطابهها نقل شده است، قابل درک است.

النباید کسی را که دنبال ثروت است، ملامت کود؛ به شرطی که مراقب باشد اشتیاقش به مالکیت، سبب چشمپوشی از عدالت، میانه روی، شفقت و نیکوکاری نشود. سیسرو در کتاب خطابه ها می گوید افزایش دارایی های شخص اگر به دیگران زیانی نرساند، نباید محکوم شود، البته همیشه باید از خلافکاری اجتناب گردد'... [سیاستمدار رومی سنکا] می گوید... اممنوع کردن پول و درآمد را برای فیلسوفان متوقف کنید. هیچ کس خردمندی را به فقر محکوم نکرده است'... افلاطون و ارسطو اگر در جستجوی پول نبودند یا پولی نمی پذیرفتند مشهور تر نمی شدند... من از این موضوع که خواستن پول با سنگدلی یا فرومایگی به اشخاص مشهور زیان می رساند آگاه هستم، اما داشتن تمول زیاد و آبرومندانه اشکالی ندارد. آیا و پرژیل [شاعر رومی] هنگامی که با داشتن طلا ثروتمند شد، نسبت به زمانی که در هیئت یک تبعیدی فقیر به قصد رم به راه افتاد، شهرت و افتخارش کم تر شد... به طور کلی هیچ چیز نمی تواند روحی را که پایه و اساسی نیک و ریشه ای محکم دارد، تکان بدهد... مطمئناً من بیش تر دوست دارم ثروتمند باشم تا فقیر... هیچ چیز آزارده نده تر از نیاز شدید نیست...

توانگران نباید... متکبر باشند... پذیرش عطیه های الهی با خوشحالی، جاه طلبی یا حتی حرص و طمع نیست.

#### در ستایش ثروت

لئوناردو برونی، انسانگرای ایتالیایی، در حمایت از ماده گرایی رنسانس بحث میکند و در نوشته هایش که در سال ۱۴۴۵، یک سال پس از مرگش منتشر شد به ترجمهٔ اقتصاد ارسطو استناد میکند. منن حاضر از کتاب انسانگرایی لئوناردو برونی اقتباس شده است.

«او [ارسطو] می گوید که رئیس خانواده باید کسی باشد که در کسب منفعت، با مهارت و سریع باشد... . این یک استعداد خداداد است که رئیس خانواده باید قبل از هر چیز از آن برخوردار باشد تا بتواند از میوه های املاکش و سایر داد و ستدها سود به دست آورد... .

او [رئیس خانواده] باید از آن دستهای باشد... [که می داند] چگونه دارایی هایش را ترتیب دهد و از آن لذت ببرد... نه این که خودمان را بردهٔ آن [ثروت] بکنیم... بلکه [باید] آن را به خدمت بگیریم. ثروت سبب افتخار و زینت است... اگر آن را عاقلانه و خیرخواهانه هزینه کنیم. از آن جمله است ساختن خانهای برای حفظ دارایی هایمان، داشتن خدمتکاران خوب، اسباب و اثاثیهٔ کافی، مجموعهٔ خوبی از اسبها و البسه. البته بخشندگی در حق دوستان و حمایت از رخدادهای عمومی مثل بازی های سیرک و ... مهمانی های عمومی را نیز شامل می شود که همه باید به تناسب و حفظ ثروت انسان باشد.

ما باید از دارایی هایمان لذت ببریم و از آن ها برای راحتی و معاشمان استفاده کنیم. ما نباید در استفاده از آنچه فراهم آورده ایم، پرهیز کنیم... و تشنه لب، بر سر چشمه بمانیم.»

اجناس تجملی مباهات می کردند. این ماده گرایی به وضوح با تعالیم سنتی مسیحیت که رستگاری را حاصل فقر و نفی خویشتن می دانست در تضاد بود. بسیاری از اروپاییان دورهٔ رنسانس این اندیشه را رد می کردند و در ثروتمند بودن و نمایش توانگری به شکل خرید پارچه های گران قیمت، اسباب و اثاثیه و آثار هنری اشکالی نمی دیدند.

تعدادی از انسانگرایان به شدت از ماده گرایی دوران رنسانس حمایت می کردند. پوجیو براچسیولینی ۱، انسانگرای ایتالیایی، در کتاب در باب آزمندی ۱ (۱۴۲۸) چنین نوشته است که خواستن پول و املاک بیش تر نقش اجتماعی مفیدی داشته، زیرا باعث کارکردن مردم می شده است. سایر انسانگرایان معتقد بودند که تمایل انسان به پول یکی از اجزای سرشت انسانی است و داد و ستد و پول برای ساخت و ادارهٔ تمدنها لازم است. ارنست برایساخ ۲، مورّخ، چنین می نویسد:

بعضی از انسانگرایان... از قعالیتهای اقتصادی و... تجمع ثروت به شدت حمایت می کردند. مثال خوب این عقیده پاسخی است که انسانگرایان به نظر سنتی اقراطیون که فقر را وضعیت پسندیدهٔ مسیحی می دانستند، می دادند. بسیاری از انسانگرایان نه تنها مالکیت را محکوم نمی کردند... بلکه بر این تأکید داشتند که با دسترسی به ثروت، احتمال رستگاری و پرهیزگاری بیش تر می شود. لئون باتیستا آلبرتی، انسانگرای قرن پانزدهم، معتقد بود که انسان برای کامل شدن به خانه، دارایی و شغل نیازمند است. (۱۵)

## منتقدين ماده گرايي

تمام انسانگرایان، ماده گرایی گستردهٔ آن دوره را تأیید نمی کردند. اراسموس و سایر انسانگرایان مسیحی شمال اروپا معتقد بودند که اروپا دچار حرص و طمع گردیده است. در سال ۱۵۰۸ دانشمند هلندی چنین نوشت: «همان طور که ارسطو می گوید، تولد پول از پول خلاف طبیعت است... و امروزه هیچ چیزی وجود ندارد که نتوان از آن سود به دست آورد.» (۱۶)

مارتین لوتر از این هم پا فراتر نهاده بود و میگفت که سودهای کلان نوعی سرقت است؟ سرفتی توسط فروشندگان از مشتری هایشان. ژان کالوّن از سوئیس در این مورد هشدار می داد که توجه بیش از اندازه به پول سبب می شود که روح شخص به خطر بیفتد.

با این همه، این عقاید تأثیر کمی بر تجارت دورهٔ رنسانس داشت. در واقع، اراسموس تصویری داشت که در لباس بازرگانی موفق نشانش می داد و پیروان کالوَن به تدریج به این نتیجه رسیدند که داشتن ثروت نشانهٔ علاقهٔ خداوند است. در سراسر اروپا موقعیتهای زیادی برای کسب درآمد وجود داشت و بسیاری از مردم برای اشغال این موقعیتها آماده بودند.

#### بازرگانی

یکی از سودمندترین مشاغل در دوران رنسانس خرید و فروش بود. مواد خام یک منطقه با سود به تولیدکنندگان مناطق دیگر فروخته می شد و با فروش کالاهای ساخته شده سود بیش تری حاصل می شد.

با وجود رشد صنعت، رنسانس دورهٔ انقلاب صنعتی نبود. بسیاری از محصولات اروپایی را کارگرانی تولید می کردند.

در دوران رنسانس، صنایع معدودی کالاهایی به مقدار زیاد تولید می کردند. اما این «تولید انبوه» همچنان به وسیله دست صورت می گرفت. مثلاً برای تولید انبوه پارچهٔ پشمی صدها کارگر در کارگاه های بافندگی دستی به کار بافندگی مشغول بودند، تقریباً تنها صنعتی که وابسته به ماشین بود، صنعت چاپ بود؛ اگرچه حتی چاپ هم به نوعی با دست انجام می شد.

#### بازرگانان

تاجران موفق با گسترش بازرگانیشان قدرتمندتر شدند. آذها در ابتدا با سایر مناطق اروپا داد و ستد کردند و پس از مدتی دامنهٔ تجارتشان را تا خاور میانه، آسیا و سرانجام آمریکا گسترش دادند. آنها علاوه بر کالاهای دیگر، آهن، پشم، شراب و ادویه خرید و قروش می کردند، کالاهایی که همچنان در دنیای امروزی داد و ستد می شوند. غالباً بیش ترین سود از فروش کالاهای تجملی از قبیل خز و ابریشم حاصل می شد.



استاد طلاسازی و شاگردانش در هنگام کار، در فرانسهٔ قرن شانزدهم، طی دوران رنسانس اغلب کالاهایی که داد و ستد می شدند، دست ساز بودند و تولید انبوه به وسیلهٔ ماشین سیصد سال بعد از آن مرسوم شد.

تاجران دورهٔ رنسانس معمولاً بسيار سفر ميكردند. بر اساس نوشتهٔ ويل دورانت:

آنان به ندرت به تاجران امروزی که در شهرشان، پشت میزی می نشینند، شباهت داشتند. آنها معمولاً با کالاهایشان سفر می کردند و برای خرید ارزان تر متحمل سفری طولانی می شدند و هنگام بازگشت کالاهایی را که در منطقه کمیاب بود، با خود می آوردند... . بازرگانان ماجراجو، کاشفان و شوالیه های کاروان به خنجر و دشنه مسلح می شدند تا در مقابله با راهزنان، دزدان دریایی و هزاران مشکل دیگر آماده باشند. (۱۷)

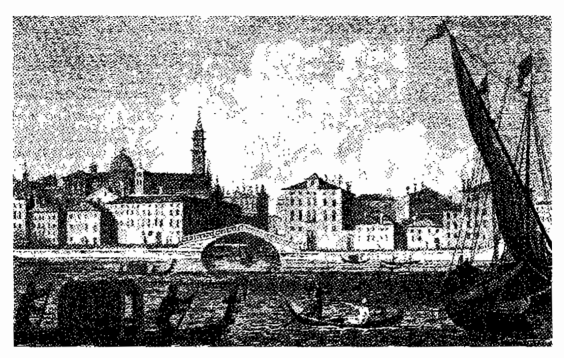
### ونيز و تجارت مديترانه

بازرگانان موفق، هم در میان طبقهٔ متوسطِ در حال توسعه و هم در حکومتهای محلی اشخاص برجستهای بودند. با این حال، تعداد کمی از تجّار مثل بازرگانانِ دولت ـ شهر ونیز در شمال ایتالیا قدرت سیاسی داشتند. و نیز به لحاظ قرار داشتن در ساحل دریای آدریاتیک موقعیت سوقالجیشی داشت. این شهر از قرن یازدهم، یعنی از وقتی که به محلی برای شروع حملهٔ سربازان جنگهای صلیبی تبدیل شده بود، امپراتوری عظیمی را به لحاظ بازرگانی در ناحیهٔ مدیترانه پدید آورده بود. و نیزی ها در خاور میانه پشم، سرب و حلب را که از غرب می آوردند با رنگ، ابریشم، ادویه، شکر و پنبه معامله می کردند. بعضی از کالاهای موجود در خاور میانه، در واقع محصولات آسیا بودند که از مسافتهای دور، حتی از چین، از راههایی با قدمت چندین قرن، به خاور میانه وارد می شدند.

اقتصاد، سازمان سیاسی ونیز را تغییر شکل داده بود و از آن حمایت می کرد. زمانی ونیز تحت فرمان یک دوک بود که توسط شهروندان ونیزی انتخاب می شد، اما در دوران رنسانس، کنترل سیاسی عملاً در دست بازرگانانِ دولت ـ شهر ونیز بود.

گروه برگزیدهای از خانوادههای قدیمی بازرگانان ونیزی به عنوان اعضای شورای اعظم بر ونیز حکومت می کردند، آنها افرادی را منصوب می کردند تا دولت را تشکیل بدهند. در دوران رنسانس به جای شهروندان ونیزی، شورای اعظم دوک را انتخاب می کرد که در واقع مقامی تشریفاتی بود که در مراسم رسمی شرکت می کرد و از بازدید کنندگان خارجی مهم پذیرایی می کرد.

ونیز تنها شهری نبود که در تجارت ناحیه مدیترانه نقش داشت. جنووا ۱، که در ساحل



در ونیز که تروتمندترین شهر اروپا بود، بازرگانان دورهٔ رنسانس توانستند تروت و قدرت سیاسی کسب کنند.

غربی ایتالیا قرار داشت، امپراتوری مالی دیگری مشابه ونیز پدید آورده بود. رقابت این دو برای تجارت پرسود با مشرق زمین ابتدا به رقابت در کالاها و بازارها، سپس به کشمکش و درگیری و سرانجام به جنگ منتهی شد. در سال ۱۳۸۰ هنگامی که ونیزی ها ناوگان جنووا را شکست دادند، جنووا ضربهای خورد که هیچگاه نتوانست جبرانش کند. در شروع قرن پانزدهم ونیز، چنان که رابرت ارگانگ میگوید: «ثروتمندترین شهر اروپا بود و درآمد آن بیش از یک کشور سلطنتی بود. همچنین ناوگان جنگی بسیار عظیمی داشت که از هر قدرت [اروپایی] دیگری قوی تر بود.» (۱۸)

# اتحادية هانسايي

در دوران رنسانس، تجارت در شمال اروپا هم شکوفا شد. برخلاف جنوب که تجارت کالاهای لوکس از قبیل ادویه و ابریشم، بیشترین سودآوری را داشت، در شمال اروپا تجارت مواد غذایی، به خصوص گندم و ماهی پُرسود بود. بیش تر این داد و ستدها از طریق

<sup>1.</sup> Hanseatic League



یک میهمانی ونیزی که اشراف و بازرگانان ثروتمند در آن شرکت کردهاند. این میهمانی ها غالباً برای نشان دادن ثروت و موقعیت حاضران برگزار می شد.

دریای بالتیک صورت میگرفت؛ از این مسیر گندم مزارع حاصلخیز شمال شرقی اروپا به انگلستان و اروپای غربی منتقل می شد.

دریای بالتیک از ماهی غنی بود. شاه ماهی نمک سود شده بسیار ارزشمند بود، زیرا به آسانی فاسد نمی شد، ارزان بود و در مسافتهای طولانی باکشتی قابل حمل و در مسیر طولانی سفر قابل صید بود.

امیل لوکی ۱، مورخ، می نویسد: «صید بسیار غنی بود و بارگیری آن ارزان بود زیرا برای ساختن بشکه چوب فراوان وجود داشت، بازار آن نزدیک و تقاضا و سود آن زیاد بود.» (۱۹) برای کنترل این بازرگانی پرسود و حفظ آن از خطر دزدان دریایی و راهزنان، شهرهای شمال آلمان در قرن سیزدهم اتحادیه ای بازرگانی پدید آوردند و آن را اتحادیهٔ هانسایی

#### ۴۲ / رئسانس

نامیدند. این نام از کلمه آلسانی هانسه به معنی انجمن یا شرکت گرفته شده بود. در اوج کار، اتحادیه حدود صد شهر را دربر می گرفت و میراکز مدیریت آن در شهرهای لوبک و هامبورگ قرار داشت.

اگرچه این اتحادیه، حکومتی رسمی نبود، ولی اعضای آن هنگام لزوم اتخاذ یک سیاست خاص جمعی می شدند، برای اهداف جمعی به خصوص نبردهای نظامی پول اختصاص می دادند، پیمانهایی این را تصویب و نمایندگانی را اعزام نمی کردند. این اتحادیه حتی پرچم و تجا قانون منطقهای مخصوص به خود داشت.



این تصویر که در قرن شانزدهم روی چوب حک شده است نسمایشگر کالاهای یک بازرگان موفق است. شکوفایی تجارت در دورهٔ رنسانس سبب رشد طبقهٔ بازرگانان شد.

### قدرت اتحادية هانسايي

همان طور که ونیز تجارت منطقهٔ مدیترانه را انحصاری کرده بود، اتحادیه هانسایی این کار را در ناحیهٔ دریای بالتیک می کرد. دریای بالتیک در واقع رابط بین شمال شرقی اروپا (شامل روسیه) و انگلستان، اسکاندیناوی و سرزمین های پست از شامل هلند، بلژیک ولوگزامبورگ کنونی) بود. علاوه برگندم و شاه ماهی نمک سودشده، اتحادیه موم، چوب، قطران، زفت، خز و مس به غرب اروپا می فرستاد و پشم، شراب، نمک و نقره به شرق می برد.

این اتحادیه نیز مثل ونیز برای حفظ راهها و کالاهای بازرگانیاش گاهی به جنگ متوسل می شد. برای مثال، در سأل ۱۳۷۰، بعد از این که پادشاه دانمارک، والدمار چهارم ۲، به کشتی های اتحادیهٔ هانسایی حمله کرد و به یکی از شهرهای اتحادیه یورش برد، اتحادیه

۱. Low Countries : در برخی منابع قارسی این ناحیه را «فروپومان» نامیدهاند. دم

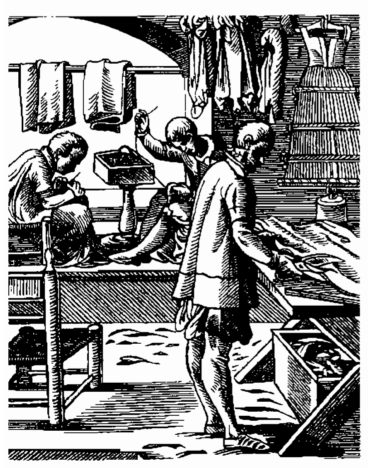
درگیر جنگی با دانمارک شد که در آن پیروز گشت. پیمان اشترالزوند که به این جنگ خاتمه داد، اتحادیه را از پرداخت عوارض گمرکی به دانمارک معاف کبرد، اختیار بسیاری از شهرهای دانمارک را برای پنج سال به اتحادیه واگذار کرد و به اتحادیه اجازه داد در انتخاب پادشاه بعدی دانمارک دخالت کند.

بعدها، در سال ۱۴۰۶، ماهیگیران انگلیسی سعی کردند تا به حوزههای صید دریای بالتیک وارد شوند. اتحادیه ناوگانی تندرو فرستاد که حدود یکصد ماهیگیر انگلیسی را بازداشت کرد. سپس ناخدای آلمانی صیادان را با دست و پای بسته به عرشه آورد و در دریا غرق کرد.

## افول اتحادية هانسايي

کلیهٔ فعالیتهای تجاری شمال اروپا در دست اتحادیه هانسایی نبود. هم انگلستان و هم سرزمینهای پست به گسترش بازرگانی در اروپا، خارج از حوزهٔ دریای بالتیک علاقهمند بسودند. برای مثال، بازرگانان انگلیسی با کشتیرانی به سمت شمال و دور زدن اسکاندیناوی راه بازرگانی خود را به روسیه گشوده بودند. انگلستان، در فاصلهٔ کوتاه تر، به سرزمینهای پست پشم صادر به سرزمینهای پست پشم صادر میکرد و در آنجا پشم به پارچه و البسه تبدیل می شد و دوباره صادر البسه تبدیل می شد و دوباره صادر اسپانیا سنگ آهن وارد می کردند.

در قرن پانزدهم، قدرت اتحادیه



طی دوران رنسانس، مشاغل تخصصی شدند. در اینجا خیاطان قرن شانزدهم به تصویر کشید، شدهاند که هر کدام در مراحل مختلف تهیهٔ البسه مهارت داشتند.

هانسایی در حوزهٔ بالتیک رو به کاهش بود. این افول تا حدی حاصل تغییر حوزههای ماهیگیری بود. شاه ماهیهایی که تا آن زمان در دریای بالتیک زندگی و زاد و ولد میکردند، به علت نامعلومی به دریای شمال که خارج از نفوذ اتحادیهٔ هانسایی بود، کوچ کردند.

اما دلیل عمدهٔ انحطاط اتحادیه، رقابتهای داخلی بود. رقابت بین شهرهای مختلف اتحادیه و حسادت بین قدرتمندترین تاجران آن، از قدرت اتحادیه کاست. وفاداری به اتحادیه نسبت به علایق شخصی بازرگانان در مرحلهٔ بعدی قرار داشت.

اتحادیهٔ تفکیک شده نمی توانست با رقبای قدر تمند و نوظهوری از جمله پادشاهی لیتوانی و لهستان و نیز اتحاد دانمارک، سوئد و نروژ به رقابت بپردازد. اتحادیهٔ هانسایی که به واسطه و جود درگیری های اعضایش ناتوان شده بود، نمی توانست به سرعت با حرکت های رقبایش که سازمان بهتری داشتند مقابله کند. سرانجام در اواسط قرن شانزدهم، هنگامی که هلندی ها آخرین تجارت غرب شرق بالتیک را غصب کردند، اتحادیه هانسایی از بین رفت.

### ونيز امتياز انحصارياش را از دست ميدهد

در اواخر قرن پانزدهم، ونیز هم مثل اتحادیهٔ هانسایی دچار مشکل شد و تسلطش را بر تجارت با آسیا و خاور میانه از دست داد. هنگامی که قوای امپراتوری عثمانی، که در اواخر سدهٔ پانزدهم میلادی بر تمام شرق مدیترانه حکومت می کرد، ونیز را محاصره کردند، امتیاز انحصاری ونیز شروع به اضمحلال کرد. ترکهای عثمانی در هر موقعیتی که ممکن می شد به ناوگانهای تجاری ونیز حمله می کردند و ونیز درگیریک سلسله جنگهای پرهزینه با ترکها شد.

تهدید دیگر برای ونیز که حتی از حملهٔ ترکها هم مخرب تر بود، ظهور رقبای جدید در غرب اروپا بود. اسپانیا و پرتغال، هر دو به تصاحب سهمی در بازرگانی سود آور با شرق علاقه مند بودند. این کشورها برای دستیابی به آسیا، درصد دیافتنِ راه دیگری غیر از دربای مدیترانه که توسط ونیز و ترکهای عثمانی مسدود شده بود، برآمدند. اسپانیا سعی می کرد از سمت غرب، یک راه دربایی به طرف چین پیداکند. در حالی که پرتغال درصد د بود با دور زدن افریقا به هند برسد.

#### صنعت و توليد

مواد خام لازم برای تهیهٔ البسه، ساخت کشتی، اجناس بلوری، شراب، آبجو، صابون و باروت در دوران رنسانس بیش از سایر کالاها داد و ستد می شدند. به این ترتیب، پشم

انگلستان در سرزمینهای پست به لباس تبدیل می شد. شیشهٔ خاور میانه در ونیز و سایر شهرهای ایتالیا به اجناس بلوری تغییر می یافت و با چوب حاصل از حوزهٔ بالتیک و خاور میانه، الوار لازم برای ساختن کشتی های بازرگانی و اکتشافی تهیه می شد.

نیروی کار در چنین صنایعی به طور چشمگیری تخصصی می شد: برای مثال، برای تولید پشم، کارگران مختلفی در مراحل متفاوت تولید (پشم چینی، شستن، شانه زدن، خشک کردن، ریسیدن و بافتن) کار می کردند. در ونیز، نیروی کار سازندهٔ کشتی که شامل هزاران کارگر می شد و از کارگران بی تجربه تا کارگران ماهر را دربر می گرفت، چنان خوب سازمان یافته بود که در قرن شانزدهم می توانست هر دو روز، سه کشتی کامل آماده کند.

### ابداعات تجاري

تجارت امروزی بیش از تخصصی شدن مشاغل مرهون رنسانس است. برای مثال، شرکتهای سهامی امروزی از دوران رنسانس به وجود آمدند. یکی از اولین شرکتها، شرکت انگلیسی موسکوی ا بود که در سال ۱۵۳۳ برای تجارت با روسیه تأسیس شد.

موسکوی و سایر شرکتها، مثل شرکتهای سایر شرکتهای سهامی امروزی برای افزایش سرمایه، سهامشان را تحت عنوان بورس می فروختند.

اما شاید بتوان مهمترین ابزار اقسستصادی دوران رئیسانس را دفترداری دوبل دانست. این روش که ابتدا در اوایل قرن چهاردهم در جنووا از آن استفاده میشد، در سراسر ایتالیا و سپس شمال اروپا گسترش یافت. این روش تا به امروز یکی از ابزارهای اصلی هر تجارت موفقی بوده است. لوکی میگوید:



صرافان دورهٔ رنسانس، بسیاری از کارهای بانکداران امروزی را از جمله پرداخت بهره و تأمین سپرده انجام میدادند.

#### گناه بهره

یکی از اعتراض هایی که کلیسای کاتولیک و سایر مسیحیان به بانکداری داشتند، تشویق علاقه به بهرهٔ پول بود که تحت عبوان رباخواری گناء انگاشته می شد. در این نامه که در سال ۱۵۴۵ نوشته شده و از کتاب نامه های رنسانس نقل شده است ژان کالون، اصلاح گر پروتستان، توضیح می دهد که این کار گناه نیست.

«اولاً، رباخواری بدون وجود هیچ تصدیقی در کتاب مقدس محکوم شده است. در صورد مفهوم گفتهٔ مسیح (ع) [در بارهٔ رباخواری] که گمان می رفت بسیار روشن باشد... تحریف شده است... استدلال آمبروز قدیس... که پول از پول زاده نمی شود به نظر من بسیار سطحی است. از دریا چه چیزی زاده می شود؟ از زمین چه چیزی حاصل می شود؟ درآمد من حاصل اجارهٔ یک خانه است. آیا این به آن علت است که پول در آنجا متولد می شود؟ از زمین محصولاتی تولید می شوند که پول و درآمد تولید می کنند و در قبال پول می توان حق استفاده از یک خانه را به دست آورد. و آیا داد و ستد پول از هر نوع مالکیت دیگری سودمند تر نیست؟ آیا اجاره دادن مزرعه و لزوم پرداخت پول هنگام بازپس دادن آن قانونی است ولی دریافت سود در قبال استفاده از پول غیرقانونی است؟...

بازرگانان چطور سود میبرند؟ حتماً خواهیدگفت که از کار و پیشه شان. مطمئناً اگر پول در یک جعبه نگهداری شود، بی ثمر خواهد بود... . کسی که بهردای به من می پردازد این پول را بلااستفاده نمیگذارد. این سود در خود پول وجود ندارد، بلکه حاصل استفاده از پول استد.»

«دفترداری دوبل برای بازرگانان یک روش ضروری است که آنان را در جریان وضعیت اقتصادیشان قرار می دهد و پذیرش آن نشانهٔ بلوغ اقتصادی است.»(۲۰)

دفترداری دوبل از این نظر مهم است که می توان به وسیلهٔ آن اسناد مالی بازرگانی را مطابقت داد. بدون اسناد معتبر، بنگاهدار نمی تواند بفهمد سود کرده یا زیان دیده است.

در دفترداری دوبل، هر معامله دو بار ثبت می شود؛ در یک حساب بستانکار و در دیگری بده کار می شود. یک تاجر ممکن است حساب های مختلفی از جمله پول نقد، فروش، وام و بهای وسایل و اجناس فروشی داشته باشد. برای مثال بازرگانی که در حال بازپرداخت وام است، ابتدا در ستون پرداخت ها بستانکار می شود و سپس به حساب نقدی اش بدهکار می شود. در دفترداری دوبل، همیشه مجموع اعتبار با مجموع بدهی برابر است. به این ترتیب، این روش، یک نظام مطابقت و تعادل است و بازرگانی که از این روش استفاده

میکند و حسابش را در تعادل نگه میدارد می تواند به اسناد مالی اش و محاسباتی که بر اساس آن انجام می شود، اعتماد کند.

#### ظهور بانكداري

بانکهای امروزی نیز در دوران رنسانس به وجود آمدند. بانکهای آن زمان از دل صرافی ها بیرون آمده بودند. در آن زمان مراکز تجاری بزرگ از قبیل ونیز و اتحادیهٔ هانسایی، نه تنها از سایر قسمتهای مختلف اروپاکالا وارد می کردند، بلکه پولهای خارجی هم همراه می آوردند. در دوران رنسانس بیش از دویست نوع پول در سراسر اروپا رایج بود و تعداد کمی از بازرگانان می توانستند در جریان نرخ معاوضهٔ انواع پول قرار بگیرند، این بازرگانان ترجیح می دادند با صرافان ماهر مشورت کنند.

با قبول و نگهداری سپرده ها و اختصاص بهره به عنوان سود، صرافی ها به بانکهای امروزی تبدیل شدند. بانکهای دوران رنسانس، خدمت مهم دیگری هم ارایه میکردند که در بانکهای امروزی رایج است: آن ها طوری برنامه ریزی میکردند که بتوان سرمایه ها را از مناطق مختلف انتقال داد. بانکداران آن دوره بسیاری از انتقالات را روی کاغذ ثبت میکردند و به این ترتیب نیاز به حمل و نقل پول را از محلی به محل دیگر مرتفع میکردند.

### بانكداران فلورانس

در اوایل دوران رنسانس، مهم ترین بانکداران که آنها را بانکداران لومبارد امی نامیدند ساکن شمال ایتالیا بودند. مرکز بانکداری لومبارد در فلورانس بود که هشتاد شرکت مالی بزرگ داشت. اغلب این شرکتهای فلورانسی در خیابانی به نام خیابان اویل آفرار داشتند. علت شهرت این خیابان به دلیل وجود بانکها در آن نبود، بلکه به این علت بود که این خیابان زمانی پناهگاه قاتلان و سارقان بود. بانکهای فلورانس به زودی شعبههایی در سایر قسمتهای ایتالیا و اروپا تأسیس کردند. در قرن پانزدهم، شرکت مدیسی به تنهایی شانزده شعبه تأسیس کرد.

فلورانس، در اوج بانکداری، از بزرگ ترین حکومتهای سلطنتی اروپا در دورهٔ رنسانس

<sup>1.</sup> Lombard bankers

ثروتمندتر بود. سکهٔ طلای فلورینِ فلورانس ارزش بین المللی پیدا کرد و در سراسر اروپا و خاور میانه رایج بود. نه تنها تجارت دورهٔ رنسانس با فلورین انجام می شد، بلکه بودجهٔ کلیسای کاتولیک و جنگ بین کشورهای مختلف اروپایی با فسلورین تأمین می شد. دورانت می گوید:

هشتاد بانک واقع در فلورانس سرمایهٔ سپردهشان را به کار می انداختند. آنها چکها را پرداخت می کردند... نامههای اعتباری صادر می کردند... کالاها و اعتبار را معاوضه می کردند و سرمایهٔ حکومتها

را در زمان صلح و جنگ تأمین مینمودند... فیلورانس از قیرن سیزدهم تا پانزدهم مرکز مالی اروپابود. در فلورانس نرخ معاوضهٔ انواع پولهای رایج در سیراسی اروپا تعیین میشد. (۲۱)



یکی از توانگرترین مردان دوره رنسانس یاکوب فوگر بود که شخصی نوعدوست بود و ثروت زیادی به فقرا می بخشید.

## فوگرها

در قرن پانزدهم اولین شرکتهای بانکداری غیرایتالیایی، از جمله اولین بانک اسپانیایی در سال ۱۴۰۱ در بارسلونا، تأسیس شد. موفق ترینِ بانکهای غیرایتالیایی متعلق به فوگرها بود و توسط ایشان اداره می شد. فوگرها یک خانوادهٔ آلمانی بودند که در آوگسبورگ در جنوب باواریا کار می کردند. فوگرها در ابتدا با فروش البسه مشهور شدند. سپس در سالهای دهه ۱۴۵۰، خط تجارت کالاهایشان را گسترش دادند و همچنین به تأسیس بانک اقدام کردند. خانوادهٔ قوگر در اواخر قرن پانزدهم و اوایل قرن شانزدهم با راهنماییهای یاکوب

<sup>3.</sup> Bavaria

فوگر (۱۴۵۹-۱۵۲۵) که با لقب «توانگر» مشهور بود، به اوج سعادت رسید. یاکوب عملیات تجاری دوران رنسانس را فراگرفت و در دفترداری، تولید، داد و ستد و امور مالی متبحر شد. به دلیل داشتن مهارتهای تجاری، یاکوب یک امپراتوری مالی پدید آورد که از آسیا تا آمریکا وسعت داشت. یکی از معاصران وی چنین گفته است: «نام یاکوب فوگر و برادرزاده هایش در تمام کشورهای سلطنتی و حتی کشورهای غیراروپایی بسیار مشهور است. امپراتورها، پادشاهان، شاهزادگان و اشراف سفرایی را نزد ایشان می فرستند.» (۲۲)

ثروت فوگرها نه تنها از بانکداری بلکه از تولید، خرید و فروش و معدنکاوی نیز حاصل شده بود. فوگرها یک نظام پستی خصوصی و سرویس حمل و نقل سریع داشتند. هنگام مرگ یاکوب فوگر در سال ۱۵۲۵، سرمایهٔ شرکت ده برابر شده بود و تمام این ثروت عظیم در خانواده باقی ماند، زیرا یاکوب فوگر اصرار داشت که تنها اعضای خانواده موقعیتهای مهم را اشغال کنند.

یاکوب فوگر به عنوان رئیس چنین شرکت قدرتمندی، خود را از نژاد خاصی از انسانها می دانست که به مراتب از افراد عادی برتر است. او «برای کتیبهٔ آرامگاهش چنین نوشت: او با هیچ شخص دیگری در زمان خودش قابل مقایسه نبود، حتی بعد از مرگ نیز در محدودهٔ دیگر آدمیان گنجانده نمی شود: یاکوب فوگر نه تنها به ثروت استثنائی اش مغرور بود بلکه به عظمت و سخاوت روحش نیز مباهات می کرد.» (۲۳) برای اثبات مورد اخیر دهکده ای بیا بیش از صد خانه برای فقرای آوگسبورگ ساخت. چنین بخشندگی هایی در بین شاهزادگان تاجر دورهٔ رنسانس رایج بود و بسیاری از آنها درصدی از درآمدشان را به امور خیریه اختصاص می دادند.

## فوگرها و هابسبورگها ۱

قسمت اعظم دارایی فوگرها از ارتباط بازرگانی آنها با هابسبورگها \_خانوادهٔ سلطنتی اروپایی که حاکم امپراتوری مقدس روم، اتریش، مجارستان، و مدتی اسپانیا و سرزمینهای پست بود \_ حاصل می شد. هابسبورگها مثل اغلب خانوادههای سلطنتی اروپا خرجشان بیشتر از دخلشان بود. آنها همیشه برای پرداخت پول اقدامات مختلفشان، از جنگ با

فرانسه و انگلستان گرفته تا کشف و بهرهبرداری از مکزیک و آمریکای جنوبی، مشکل داشتند، در نتیجه از فوگر پول قرض می گرفتند تا به حقوق بگیرانشان پرداخت کنند.

هابسبورگها، به عنوان و ثیقهٔ وامهایشان، کنترل معادن طلا، نقره و آهن خود را به فوگرها سپردند. برای مثال، یاکوب فوگر در سال ۱۴۸۸، پول زیادی به آرشدوک زیگیزموند ا اتریشی وام داد و در عوض تمام محصول چندین معدن نقره را تا هنگام بازپرداخت وام دریافت کرد.

فوگرها در استفاده از موقعیتهای به دست آمده، به سرعت اقدام می کردند. آنها مدیرانی برای معادن استخدام کردند که بسیار کارآمدتر از مدیران منصوب زیگیزموند بودند. به این شکل تولید نقره به طور چشمگیری افزایش یافت و به موازات آن سود حاصله نیز بیش تر شد. به علاوه، یا کوب با سایر مؤسسات بازرگانی آلمانی متحد شد تا بهای نقره را بالا نگه دارند و به این ترتیب منفعت شرکت مضاعف شد.

## يايان كار فوكرها

فوگرها به مدت یک قرن با وامهایی که به هابسبورگها می دادند، سعادتمند بودند، اما در اواخر قرن شانزدهم ورق برگشت. در آن سالها هابسبورگها درگیر سلسله جنگهایی شدند که هزینهٔ آن به مراتب بیش از درآمدشان بود. فوگرها متوجه شدند که ببرای حفظ آنچه در کارهای این خانوادهٔ سلطنتی سرمایه گذاری کرده بودند، باید پول بیش تری به آنها وام بدهند. در پایان، هابسبورگها بیش از آنچه می توانستند بپردازند، مقروض شده بودند. در واقع آنها حتی نمی توانستند بهرهٔ وامهایشان را بپردازند. هابسبورگها که بدون دادن وثیقهٔ لازم برای بازپرداخت وامهایشان وام گرفته بودند، به سادگی از پرداخت بدهی هایشان به شرکت فوگرها امتناع کردند. این کار برای فوگرها مصیبت بار بود و منجر به از دست دادن سرمایههای فراوان و سرانجام ورشکستگی شان در سال ۱۶۰۷ شد.

فوگرها تنها بانکداران دورهٔ رنسانس نبودند که موقعیتشان به خانوادههای سلطنتی اروپا گره خورده بود. هنگامی که پادشاهان و شاهزادگانی که بدهیهای کیلان داشتند از بازپس دادن وامهایشان سر باز زدند، همانطور که شرکت فوگرها از بین رفت، شرکتهای

<sup>1.</sup> Archduke Sigismund

#### بدهي سلطنتي

نامهٔ زیر که در سال ۱۵۲۳ نوشته شده از کتاب نامههای رنسانس نقل شده است. در این نامهٔ یاکوب فوگر به شارل پنجم پادشاه اسپانیا و امپراتور روم مقدس، وی خواها بازپرداخت وامهایشان به شرکت فوگر شده است. فوگر به شارل یادآوری میکند که او در پرداخت وام به امپراتور قبلی مؤتر بوده است. (یاکوب شخصاً بیش از نیمی از هزینه ها را پرداخته بود.)

«اعلیحضرت مطمئناً از این امر آگاهند که من و برادرزادگانم همیشه برای خدمت به خاندان سلطنتی اتریش [هابسبورگها] و ترقی و رفاه ایشان تمایل داشته ایم. به همین دلیل ما با امپراتور قبلی ماکسیمیلیان به علت عشق به تبعیت از اعلیحضرت و حفظ تاج امپراتوری برای جنابعالی همکاری کردیم... . همچنین هنگامی که نمایندهٔ اعلیحضرت امپراتور می خواست به تعهداتی که در بالا ذکرش رفت عمل کند، با مبالغ هنگفتی که سپرده گذاری شده بود، نه تنها پول من و برادرزادگانم، بلکه پول بعضی از دوستان خویم که با بهرهٔ بالایی قرض گرفته شده بود، را هزینه کردیم.

با در نظر گرفتن تمام این نکات، تقاضای محترمانهٔ من از اعلیحضرت امپراتور این است که خدمات صادقانه و متواضعانهای را که برای رفاه بیش تر اعلیحضرت انجام دادهام، به خاطر بیاورند و ترتیبی دهند که آنچه هزینه کردهام به همراه بهرهٔ آن بدون تأخیر بیش تر، بازیس داده شود.

برای این که استحقاق آن را از اعلیحضرت امپراتور داشته باشم، پیمان می بندم که متواضعانه به شما صادق باشم و بدین وسیله مراتب وفاداری خودم را برای همیشه به عالیجناب امپراتور اعلام می کنم.»

بسیاری نابود شدند اما در این اثنا، وامهای آنها و نیز مالیات آنها و سایر مبالغی که برای بازرگانی برداخت می کردند، هزینه های کشورهایی از جمله اسپانیا، فرانسه و انگلستان را تأمین می کرد؛ کشورهایی که طی دوران رنسانس از حکومتهای سلطنتی فئودال به حکومتهای امروزی تغییر یافته بودند.



# فرمانروايان وكاشفان

هنگامی که اروپای دوران رنسانس از نظر اقتصادی متحول می شد، از نظر سیاسی نیز تغییر می کرد. بسیاری از سلطنتهای قرون وسطی که سازمان ضعیفی داشتند، جای خود را به کشورهای متحدی دادند که یک پادشاه قدرتمند در رأس هر یک از آنها بود و دولت مرکزی هر کشور را اداره می کرد. در دوران رنسانس حکومتهای امروزی مثل اسپانیا، فرانسه، و انگلستان شکل گرفتند. چنان که کرین برینتون می گوید: «ما تصویری [از اروپا] داریم که از دنیای امروزی جدا نیست.» (۲۴)

# لئوناردو برونی ' و زندگی فعال

انسانگرایی در تحولات سیاسی اروپای دورهٔ رنسانس نقش مهمی داشت. اگرچه پترارک و اغلب انسانگرایان ابتدایی منحصراً دانشمندانی بودند که با فعالیتهای عمومی ارتباط زیادی نداشتند، بعضی از انسانگرایان متأخر به عنوان کارگزاران دولتی، منصبهای مهمی را اشغال کردند؛ مثلاً سرتوماس مور، رئیس اداری پادشاهی انگلیس بود.

انسانگرایی سیاسی را اولین بار در اوایل قرن پانزدهم لئوناردو برونی ایتالیایی (حدود ۱۳۷۰-۱۳۲۰) که آن را «زندگی فعال» مینامید، مطرح کرد. برونی یکی از دانشمندان برجستهٔ عصر خودش بود. او با ترجمهٔ آثار ارسطو، افلاطون و سایر نویسندگان یونانی به زبان لاتین، آثار این نویسندگان را در دسترس کسانی قرار داد که قادر به خواندن زبان یونانی نبودند.

اما برونی از آموختن راضی نبود. او احساس میکردکه آموخته ها و دانشش باید در جهان اطرافش قابل اجرا باشد و به این ترتیب انسانگرایان همعصرش را وادار کرد تا زندگی

<sup>1.</sup> Leonardo Bruni

فعالی را در خدمات عمومی در پیش بگیرند. برونی، زندگی سیسرو، سیاستمدار یونانی را به عنوان الگو در نظر گرفت. از نظر این دانشمند ایتالیایی، سیسرو بین فعالیتهای علمی و سیاسی تعادل مطلوبی پدید آورده بود و در واقع «تنها کسی بود که توانسته بود این دو کار بزرگ و دشوار را به خوبی انجام دهد.» (۲۵)

## انسانگرایی و حکومت

انسانگرایان با کارهای دولتی به خوبی سازگار شدند. بسیاری از آنها به عنوان وکیل آموزش دیده بودند و عده ای در علم معانی بیان و زبانهای مختلف تعلیم یافته بودند. نوئر می گوید:

هنر نوشتن و سخنوری قصیح و تأثیرگذار برای هر حکومتی مقید است... و به همین دلیل به اغلب انسانگرایان ممتاز و موفق قرن پانزدهم و شانزدهم برای به کارگیری این هنرها مُزد داده میشد. (۲۶)

حتی انسانگرایانی که در منصبهای دولتی و حکومتی نبودند با به دست دادنِ الگوهایی برای تصدیق قوانین پادشاهی های مقتدرِ دورهٔ رنسانس نقشی سیاسی در وطنشان ایفا می کردند. آنها این الگوها را از توصیفهایی که در آثار کلاسیک توصیفهایی که در آثار کلاسیک یبونان و روم باستان موجود بود، اقستاس می کردند. به علاوه، انسانگرایان به نوشتن تاریخ و نمایشنامه و سرودن شعر در مدح نمایشنامه و سرودن شعر در مدح خانواده های حاکم مبادرت می کردند.



ملکه الیزابت یکم از هنر و دانش حمایت میکود و در عین حال با اکتشافات و فتح سرزمینهای جدید دامنهٔ نفوذ کشورش را افزایش می داد.

تعدادی از فرمانروایان دورهٔ رنسانس خود از انسانگرایان بودند. در قرن شانزدهم، در فرانسه، فرانسیس یکم حکمروایی می کرد که به هنر و ادبیات عشق می ورزید. او کالج فرانسه را تأسیس کرد. در همان قرن، هنری هشتم و دخترش الیزابت اول در انگلستان حکومت می کردند که حامیان پرشور و شوق هنر و دانش بودند و در عین حال فرمانروایان مقتدری بودند که قصد داشتند اختیارات سیاسی شان را تحکیم بخشند. این دو پادشاه اکتشافات و فتح سرزمینهای دوردست را آغاز کردند.

## قانون حكومتهاي پادشاهي

چون بر اغلب کشورهایی که در اروپا پدید آمده بودند، یک فرمانروا حکومت می کرد، این حکومتها را حکومتهای پادشاهی مثل فرانسه و انگلستان از قرون وسطی با پیدایش دولتهای سلطنتی مرکزی ظهور کرده بودند و با پیشرفت رنسانس، فرمانروایان این کشورها با به دست آوردن اختیارات سیاسی بیشتر، اساس قدرتشان را تقویت کردند.

تحکیم قدرت سلطنتی معمولاً به بهای حکومت اشراف در مناطق مختلف کئیور میسر بود. بسیاری از این حکام منطقهای در قرون وسطی استقلال داشتند ولی در رنسانس تحت امر و اقتدار پادشاهشان بودند.

وگاهی این اقتدار بسیار خشونت آمیز بود. فرمانروایان دورهٔ رنسانس افراد سنگدل و سازش ناپذیری بودند که برای حفظ منافع شخصی اقدامات بی رحمانه ای در پیش می گرفتند. تقریباً همهٔ آنها برای حفظ و گسترش قدرت و اختیارات شخصی، از دروغ، خیانت، شکنجه و قتل ابایی نداشتند. در سال ۱۵۱۳، نیکولو ماکیاولی اهل ایتالیا (۱۵۲۷-۱۴۶۹) که فلسفهٔ سیاسی عصر وی به نام او مشهور است در کتاب خود شهر بار پخیین نوشت آ:

یک شهریار... نتواند در اندیشهٔ داشتن همهٔ آن چیزهایی باشد که در مردم نیک شمرده می شود زیرا برای پاسداری از دولت خویش چه بسا ناگزیر است درست پیمانی و نیکوکاری و مردم دوستی و دینداری را زیر پا نهد. بنابراین می باید چنان خویی داشته باشد که با

<sup>1.</sup> Niccolo Machiavelli 2. Il principe

۳. در نقل بخشهای مختلف شهریار از قرجمهٔ داریوش آشوری (نشر مرکز، ویرایش دوم، ۱۳۷۵) استفاده شده است. ـ و.

#### شهريار ماكياولي

در گزیدهٔ زیر که ار کتاب شهریار نوشتهٔ ماکیاولی اقتباس شده است، سیاستمدار ایتالیایی در بارهٔ این که بهتر است یک حاکم، بخشنده و دوستداشتی باشد یا بیرحم و خوفناک، بحث میکند.

«شهریار می باید خواهانِ آن باشد که به نرمدلی نامدار شود تا به سنگدلی؛ اما می باید بپاید که وی را نرمدلیِ بیجا نباشد. چزاره بورجا را سنگدل شمرده اند، با این همه سنگدلی وی رومانیا را سامان بخشید... پس هرگاه پای یگانگی و فرمانبرداریِ رعایا در میان باشد، شهریار را نمی باید باکی از آن باشد که وی را سنگدل بنامند، چراکه باگرفتنِ چند زهرِ چشم نشان خواهد داد نرمدل تر از آنانی است که از سرِ نرمدلیِ بی اندازه و امی گذارند که آشوب درگیرد و کار به خونریزی و غارت بینجامد. زیرا از آشوب تمامیِ جماعت آسیب می بینند، حال آنکه بر دار کردنِ چند کس به فرمان شهریار تنها جانِ چند کس را می ستاند... این جا این پرسش پیش می آید که از این دو حال کدامین بهتر است: بهتر آن است که بیش دوستمان بدارند تا از ما بترسند یا آن که بیش بترسند تا دوستمان بدارند؟ ...اگر می باید یکی از آن دو را برگزید، همان به که بیش بترسند تا دوست بدارند. زیرا... آدمیان... ناسپاس... و فریبکارند... برشیریاری را که تنها به نویدهای ایشان دل خوش کرده و اندیشه ای در کار خویش نکوده باشد، سرنوشتی جز نابودی نیست... آدمیان را از آزردنِ آن کس که بخواهد در دلِ ایشان باشد، سرنوشتی جز نابودی نیست... آدمیان را از آزردنِ آن کس که بخواهد در دلِ ایشان جایی داشته باشد، باکی نیست؛ اما نه از آن کس که از وی هراسی به دل داشته باشند.»

دگرشدن روزگار و دگرسو وزیدن باد بخت، دگرسو شود و چنانکه گفتیم، جانب نیکی را فرو نگذارد، اگر بشود اما هرگاه ضرور باشد به شرارت نیز دست تواند یازید.(۲۷)

## پادشاه عنكبوتي فرانسه

سرشت ماکیاولیستی فرمانروایان دورهٔ رنسانس را بهتر از همه می توان در وینژگیها و اقدامات پادشاه فرانسه، لوئی یازدهم که از سال ۱۴۶۱ تا ۱۴۸۳ حکومت می کرد، نشان داد. او به «عنکبوت کیهانی» شهرت داشت زیرا همیشه مشغول تنیدن تارهای دسیسه بود. لوئی یازدهم تغییر حکومت سلطنتی نیمه مستقل قرون وسطایی فرانسه را تا تشکیل کشور فرانسه رهبری کرد.

او که در سال ۱۴۲۳ متولد شده بود، توطئه چینی را خیلی زود آغاز کرد. او برای این که به پادشاهی برسد، ناشکیبا بود و در هفده سالگی شروع به توطئه چینی بر ضد پدرش، شارل هفتم نمود. اقدامات او منجر به تبعید وی در پنج سال آخر حکومت شارل شد. در دورهٔ

تبعید با داشتن یک شبکهٔ جاسوسی پدرش را زیر نظر داشت، که سبب انتشار شایعهٔ مسموم شدن شارل هفتم در سال ۱۴۶۱ در هر حال شارل هفتم در سال ۱۴۶۱ درگذشت و لوئی پادشاه عنکبوتی فرانسه شد.

### پادشاه عنکبوتی و اشراف

پادشاه جدید نسبت به ظاهرش و آیینها بی توجه بود و آیین و رسوم را آشکارا استهزا می کرد، او خسیس بود و لباسهای خاکستری ارزان قیمت به تن می کرد، کلاه نمدی به سر می گذاشت و از همان غذای سادهٔ رعایای فرانسوی می خورد. قصرهایش دلگیر و تاریک و اسباب و آثاثیه شان ناچیز و کهنه بود.

آنچه مورد توجه لوئی یازدهم بود، مطیع کردن اشراف فرانسه بود و هنگامی که به سلطنت رسید، بعضی از امتیازات قدیمی را حذف کرد؛ امتیازاتی که معمولاً اشراف قدرتمند

و اربابان بزرگ به عنوان فرمانروایان مناطق مختلف فرانسه و رقبای سیاسی لوئی یازدهم! زآن استفاده می کردند. از جمله محدودیتهایی که لوئی یازدهم اعمال کرد، نادیده گرفتن امتیازات خاص اربابان منطقهای بود، مانند ضرب سکه، قانونگذاری و داشتن دادگاه. نمام این امتیازات سدی بود در راه این امتیازات سدی بود در راه تشکیل یک کشور واحد.

اشراف بررگ فرانسه به فرمانهای لوئی یازدهم بهای زیادی ندادند و بسیاری از آنها شورش کردند. اما لوئی یازدهم به تدریج با تسرکیب جیگ، دیپلماسی و



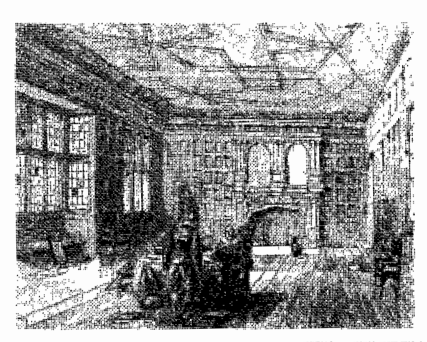
لوئی یازدهم، پادشاه فرانسه قدرت اشراف را محدود کرد و سعی کرد تا فرانسهٔ متحد را ایجاد کند.

ایجاد وحشت بر آنها پیروز شد. پادشاه عنکبوتی تعدادی از اشراف را در نبرد شکست داد، موافقت عدهای را با تطمیع و قول گسترش منطقهٔ تحت نفوذشان جلب کرد و عدهای را با اتهام خیانت و عدهای را با سر بریدن و زندانی کردن، ساکت کرد.

## تودورهاي انگلستان

در آن سوی اروپا، فرمانروایان انگلستان مشغول تشکیل یک حکومت پادشاهی ملی بودند. با شروع فرمانروایی هنری هفتم در سال ۱۴۸۵، خانوادهٔ سلطنتی انگلستان به نام تودورها ۱،

> فرمانروایان دورهٔ رنسانس معمولاً سعی میکردند به قیمت حکومت اشراف، اختیارات و نسفوذشان را افزایش دهند.





تسودورهای انگلستان دادگاهی تسحت عنوان تالار ستاره به وجبود آوردند تا اشراف مشکل آفرین را زندانی یا جریمه کنند. (بالا) پادشاه فردیناند و ملکه ایزابلا که به همراه کریستف کلمب به تصویر کشیده شدهاند، با عبور از طبقهٔ اشراف، حکومت پادشاهی به وجود آوردند و وفاداری مردم عادی را خواستار شدند. (سمت راست)

سرکوب اشرافیت را آغاز کردند. اشراف مشکل آفرین اعدام می شدند، القابشان به کسانی که به تازگی به طبقه اشراف آمده بودند و به خاطر شأن و مقام نویافته شان از خانواده سلطنتی سپاسگزار بودند، اعطا می شد تا به این ترتیب به پادشاهی انگلستان وفادار بمانند. اقدام به تشکیل تالار ستاره، دادگاهی که به واسطهٔ تصویر ستاره هایی که روی سقف آن کشیده شده بود به این نام خوانده می شد، روشی ملایم تر بود که کارآیی آن در مقابله با اشرافیت انگلستان کم تر از اقدامات فوق الذکر نبود. در تالار ستاره آن دسته از اشراف که در برابر پادشاه انگلستان تسلیم نمی شدند، محاکمه می شدند. این دادگاه فاقد اختیار تعیین محکومیت به مرگ بود ولی می توانست جریمه های سنگین، حبس، داغ زدن و حتی قطع عضو را به عنوان مجازات معین کند.

## تأسيس پادشاهي اسپانيا

به موازات حرکت فرانسه و انگلستان به منظور تشکیل یک ملت واحد، در اسپانیا نیز حکومت پادشاهی ملی ظهور کرد. حاکمان اسپانیا، نسبت به پادشاهان همعصر خودشان از چند مزیت برخوردار بودند، زیرا آنها بر کشوری حکومت می کردند که به تازگی به وجود آمده بود. اسپانیا در سال ۱۴۷۹ هنگامی به وجود آمد که دو سلطنت از سه سلطنتی که بر شبه جزیرهٔ اسپانیا حکومت می راندند، تحت فرمان فردیناند پادشاه آراگون (۱۴۵۲-۱۵۱۶) و ایزابلا ملکه کاستیل (۱۴۵۱-۱۵۰۹) متحد شدند. (سلطنت سوم، پرتغال، مستقل باقی ماند). این پادشاه و ملکه همراه با هم حکومت جدیدی شبیه به پادشاهی به وجود آوردند، اشراف منطقهای را از بین بردند و نیروهای شبه نظامی که از افراد عادی جامعه و وفادار به پادشاه و ملکه بودند، از آنها حمایت می کردند.

فردیناند و ایزابلا کار خود را به خوبی اتجام دادند و برای اخلافشان یک دولت اسپانیایی مرکزی و مقتدر بنیان نهادند. براساس نوشتهٔ برایساخ ۱:

تحت رهبری ایزابلا و فردیناند، در اسپانیا، حکومت پادشاهی ای به وجود آمد که در آن تمرکز قدرت در دست افراد سلطنتی بود. قدرت سلطنتی بر حقوق سنتی اشراف چیره شد. اشراف یا به شکلی به خدمت سلطنتی درآمدند یا به شدت تحت کنترل بودند.... اتحادیه های شهر ها با نیرو های شبه نظامی خود به خدمت سلطنتی گماشته شدند.... اقتصاد شهر ها شکو فا شد. (۲۸)

## سازمان سیاسی ایتالیا و آلمان

حکومتهای پادشاهی ملی در تمام مناطق اروپا تشکیل نشدند. آلمان و ایتالیاکه تحت قوانین بی چون و چرای حکومت پادشاهی قرون و سطایی متحد نشده بودند، تکه تکه باقی ماندند. آلمان که عملاً قسمتی از امیراتوری مقدس روم بود، در واقع به تعدادی ایالت مستقل تقسیم شده بود که در هر یک از آنها، فرمانروای محلی حکومت می کرد. بیعدها، در دورهٔ رنسانس، ایسن فرمانروای محلی حکومت می کرد. ایالتها به دلایل مذهبی از هم جدا شدند، در ایالتهای شمالی مذهب شدند، در ایالتهای شمالی مذهب پسروتستان و در ایالات جنوبی



مذهب کاتولیک پذیرفته شد. این دو عامل یعنی ادامهٔ حکومتهای محلی و تفاوتهای مذهبی مانعی برای پدید آمدن یک دولت مرکزی مقتدر در آلمان بود.

در ایتالیا نیز هیچ نوع دولت مرکزی وجود نداشت. قدرت سیاسی در دست دولت مشهرهای مستقلی از جمله میلان، فلورانس، ونیز و رم بود. اسپانیا نیز بر قسمتهایی در شمال و جنوب شبه جزیرهٔ ایتالیا حکومت میکرد. گاه فرانسه نیز تلاش میکرد به پایگاهی سیاسی در شمال ایتالیا دست یابد.

### ارتش نوین

جاه طلبی های پادشاهان دورهٔ رنسانس معمولاً سبب می شد با سایر فرمانروایان اروپایی مشکل پیدا کنند. یکی از نکات برجسته این عصر، کشمکشهایی بود که بر سر قدرت صورت می گرفت. این کشمکشها معمولاً منجر به جنگ می شد و همین سبب ایجاد سیاه های نوینی شد که همیشه در حال انجام وظیفه و مهیای جنگ بودند. این سپاه ها از سربازان حرفه ای و تمام وقت (soldicr) تشکیل می شد که حقوق دریافت می کردند.

#### سفارش لورنزو دومدیسی به پاپ

پیچیدگی سیاست ایتالیا در نامهٔ زیر که در سال ۱۴۸۹ نوشته شده و از کتاب نثر و اشعار منتخب نقل شده، نمایان میگردد. لورنزو دومدیسی در این نامه، به وسیله سفیرش در رم، به پاپ ایسنوکنتیوس هشتم در مورد چگونگی ادارهٔ بحران ناپل توصیههایی میکند. پاپ از شورش علیه پادشاه فرانت که ادعایش را در مورد سلطنت ناپل قبول نداشته، حمایت میکرده است.

«مقام مقدس پاپ باید در مورد یکی از سه راه زیر تصمیم بگیرد: بر جنگ با پادشاه تأکید کند، یا... به [توافق هایی]... برسد یا دفع الوقت کند و منتظر موقعیت بهتری بشود. راه اول بدون تعیین فرمانروای جدید بر حکومت ناپل [ممکن نیست]... ، برای این کار ونیز یا میلان باید در این اقدام شریک باشند. همیشه به نظر می رسد که و نیز با این برنامه موافقت کند و از کمک میلان به پادشاه ممانعت کند... . بنابر آنچه من درک می کنم هیچ دلیلی و جود ندارد تا مقام مقدس پاپ در حال حاضر این برنامه یا قصد آن را داشته باشد، زیرا برای رسیدن به این هدف باید کاری کرد که اسپانیا یا فرانسه مداخله کنند. به نظر من اسپانیا به خصوص از نظر مالی، توانایی لازم را ندارد. چگونه می توان با دیدن سرشت فرانسوی [یک پادشاه ضعیف مالی، توانایی لازم را ندارد. چگونه می توان با دیدن سرشت فرانسوی ایک پادشاه ضعیف بهترین راه حل است، زیرا تقویت [افزایش] قدرت لورین آ [مدعی فرانسوی سلطنت ناپل] خطر کم تری از تقویت قدرت اسپانیا دارد، زیرا پادشاه ناپل [فرانت] به مراتب به اسپانیا داردی زیرا پادشاه ناپل [فرانت] به مراتب به اسپانیا داردی ترویک تر است تا دوک لورین به فرانسه.»

(کلمه soldier در انگلیسی از کلمه solidus در زبان لاتین منشأگرفته است که به معنی «یک سکه پول» است). اولین سپاه ثابت در سال ۱۴۳۹ در فرانسه تأسیس شد و در عرض یک قرن در چند کشور مجاور دریا، از جمله اسیانیا، نیروی دریایی تشکیل شد.

سپاه دورهٔ رنسانس مشابه ارتش امروزی به گروههای سربازان عادی و درجه داران تقسیم شده بود. درجه داران معمولاً اعضای طبقهٔ اشراف بودند، در حالی که سربازان به طبقهٔ رعایا تعلق داشتند. درست مثل ارتشهای امروزی، درجه داران سربازانشان را تمرین می دادند و به آنها چگونگی رژه رفتن، پیروی از مقررات و درجهٔ لباسها را می آموختند. در این دوران، هیچ ارتشی برای افرادش لباس متحدالشکل تهیه نمی کرد. اما معمولاً لباسهای هر یک از واحدها، شبیه هم بود. از آنجا که جنگها معمولاً به شکل تن به تن

بود، سربازان به شمشیر و نیزههای بلند مسلح می شدند. بعضی واحدها سلاحهای ابتدایی داشتند، گرچه استفاده از این سلاحها به علت بزرگی و دقت پایینشان دشوار بود.

### سفرا و روابط خارجي

همان قدرتی که در دورهٔ رنسانس سبب تشکیل ارتشهای امروزی شد، دیپلماتهای امروزی را نیز به وجود آورد. چنان که ارنست برایساخ می نویسد:

نمایش مداوم قدرت یکی از مهم ترین محرکهای پیدایش دیپلماسی بود. دولتها به راههایی برای ایجاد ارتباط و تسهیل در گردآوری اطلاعات، و به موقعیتهایی در خارج از کشور برای درک سلطه شان نیاز داشتند.(۲۹)

ومیلهٔ اصلی حکومت برای دستیابی به این اهداف دیپلماتیک، داشتن سفرایی بود که در کشورهای خارجی زندگی میکردند. این کار که در دورهٔ رنسانس شروع شد، آغاز نظام امروزی در ایجاد سفارتخانه های دائمی و کنسولگری هاست که اخلب دول امروزی در سراسر دنیا پدید آورده اند. سفرای دوران رنسانس هم، مثل دیپلمات های امروزی، نماینده یا عامل حکومت بودند و در خارج از کشور از منافع مملکتشان مراقبت میکردند. آن ها گزارش های منظم و مفصلی از روش های سیاسی و اجتماعی کشور میزبان و نیز ویژگی ها و شخصیت کارگزاران و فرمانروایان منطقه به کشور خود ارسال میکردند. (اهمیت گزارش ها هنگامی معلوم می شود که بدانیم این گزارش ها بارها توسط عوامل سایر دولت ها در بین راه دزدیده می شدند. با وجود این سرقت ها، به تدریج لازم شد که گزارش سفرا به صورت رمز نوشته شود.)

علاوه بر سفرای مقیم، دولتهای اروپایی عهد رنسانس به دیپلماتهایی نیاز داشتند که در مذاکرات صلح و عقد پیمان حضور داشته باشند. هر کشوری به وجود یک گروه حکومتی تخصصی که شغلش بررسی روابط و کارهای خارجی باشد احساس نیاز کرد. سایر جنبههای حکومتی نیز به شکل فزایندهای تحت ادارهٔ دیوانسالاری تخصصی قرار گرفتند.

با پیدایش دیپلماسی در دوران رنسانس، کشورهای اروپایی قوانینی وضع کردند تا بر روابط بین کشورها حاکم شود. قوانین بین المللی امروزی از همین قانونها نشئت گرفته اند. برای مثال، در پایان دورهٔ رنسانس، سفرا و کارکنان سفار تخانه ها از برخی امتیازات دیپلماتهای امروزی برخوردار بوده اند. آنها از قوانین و مالیاتهای کشور میزبان معاف بودند و منزل مسکونی سفیر قسمتی از کشور متبوعش محسوب می شد.

### هانری دریانورد و راهی به سوی هند

در قرن پانزدهم، باگشایش راههای دریایی به سوی آسیا و آمریکا، حوزهٔ رقابت کشورهای دورهٔ رنسانس از اروپا فراتر رفت. در این دوره که آن را عصر اکتشافات می خوانند، کاشفان دورهٔ رنسانس اساس امپراتوری های اروپاییای را که طی چند قرن بعدی بر جهان حاکم بودند، بنا نهادند.

عصر اکتشافات در سال ۱۴۲۱، هنگامی که هانریِ دریانورد (۱۳۹۴-۱۳۹۰) شاهزادهٔ پرتغال در جستجوی راهی برای دور زدن آفریقا و رسیدن به آسیا، کشتی هایی را به جنوب گسیل داشت، آغاز شد. به رغم این که هانری را دریانورد می نامیدند، او هیچگاه به سفرهای

#### مأموريتهاي دييلماتيك

در سال ۱۵۷۷، الیزابت یکم، ملکهٔ انگلستان، دیپلماتی را به نام ادموند هوگان ا برای عقد توافقنامهٔ تجاری بین انگلستان و مراکش، که هر دو از رقبای اسپانیا به شمار می آمدند، نود سلطان مراکش فرستاد. گزارش زیر که توسط هوگان ارایه شده در کتاب نامه های رنسانس نقل شده است.

«من به ساحل بربری آ [مراکش] به بندری به نام صفیه آ رسیدم... در پایان روز پنجم، پادشاه که از رسیدن من مطلع شده بود، ناخداهایی را همراه با سربازان و بازرگانان انگلیسی نزد من فرستاد تا مرا به دربار او ببرند... به این ترتیب من به مقر سلطان رفتم و به حضور پادشاه که بر تخت حکومتی نشسته بود و مشاورینش که در اطراف او ایستاده بودند، رسیدم. طبق وظیفه نامهٔ علیاحضرت را به وی دادم و پیامم را به اسپانیایی برای وی توضیح دادم که پادشاه به خوبی آن را می فهمید... و سپس پادشاه از علیاحضرت سپاسگزاری کرد و گفت که او و کشورش و هرچه در آن است باید به فرمان علیاحضرت باشند. من پاسخ دادم که علیاحضرت نیز همین مطالب را فرمودهاند که در نامهٔ ایشان که به پادشاه دادم، آورده شده است... همان شب او گفتگویی طولانی با من داشت، توضیح داد که پادشاه اسپانیا از او خواسته که فرستادگان علیاحضرت را به حضور نپذیرد اما [سلطان گفت] هنگامی که او [سفیر اسپانیا] بیاید... من از شما که از جانب علیاحضرت ملکهٔ انگلستان آمده آید چیزهای بیش تری می خواهم... . به نظر من او [سلطان] موافق است که یا بازرگانان شما بهتر از سایر کشورها، کار کند و بر خواسته هایی که سبب موافق است که یا بازرگانان شما بهتر از سایر کشورها، کار کند و بر خواسته هایی که سبب موافق است که یا بازرگانان شما بهتر از سایر کشورها، کار کند و بر خواسته هایی که سبب موافق است که یا بازرگانان شما بهتر از سایر کشورها، کار کند و بر خواسته هایی که سبب موافق است که یا بازرگانان شما بهتر از سایر کشورها، کار کند و بر خواسته هایی که سبب

| 1. | Edmund | Hogan |
|----|--------|-------|
|----|--------|-------|

اکتشافی نرفت و در عوض ترتیب تأمین هزینهٔ سفرهای اکتشافی را به عهده داشت. او مدرسهای برای دریانوردی و تهبهٔ نقشه در ساگرس اواقع در دماغهٔ سنت ونسان ۱، جنوبی ترین نقطهٔ پر تغال که منطقهای صخرهای است، تأسیس کرد.

حتی بعد از مرگ هانری، کشتی های پرتغالی به سفرهای اکتشافی ادامه دادند و در طول ساحل آفریقا به سمت جنوب سفر کردند و در عین حال نقشه های دقیقی از این منطقه تهیه کردند. سرانجام در سال ۱۴۸۸ بارتلمو دیاز (حدود ۱۴۵۰-۱۵۰۰) دماغهٔ امید نیک را دور زد. ده سال بعد، یک گروه اکتشافی پرتغالی تحت فرماندهی واسکو دوگاما (حدود ۱۴۶۰-۱۵۲۴) با پیروی از راه دیاز به هند رسیدند.

### سرزمين جديد

در اواخر قرن پانزدهم اسپانیا، همسایهٔ جدید پرتغال، نیز میخواست که راهی دریایی به



در سال ۱۴۹۲، کریستف کلمب فکر می کرد به هندوستان رسیده است. در حالی که در واقع به سرزمین جدیدی رسیده بود.

<sup>1.</sup> Sagres

<sup>2.</sup> St. Vincent

<sup>3.</sup> Bartolomeu Días

طرف آسیا پیداکند، اما راه دربایی اسپانیا به سمت جنوب توسط پرتغال مسدود شده بود و در نتیجه اسپانیا به غرب چشم دوخته بود. در سال ۱۴۹۲، کریستف کلمب ایتالیایی (۱۴۵۱-۱۴۵۹)، که برای پادشاه فردیناند و ملکه ایزابلا دربانوردی میکرد، در جزایر آمریکا به خشکی رسید. کاشف این جزایر به اشتباه گمان میکرد که به قسمتی از آسیا رسیده است.

اشتباه کلمب تا یک دههٔ بعد معلوم نشد. در سال ۱۵۰۱ تا ۱۵۰۲، یک ایتالیایی دیگر به نام آمریگو وسپوچی (۱۵۰۲-۱۲۵۲) که برای پرتغال کار می کرد از روی نقشه ساحل برزیل را بررسی کرد و متوجه شد سرزمینی که در سمت غرب قرار گرفته، آسیا نیست بلکه قارهٔ دیگری است. این قاره را سرزمین جدید نامید.

در سال ۱۵۰۷، مارتین والدزه مولر ۲ (حدود ۱۴۷۰ ـ حدود ۱۵۱۸)، انسانگرا و جغرافیدان، اولین نقشه ای را که سرزمین جدید را به شکل یک قاره نشان می داد، رسم کرد. او برای احترام به آمریگو وسپوچی، سرزمین جدید را آمریکا نامید.

#### کشتیرانی به دور دنیا

به تدریج مدارکی دال بر صحت ادعای وسپوچی به دست آمد. برای مثال، در سال ۱۵۱۳، کاشف اسپانیایی واسکو نونز دِ بالبوآ (حدود ۱۴۷۵-۱۵۱۹) از برزخ پاناما گذشت و اقیانوس آرام را مشاهده کرد. بسیاری از جغرافیدانهای اروپایی بی درنگ حدس زدند که این اقیانوس بین سرزمین جدید و آسیا قرار گرفته است.

نه سال بعد، در سال ۱۵۲۲، دلیل نهایی بر صحت ادعای سرزمین جدید هنگامی به دست آمد که یک هیئت اعزامی اسپانیایی بعد از کشتیرانی به دور دنیا وارد بندر مبدأ شد. این هیئتِ تحت فرمان فردیناند ماژلان (حدود ۱۴۸۰-۱۵۲۱) که قبلاً تبعهٔ پرتغال بود در سفر سه سالهٔ خود غالباً با خطر و دشواری روبرو بود. آنتونیو پیگافتا ، مورخ ایتالیایی، (۱۲۹۱-۱۵۲۶) که ماژلان را همراهی می کرد، بعدها نوشت:

وارد دریای (اقیانوس) آرام شدیم، جایی که [بدون دیدن خشکی] به مدت سه ماه و بیست روز در آن ماتدیم... فقط بیسکویتهای کهنهای را میخوردیم که خرد شده و پر از کرم بود و آبی که مینوشیدیم زرد و بدبو بود. برادهٔ چوب و موش هم میخوردیم... . بسیاری بیمار شدند [و] نو زده نقر مردند. (۲۰)

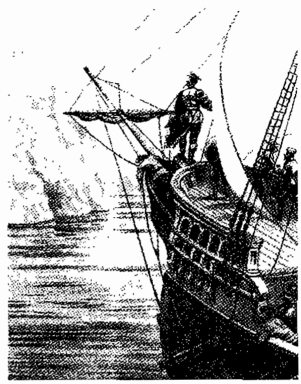
<sup>1.</sup> Amerigo Vespucci

<sup>2.</sup> Martin Waldseemüller

<sup>3.</sup> Vasco Núñez de Balboa

<sup>4.</sup> Antonio Pigafetta



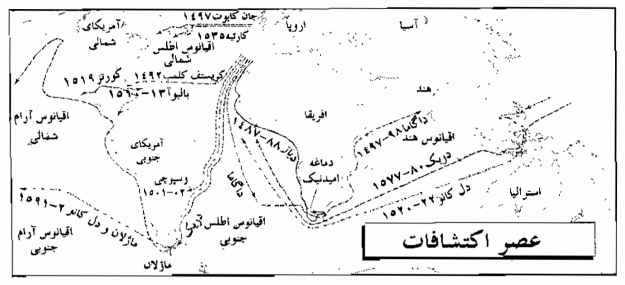


فردیناند ماژلان، کاشف (سمت چپ) اولین هیئت اعزامی برای دریانوردی به دور دنیا را رهبری میکرد. او که در جستجوی راه آبی از میان سرزمین جدید بود، انتهای جنوبی آمریکای جنوبی را دور زد و با عبور از تنگهای که به نام او نامگذاری شده است (سمت راست) به اقیانوس آرام رسید.

بعدها، ماژلان نیز در فیلیبین کشته شد و از پنج کشتی ای که به راه افتاده بودند، تنها یک کشتی به اسپانیا بازگشت. این اولین دریانوردی دور دنیا بود که یک بار و برای همیشه نشان داد که سرزمین جدید قاره ای است که به وسیلهٔ دریا از آسیا جدا شده است.

#### ادويهها وبردهها

اسپانیا و پرتغال با بهرهبرداری از موفقیتهای کاشفانشان به ثروت عظیمی دست یافتند. پرتغال از سفر دوگاما پیروی کرد و با اعزام نمایندگان تجاری بعد از مدت کوتاهی ادویه و سایر کالاهای تجملی را از هند وارد کرد. در سال ۱۵۰۳، بازرگانان پرتغالی به اندونزی رسیدند که منع ادویهٔ مورد علاقهٔ آنها از قبیل میخک، جوز هندی و فلفل بود. آنها مقادیر بسیار زیادی از این چاشنیهای خوشمزه را باکشتی به پرتغال فرستادند.



اما حتی قبل از این که دیاز دماغهٔ امید نیک را دور بزند، دریانوردان پرتغالی تجارتی سود آور یافته بودند: برده داری. در سال ۱۴۴۱ اولین بردگان افریقایی وارد اروپا شدند و به این ترتیب تجارت بردگان افریقایی که چندین قرن طول کشید و منجر به اسارت میلیون ها نفر سیاه پوست گردید، آغاز شد. در اوایل قرن شانزدهم، پرتغال، فروش بردگان افریقایی را به ساکنان اسپانیایی سرزمین جدید شروع کرد. اسپانیایی ها، آمریکایی های بومی را به اسارت می گرفتند، اما تقریباً تمام جمعیت سرخپوستان در چند سال اول ورود اروپایی ها به امریکا به علت بیماری مردند که منجر به کمبود نیروی کار شد.

### طلاونقره

اسپانیایی ها در سرزمین جدید گنج دیگری نیز یافته بودند: طلا و نقره. بیش تر طلا و نقرهٔ موجود به یکی از دو تمدن بومی امریکا تعلق داشت: آزتک های مکزیک و اینکا های پرو. تلاش برای دستیابی به این دارایی ها منجر به غلبه بر آزتک ها در سال ۱۵۲۱ توسط هرناندو کورتز (۱۴۷۵-۱۵۴۷) شد و فرانسیسکو پیزارو (حدود ۱۴۷۱-۱۵۴۱) در سال ۱۵۳۳ اینکاها را از میان برداشت.

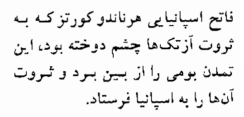
هر دو تمدن کارهای هنری و جواهراتی بسیار عالی از طلا و نقره پدید آورده بودند. اما بیش تر آنها که وزنشان چندین تن بود، توسط فاتحین ذوب و باکشتی به اسپانیا فرستاده

<sup>1.</sup> Aztec 2. Inca 3. Hernando Cortés

<sup>4.</sup> Francisco Pizarro

#### ۶۸ / رئسانس

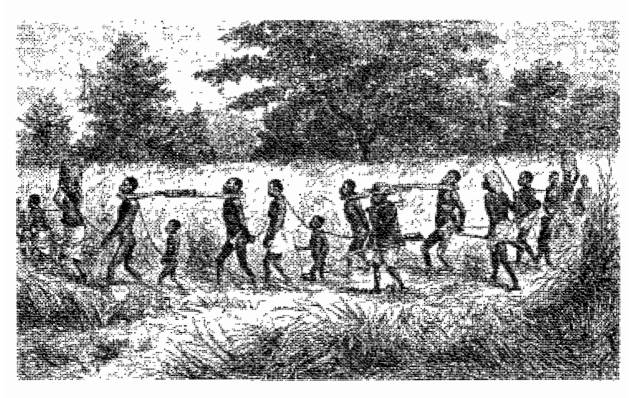
شد. هنگامی که مصنوعات طلا و نقره به پایان رسید، اسپانیایی ها برای کاویدن معادن طلا و نقره از بسردگان افریقایی و سرخپوست استفاده کردند و معادن نقرهٔ پرو به یک منبع مهم درآمد برای اسپانیا تبدیل شد.





## مبلغين مسيحي

ثروت سرشار تنها هدف مهم اسپانیا و پرتغال نبود. هدف مهم دیگر آنها انتشار مسیحیت به خصوص منذهب کاتولیک بود. کورتز در نامهای به پادشاه اسپانیا نوشته است:



تجارت بردگان آفریقایی برای کشورهایی مانند پرتغال بسیار سودآور بود. بردگان را در قرن پانزدهم ابتدا به اروپا می بردند؛ در قرن شانزدهم بود که تجارت برده در آمریکا آغاز شد.

#### جنگ بازرگانی

طی عصر اکتشافات، کشورهای اروپایی غالباً برای حفظ حقوق بازرگانیشان درگیر جنگ بودند. ایس نبردها گاه با خونریزی و تلفات زیادی همراه بود. در این نامه که گزارش یکی از عوامل فوگرهاست (و در کتاب نامههای رئسانس آمده) این خونریزی ها و تلفات نشان داده شده است. این نامه در سال ۱۵۸۹ در زمان حنگ بین پرتغال و ترکهای عثمانی بر سر مومباسا ، جنزیرهای در ساحل کنیای امروری، نوشته شده است. این جزیره پایگاه مهمی برای سفر به مقصد هند بود.

«هنگامی که [پرتغالی ها] رسیدند... متوجه شدند که چهار کشتی ترک در ساحل... نزدیک محلی که مومباسا نامیده می شود، کناره گرفته اند. ترکها در این جزیره برای محافظت از خودشان دژی ساخته بودند. نزدیک به سیصد هزار نفر بومی [در قارهٔ افریقا] متحد شده بودند تا در هنگام جزر به سمت جزیره پیشروی کنند... به همین دلبل ترکها برای محافظت از خودشان توپها را از کشتی خارج کردند، آنها نگران خطری از سمت دریا نبودند. اما پرتغالی ها مداخله کردند و کشتی های ترک را بدون مقاومتی فتح کردند و در جزیره پیاده شدند. ترکها هنگامی که این وضعیت را دیدند، خواستند به خشکی بگریزند که بومی های وحشی بسیار بی رحمانه با آزها رفتار کردند. ژنرال پرتغالی دستور داد تا پادشاه مومباسا را که به پادشاه پرتغال اظهار وفاداری کرده بود \_ سر ببرند، چون او در حوزهٔ تحت نفوذش به ترکها پناه داده برد... سپس پرتغال آن ناحیه را به سیمبا هم [بومی های قاره] سپرد که هر آنچه را بود کشتند، طوری که در عرض پنج روز هیچ موجودی در جزیره زنده نمانده بود.»

«من آنها [آزتکها] را تعلیم دادم تا از بتپرستی به شناخت مسیح و احترام به وی ترغیب شوند.» (۲۱)

برای این که مأموریت دینی کشتی های اسپانیایی و پرتغالی معلوم شود، بادبانهای بسیاری از آنها به صلیب قرمز بزرگی منقش شده بود.

عموماً دعوت به مسیحیت توسط مبلغین مذهبی صورت می گرفت که اغلب از یسوعیان و عضو جامعه مسیحی بودند. یسوعیان در اغلب مناطق غیرمسیحی که توسط

<sup>1</sup> Mombassa

<sup>2.</sup> Simba

۳. فرقهای که ژزوئیتها نیز خوانده می شود. این فرقه به سه اصل تقوی، فقر و اطاعت نسبت به پاپ اعتقاد دارند. ـ م.

اسپانیا و پرتغال اشغال شده بود، مراکز تبلیغ تأسیس کرده بودند. بعدها، مبلغان مذهبی پروتستان نیز برای دعوت به این مذهب در سراسر دنیا پخش شدند.

اگرچه مبلغان مذهبی صدها هزار نفر را به آیین مسیحیت درآوردند، اما در آسیا موفقیت کمی داشتند. در هند، چین و ژاپن مثل سایر قسمتهای آسیا مردم به شدت به باورهای خودشان ایمان داشتند. اما در آمریکا که تغییر مذهب به موازات فتوحات پیشرفت میکرد، مبلغان مذهبی می توانستند بومیان را مجبور کنند تا از مذهب قدیمی خود دست بردارند و به مسیحیت بگروند.

## گذرگاه شمال غربی

سایر کشورهای مجاور اقیانوس اطلس نیز از جمله فرانسه، انگلستان و هلند به گشودن راههای بازرگانی در آن سوی دریاها علاقه مند بودند. در سال ۱۴۹۷، انگلستان یک ایتالیایی به نام جیووانی کابوتو (۱۴۵۰ ۱۴۵۰) مشهور به جان کابوت را برای یافتن راهی از سمت شمال غرب به سوی آسیا فرستاد. کابوت شکست خورد اما نیوفاوندلند و نووااسکوتیا را کشف کرد. سفرهای بعدی انگلیسی ها نیز در یافتن گذرگاهی در شمال غربی ناموفق بود. آنها به ساحل شرقی ایالات متحده رسیدند که بعدها به محل اسکان مهاجران انگلیسی تبدیل شد.

در سال ۱۵۳۴ ژاک کارتیه (۱۴۹۱-۱۵۵۷)، کاشف فرانسوی، فکر کرد که گذرگاه شمالی غربی را یافته است. اما بعدها معلوم شد آنچه گذرگاه شمال غربی پنداشته شده بود خلیج سنت لورنس و یکی از شاخههای رود سنت لورنس بوده است. کشف کارتیه موجب شد که فرانسویان مالکیت کانادا را ادعاکنند و در قرن هفدهم به تدریج در آن اسکان یابند.

### بازرگانی و سگهای دریایی

پیدا نکردن یک گذرگاه در سمت شمال غربی، مانع بازرگانی خارجی فرانسویان، هلندی ها و انگلیسی ها نشد. آنها معمولاً کالاهای آسیایی را در افریقا، در پاسگاه های پرتغالی، خرید و فروش می کردند. داد و ستد با اسپانیا در سرزمین جدید دشوار تر بود زیرا داد و ستد

Giovanni Caboto

<sup>2.</sup> John Cabot

<sup>3.</sup> Newfoundland

<sup>4.</sup> Novascotia

<sup>5.</sup> Jacque Cartier

با کشتی های خارجی برای ساکنان اسپانیایی غیرقانونی بود. تمامی این داد و ستدها باید در اسپانیا انجام می شد تا دولت مرکزی بتواند دقیقاً بر آن کنترل داشته باشد و بتواند از سهم پادشاه در سود حاصله محافظت نماید.

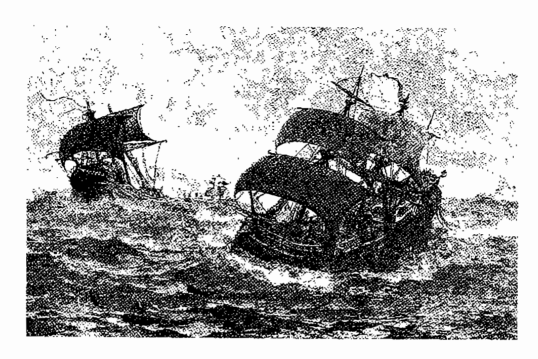
انجام تجارت غیرقانونی با ساکنان اسپانیایی تا حدی ممکن بود ولی به اندازهای نبود که بتواند ملوانان انگلیسی را که به حمله و تاراج کشتی ها و مهاجران اسپانیایی مبادرت می کردند، راضی نماید. این مهاجمان انگلیسی که آنها را «سگهای دریایی» می نامیدند تحت فرماندهی ناخداهایی از جمله سر جان هاوکینز (۱۵۳۲-۱۵۹۵) و سر فرانسیس دریک (حدود ۱۵۴۰-۱۵۹۶) یودند. آنها با طلاها و نقرههای اسپانیایی غارت شده، پشتیبانان خود را ثروتمند کردند. در بین حامیان سگهای دریایی می توان به الیزابت یکم، ملکهٔ انگلستان، اشاره کرد. در سال ۱۵۷۷، دریک برای یافتن هدایای ارزشمند مسافت زیادی در اقیانوس آرام پیش رفت. این اقدام او شبیه سفر اکتشافی ماژلان به دور دنیا برای بازگشت به مبدأ بود. دریک در سال ۱۵۸۰ به انگلستان برگشت و ملکه الیزابت به عنوان قدرشناسی به لقب شوالیه مفتخرش کرد.

## آرمادای اسپانیایی

به علت حمله های دریک و سایرین، تنش بین انگلستان و اسپانیا بالا گرفت. سگهای دریایی در نظر انگلیسی ها قهرمان بودند و در نظر اسپانیایی ها دزد. به تدریج این حمله ها به همراه مسائل دیگر، به خصوص مسائل مذهبی \_انگلستان پروتستان و اسپانیا کاتولیک بود \_منجر به بروز جنگ شد.

فیلیپ دوم پادشاه اسپانیا تصمیم گرفت به انگلستان حمله کند. به همین منظور سپاهی شامل ۱۳۰ کشتی جنگی فراهم کرد. این نیروی دریایی به نام شکست ناپذیر یا آرمادای اسپانیایی خوانده می شد. نیروی دریایی فیلیپ و نیروی دریایی کوچک تر انگلیس در کانال مانش در هفته اول ماه اوت ۱۵۸۸ چندین مرتبه درگیر شدند. این درگیریها برای اسپانیایی ها نتیجهٔ بدی داشت زیرا کشتی های انگلیسی، به کشتی های اسپانیایی نیرنگ زدند و سرانجام، اسپانیایی ها شکست خوردند. مسیر بازگشت کشتی های اسپانیایی به سمت شمال سمت جنوب مسدود شده بود و به این شکل آرمادای درهم کوییده شده به سمت شمال

<sup>1.</sup> Sir John Hawkins



بعد از این که نیروی دریایی اسپانیا توسط نیروی دریایی انگلستان که قابلیت مانور زیادی داشت، شکست خورد، باقی مانده ۱۳۰ کشتی جنگی آرمادای اسپانیا عقب نشینی کبردند. در راه بازگشت طوفانهای شدید کشتی ها و سرنشینان آنها را از بین برد.

بریتانیا پیش رفت. جایی که در آن گرفتار طوفانهایی شد که منجر به کشتی شکستگی یا غرق بسیاری از بازماندگان گردید. تنها نیمی از آرمادا به اسپانیا بازگشت؛ در حالی که انگلستان حتی یک کشتی از دست نداده بود.

اگرچه شکست آرمادا ضربهای سنگین برای اسپانیا بود، اما مرگبار نبود. اسپانیا هنوز هم صاحب امپراتوری مهاجرانش و تمام ثروت آنها بود. با این حال تخریب آرمادا به معنای در امان ماندن انگلستان از حملهٔ اسپانیا بود. به علاوه، پیروزی انگلستان بر بزرگترین قدرت کاتولیک جهان برای اروپای پروتستان به منزلهٔ نشانهای الهی بود که ازهم پاشیدن کلیسای کاتولیک را نوید می داد.

### منافع حاصل از اكتشافات

اگرچه عصر اکتشافات برای فرهنگهای سرزمین جدید و میلیونها آفریقایی که به بردگی گرفته شدند، مصیبتبار بود اما برای اروپا بسیار خوب بود. هر چند در ابتدا تأثیر اقتصادی اکتشافات ناچیز بود، ولی رفته رفته دسترسی بیش تر به ادویه و سایر کالاهای تجاری آسیا، باعث شد تا غیر از اشخاص متمول، سایر افراد جامعه نیز بتوانند از این کالاهای تجملی استفاده بکنند. مواد غذایی جدید نیز، مثل سیبزمینی، گوجه فرنگی و ذرت و محصولات سود آور از جمله تنباکو، از سرزمین جدید به اروپا وارد می شدند.

با رسیدن گزارشهای مکتشفان و بازرگانان به اروپا، جغرافیا از دقت بیش تری برخوردار شد. نقشهها نیز به خصوص با کارهای گرهارد کرمر (۱۵۱۲-۱۵۹۳) که به نام ژراردوس مرکاتور <sup>۲</sup> مشهورتر است، دقیق تر شدند. در ۱۵۶۹، مرکاتور روشی برای نمایش منحنی سه بعدی سطح زمین در سطح کاغذ دو بعدی ابداع کرد. این کار که تحت عنوان نقشه کشی مرکاتور نامیده می شود، هنوز هم مورد استفاده است.

رقابت کشورهای دورهٔ رنسانس تنها منحصر به جنگهای اروپایی یا حضور در سرزمینهای بیگانه و ایجاد پایگاههای بازرگانی نبود. حکومتهای پادشاهی برای جلب و جذب هنرمندان و متفکران موفق آن دوره با هم رقابت می کردند. در واقع دربارها و درآمد سلطنتی دورهٔ رنسانس که مقداری از آن حاصل تجارت با آسیا و سرزمین جدید بود، مهم ترین حامیان هنر در ایتالیا و باقی اروپا بودند.

# نقاشی و پیکر تراشی

دورهٔ رنسانس یکی از بااهمیت ترین دورانهای پیشرفت هنری بود. رنسانس دورهٔ تجربیات و اکتشافات هنری بود که توسط لئوناردو داوینچی، میکلانژ، رافائل و نفاشان و پیکر تراشان مشهور دیگر رهبری می شد. میراث این هنرمندان به صورت مجموعهای از آثار ایشان به جای مانده است که احتمالاً در دنیای امروزی آشکار ترین نشانه های دوران رنسانس هستند.

# تحولات هنري

اگر تنها یک جنبهٔ فرهنگی دورهٔ رنسانس با قرون وسطی تفاوت بارز داشته باشد، آن هنر است. طی قرون وسطی، هنر بازتاب علاقهٔ عمیق آن دوره به دین بود. برای مثال نقاشی ها یا پرترهٔ مسیح (ع)، حضرت مریم (ع) و قدیسین بود یا صحههایی از انجیل که به تصویر کشیده می شدند.

اما در دورهٔ رنسانس، سرشت هنر کمتر مذهبی بود. هنر تا حد زیادی به موضوعات دنیوی می پرداخت، مثل پرتره هایی از افراد زنده، منظره ها و صحنه هایی از زندگی روزمره. با این حال موضوعات مذهبی کاملاً محو نشده بودند و در واقع بعضی از بزرگ ترین آثار هنری مذهبی مربوط به دورهٔ رنسانس است که از آن جمله می توان به تابلوی شام آخر (۱۲۹۷) اثر لئوناردو داوینچی و مجسمهٔ داود (۱۵۰۴) اثر میکلانژ اشاره کرد.

اما هنر دورهٔ رنسانس نسبت به قرون وسطی غیرمذهبی تر بود. این تحول هنری تا حدی به این علت بود که برخلاف قرون وسطی که کلیسا حامی هنرمندان بود، در دورهٔ رنسانس هنرمندان غالباً توسط اشراف، بازرگانان و رهبران حکومتی حمایت می شدند. این حامیان غیرمذهبی عمدتاً علاقه مند بودند که خودشان یا افراد خانواده شان در قالب یک تصویر یا یک تندیس ابدی شوند.



مدرسهٔ آنن اثر رافائل بیانگر تحول هنوی به سوی موضوعات غیرمذهبی در دورهٔ رنسانس است.

به علاوه انسانگرایی با ایجاد علاقه به موضوعهای باستانی و اسطورههای یونان و روم، بر هنر دورهٔ رنسانس تأثیر گذاشت. بسیاری از نقاشیها و تندیسهای این دوره در بارهٔ موضوعهای کلاسیک است، از جمله تابلوی تولد ونوس اثر بوتیچلی (حدود ۱۴۸۰).

### هنرهای مهم

دومین تفاوت بین هنر دورهٔ رنسانس و قرون وسطی اهمیت بیش از حد معماری در قرون وسطی بود؛ چرا که معماران مسئول وسطی بود؛ چرا که معماران مسئول طراحی و ساختن کلیساها و کلیساهای جامع بزرگ آن دوره بودند. در آن زمان، نقاشی و پیکرتراشی تقریباً فقط برای تزیین ساختمان کلیساها استفاده می شد.

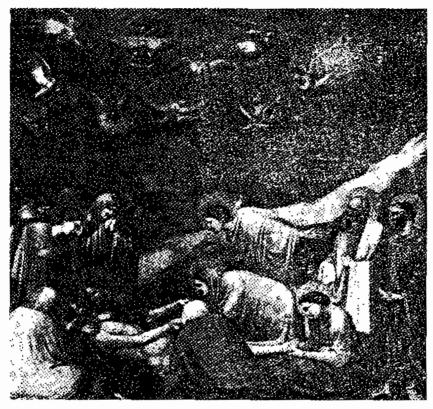
در دورهٔ رنسانس با آن که هنر معماری اهمیت داشت، اما نقاشی و پیکرتراشی هنرهای اصلی بودند. این تفاوت در میزان اهمیت نیز تا حد زیادی به علت وجود حامیان خصوصی هنرمندان بود که تعداد کمی از آنها می توانستند مثل کلیسای کاتولیک هزینههای ساختن یک ساختمان عظیم را تقبل کنند ولی قادر بودند بهای یک نقاشی با تندیس را بیردازند.

نقاشان و پیکرتراشان عموماً از توجه حامیانی که در قبال هنر آنها پول می پرداختند سود می بردند. در قرون وسطی و اوایل دورهٔ رنسانس، هنرمندان جزو کسبه بودند و با نجارها یا سنگ تراشان تفاوتی نداشتند. برایساخ می نویسد:

تغییرات دیگری سبب شد تا هنرهای ظریفه، جایگاهی اجتماعی تر و فرهنگی تر بیابند و اهمیت بیش تری کسب کنند... . حامیان هنرمندان از هنر برای بالاتر بردن موقعیت اجتماعیشان استفاده کردند... . هنگامی که آنها از آثار هنری برای افزایش دارایی هایشان استفاده می کردند، در عین حال هنرمندان نیز با بهبود وضعیتشان از آن سود می بردند. هدایای هنری از ارزشی خاص برخوردار شدند و به تدریج موقعیت هنرمندان از کسبه و صنعتگران جدا شد و در موقعیتی بالاتر از آنان قرار گرفت. به فعالیت های هنری به دیدهٔ یکی از باارزش ترین فعالیت ها نگریسته می شد. (۳۲)

# هنر واقع كرايانه

تفاوت سوم بین هنر قرون وسطی و دورهٔ رنسانس، تأکید بر واقعگرایی در مورد اخیر است. هنرمندان دورهٔ رنسانس سعی میکردند تصویری که از انسان ارایه میکنند تا حد امکان



تابلوی سوگواری بر پیکر مسیح اثر جوتو که اندوه را در صورت اشخاص نشان می دهد، نمونهای از بیان احساسات انسانی در هنر رنسانس جدید بود.

واقعگرایانه و طبیعی باشد. به همین دلیل نقاشان و پیکرتراشان در مورد کالبدشناسی و جهان پیرامونشان بررسی و تحقیق میکردند. آنها برای نمایش جزئیات به طور دقیق و صحیح تلاش میکردند، طوری که لئون باتیستا آلبرتی ایتالیایی در سال ۱۴۳۵ در کتاب در بارهٔ نقاشی می چنین نوشته است:

در هنگام نقاشی از یک موجود زنده، طراحی وضعیت استخوانها در ابتدا منید است... زیرا آنها همیشه در وضعیت خاصی قرار دارند. سپس عضلات و رگ و پی را اضافه کنید و بالاخره روی استخوانها و ماهیچهها را با پوست بپوشانید... همان طور که طبیعت به وضوح و آشکارا این اجزا را نشان می دهد، برای نقاش پرحرارت [و ساعی] نیز جستجو و کاوش در طبیعت سودمند است. (۳۳)

چون واقعگرایی دورهٔ رنسانس، ارتباط نزدیکی با مشاهدات جهان طبیعی داشت، عنوان ناتورالیسم (طبیعتگرایی) را به آن اطلاق کردند.

در دورهٔ رنسانس، نقاشی بود به نام جــيوتو دى بــوندونه الحــدود ۱۲۶۷-۱۲۳۷) که از اهالی فلورانس بود و به طور خستگی نایذیر در زمینهٔ فنن نقاشى آزمايش مىكرداز بدعتگذاریهای جیوتو سے توان به افزودن حالتهای عاطفی از قبیل اندوه، خوشی و خستگی به صورت اشخاص در نقاشی هایش اشاره کرد. او هممچنین در تابلوهایش همان لباسهایی را که همو روز در اطرافش

یکی از پیشگامان طبیعتگرایی

میدید، بر تن شخصیتهای نقاشی

مى كشيد.



مجسمهٔ داود از برنز اثر دوناتلو با توجه به جزئیات واقع كرايانهاش الكوى سبك طبيعت كرايي است.

در بین پیکرتراشان، دوناتو دِ بتو دی باردی  $^{\mathsf{Y}}$  (حدود ۱۳۸۶–۱۴۶۶) که به دوناتلو  $^{\mathsf{T}}$ معروف است، در ترویج طبیعتگرایی مؤثر بود. او که بیشتر عمرش را در فلورانس و تحت حمایت کوزیمو دِ مدیسی گذراند، یکی از اولین هنرمندانی بودکه در دورهٔ رنسانس به جای سنگ، از برنز استفاده کرد. او از هر مادهای برای کارش استفاده می کرد و سخت می کوشید تا جزئیات را در مجسمه هایش چنان واقع گرایانه پدید آورد که شخصیت انسانی موضوع مورد نظرش را نمایان کند. واقعگرایی در آثار دوناتلو به حدی است که جیورجیو واساری<sup>۴</sup> مورخ هنری قرن شانزدهم درکتاب زندگی برجسته ترین معماران. نقاشان، و پیکرتراشان ایتالیا<sup>ث</sup> در سال ۱۵۵۰ اقرار کرده است که: «این پیکرتراش به مجسمه هایش حرکت های واقعی مى داد... او يك مجسمهٔ داود در اندازهٔ طبيعي ساخته است كه تقريباً غير ممكن است بتوانيد باور کنید آن را از روی شخص زنده قالب نگرفته باشند.» (۳۴)

<sup>1.</sup> Giotto di Bondone

<sup>2.</sup> Donato de Betto di Bardi

<sup>3.</sup> Donatello

<sup>4.</sup> Giorgio Vasari

<sup>5.</sup> Vite de'più eccelenti architti, pittori ed scultori italiani

### پرسیکتیو هنری

اولین نقاش طبیعتگرای بزرگ بعد از جیوتو، توماسو دی جیووانی دی سیمونه گوئیدی اردی نقاش طبیعتگرای بزرگ بعد از جیوتو، توماسو دی جیووانی دی سیمونه گوئیدی (۱۴۲۸-۱۴۰۱) بود که به ماساکیو آیا تام شلخته آ، به دلیل ظاهر نامر تبش، مشهور است. نقاشی هایی که ماساکیو در پیزا و فلورانس در اواخر دههٔ ۱۴۲۰ کشید، الگوهایی برای هنر اواخر دورهٔ رنسانس پدید آورد.

ماساکیو به جزئیات واقعگرایانهای که در آثار جیوتو دیده می شد، کیفیت سه بعدی را اضافه کرد. به نظر می رسد که نقاشی های ماساکیو عمق دارند به این معنی که اشیاء و اشخاص جلویی نسبت به آنهایی که در عقب صحنه قرار دارند، نزدیک تر و با جزئیات بیش تر تصویر شده اند. این تأثیر سه بعدی را پرسپکتیو (ژرفانمایی) می نامند و لئوناردو

#### اهميت تقاشى

لئون باتیستا آلبرتی در کتاب بسیار فنی اش به نام در بارهٔ نقاشی که در ۱۴۳۵ نوشته است، در مورد اهمیت نقاشی توضیح می دهد:

«چون تلاش برای یادگیری [نقاشی] ممکن است برای جوانان پرزحمت به نظر برسد، فکر می کنم که باید در این جا توضیح دهم که نقاشی ارزش تمام این تعلیمات و تلاشها را دارد. نقاشی دارای نیروی الهی واقعی است نه تنها به این علت که می تواند آنچه را که وجود ندارد به وجود بیاورد، بلکه می تواند نماینده ای از مردگان برای زندگان قرنها بعد باشد، طوری که تماشاچیان هنرمند آنها را با لذت و تحسین نظاره کنند... نقش نقاشی در تصویر لذت صادقانهٔ ذهنی و زیبایی اشیاء از جهات گوناگون قابل بررسی است... . به خصوص نمی توانید چیزی را ارزشمند تر و ستودنی تر از نقاشی بیابید. عاج، جواهر و تمام چیزهای قیمتی دیگر به دست نقاش قیمتی تر و پربهاتر می شوند... خاصیت نقاشی این است که نقاشان هنگامی که می بینند آثارشان مورد تحسین قرار می گیرد، احساس خدایی می کنند، مگر نه آن که نقاشی بانوی هنرها یا زیور اصلی آنهاست؟اگر اشتباه نکرده باشم معمار تمام می شود. در واقع هیچ هنری، بجز انواع سطح پایین آن، پیدا نمی شود که به گونه ای با نقاشی می شود. در واقع هیچ هنری، بجز انواع سطح پایین آن، پیدا نمی شود که به گونه ای با نقاشی ارتباط نداشته باشد.»

<sup>1.</sup> tommaso di Giovanni di Simone Guidi

<sup>3.</sup> Sloppy

داوینچی بعدها در توضیح آن نوشته است: «یک شیء بزرگ که در فاصلهٔ دور قرار دارد... از یک جسم کوچک تر است. و از دو جسم از یک جسم کوچک که در فاصلهٔ نزدیک واقع شده است کوچک تر است. و از دو جسم هماندازه، آن که دور تر است... کوچک تر به نظر می آید.» (۳۵)

ماساکیو پرسپکتیو را از یک معمار و نقاش فلورانسی به نام فیلیو برونلسکی ا (۱۳۷۷–۱۳۷۷) آموخت. برونلسکی خود هنگام رسم نمای ساختمانها به پرسپکتیو علاقه مند شده بود. این معمار فلورانسی به منظور یادگیری بیشتر، ابتدا در یک کتاب کلاسیک به نام ده کتاب در بادهٔ معماری که ویترووبوس رومی یک قرن قبل از میلاد آن را نگاشته بود، مطالبی خواند. برونلسکی سپس هندسه را فراگرفت و پس از آن توانست با اصول ریاضی بر پرسپکتیو کارکند.

# استفاده از رنگ روغن

تحول دیگری که در دورهٔ رنسانس در نقاشی به وجود آمد، ظهور رنگهای روغنی بود. پیشگامان استفاده از رنگ روغن، نقاشان هلندی بودند؛ از جمله: یان و هوبرت وان اِیک. قبل از رنگ روغن، هنرمندان اروپایی از رنگ لعابی کم یا دیوارنگاره استفاده می کردند. هنگام استفاده از دیوارنگاره، هنرمند رنگدانه های نقاشی را روی گچ نمدار دیوار می مالید و قبل از خشک شدن گچ باید کارش را به سرعت به پایان می رساند. رنگ لعابی، مخلوطی از رنگ دانه، زردهٔ تخم مرغ و آب بود که با استفاده از آن هنرمند برای کارش قرصت بیش تری داشت ولی رنگها کدر به نظر می رسیدند.

اما رنگ روغن که مخلوطی از رنگ دانه ها و روغن بزرک است، نسبت به دیوارنگاره و رنگ لعابی مزایایی دارد: رنگ روغن به آهستگی خشک می شود و به همین دلیل هنرمند می تواند با سرعت کم تری کار کند. دیگر این که با استفاده از رنگ روغن می توان رنگ های شفاف تر با سایه روشن های بیش تری تهیه کرد، در ضمن درخشندگی نقاشی به آسانی با پوشاندن سطح آن با لاک افزایش می یابد. رابرت اِرگانگ در بارهٔ هنرمندانی که با رنگ روغن کار می کردند، می گوید: «به کیفیت و زیبایی ای دست یافتند که با استفاده از رنگ لعابی غیر ممکن بود.» (۳۶)

<sup>1.</sup> Filippo Brunelleschi

Vitruvius

<sup>3.</sup> Jan and Hubert Van Eyck

<sup>4.</sup> tempera

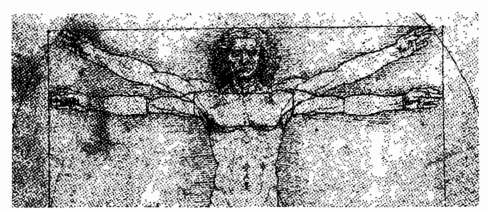
<sup>5.</sup> fresco

تجربیات قرون سیزدهم و چهاردهم در ایتالیا، دورهٔ شکوفایی عظیم هنری را که با عنوان رنسانس متعالی از آن یاد می کنند، بنا نهاد. آثار بسیاری از بنزرگ ترین هنرمندان دوران رنسانس در این دورهٔ کوتاه خلق شد؛ دورهای که دهه های آخر قرن پانزدهم و چند دههٔ اول قرن شانزدهم را شامل می شود. لئوناردو داوبنچی و میکلانژ دو تن از هنرمندان این دوره بودند.

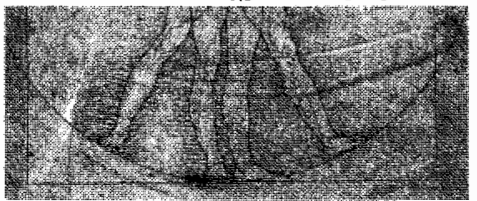
# لئوناردو داوينچي

لئوناردو داویتچی در سال ۱۴۵۲ متولد شد. حرفهاش نقاشی بود و از خود آثار زیادی به جا گذاشته است. اما لئوناردو علاوه بر این که نقاش بود، مهندس، ریاضیدان، مخترع، معمار و نویسنده نیز بود. از این گذشته، او دانشمندی بود که نکات مورد توجهش در زیستشناسی، فیزیک و شیمی در ۱۲۰ دفترچه ثبت شده است. همچنین داوینچی موسیقیدان موفقی بود و عود مینواخت.

اما دلبستگیهای فراوانش هرگز مانع خلق شاهکارهایش نبودند. درواقع، هدف



این طرح که توسط نئوناردو داوینچی رسم شده است، نشاندهندهٔ علاقه و توجه او به کالبدشناسی است که برای بهبود نقاشی هایش به مطالعهٔ آن می پرداخت.



#### توصيهٔ لئونار دو به نقاشان جوان

توصیهٔ زیر در دفترچه های لئوناردو داوینچی یافت شده است که خطاب به هترمندان جوان است.

«جوانان باید در ابتدا پرسپکتیو یاد بگیرند و پس از آن تناسب اجسام را بیاموزند. سپس باید از روی بعضی آثار خوب کپیهبرداری کنند تا با شکلهای ظریف آشنا شوند. سپس از روی طبیعت [کپیهبرداری کنند] تا با تمرین قوانینی را که یاد گرفته اند تثبیت نمایند... سپس هنر خودشان را به کار پبندند... ،

برای نقاش لازم است که کاملاً با اندامهای بدن برهنه، در تمام موقعیتها و وضعیتهای ممکن آشنا شود و کالبدشناسی عضلات، استخوانها، رباطها و رگ و پی را به خوبی بداند.....

نقاش... باید تنها بماند... منگام تنهایی به واقع ارباب خودتان هستید و اگر یک همراه داشته باشید، نصف خودتان هستید و به تناسب تعداد همراهان، این میزان کم تر می شود... و اگر همراهان زیادی داشته باشید، به این نقص، بیش تر دچار می شوید... .

ذهن نقاش باید شبیه آینه باشد که همان رنگهایی را که می گیرد، بازمی تاباند و باید با تصاویر همان تعداد اشیائی که در مقابلش قرار گرفته، پر شده باشد... شما می توانید نقاش خوبی باشید، اگر بتوانید با هنرتان هر نقشی را که طبیعت ایجاد کرده، نمایش دهید. و شما قادر به این کار نخواهید بود، مگر این که آنها را ببینید و در ذهنتان ثبت کنید. از ایس رو هنگامی که از دشت می گذرید، به چیزهای مختلف توجه کنید و مجمؤعهای از کیفیتهای [مختلف] را در ذهن فراهم بیاورید.»

بررسی های او، به خصوص در زمینهٔ کالبدشناسی، بهتر شدن نقاشی هایش بود. او به شدت معتقد بود که با بررسی آثار نقاشی دیگران تنها می توان آثار کوچکی به وجود آورد، اما نقاشی که علاوه بر آن در زمینهٔ طبیعت پژوهش کند می تواند آثار هنری بزرگی خلق کند.

لئوناردو احساس می کرد که هنرمند نباید تنها به نقاشی ظاهر اشخاص بپردازد، بلکه چنان که نوشته است باید تلاش کند «تا تصورات و نیات روحی او را هم به تصویر بکشد.» (۳۷) به همین دلیل با کوشش زباد می خواست که با نمایش جزئیات بدنی، ویژگی ها و شخصیت افراد موضوع نقاشی را نیز به تصویر بکشد و این کار را به توصیهٔ آلبرتی می کرد که می گفت: «نقاشی می تواند تماشاگر را به جنبش درآورد، به این شرط که در تصویر، تا حد ممکن، احساسات کسانی که نقاشی شده اند به وضوح نشان داده شده باشد.» (۲۸) به همین

دلیل، برای مثال در تابلوی شام آخر (۱۴۹۷) لئوناردو برخلاف سایر هنرمندان دورهٔ رنسانس برای نمایش گناهکاری یهودا، او را از بقیه جدا نکرده است و یهودا را در بین سایر حواریون کشیده است. در عوض خیانت آتی او به مسیح به وسیلهٔ حالت صورت و وضعیت بدنیاش نشان داده شده است. صورت و بدن سایر حواریون نیز بیانگر احساسات آنهاست که از وحشت تا نگرانی و خشم و کنجکاوی متفاوت است.

# ميكلانژ

میکلانز [میکل آنجلو بوئو ناروتی]، دومین هنرمند بزرگ رنسانس متعالی که کمی از لئوناردو جوان تر بود، در سال ۱۴۷۵ متولد شد. زمینه های علاقه میکلانز نیز مثل لئوناردو متفاوت بود، ولی او نیرویش را بیش تر صرف هنر پیکر تراشی و نقاشی کرد.

میکلانژ در پرسپکتیو، کالبدشناسی و اشارات استاد بود. این نکات در بزرگترین اثر نقاشی اش بر سقف نمازخانهٔ سیستین در واتیکان قابل مشاهده است. در عرض چهار سال، از ۱۵۰۸ تا ۱۵۱۲، او به تنهایی حدود ۳۵۰ تصویر کشیده است که همگی در مورد

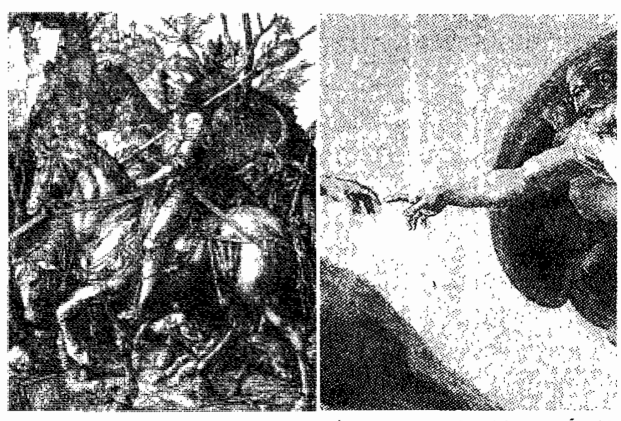




میکلانژ (سمت راست) که به دلیل نقاشی روی سقف کلیسای جامع سیستین در روم مشهور شد، یکی دیگر از هنرمندان دورهٔ رنسانس بود که به کالبدشناسی و پسرسپکتیو علاقه داشت. در مجسمهٔ سوگ مریم (سمت چپ) حضرت مریم، پیکر عیسی را در آغوش گرفته است.

صحنه های اصلی کتاب تکوین است. میکلائژ این تصویرها را که از نظر کالبدشناسی صحیح و دقیق هستند، در وضعیتهای بدنی مختلف و با صورتهایی که بیانگر احساسات متفاوتند، ترسیم کرده است.

میکلانژ در پیکرتراشی نیز طبیعتگرا بود. اگرچه خود را ملزم به واقعگرایی صوری نمی دانست، برای مثال در مجسمهٔ حضرت موسی (ع)، صورت پیامبر دو نیم شده است، نیمی از آن رحم و شفقت و نیمی دیگر درشتی و سختگیری را نشان می دهد. در مجسمه سوگ مربم، حضرت مربم (ع) پیکر حضرت مسیح (ع) را در آغوش گرفته است، با صورتی که از صورت فرزند جوانتر است. میکلانژ علت آن را چنین توضیح می داد: «زنی که واقعاً پاک باشد، جوانی اش را تا ابد حفظ می کند.» (۲۹)



تابلوی آفرینش میکلانژ یکی از چندین صحنهٔ کتاب تکوین است که بر سقف کلیسای جامع سیستین نقش بسته است (راست). تصویر شوالیه، مرگ و شیطان اثر آلبرشت دورر آلمانی نشاندهندهٔ پیشرفت هایی است که او در فن گراورسازی به وجود آورد ـ پیشرفتی که استفاده از نقاشی برای کتابها را میسر ساخت. (چپ)

# اروپای شمالی و آلبرشت دورد

همزمان با لئوناردو، میکلانژ و سایر هنرمندان دورهٔ رنسانس متعالی در ایتالیا، هنرمندان اروپای شیمالی نیز کارهای با ارزشی انجام می دادند. در آلمان، آلبرشت دورر (۱۵۲۸-۱۴۷۱)، نقاش و گراورساز، که معمولاً او را به علت گستردگی طیف علایقش، لئوناردوی آلمان مینامند، در زمینهٔ مطالعهٔ پرسپکتیو و کالبدشناسی انسانی به پیشرفتهایی نایل شد. دورر در اواخر عمرش، در این دو مورد چندین مطلب نوشت.

البته مهم ترین نقش وی نه در نقاشی بلکه در گراورسازی بود، دورر چندین روش جدید ابداع کرد که کیفیت گراورسازی بر مس و حکاکی بر چوب را بهبود بخشید. چاپگرها با استفاده از روشهای دورر می توانستند تصاویری را که برای کتابها رسم می شد، چاپ کنند.

# هانس هولباین ۲ پسر

یکی دیگر از هنرمندان مهم شمال اروپا، معاصر با رنسانس متعالی در ایتالیا، آلمانی دیگری بود به نسام هانس هولباین (حدود نسام هانس هولباین (حدود ۱۲۹۷-۱۵۴۳). برای افتراق او از پدرش که هنرمند بود، به وی لقب پدرش که هنرمند بود، به وی لقب مدتی را در ایتالیا گذراند و در آنجا ترکیب رنگ و پرسپکتیو آموخت، شرکیب رنگ و پرسپکتیو آموخت، اراسموس ملاقات کرد و کتاب در ستایش جنون او را با نقاشی های خود آراست. هنرمند آلمانی در سال ۱۵۲۶ به انگلستان رفت و بیش ترین او قات باقی عمرش را در آنجا گذراند.



هانس هولیاین پسر که در اینجا در تصویری که از خودش کشیده است نشان داده شده، به دلیل کشیدن پرترهٔ افراد معروف دورهٔ رنسانس، از جمله هنری هشتم، معروف شده است.

#### هنرمند و حامیاش

در این نامه که در سال ۱۵۰۸ بوشته شده و از کتاب تامه های رنسانس نقل می شود، اَلبرشت دورر از خودش و آثارش دفاع می کند. یاکوب هسر محامی وی، احساس می کرد که این هنرمند بسرای رسم نقاشی ای که متعهد بود برای وی بکشد، کار مناسبی انجام نمی دهد.

«از این که شما [یاکوب هلر] توانسته اید مرا به متعهد نبودن به قولی که به شما داده ام متهم کنید، بسیار شگفت زده ام. همه کس مرا از چنین [اتهامی] تبرئه می کند... من به خوبی می دانم چه چیزی نوشته و به شما قول داده ام و شما می دانید که ... من از تعهد به این که کار خوبی به شما تحویل بدهم سر باز نزده ام، چون نمی توانم. اما در این مورد خودم را دلداری می دهم، زیرا کاری برای شما خواهم کرد که مردان بسیاری قادر به انجام آن نیستند... . زحمت زیادی برای تصویر شما کشیده ام. می دانم هنگامی که این تابلو تمام شود، تمام هنرمندان از آن رضایت خواهند داشت... . من تابلوی مشابه آن را حتی به قیمت سه برابر مبلغ مورد توافق نخواهم کشید. اما در مورد قیمت من خودم غفلت کرده ام و بجز تشکر شما چیزی دستگیرم نمی شود.

«بگذارید بگویم، که من از بهترین رنگهایی که می توان تهیه کرد، استفاده می کنم... هنگامی که تابلو تمام شود، من مطمئنم که خود شما هم اقرار خواهید کرد که هیچگاه چنین چیز زیبایی ندیده اید، ولی گمان نمی کنم این تابلو زودتر از سیزده ماه دیگر به پایان برسد. تا پایان این کار، هیچ کار دیگری را شروع نخواهم کرد، حتی اگر به ضررم تمام شود....

«هنوز هم به آنچه به شما قول دادهام، پایبندم... . اگرچه به شما قول ندادهام که بدانم چه خواهم کرد.»

در انگلستان او با سر توماس مور آشنا شد و برایش دو پرتره کشید: یکی تصویر خود انسان شناس انگلیسی و دیگری تصویر تمام خانواده اش. این ها اولین پرتره هایی بودند که هولباین از افراد مشهور دورهٔ رنسانس کشید. هولباین با عنوان پرتره نگار معروف شد. در بین بهترین آثار او می توان به نقاشی اِراسموس در اتاق کارش و تصویر هِنری هشتم که هولباین نقاش درباری اش بود، اشاره کرد.

# پیتر بروگل او زندگی روزمره

هنرمندان اروپای شمالی فقط ساکن آلمان نبودند. پیتر بروگل (حدود ۱۵۲۵–۱۵۶۹)، اهل سرزمینهای پست [فروبومان] بود که رنگ روغن را به هنر دوره رنسانس تقدیم کرده بودند. بروگل یکی از اولین هنرمندان دوره رنسانس بود که به نقاشی صحنههایی از زندگی روزمره پرداخت. بعدها، نقاشان دیگری از جمله پسران بروگل در اروپای شمالی به این موضوع علاقه مند شدند؛ موضوعی که هنرمندان ایتالیایی علاقهٔ کمتری به آن نشان میدادند. ارگانگ در توصیف این نقاشان شمالی مینویسد:

بسیاری [از هنرمندان شمالی] به صحنههایی از زندگی روزمره میپرداختند... . آنچه ایس نقاشان به تصویر میکشیدند عبارت بود از مکانهای عمومی، صحنههای طبیعی یا چیزی نزدیک به آن... . موضوعاتی مثل یک گدا، کودکان هنگام بازی یا پیرزن در حال سوزن نخ کردن با شوق و ذوق یک... میکلانژ به تصویر کشیده می شد... و به این ترتیب در ارزش دادن به زندگی دنیایی مؤثر بود. (۴۰)

بروگل خود به زندگی رعایا بسیار علاقه مند بود و از روستاها دیدن می کرد. او به مشاهده و طراحی می پرداخت و گاهی در فعالیتهای روستاییان شرکت می کرد. بعدها طرحهایش را با جشن عروسی کشاورزان، جشنواره ها و رقصها تکمیل کرد. بروگل تعدادی تابلوی منظره دارد که در آنها چرخهٔ زندگی کشاورزی در طی سال، از شخم زدن تا کاشت و درو کردن به دقت تصویر شده است.

### موسيقي

در دورهٔ رنسانس، علاوه بر هنرهای تجسمی، تجربیاتی در سایر زمینههای هنری نیز کسب شد. برای مثال، شکل جدید و پیچیده تر موسیقی در ابتدای دورهٔ رنسانس در فرانسه و سرزمینهای پست به وجود آمد. در این قطعات معمولاً دو یا چند نوع ملودی همزمان نواخته می شدند و قطعهٔ هماهنگی ایجاد می کردند. درهم نواختن ملودی ها را کنترپوان آمی نامند. برای نواختن این نوع موسیقی، آلات موسیقی جدیدی از جمله ویولن و پیانو ابداع شد.

موسیقیدانها نیز مثل هنرمندان هنرهای تنجسمی در بین افراد متمول و قدرتمند

L Peter Brueghel

يئتيباناني داشتند. موسيقي نيز به موازات نقاشي و پيكرتراشي دنيويتر شد، اگرچه هنوز هم آثار مذهبی بسیار مهم بودند و بسیاری از آنها در مراسم کلیسا به شکل سرود و در آیین عشاء ربانی نواخته می شدند. اما حتی در قطعات موسیقی مذهبی نیز بجز قسمتهای مذهبی، قسمتهایی وجود داشت که بر اساس آهنگهای محلی بود. یکی از مهمترین آهــنگسازان دورهٔ رنســانس یک ایــتالیایی بــه نــام جــیووانـی پـیرلوئیجی دا پـالسترینا <sup>ا</sup> (حدود ۱۵۲۵-۱۵۹۲) بود. او بیش از پانصد قطعه نوشته است. اغلب این قطعه ها موسیقی کلیسایی بود. پالسترینا که او را «پادشاه موسیقی» می نامند، بسیار مورد تحسین بود و از كارهايش تقليد مي شد. بعدها آثار او الكويي براي شاكردان موسيقي كرديد. قطعات پالستریناکه در آنها از تغییرپذیری زیاد تکنیکهای موسیقی استفاده شده است، به تدریج یبچیده تر شدند و به هموار شدن راه موسیقی باروک<sup>7</sup> که در قرن هفدهم، ممتاز ترین نوع موسیقی یو در کمک کو دند.

یک ایتالیایی معاصر پالسترینا به نام وینچنزو گالیلئی " (حدود ۱۵۲۵-۱۵۹۱)، یدر گالیلهٔ مشهور بود. گالیلئی که آهنگساز ترانه و سایر انواع موسیقی بود، به سبب نوشتن فرضیهٔ موسیقی مشهور شد. او در بررسی هایی که در بارهٔ موسیقی انجام داد، علیه رسم دورهٔ رنسانس که در آن تعدادی از خوانندگان همنوایی میکردند، بحث کرده است. در واقع او از تک خوانی حمایت میکند، روشی که در اواخر دورهٔ رنسانس معمول گردید و به تدریج به ظهور ایرا در قرن بعدی منجر شد که در آن در هر قسمت تنها یک خواننده می خواند.

بدعتگذاری و نو آوری از مشخصات ادبیات دورهٔ رنسانس نیز بود. نویسندگان اروپایی در شعر، نثر و نمایشنامه شکلهای جدیدی را پدید آوردند و دورهٔ آثار کلاسیک که تا آن زمان نو سندگان تحت تأثیر آن بو دند، به یابان رسید

<sup>1.</sup> Giovanni Pierluigi da Palestrina

# شعر، داستان و نمایشنامه

آثار ادبی دورهٔ رنسانس به اندازه میراث هنری غنی آن دوره ارزشمند است. رنسانس دورهای بود که با دانته، شاعر ایتالیایی، آغاز شد و با شکسپیر، نمایشنامهنویس انگلیسی خاتمه یافت. در فاصلهٔ زمانی بین این دو نویسنده و شاعر، بسیاری از استادان تلاش کردند و شکلهای تازهای را در ادبیات تجربه کردند. داستاننویسی یکی از این شکلهاست.

### زبان بومي

ادبیات دورهٔ رنسانس نیز مثل هنر آن دوره تحت تأثیر انسانگرایی بود. این تأثیر هم به واسطهٔ ایده های انسانگرایانه و هم تمرکز انسانگرایان بر اسطوره های کلاسیک و نوشته های باستانی بود که الهام بخش شکل های جدید شعر و نثر در بارهٔ موضوع های آشنا بودند. در عین حال، یکی از مهم ترین پدیده های ادبیات دورهٔ رنسانس حاصل انسانگرایی نبود: این پدیده استفادهٔ گسترده از زبان های ایتالیایی، فرانسوی و انگلیسی به جای زبان لاتین در نوشتن کتابها و سرودن اشعار بود. اگرچه لاتین زبان بین المللی اروپا باقی ماند و تمام افرادی که تحصیلات دانشگاهی داشتند می توانستند به لاتین صحبت کنند یا بنویسند، اما نویسندگان دورهٔ رنسانس بیش تر به زبان مادری خودشان می نوشتند. این زبان های محلی یا مختلفی داشتند. بعضی گمان می کردند زبان لاتین، تنها زبان مناسب برای ادبیات است. عده ای دیگر، از قبیل پترارک استفاده از زبان بومی را راهی برای ترویج فضایل کلاسیک و همچنین ظهور طبقهٔ متوسط در اجتماع که افراد آن می توانستند به زبان خودشان بخوانند و بنویسند و غالباً سواد لاتین نداشتند، استفاده از زبان بومی را تشویق می کرد. اندیشمندانی از بنویسند و غالباً سواد لاتین نداشتند، استفاده از زبان بومی را تشویق می کرد. اندیشمندانی از جمله توماس جی برگین و و جنیفر اسیک ۲ عقیده داشتند:

#### در دفاع از زبان بوم*ی*

در حال ۱۲۷۳ لورنزودو مدیسی در «مقدمهای بر سوناتهای من) که از کتاب نثر و اشعار لورنزو دو مدیسی اقتباس شده است. توضیح می دهد که چرا تصمیم گرفته است تا شعرهایش را به ایتالیایی بنویسد و از زبان ایتالیایی به عنوان یک زبان ادبی دفاع میکند.

اگر بخواهیم ارزش زبانمان [ایتالیایی] را نشان دهیم، فقط لازم است تأکید کنیم که زبان ما می تواند به آسانی هر موضوعی را که در ذهن داریم، بیان کند. در این مورد، هیچ مباحثه ای از تجربه بهتر نیست.

شاعران فلورانسی ما دانته، پترارک و بوکاچیو در خطابه ها و شعرهای سلیس، [موزون] و بزرگشان توانسته اند به وضوح و به آسانی تواناییشان را در [بیان] به زبان ایتالیایی بدون ایجاد اختلاف در معنی نشان دهند... در واقع این نقص اشخاص است که نمی توانند زبان را درست به کار ببرند، نه نقص زبانی که در دسترس است با سوژه های مورد نظر. این زبان برای کسانی که به آن عادت کرده اند، بسیار شیرین و هماهنگ است و برای به جنبش آوردن ایشان مناسب است...

احتمالاً از این پس آثاری که دقیق تر، مهم تر و برای خواندن باارزش تر باشند به این زبان نوشته خواهند شد، زیرا این زبان در حال حاضر در دوران نوجوانی است و از این پس مدام رشد خواهد کرد و بهتر خواهد شد. و می تواند در بزرگسالی حتی تأثیر بیش تری بر جای گذارد.. فعلاً این نتیجه گیری کفایت می کند: که زبان ما از شایستگی ها و مزایای [طبیعی] یک زبان برخوردار است و در نتیجه جای هیچ توجیهی برای [شکایت] از آن وجود ندارد و به همین دلایل است که هیچ کس نمی تواند مرا [ملامت کند] که چرا به زبانی که با آن متولد و بزرگ شده ام می نویسم.»

تشخیص [پترارک] در این مورد که کمالات کلاسیک باید در تمام جنبه های زندگی شایع شود، منجر به بروز «انسانگرایی زبان بومی» شد: اهمیت دادن نه تنها به زبان مادری، بلکه تجربیات روزمره تحت تأثیر نفوذ الگوهای کلاسیک. (۲۱)

شاعران و دیگر نویسندگان عموماً برای استفاده از زبان بومی اشتیاق داشتند، زبراگمان می کردند زبان بومی به آثارشان زندگی ای می دهد که هیچ زبان باستانی ای قادر به آن نیست. شاعر فرانسوی، یواخیم دو بلی در سال ۱۵۴۹ در دفاع و طرح زبان فرانسه آنوشته است:

<sup>1.</sup> Joachim du Bellay 2. Defense et illustration de la langue française

من نمی توانم از اندیشهٔ غریب بعضی اندیشمندان که فکر میکنند زبان مادری ما برای ادبیات بلااستفاده است، شگفتزده نشوم... ، زمانی خواهد رسید... که زبان ما... به اندازهٔ کافی رشد کند و با زبان یونانی و رومی برابری کند و [مثل آنها]... هومرها. ویرژیل ها و سیسروهایی بیافریند. (۲۲)

### دانته و زبان بومي

اولین نویسندهٔ بزرگی که به زبان بومی آثاری تألیف کرد، شاعر ایتالیایی، دانته آلیگیری ابود. دانته در سال ۱۲۶۵ در فلورانس متولد شد و تا سال ۱۳۰۲ درگیر فعالیتهای اجتماعی بود. در این سال گروه سیاسی دانته مورد غضب قرار گرفت و او از شهر تبعید شد. دانته بیست سال بعدی زندگی اش را تا زمان مرگ در ۱۳۲۱ از ایتالیا دور بود.

دانته که قبل از تبعید چندین شعر سروده بود، پس از تبعید، کار زبادی نداشت و تمام





اثر دانته آلیگیری به شعر تحت عنوان کمدی الهی به ایتالیایی نوشته شد و اولین اثر ادبی مهم اروپا بود که به زبانی غیر از زبان لاتین نوشته می شد. (سمت چپ) اشعار عاشقانهٔ پترارک شکل گیری مجموعه سوناتهایی به شیوه ایتالیایی را را یج کرد. سوناتهای ایتالیایی را به نام غزلهای پترارکی می شناسند. (سمت راست)

1. Dante Alighieri

توجهش را به نوشتن معطوف کرد. از جمله آثارش در این دوره می توان به در بارهٔ ظرایف زبان بومی (حدود ۱۳۰۴) به لاتینی اشاره کرد که در آن در مورد این که ایتالیایی زبان مناسبی برای ادبیات است، بحث می کند.

او بر اساس اندیشه هایی که در کتاب در بارهٔ ظرایف زبان بومی، مطرح کرده بود ویتانوئودا آ [زندگی نو] را نوشت که مجموعه ای از اشعاری است که به ایتالیایی سروده است. اشعار این کتاب که دو سال قبل از تبعید دانته از فلورانس پایان یافت، در بزرگداشت عشق دانته به بئاتریس، آشنای دوران نوجوانی اش بود. اما در این اشعار بئاتریس یک انسان واقعی نیست، بلکه نمادی است برای عشقی غیرجسمی و آرمانی.

دانته، شاهکارش، کمدی الهی آرا نیز به زبان ایتالیایی نوشته است. او نوشتن این اثر را در حدود سال ۱۳۰۷ آغاز کرد. این شعر بلند اولین اثر بزرگ اروپایی بود که به زبان بومی نوشته می شد. این کتاب به سه بخش تقسیم شده است: سفر به بهشت، برزخ و دوزخ. راهنمای او در نه چرخهٔ دوزخ و در طول نه برآمدگی برزخ، ویرژیل، شاعر یونانی است. چون ویرژیل مشرک نمی توانست وارد بهشت شود، دانته سفرش را به همراه بئاتریس، که در این جا نه تنها نمایندهٔ عشق بلکه نمایندهٔ بصیرت معنوی نیز هست، به پایان می رساند.

# پترارک و سوناتهایش

بعد از دانته، پترارک مهم ترین کسی بود که نوشتن به زبان بومی را تجربه کرد. اگرچه غالب آثار پترارک به زبان لاتین بود، او ۳۶۶ قطعه شعر عاشقانه به زبان ایتالیایی نیز سروده است. پترارک نوشتن این غزلها را در حدود سال ۱۳۳۰ آغاز کرد و سرانجام آنها را به همراه تعدادی شعر دیگر در کتابی به نام ترانه ها گردآوری کرد (حدود ۱۳۴۹). محتوای تمام سوناتها عشق پترارک به لورا، یک زن شوهردار، است که پترارک اولین بار در سال ۱۳۲۷ ملاقاتش کرد و به خاطر او در سراسر زندگی اش پاکدامن باقی ماند.

سونات در ایتالیایی به معنی «ترانهٔ کوتاه» است. سوناتها چهارده خط هستند. بعضی سوناتها، مثل سوناتهای پترارک شامل دو قسمتند، قسمت اول که هشت خط و قسمت دوم که شش خط است. یک شکل دیگر سوناتها در انگلستان پدید آمد که آن را تحت

<sup>1.</sup> De Vulgari eloquentia

<sup>2.</sup> Vita nuova

<sup>3.</sup> Divina commedia

#### دانته و آدمهای شکمپرست

در کمدی الهی دانته اَدمهای پرخور و حریص در چرخهٔ سوم درزخ جای گرفتهاند. در این گزیده که از ترجمه منثور شعر دانته اقتباس شده است، دانته و راهنمایش. ویرژیل، در چرخهٔ سوم گردش میکنند.

«من در حلقهٔ سوم گرفتار بارانی ابدی، نفرین شده و سنگین شده م. بارانی که شکل و مقدارش هیچگاه تغییر نمیکند. تگرگهای درشت و آب و برفآلوده از آسمان تیره فرو می ریزد و زمین بوی تعفن می دهد. سربروس اهیولای درنده خو و بی رحم، بسر آنچه در این جا فرو می بارد با سه حنجره چون سگی پارس می کند. چشمهای او سرخ و ریش او سیاه و زمخت و شکمش بزرگ و برجسته است. در پنجههایش چنگالهایی دارد که با آن ارواح آنکم پرستان را] چنگ می زند و [پوست آنها را می کند] و پاره می کند. باران سبب می شود تا آنها چون سگان زوزه بکشند. آنها با یک سمت [بدنشان] از سمت دیگر محافظت می کنند... و قتی سربروس هیولا ما را دید، دهانش را گشود و دندانهایش را نشان داد.. و گسمای من [ویرژیل]... مقداری خاک برداشت و چند مشت به حلق حریص [و گلوی گرسنه] او ریخت. همچون سگی که برای غذا پارس می کند و پس از دریافت آن ساکت می شود، چون فکر و ذکرش تنها خوردن است، سرهای پلید سربروس اهریمن نیز که بر سایههای آشکم پرستان] چنان می غرید که آرزو می کردند ناشنوا باشند، ساکت شدند. ما از کنار ارواحی که با و جود باران سنگین رام و مطبع شده بودند، گذشتیم و پاهایمان را بر کنار ارواحی که با و جود باران سنگین رام و مطبع شده بودند، گذشتیم و پاهایمان را بر کنار ارواحی که با و جود باران سنگین بود گذاردیم. آنها همه بر زمین دراز کشیده بودند... به نیستی آنها که به صورت جسم و بدن بود گذاردیم. آنها همه بر زمین دراز کشیده بودند... به نیستی آنها که به صورت جسم و بدن بود گذاردیم. آنها همه بر زمین دراز کشیده بودند.... به

عنوان سوناتهای شکسپیری می شناسند که سه بخش چهار خطی و یک نتیجهٔ دو خطی دارد.

پترارک مبتکر سرودن سونات نبود. و عمر سونات به یک قرن قبل از تولد او بازمیگشت. برای مثال در کتاب ویتانوئووا اثر دانته تعدادی از شعرهایی که برای بئاتریس سروده شده در قالب سونات است. دانته در مورد عشق آرمانی می نوشت در حالی که پترارک راجع به عشق و طلب واقعی می نوشت و همین باعث می شد سونات هایش تأثیرگذار تر و قوی تر باشد. ارگانگ می نویسد:

پسترارک در سوناتهایش به موضوع عشق جنبهٔ انسانی می دهد و آن را به زمین می کشاند... ، لورای پترارک یک زن واقعی و دارای پوست و گوشت است. او مثل بئاتریس [دانته]، تصویری آرمانی نیست... جسم او تصورات پترارک را به هیجان وامی دارد... . اگرچه پترارک تنها به صورت عام و مبهم در مورد سرشت درونی نوشته است، امام تمام کمالات بدنی او را بجز بینی اش با جزئیات شرح داده است. (۲۳)

افسون سوناتهای پترارک سبب شد تا این گونهٔ شعری مورد علاقهٔ خوانندگان قرار بگیرد و طوری متداول شود که تمام شعرای دورهٔ رنسانس بعد از پترارک، احساس کنند که باید حداقل یک یا چند سونات به این شکل بنویسند. حتی شکسپیر هم گمان میکرد که آثار ماندگار او سوناتهایش هستند نه نمایشنامههایش. حتی حاکم فلورانس، لورنزو دو مدیسی «برای سرودن شعر به این سبک که از تمام سبکهای دیگر فراتر بود، تلاش کرد.» (۴۴) طول عمر سوناتها بیش از دورهٔ رنسانس بود و سوناتها بیش از پانصد سال سبک رایج شعر بودند.

# بوكاچيو و قصه گويي

سومین نویسندهٔ بزرگی که در دورهٔ رنسانس در ایتالیا به زبان بومی می نوشت، جیووانی بوکاچیو ا بود. بوکاچیو در سال ۱۳۱۳ متولد شد، با پترارک همعصر و مثل دانته فلورانسی بود. پدرش او را برای فراگیری اصول بازرگانی به ناپل فرستاد، ولی بوکاچیوی پانزده ساله با گروهی از انسانگرایان ناپل آشنا شد و نویسندگی را آغاز کرد. از این زمان تا هنگام مرگش اشعار و کتابهای متعددی نوشت. در میان این آثار می توان به اولین بیوگرافی دانته اشاره کرد. معروف ترین اثر بوکاچیو دکامرون است که بین سالهای ۱۳۴۸ تا ۱۳۵۳ به رشتهٔ تحریر درآمده است. این کتاب که مجموعهای از یکصد داستان است اولین اثر بزرگ داستانی منثور به زبان بومی بوده است و همراه با کمدی الهی دانته و سوناتهای پترارک، داشت یکی از آثار بزرگ ادبی غرب است.

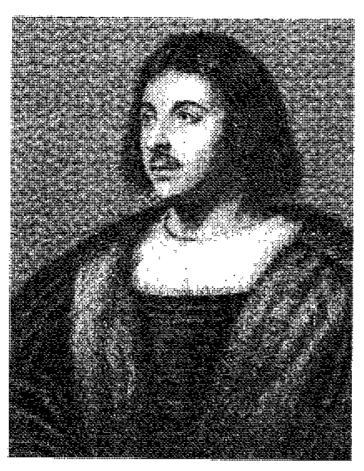
دکامرون در مورد زنان و مردان جوانی است که در زمان شیوع طاعون در فلورانس، ده روز را در اطراف شهر سپری میکنند. هر روز، یکی از این افراد داستانی میگوید. این داستانها از حکایتهای مذهبی تا عاشقانه متفاوت است. در مجموع هدف

<sup>1.</sup> Giovanni Boccaccio

بوکاچیو در دکامرون سرگرم کردن خواننده است. برایساخ میگوید:

بوکاچیو با نثری روان و عالی، تسطویری وسیع از جامعهٔ دوران رئسانس بسه دست می دهد و از آنجاکه می خواهد سرگرمکننده بنویسد، این کار را شخصیتها انجام می دهد: شخصیتها انجام می دهد: واهبان خودسر، کنسیشان خریص، زنان تحکمکننده و فریبکار، عشاق جوان، شوهران فریبخورده [مردانی با زنان فریب خورده [مردانی با زنان فریب خورده [مردانی با زنان فریب خورده [مردانی با زنان و مرد. به ندرت داستانی جدی از قبیل یک داستان مذهبی ذکر می شود. (۴۵)

دکامرون بی اندازه پُرطرفدار شد و حتی امروز نیز خواسندگان تحت تأثیر قدرت و شوق قصه گویی آن



دکامرون مجموعهای از داستانهای کوتاه است که توسط بوکاچیو (تصویر) نوشته شد. این متن اولین نثر دورهٔ رنسانس به زبان بومی است. این کتاب که امروز نیز موجود است، غالباً به عنوان نمونهای برای بهترین روش نقل داستان شناخته می شود.

قرار می گیرند. بسیاری از نویسندگان دیگر، هم در دورهٔ رنسانس و هم بعد از آن از دکامرون و تک تک داستان های آن به عنوان الگویی برای سرودن شعر، نوشتن داستان بلند، نمایشنامه یا حتی فیلمنامه استفاده کرده اند.

#### دو سونات

آمچه در پی می آید نمونههایی از دو شکل رایج سوناتها در دوران رئسانس است. سونات اوّل که به نام «سونات یکم» معروف است و از کتاب سوناتهای منتخب. اشعار و نامهها نوشتهٔ پترارک اقتباس شده است. شامل دو قسمت است، یک قسمت هشت حطی و یک قسمت شش خطی، سونات دوم که به نام «سونات هحده» معروف است و از کلیات آثار شکسپیر نقل شده است. سه قسمت چهار خطی و در پایان یک نتیجهگیری دو خطی دارد. ورن هر دو سونات دوتا ینج هجایی است که در تمام سوناتهای دورهٔ رئسانس وجود داشته است.

### سونات يكم

ای تو که ممکن است این اشعار پراکنده را، بازتاب حسرتهای قلبم را بشنوی. در سرگردانی جوانی، آنچه پیش از این بودم، از آنچه امروزم دیگرگونه بود.

اگر، اگر خود اَموخته بودي كه عشق را توان داغ بر جاي گذاردن هست

این جملات دیگرگون را:

امیدهای بیهوده، پوچی و غرور سوزناک.

باید که تقاضای پوزش کنم، ای اشک حسرت.

حال مي بينم كه چطور رازم از پرده برون افتاد.

و من دليل شگفتي انسانها شدم.

قلبم شرمساري عظيم است

و سروده هايم جز شرم حاصلي نداشته است.

آمرزش إمىطلبم] و ذهن روشن من إمىداند]

که لذتهای دنیا رؤیاهایی اند که به آرامی می گذرند.

#### سونات هيجدهم

آیا می توانم تو را با روزی تابستانی قیاس کنم؟

تو دلپذیرتر و ملایمتری.

بادهای خشن جوانه های بهاری را به جنبش می آورند.

و تابستان چه تندگذر است:

أَنْ كَاهُ كَهُ حِشْمُ أَسْمَانُ [خورشيد] بِسيار كُرم مي تابد

و هنگامی که چهرهٔ طلاییاش تیرد می شود.

شايد از اينروست كه توقع انصاف از زيبارويان بايد كم باشد.

اما تابستان ابدی تو نباید بگذرد

نه تابستان و نه آن زیبایی که از آن توست.

و سایهٔ مرگ سرکش نباید تو را دربر بگیرد.

هنگامی که در خطوط ابدی [شعر] با وجود پایان یافتن زمان زندگی میکنی

تا هنگامی که انسان نفس میکشد یا میبیند

تا أن زمان [اين شعر] زنده مي ماند و اين [شعر] به تو زندگي مي بخشد.

### چاوسر و زبان انگلیسی

یکی از نویسندگانی که تحت تأثیر بوکاچیو قرار گرفت، شاعر انگلیسی جفری چاوسر ابدود کسه در سال ۱۳۴۳ متولد شد. چاوسر اولین نویسندهٔ بزرگی بود که به زبان نگلیسی نوشت. شعر بلند چاوسر در بارهٔ عشاق دورهٔ جنگ تروا با عنوان ترویلوس و کریزید (حدود ۱۳۲۸) بر اساس منظومهای عاشقانه از بوکاچیو به نام فیلوستراتو<sup>۲</sup> (حدود ۱۳۳۸) بود.

مشهورترین اثر چاوسر داسنانهای کانوبری است که نوشتنش را حدود سال ۱۳۸۷ شروع کرد. اگرچه ظاهراً چاوسر هیچگاه دکامرون را نخوانده بود اما با آن آشنا بود و داستانهای کانتربری چیزی مشابه آن است. داستانگویی گروهی که می خواهند با تعریف داستان وقت بگذرانند. راوبان داستان چاوسر زائرانی هستند که برای زیارت کلیسای جامع انگلیس به

ی کنند. موضوع اوسر نیز میل اوسر نیز میل کاملاً معنوی و را دربر می گیرد. للسی برخلاف داستانهایش را که به صورت لکه به صورت که به صورت دورهٔ رنسانس و دورهٔ رنسانس ی کردند و ویلیام ی کردند و ویلیام قرن پانزدهم، او سیدهای که زبان

داستانهای کانتربری سرودهٔ شاعر انگلیسی جفری چاوسر (تصویر) به خاطر داستانهای منظومی که روایت زندگی در طی یک سفر زیارتی است، شهرت یافته است.

کانتربری سفر میکنند. موضوع داستانهای چارسر نیز مثل بروکاچیو مطالب کاملاً معنوی و موضوعات دنیوی را دربر می گیرد. اما نویسندهٔ انگلیسی برخلاف نویسندهٔ ایتالیایی داستانهایش را نه در قالب نشر، بلکه به صورت شعر نوشته است. بعدها، سایر نویسندگان انگلیسی دورهٔ رنسانس خاوسر را تحسین می کردند و ویلیام کاکستون آ، شاعر قرن پانزدهم، او کاکستون آ، شاعر قرن پانزدهم، او را چنین خواند: «نویسندهای که زبان را چنین خواند: «نویسندهای که زبان انگلیسی ما را مریّن و زیبا انگلیسی ما را مریّن و زیبا انگلیسی ما را مریّن و زیبا نمود.» (۴۶)

### رابله و رُمان

بزرگ ترین پیشگام ادبیات به زبان بومی در فرانسه، انسانگرای فرانسوی به نام فرانسوا رابله اید. او که در سال ۱۴۸۳ متولد شد، در سنین جوانی به کسوت راهبان در آمد. در سال ۱۵۲۴ با افراد مافوقش در زمینهٔ یادگیری زبان یونانی دچار مشکل شد و همین باعث شد تا به تدریج به دنیای غیرمذهبی بازگردد و به طبابت مشغول شود.

حدود سال ۱۵۳۰، رابله نوشتن را آغاز کرد. او نه تنها نوشتن به زبان فرانسه را تجربه می کرد، بلکه سبک ادبی جدیدی را آغاز کرد: رُمان. نتیجهٔ این تجربه ها پیدایش

#### کودکی گارگانتوا

در قطعه منتخب زیر که از کتاب گارگانتوا، زندگی پرقدر و قیمت... نقل شده است، با جزئیات دلنشین کودکی گارگانتوای غول پیکر ترصیف می شود. شوخطبعی رابله در رُمانهایش علت جذاب بودن کتابهای او برای خوانندگان دورهٔ رنسانس بود.

«گارگانتوا از سه تا پنج سالگی مثل بقیه بچههای کوچک روستا تربیت می شد و عمدتاً به نوشیدن، خوردن، خوابیدن، خوابیدن، خوابیدن، خوابیدن، خوابیدن، مشغول بود.

او درگل می غلتید، بینی اش را سیاه می کرد، صورتش راکثیف می کرد، در حالی که پاشنهٔ کفشش را خوابانده بود، به هر طرف می دوید، با دهانش مگسها را شکار می کرد و دوست داشت پروانه های قلمروی پدرش را شکار کند. بینی اش را با آستین پاک می کرد، در سوپ تف می کرد و پابرهنه همه جا می رفت. از کفشش آب می نوشید و معمولاً شکمش را با یک سبد می خاراند. دندان هایش را روی یک صفحه تیز می کرد، دست هایش را در فاضلاب می شست و موهایش را با فنجان شانه می کرد. روی زمین بین دو صندلی می نشست و سرش را با یک کیسهٔ نمدار می پوشاند... هنگامی که آهن سرد بود، می کوفت... گاری را از جلو به گاوهای نر می بست، جایی از بدنش را می خاراند که نمی خارید... زیاد می خواست و کم می گرفت، بدون این که پرنده ای بگیرد، بو ته ها را نشانه می گرفت... همیشه دهان اسب پیشکشی را نگاه می کرد... سگهای پدرش از بشقاب او غذا می خوردند و او هم همراهشان از هسمان بشقاب غذا می خورد. گوش سگها را گاز می گرفت، سگها دماغش را می خراشیدند... و لب و دهانش را می لیسیدند.»

رمانهایی در بارهٔ گارگانتوای اعولپیکر و پسرش پانتاگروئل ابود. اولین داستان بلند از چهار داستانی که در بارهٔ این دو نوشته شد گارگانتوا، زندگی پرقدر و قیمت، گارگانتوای بزرگ پدرِ پانتاگروئل (۱۵۳۲) بود.

کتابهای گارگانتوا و پانتاگروئل هجویاتی هستند که در آنها شوخ طبعی با چاشنی بذله گویی در شرح خوردن، نوشیدن و عشق ورزی شخصیتهای داستان همراه شده است. اگرچه این کتابها تمام جنبههای جامعهٔ فرانسه و اروپایی را مسخره می کند، اما هدف اصلی آنها طرز تفکر کلیسایی و قرون وسطایی است که بسیاری از مدارس اروپای شمالی همچنان تحت تأثیر آن بودند. حملات رابله به دانشگاه سوربن، دانشگاه قدیمی فرانسه، وی را مجبور کرد مدتی پاریس را ترک کند. ولی در مجموع داستانهای او پرطرفدار و قابل درک بود.

# سروانتس و دون کیشوت

یکی دیگر از داستان سراهای مهم به زبان بومی در دورهٔ رنسانس، میگل دِ سروانتس ساآوِدرا به نویسندهٔ اسپانیایی بود که در سال ۱۵۴۷ متولد شد. زندگی سروانتس تا نزدیک شصت سالگی با فقر و بدبختی همراه بود. سروانتس جوان، با تحصیلات ابتدایی کمی که داشت، با پیوستن به ارتش اسپانیا در جستجوی سعادت بود. او در مدت خدمت نظامی اش، در جنگ زخمی شد و توانایی استفاده از دست چپش را از دست داد. بعدها، در راه بازگشت به اسپانیا به اسارت ترکهای عثمانی درآمد و پنج سال زندانی شد.

بعد از آزادی و بازگشت به اسپائیا، سروانتس داستان و نمایشنامه نویسی را به امید تأمین معاش آغاز کرد. گرچه نمایشنامه های او تا حدی موفقیت کسب کردند، اما در مجموع کافی نبود.

در واقع، این نویسندهٔ پرتلاش، حداقل دو بار به علت عدم توانایی پرداخت بدهی هایش راهی زندان شد.

سرنوشت سروانتس با انتشار اولین قسمت داستان دونکیشوت در سال ۱۶۰۵ تغییر کرد. این داستان که در آن زمان و حتی امروزه بسیار پرطرفدار است در مورد ماجراهای جالب دونکیشوت، یکی از اشراف پیر اسپانیاست که فکر میکند شوالیهای قرون وسطایی است.

<sup>1.</sup> Giant Gargantua

<sup>2.</sup> Pantagruci

<sup>3.</sup> Le Grandes et Inestimables Chroniques du grand et énorme géant Gargantua

<sup>4.</sup> Miguel de Cervantes Saavedra





میگل د سروانس ساآودرا به واسطهٔ نوشتن دون کیشوت در زمرهٔ یکی از نویسندگان پرطرفدار دورهٔ رنسانس درآمد. دن کیشوت داستان بلندی است که به بررسی ماجراهای توهم بار یکی از اشراف اسپانیا و رعیت همواهش، سانچو پانزا پرداخته است. (سمت چپ) در این گراور اثر گوستاو دوره، تصویرپردازِ سروانس، دون کیشوت با یک آسیاب بادی که گمان می برد اژدهایی عظیم است به نبرد پرداخته است. (سمت راست)

توهمهای دون کیشوت گرفتاریهایی برایش فراهم میکند. از جمله دشمنی و نبرد با آسیابهای بادی که باور دارد اژدهایی است و سعی میکند دختر روستایی را که به گمانش یک شاهزاده است، از دست آن نجات بدهد.

یکی از رعایای اسپانیایی به نام سانچو پانزا ۱، دون کیشوت را در سفرهایش همراهی میکند و سروانتس تضاد جنبهٔ واقع گرایانه زندگی او را به طور جالبی با آرمانگرایی غیرعملی شوالیهٔ پیر نشان می دهد. در پایان قسمت دوم داستان که در سال ۱۶۱۵، یک سال قبل از مرگ سروانتس منتشر شد، دون کیشوت و سانچو پانز! با شخصیتهای متعددی برخورد کرده بودند و ماجراهای زیادی را پشتسر گذاشته بودند، که همهٔ آنها نقصانهای جامعهٔ اسپانیا و اروپا را نشان می دادند.

#### اقدام قانونی برای دون کیشوت

داستان دون کیشوت چنان پُرطرفدار بود و فروش آن چنان پرسود بود که چاپهای غیرقانونی متعددی از آن منتشر شد. در نامهٔ زیر که در سال ۱۶۰۵ نوشته شده و از کتاب نامههای رنسانس نقل گردیده است، سروانتس اجازه می دهد علیه کسانی که مسئول چاپهای غیرمجاز هستند اقدام قانونی صورت گیرد.

«بگذارید تمام کسانی که این نامه را می بینند... بدانند که من، میگل د سروانتس ساآودرا، کتابی تحت عنوان دون کیشوت نوشته ام که پادشاه ما آن را تحسین کرد و اجازه داد هر کسی را که خودم تعیین می کنم بتواند این اثر را چاپ کند و در کشور سلطنتی کاستیل و پر تغال به مدت ده سال به فروش برساند و حق چاپ و فروش آن را بدون اجازهٔ من برای تمام افراد ممنوع کرد... . متوجه شده ام که عده ای بدون اجازهٔ من اثر فوق را چاپ کرده یا در این باره اقدام کرده اند... . من با فرانسیسکو دِ روبلز ۱، کتاب فروش سلطنتی، دیگو دِ آلفایا ۱، وکیل، و فرانسیسکو دِ مار ۱ مشورت کرده و از آنها خواسته ام که به طور انفرادی یا گروهی کارهای قانونی را به طریقهٔ مناسب علیه شخص یا اشخاصی که بدون اجازهٔ من، کتاب فوق الذکر را در هر منطقه ای از پادشاهی کاستیل یا پر تغال چاپ کرده اند، آغاز کنند. بگذارید آنها بر اساس درخواست و تقاضای من، و با توجه به گواهی شاهدان و مدارک مجازات و محکوم شوند. بگذارید برای آنها بازداشت، زندان و تبعید درخواست شود و بگذارید افراد متهم پس از ادای سوگند، تسلیم هر نوع رسیدگی قضایی شوند.»

# لو په ده وگا، مرد هزار و پانصد نمایشنامه

یکی دیگر از نویسندگان مهم زبان بومی اسپانیایی لوپه فلیکس ده وگاکارپیو بود که در سال ۱۵۶۲ متولد شد و با سروانتس همعصر بود. لوپه که فردی ماجراجو و زنباره بود، ماجراهای عشقی بی شماری را گذرانده بود و با آرمادای اسپانیایی در جنگ و شکست از نیروی دریایی انگلستان در سال ۱۵۸۸ شرکت کرده و جان سالم به در برده بود. در همین مدت او شعرها، داستانها و نمایشنامههایی نوشته بود. زمینهٔ اشعار او از سوناتهای عاشقانهٔ پترارک تا ترانههای رمانتیک و موضوعات تاریخی متفاوت بود. او در حدود سال ۱۵۹۰، اولین داستانش را به نام آرکادیا نوشت که در بارهٔ خوشیهای زندگی در خارج شهر است.

<sup>1.</sup> Fransisco de Robles

<sup>2.</sup> Diego de Alfaya

<sup>3.</sup> Fransisco de Mar

<sup>4.</sup> Lope Félix de Vega Carpio

<sup>5.</sup> Arcadia

امـــا لويـه بــه عــنوان نمایشنامه نویس معروف شد. طبق گزارش معاصرانش،او حدود هزار و پانصد نمایشنامه نوشته بود. پانصد نهایشنامه از او تسما به امروز باقى ماندهاست. اگرچه لويه به كمدى علاقه داشت، اما نمایشنامههای جدی نیز نوشته است. او برای طراحي نمايشنامههايش، از هر نوع منبعي أز جمله تاريخ اسپانيا، داستانهای عامیانه، اسطورهها و افسانه های باستانی و انجیل استفاده مىي كرد. تىمام شىخصىت ھاى او واقعى نبودند، ولى طرز صحبت آنها نمايانگر طبقة اجتماعي ايشان بو د.

در حدود سال ۱۶۰۷، لوپه یک شعر فکاهی با عنوان دن جدید ساختن کمدی ا نوشت و در آن برای نیوشتن نیمایشنامه های موفق

لوپسه دِ وگا، نویسنده و نمایشنامهنویس که متخصص نمایشهایی را براساس تاریخ اسپانیا، روایتهای فولکلور و افسانهها نوشت.

قرمولی ارایه کرد. او متوجه شد که نمایشنامه نویسان با به کارگیری طرح «ردا و خنجر» که در آن شخصیتهای اصلی درگیر عشق ورزی، رفتارهای عاشقانه و جنگهای تن به تن می شوند، دچار اشتباه می شوند.

# كريستوفر مارلو و نمايش هاى انگليسي

همان زمان که لوپه صحنههای اسپانیا را با آثارش پر کرده بود، نمایشنامهنویسان در انگلستان

بسیاری از نمایشنامه های به زبانِ بومی دورهٔ رنسانس را خلق کردند. تئاتر انگلستان در نیمهٔ پایانی قرن شانزدهم، در دورهٔ حکومت ملکه الیزابت یکم، مورد پسند همهٔ طبقات اجتماعی بود. حضار قدرشناس دورهٔ ملکه الیزابت با آثار تعداد زیادی از نمایشنامه نویسان سرگرم می شدند که دو تن از آنها یعنی کریستوفر مارلو او ویلیام شکسپیر معروف تر بودند.

کریستوفر مارلو، متولد سال ۱۵۶۴، مردی اسرارآمیز به نظر می آمد. او فارغالتحصیل دانشگاه کمبریج بود و بعدها معلوم شد که او حتی در دورهٔ دانش آموزی جاسوس دولت بوده است. او در مأموریتهای محرمانه به کشورهای مختلف سفر می کرد. جزئیات بعضی از گزارشهایش از این سفرها گم شده است. مرگ او نیز مثل فعالیتهای جاسوسی اش در هالهای اسرارآمیز قرار گرفته است. او در بیست و نه سالگی درگذشت: احتمالاً در مشاجرهای بر سر صورتحساب یک میخانه؛ اگرچه حتی امروزه نیز شایعاتی در مورد به قتل رسیدن او نقل می شود.

صرفنظر از آنچه منجر به مرگ او شده است، او در طول زندگی کوتاهش نیم دوجین از پرطرفدارترین نمایشنامههای دوره الیزابت یکم را به رشتهٔ تحریر درآورد. بعضی از آنها از جمله تیمور لنگ بزرگ (۱۵۸۷) و حکومت مشکل آفرین و مرگ تأسف بار ادوارد دوم (۱۵۹۴)، نمایشنامههایی تاریخی اند. عده ای دیگر از جمله تراژدی دکتر فاستوس (حدود ۱۵۸۹) و تراژدی یهودی مالت (حدود ۱۵۹۹)، تراژدی هایی هستند که نقایص شخصیتهای اصلی را در قالبی پست به نمایش می گذارند.

چند عامل در پرطرفدار شدن نمایشنامه های مارلو در عهد الیزابت یکم مؤثر بودند. اول ایسن که او در نوشته هایش از زبان زنده و قوی استفاده می کرد. دوم، او صحنه را با شخصیت های پویایی که در سیر نمایش به وجود می آمدند و تغییر می کردند، پر می کرد. سوم، او برای واقعی ترکردن نمایشنامه هایش تحقیق و بررسی می کرد و بالاخره به کارهایش مقدار زیادی خشونت، هیجان و عشق ورزی می افزود.

<sup>1.</sup> Christopher Marlowe 2. William Shakespare

<sup>3.</sup> The Trouble some Reign and Lamentable Death of Edward the Second

<sup>4.</sup> Tragical History of Dr. Faustus

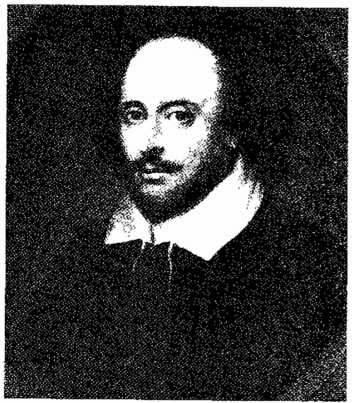
<sup>5.</sup> The Famous Tragedy of Rich Jew of Malta

# ويليام شكسبير، نمايشنامهنويس بزرك

مارلو تنها نمایشنامهنویس عصر خودش نبود که می دانست چگونه با به کارگیری زبان، شخصیت خلق کند و طرحهایی خشونت آمیز و پرهیجان بیافریند. در واقع او کم و بیش رقبایی داشت، یکی از آنها، ویلیام شکسپیر بودکه هم در شهرت و هم در توانایی از او برتر بو د،

شکسپیر در سال ۱۵۶۴ در استراتفورد ا در اَون متولد شد و در اواخر دههٔ ۱۵۸۰ به لندن آمد. در آنجا، او به یکی از شرکتهای اداره کنندهٔ تئاتر شهر به نام مردان لرد چمبرلین تیوست که بعدها به نام مردان یادشاه تمعروف شد. شکسیبر با گروه بازیگران

> چند نمایشنامه اجرا کرد، اما وظیفهٔ اصلى اش نوشتن نمايشنامه بود. شكسبير نمايشنامهنويسي را در حدود سال ۱۵۸۹ با نوشتن سه قسمت هنري ششم أغاز كرد. او به سرعت کارش را با نوشتن تعدادی نمایشنامهٔ تاریخی، کمدی و تراژدی از جمله ریچارد سوم (حدود ۱۵۹۲)، رام کردن زن وحتنی (حدود ۱۵۹۴) و رومئو و ژولیت (حدود ۱۵۹۵) ادامه داد. با شروع قرن هفدهم، شكسپير که در اوج شهرت و خلاقیت بود، چهار تراژدی بزرگ خود شامل هاملت (حدود ۱۶۰۰)، اتللو (حدود ۱۶۰۵)، شاه لير (حدود ۱۶۰۵) و



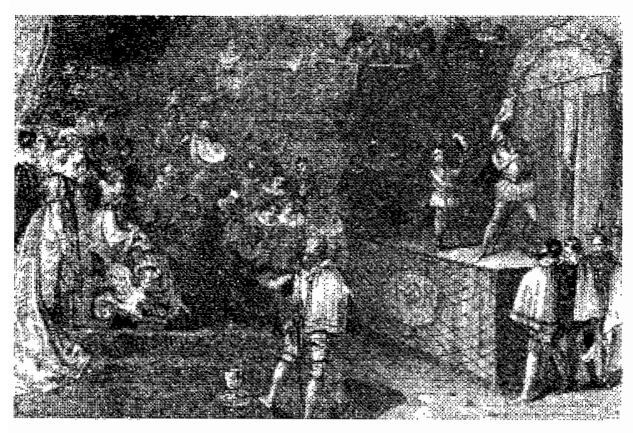
ويليام شكسيير، مشهورترين نويسنده ادبيات انگليسي، اشعار و نمایشنامه هایی نوشت که امروز نیز همچنان مورد تحسين همگان هستند. سوناتهای اليزابتی يا انگليسی كه او مشهور گرداند، به نام سوناتهای شکسیبری هم خوانده مىشوند.

مكبث (حدود ۱۶۰۶) را به رشتهٔ

تحریر درآورد. او در سال ۱۶۱۶

<sup>3.</sup> Lord Chamberlain's Men

<sup>1.</sup> Stratford



شکسپیر یکی از نمایشنامه هایش را برای دربار الیزابت اجرا میکند. بعضی از مشهور ترین آثار او عبار تند از: هاملت، شاه لیر، رومئو و ژولیت و مکبث.

درگذشت و هفت سال بعد، دوستانش اولین مجموعهٔ نمایشنامههایش را به نام برگ نخسین ا منتشر کردند.

نمایشنامههای شکسپیر حتی از نمایشنامههای مارلو پرطرفدارتر بود و او ده سال بعد از ورود به لندن به خاطر موفقیتهایش ثروتمند شد. تماشاچیان از استفادهٔ هوشمندانه و متفکرانه او از زبان انگلیسی و شخصیتهای زنده و طرحهای استادانهاش لذت می بردند. همین عوامل او را به مشهورترین نویسندهٔ ادبیات انگلیسی مبدل کرد. حتی امروز، بعد از گذشت چهارصد سال، نمایشنامههای او بیش از نمایشنامههای سایر نویسندگان، زنده یا مرده، در سراسر دنیا خواننده و بیننده دارد. نمایشنامههای او مرجعی برای بسیاری از نمایشنامهها، اپراها و فیلمهای سینمایی بوده است. بن جانسون کیکی از نمایشنامهنویسان معاصر شکسپیر در دورهٔ ملکه الیزابت در کتاب برگ نخسین می گوید: «او متعلق به یک عصر نبود. بلکه به تمام دورانها تعلق دارد.» (۲۷) کرین برینتون می گوید: «شکسپیر… ادامه دارد،

او حتی در خارج سرزمینهای انگلیسی زبان، برای ادبیات حکم جورج واشنگتن را دارد. او بی هیچ شک و شبههای نویسندهای بزرگ است.»(۴۸)

## شاعران و مقاله نو يسان

در دورهٔ الیزابت یکم، علاوه بر نمایشنامهنویسان، گروه دیگری از نویسندگان موفق نیز به وجود آمدند. این دوره عصر شعرا بود. بعضی ها مثل سر والتر رالی ا سیاستمدار و کاشف به شعر نیز می پرداختند. اما عده ای دیگر، سرودن شعر را جدی تر می انگاشتند.

در بین گروه اخیر می توان به ادموند اسپنسر که در سال ۱۵۵۲ متولد شده بود، اشاره کرد. اثر بزرگ اسپنسر، ملکهٔ پربان بود که حدود سال ۱۵۸۰ شروع شد و به علت مرگ نویسنده در سال ۱۵۹۹ ناتمام ماند. این شعر طولانی که به سبکی دشوار و قافیه دار نوشته شده است و به نام اسپنسر شناخته می شود، در یک دورهٔ پادشاهی قرون وسطایی اتفاق افتاده است و در واقع انگلستان دورهٔ الیزابت را نشان داده است. اسپنسر در این شعر موضوعات مذهبی و سیاسی مطرح در آن روزگار را نشان داده است.

نثرنویسی نیز در دورهٔ الیزابت شکوفا شد، یکی از موفق ترین نثرنویسان، سر فرانسیس بیکن، متولد سال ۱۵۶۱ بود. بیکن با شروع سال ۱۵۹۷، یک رشته مقاله نوشت که در آنها موضوعاتی از قبیل حقیقت، مرگ، الحاد و ازدواج را مطرح کرده است. با این حال، مهم ترین اثر او در بارهٔ علوم تجربی بود که در دورهٔ رنسانس پدید آمده بود. یکی از مهم ترین میراث این دوره علوم اروپایی است، چنان که نوئر می گوید: «[زیرک ترین] کالای غربی... توانست در تمدنهای غیرغربی نفوذ کند، در تمدنهایی که به آسانی در برابر دین غرب، فلسفهٔ غرب و رسوم هنری و ادبی غرب مقاومت کرده بودند.» (۴۹)

# علوم وطب

اندیشمندان دورهٔ رنسانس تنها به هنر و ادبیات نپرداختند. بلکه عده ای نیز به بررسی علوم و طب مشغول شدند. در آخرین قرن این دوره، دستاوردهای جدید، به خصوص در زمینهٔ نجوم، فیزیک و کالبدشناسی، منجر به درک بهتر دنیای طبیعی گردید.

## شروع علوم

انکار تدریجی طالعیینی و افسونگری، که اعتقاد به آن در قرون وسطی رایج بود، برای رشد پژوهشهای علمی لازم و ضروری بود. سر فرانسیس بیکن در سال ۱۶۲۰ در کتاب دغون نو هشدار داد که اعتقاد به خرافات برای علوم زبانبار است: «خرافات و موهوم پرستی به طور کلّی و جزئی مضر است» و بعدها اضافه کرد: «در فلسفه بین امور غیرممکن [خرافی] و دانش واقعی تفاوتهای بسیاری وجود دارد.» (۵۰) در مجموع، دانشمندان آن دوره هر نوع جادویی را انکار میکردند، زیرا با مشاهده و آزمایش قابل اثبات نبود، اگرچه تعدادی از منجمین از جمله تیکو براهه معتقد بودند که ستارگان بر سرنوشت انسان تأثیر میگذارند.

برای رشد و تکامل علوم، انسانگرایی بسیار مهم بود، زیرا در بین آثار باستانی ای که انسانگرایان گردآوری کرده بودند، آثاری وجود داشت که الهام بخش پژوهش های علمی بودند. چنان که نیکلاوس کوپرنیک، منجم، در سال ۱۵۴۳ نوشت: «من برای بازخوانی تمام کتابهایی که فیلسوفان باستانی نوشته اند و در دسترس من است، دچار مشکل شدهام.» (۵۱) و به این شکل تحت تأثیر خواندن نتایج مطالعات و بررسی های بعضی از

<sup>1.</sup> Sir Francis Bacon

یونانیان باستان از جمله ارشمیدس و هروی اسکندرانی ، بعضی از دانشمندان دورهٔ رنسانس تصمیم گرفتند پرده از رازهای طبیعت بردارند.

#### اعداد ونمادها

دانشمندان دورهٔ رنسانس در آثار دورهٔ باستان، ابزاری قدرتمند یافتند: ریاضیات. فیلسوفان دورهٔ رنسانس تلاش کردند تا با استفاده از ریاضیات بین پدیده های قابل مشاهده به کشف رابطه هایی دست یابند. در این دوره علوم و ریاضیات بسیار نزدیک شدند. در واقع بسیاری از دانشمندان بزرگ آن روزگار، از جمله کپلر و گالیله، ابتدا ریاضیدان بودند. بر اساس نوشتهٔ استفان تولمین و جون گودفیلد شاین اندیشه که قواعد کلی ریاضی اساس واقعی پدیده هاست، ظهور و رشد یافت. برای توضیح این که چرا چیزها به صورتی که هستند وجود دارند و رفتارشان این گونه است... همه چیز باید تابع معادلات ریاضی خاصی باشد.» (۵۲)

یکی از دستاوردهای ریاضیات دورهٔ رنسانس، استفاده از اعداد منفی، اعداد کمتر از صفر، بودکه اولین بار در سال ۱۵۴۵ توسط جیرولامو کاردانوی آیتالیایی (۱۵۰۱–۱۵۷۶) مطرح شد. در همان سال، کاردانو اولین کتاب مهم اروپایی در زمینهٔ جبر را به نام هنر بزدگ منتشر کرد. در این کتاب راه حل معادلات درجهٔ سوم و درجهٔ چهارم مطرح شده بود. کاردانو بعدها یکی از اولین بررسی های احتمالات را تحریر کرد.

یکی دیگر از دستاوردهای مهم ریاضی در این دوره، اعداد اعشاری بود. سیمون استوین ۶ (۱۵۴۸–۱۶۲۰)، ریاضیدانی اهل سرزمینهای پست [فروبومان]، برای نوشتن کسرها، روشی ساده تر را به صورت اعشار معرفی کرد که سبب سهولت در جمع، تفریق، ضرب و تقسیم مقادیر کسری گردید. استفاده از اعشار محاسبات پیچیده را ساده تر کرد.

چند سال بعد، فرانسوا ویت (۱۵۴۰–۱۶۰۳) در فرانسه در کتابش با عنوان مقدمهای بر صنایع تجزیدای (۱۵۹۱) نوشت که نمادهایی مثل X، y و x را می توان در محاسبات جبری جایگزین مقادیر معلوم یا مجهول نمود که تا آن زمان به شکل کلمات با عبارات کامل نوشته می شدند. پیشنهاد ویت منجر به پیدابش زبان ریاضی انعطاف پذیری شد که محاسبات پیشرفتهٔ ریاضی را ممکن گرداند.

<sup>1.</sup> Hero of Alexandria

<sup>2.</sup> Stephen Toulmin

<sup>3.</sup> June Goodfield

<sup>4.</sup> Girolamo Cardano

<sup>5.</sup> Ars Magna

<sup>6.</sup> Simon Stevin

<sup>7.</sup> François Viéte

<sup>8.</sup> In artem analyticem isagoge

## انسانگرایی و علم

انسانگرایان اگرچه کتابهای مرجع کلاسیک را در اختیار دانشمندان و رياضيدانان دورة رنسانس قرار دادند، ولي با انجام پژوهش به طور كلي مخالفت ميكردند. اغلب آنها به شدت معتقد بودند که همهٔ آنچه دانستن آن ممکن بوده است، در کتابهای باستانی موجود است. همچنین اعتقاد داشتند که یو نانیان یا رومیان باستان هیچگاه در هیچ یک از نظریه ها یا نتیجه گیری هایشان اشتباه نکر دهاند. آنتونی کرافتون ۱، دانشمند، مينويسد:

جهان ناتوان بودند... [این که]

در دوران رنسانس هم در علوم نظری پیشرفتهایی حاصل «انسانگرایان از دیدن تنجول شد هم در علوم عملی مانند آناتومی، فن آوری امروزی نسبت به روشهای کهن تواناتر است. آذها نمی توانستند بفهمند... که زمانی طولانی از عمر کتابهای مرجع گذشته است و این که توانایی انسان با افزایش عمر بیش تر می شود... . این اقتداری است که تنها به کسانی [اعطا می شود] که با افزایش سن نیز به یادگیری ادامه می دهند و یادگیری آنها منحصر به خواندن کتاب نیست. کتابهایی که مانع از تجریه و آزمایش میشوند. (۵۳)

برای مثال، لئوناردو داوینچی نمی توانست هنگام بررسی راه گردش خون در قلب انسان، منابع باستانی را نادیده بگیرد. در قرن دوم بعد از میلاد، جالینوس، پزشک یونانی، ادعاکرده بودکه روزنههای قابل رؤیت اجازهٔ عبور خون را از یک حفره به حفرهٔ دیگر می دهند. اما در واقع چنین روزنههایی وجود ندارند. و هنگامی که لئوناردو نتوانست این روزنهها را پیدا كند، نتيجه گرفت كه خودش اشتباه كرده است، نه جالينوس!

### بیکن در برابر باستانیان

سر فرانسیس بیکن در کتاب ارغنون نو در سال ۱۶۲۰ در بارهٔ لزوم عدم اتکا و اعتماد اندیشمندان دورهٔ رنسانس به یونانیان و رومیان باستان بحث میکند، زیرا آنچه آنها می دانستند کم تر از چیزهایی است که کاشفان و دانشمندان دورهٔ رنسانس قادر به گردآوری آن بودند.

«احترام به عقاید کهن و توانایی کسانی که در فلسفه بزرگ انگاشته شدهاند، انسانها را از پیشرفت باز داشته و تقریباً آنها را افسون کرده است....

عقایدی که مردان باستانی پرورده اند در مجموع بیهوده است... همان طور که ما در موارد انسانی دانش بیش تری را از یک مرد کهنسال نسبت به یک جوان، به علت تنوع و تعداد چیزهایی که دیده، شنیده و به آنها اندیشیده است انتظار داریم، باید چیزهای بیش تری را در دوران خودمان نسبت به عهد باستان انتظار داشته باشیم، زیرا جهان پیرتر شده است... . همچنین ما باید در نظر داشته باشیم که بسیاری از پدیده های طبیعی در نظر ما آشکار شده و بهوسیلهٔ سفرهای طولانی کشف شده اند، پدیده هایی که در روزگار ما آفراوانند]. ناسپاسی خواهد بود... اگر... زمین، دریا و ستارگان در زمان ماکشف شوند و همچنان حباب هو شمتدی ما به مرزهای [اکتشاف] ناچیز باستانیان محدود باشد.

با توجه به توانایی و اقتدار [ما در حال حاضر، دادن] اعتبار بیچون و چرا به بعضی نویسندگان خاص بزرگترین ضعف است... زیرا به درستی حقیقت را دختر زمان نامیدهاند نه توانایی و اقتدار. ایسن شگفت آور نیست که چیزهای باستانی و کهن، توانایی انسان را چنین به بند بکشند و او را در آشنایی با پدیدها ناتوان سازند.»



سرفرانسیس بیکن از ایس که دانش دورهٔ رنسانس از ریشه های کلاسیکش پیشرفت می کرد خرسند بود.

## نظریهٔ علمی در دورهٔ رنسانس

اما لئوناردو همیشه هم حق را به باستانیان نمیداد. بررسیهای او در مورد جغرافیای درهٔ رود پو متقاعدش کرد که آن منطقه حداقل دویست هزار سال عمر دارد و عمر زمین را به مراتب بیش از آنچه باستانیان ادعا می کردند، تعیین نمود.

لئوناردو، مثل سایر دانشمندان دورهٔ رنسانس، اهمیت مشاهده را به خصوص هنگامی که با آزمایش همراه شود، برای هر نوع تحقیق و پژوهشی نشان داد. تا آن زمان، اغلب فیلسوفان از روش رایج در یونان و روم باستان پیروی می کردند و تنها از منطق برای یافتن قوانین طبیعت استفاده می کردند. این نظریه های منطقی تنها با منطق بررسی می شدند نه با آزمایش، که عملی بودن آن را در جهان واقعیات نشان می داد.

در سال ۱۶۰۵، سر فرانسیس بیکن در کتاب احیاهالعلوم کبیر این بحث را مطرح کرد که منطق را باید با اطلاعاتی که از طریق آزمایش به دست می آید، همراه کرد تا بتوان در بارهٔ درستی هر نظریهای قضاوت نمود. سپس نتایج حاصل از این اطلاعات را با آزمایشهای بیشتر بررسی کرد. روش علمی بیکن زمینه ساز تمام پژوهشهای علمی جهان امروزی است. نوئر می گوید:

«بیکن دید که فلسفهٔ طبیعی جدید (یا آنچه ما علم می نامیم) باید تجربی باشد و نتایج علمی باید نشانگر فرضیه های مطرح شده باشند... بیکن متوجه شد که منطق علوم باید ذهن را در مسیر پروراندن پدیده های مشاهده شده (اطلاعات تجربی) قرار دهد تا بتواند به تعمیم فرضیات برسد.» (۵۴)

## کو پرنیک و جهان در حال حرکت

بیکن روش علمی را ابداع نکرد؛ از این روش از مدتی قبل استفاده می شد. در واقع، این روش قلب کارهای علمی ستاره شناس لهستانی نیکلاوس کوپرنیک بود. او در سال ۱۴۷۳ متولد شد و در لهستان و ایتالیا تحصیل کرد. کوپرنیک نظر همیشگی تمدن غربی را در بارهٔ کیهان تغییر داد و اساس نجوم امروزی را پدید آورد. اروپایی ها در زمان تولد کوپرنیک معتقد بودند که زمین ثابت و مرکز کیهان است. تمام اجرام آسمانی دیگر نیز از جمله خورشید به دور زمین می چرخند. این اعتقاد از نوشته های منجمین کلاسیک به دوران رنسانس رسیده بود.

1. Advancement of learning

با این حال، کویرنیک با استفاده از مشاهدات و تحلیلهای ریاضی این نظر را تغییر داد. او با استفاده از ابزاری که خودش ساخته بود، سالها در آسمان شب بررسی و مطالعه مركرد ويادداشتهاي دقیقی برمی داشت. محاسباتی که با استفاده از اطلاعات گردآوری شدهاش انجام داد، مشخص کرد که زمین در حال گردش است، نه خورشید. کویرنیک متوجه شد که زمین هم به دور خورشید و هم حول محورش به دور خودش مے گردد. دانشےمند لهستانی درسال ۱۵۴۳ یافته هایش را درکتاب گردش اجرام آسمانی ا منتشر کرد.



نیکلاوس کوپرنیک با استفاده از ریاضیات نشان داد که زمین به دور خورشید میگودد. فرضیهٔ او با ناباوری دانشمندان علوم دینی و نیز انسانگرایان روبوو شد.

### زمین در حال حرکت

در دو گزیدهٔ زیر اندرو اوسیاندر آمرد روحایی لهستانی، و نیکلاوس کنوپرنیک، صنجم لهستانی، از فیلسوفان دورهٔ رنسانس میخواهند که با ذهنیتی گشاده با این نظریه که زمین در فضا می گردد و نه خورشید، برخورد کنید. قسمت اول، مقدمهٔ اوسیاندر در کتاب گردش اجرام آسمانی نوشته کویرنیک و قسمت دوم مقدمهٔ خود او در این کتاب است.

واز آن جاکه به تازگی [این نظریه] تا حد زیادی جنبهٔ عمومی پیداکرده است. شکی ندارم که بعضی از [فیلسوفان] در برابر آن جبهه می گیرند و آن را نادرست می انگارند تا از بروز هر گوته اختلال... در قوانینی که آنها از مدتها پیش وضع کرده اند، جلوگیری کنند. امّا اگر آنها بخواهند این مسئله را دقیقاً بررسی کنند، متوجه می شوند که نویسندهٔ این اثر با آنچه سزاوار سرزنش باشد کاری نداشته است. چون شغل [منجم] این است که از مشاهدات ماهرانه و

خسته کننده به منظور گردآوری تاریخچه حرکات نجومی استفاده کند و سپس در بارهٔ آنها نظریههایی مطرح کند. نظریههایی مئل این که با اصول هندسه بتوان این حرکتها را محاسبه کرد. این هنرمند [کوپرنیک] در هر دو زمینه متبحر است.»

«من مطمئنم که ریاضیدانهای پرشور و فرهیخته با من موافق خواهند بود اگر در مورد آنچه من در این کار نشان داده ام، تلاش و تفکر عمقی [و نه سطحی] داشته باشند... با آن که «گزافه گویانی» هستند که قضاوت میکنند بدون این که اصول ریاضی را در نظر بگیرند... آنها به سختی سبب نگرانی من می شوند زیرا من حتی قضاوت آنها را به عنوان تهور بیجا بی اهمیت می دانم.»

## واکنش در برابرکوپرنیک

با فرضیه کوپرنیک، که تحت عنوان کوپرنیکانیسم شناخته می شود، به این دلیل که خلاف نجوم کلاسیک بود با تردید و ناباوری برخورد شد. در واقع منجم لهستانی کتاب گردش اجرام آسمانی را سیزده سال قبل از انتشارش، به پایان رسانده بود ولی چون از منتقدین می ترسید، آن را منتشر نکرده بود.

در واقع، او تقریباً کل مطلب را کنار گذاشته و نوشته بود: «اهانتی که می ترسیدم به علت تازگی و محال بودن نظریهٔ من به وجود آید سبب شد کاری را که انجام داده بودم، تقریباً کنار بگذارم.» (۵۵) کوپر نیکانیسم علاوه بر این که با عقاید باستانی در تضاد بود، به یک دلیل مهم دیگر نیز سبب ایجاد خصومت گردید. فرضیهٔ کوپر نیک تهدیدی برای جایگاه انسان در کیهان بود. تا وقتی که زمین مرکز جهان بود، انسانها و علایقشان نیز مرکزیت داشتند. اما اگر زمین در مرکز قرار نمی گرفت، مردم و اهمیت آنها در کیهان و نیز ارتباط آنها با جهان نامستحکم تر می شد. بسیاری از فیلسوفان به خصوص دانشمندان علوم دینی، به شدت از این نظریه رنجیدند و با کاهش اهمیت انسان به شدت مقابله کر دند.

## جهان تیکو براهه

تمام دانشمندان و فیلسوفان دورهٔ رنسانس با اندیشهٔ کوپرنیک مخالفت نکردند. تیکو براهه ۱، ستاره شناس دانمارکی، که در سال ۱۵۴۶ متولد شده بود، در جستجوی تطابق بین

<sup>1.</sup> Tycho Brahe

اندیشه های کوپرنیک و ستاره شناسی کلاسیک بود. اگرچه براهه قبول نکرد مرکزیت زمین را انکار کند، اما فرض کرد که سایر سیارات نیز به دور خورشید می گردند و البته خورشید نیز به نوبهٔ خود به دور زمین می چرخد.

اگرچه براهه در مورد منظومهٔ شمسی اشتباه کرده بود ولی او یکی از پیشگامان مهم ستاره شناسی و یکی از بزرگ ترین منجمین مشاهده گری بود که تا به حال پا به عرصهٔ وجود گذاشته اند. براهه تمام کارهای خود را قبل از اختراع تلسکوپ انجام داده بود. او با چشم غیر مسلح ستاره ها، سیارات و سایر اجرام آسمانی را از رصدخانهٔ خودش در اورانی بورگ ای در جزیره ای نزدیکِ کپنهاگ، مشاهده می کرد.

براهه اولین کسی بود که نشان داد، ستارههای دنباله دار در فضا، در فاصلهای بسیار دورتر از ماه حرکت می کنند و برخلاف باور رایج، قسمتی از جو زمین نیستند. حتی از آن مهمتر، منجم دانمارکی مشاهدات دقیقی در بارهٔ محل ستارهها و حرکت سیارات داشت. این مشاهدات به او اجازه داد محل دقیق تقریباً هشتصد ستاره را برای نخستین بار تعیین کند و اطلاعات باارزشی در اختیار منجمین آینده قرار دهد.

## كيلر و سيارات

اگرچه تیکو براهه نتوانست کوپرنیکانیسم را کاملاً بپذیرد، منجمان دیگر توانستند این کار را انجام دهند. یکی از همکاران براهه، یوهان کپلر آ آلمانی (۱۵۷۱-۱۶۳۰) بود که یادداشتهای براهه بعد از مرگش در سال ۱۶۰۱ به او رسید. کپلر از مشاهدات دقیق براهه استفاده کرد تا به کشفهای مهمی در بارهٔ حرکت سیارات برسد. او در کتاب سناده شناسی فین که در سال ۱۶۰۹ منتشر شد، توانست نشان بدهد که مدار حرکت سیارات بیضی شکل است و برخلاف نظریه های سنتی دایره ای شکل نیست. نتیجه گیری کپلر مدلی برای منظومهٔ شمسی مطرح کرد که نسبت به الگوهای قبلی، ساده تر و عملی تر بود. همچنین او راه دانشمند انگلیسی سر اسحاق نیوتن را برای مطرح کردن فرضیهٔ جاذبهٔ زمین در قرن بعد هموار گرداند.

طبق نظریهٔ کپلر، حرکت سیارات از جمله زمین به خود سیاره مربوط بود که به دور خورشید می گردید. کپلر که یکی از طرفداران پرشور کوپرنیکانیسم بود و خستگی ناپذیر در

راه ایس فرضیه مبارزه کرد، در نامهای به گالیله، دانشمند ایتالیایی، در سال ۱۵۹۷ اصرار میکند که آنها می توانند برای اثبات فرضیهٔ کوپرنیک متحد شوند:

بعد از این که اقدامی بورگ

[کوپرنیکانیسم] در زمان ما

صورت گرفت و باکار

ریاضیدانان آگاه پیشرفت کرد،

هنگامی که نمی توان حرکت

زمین را چیز جدیدی خواند،

آیا بهتر نیست با تلاش متحدانه

این واگن در حال حرکت را به

این واگن در حال حرکت را به

برسانیم... اگر من اشتباه نکوده

برسانیم... اگر من اشتباه نکوده

اروپایی تنها چند نفر هستند که

از ما کناره می گیرند. قدرت خورشید می گردند.

حقیقت این چنین عظیم

است. (۵۶)

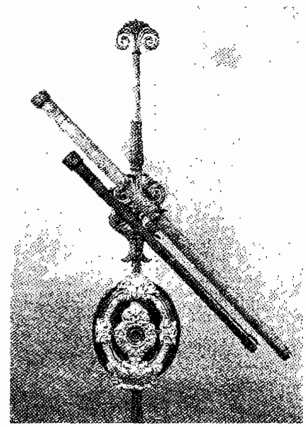


ستاره شناس آلمانی یوهانس کپلر با نشان دادن مدار سیارات نشان داد که سیاره ها در مدارهای بیضی شکل به دور خورشید می گردند.

# سقوط اجسام و تلسكوپ

در واقع، در دورهٔ رنسانس بجز گالیله (۱۵۶۴-۱۶۴۲)، ستاره شناس و ریاضیدان ایتالیایی، دیگر کسی مدافع کوپرنیکانیسم نبود. نامهٔ کپلر هنگامی به دست گالیله رسید که او به ستاره شناسی علاقه مند شده بود. تا آن زمان، نیروی این ایتالیایی صرف یک سلسله آزمایش در بارهٔ سقوط اجسام شده بود، که اولین بار آنها را در سال ۱۵۹۱ در کتابش به نام در باب حرکت وصیف کرد. گالیله نشان داد که اجسام سنگین و سبک با سرعتی برابر سقوط می کنند. این نتیجه گیری طوفانی از انتقاد را توسط بسیاری از فیلسوفان بر ضد گالیله





ستاره شناس ایتالیایی گالیله (سمت چپ) با استفاده از یک ابزار هلندی که برای دریانوردی استفاده می شد، تلسکویی (سمت راست) ساخت تا آسمان را عشاهده کند. او یا استفاده از این ابزار سطح ماه را دید و قمرهای سیارهٔ مشتری را رصد کرد.

برانگیخت؛ زیرا نتیجه گیری گالیله، درست برخلاف ادعای ارسطو بود. با این حال گالیله به آنچه فرانسیس بیکن حدود یک و نیم دههٔ پیش گفته بود عمل میکرد: «خود پدیده ها را بررسی کنید. برای همیشه تابع یک شخص نباشید.»(۵۷)

اما مطالعهٔ آسمان دشوارتر بود. چشم انسان فقط مقدار کمی می دید و به دلیل همین محدودیت، در پایان قرن شانزدهم، مدارک کمی در تأیید فرضیه کوپرنیک وجود داشت. در سال ۱۶۰۸ با اختراع تلسکوپ در سرزمینهای پست [قروبومان]، این مقوله به سرعت متحول شد. اگرچه اعتبار این اختراع را معمولاً به هانس لیپرشی عدسی ساز نسبت می دهند، اما چند نفر همزمان به این فکر رسیده بودند.

گالیله به سرعت به اهمیت تلسکوپ در مشاهدات اخترشناسی پی برد و به این ترتیب تلسکوپ خودش را ساخت. در اواخر سال ۱۶۰۹، او ابزار جدیدش را به سوی آسمان

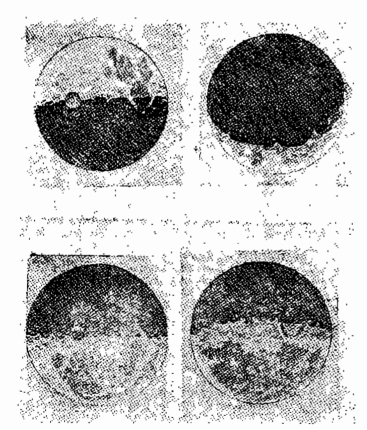
<sup>1.</sup> Hans Lippershey

گرفت، یکی از اولین اکتشافات او کشف وجود کوهها، درهها و دهانههای آتشفشانی بر سطح ماه بود. این کشف سبب خشنودی وی شد و یکی دیگر از ادعاهای نجومی را مبنی بر این که اجسام آسمانی صاف هستند و هیچ نقص یا لکهای در آنها وجود ندارد، رد کرد.

دومین کشف بزرگ گالیله بیش از پیش خرسندش کرد و او را در برابر منتقدان کوپرنیکانیسم تجهیز کرد. در اوایل سال ۱۶۱۰ او چهار قمر بزرگ سیارهٔ مشتری را رصد کرد. منتقدین کوپرنیک می خواستند بدانند که چرا هنگامی که زمین به دور خورشید مي گردد، ماه را پشت سر نمي گذارد. اگرچه گاليله هنوز نمي توانست علت حفظ فاصلهٔ زمين و ماه را توضیح دهد، با این حال می توانست به یک سیارهٔ متحرک شناخته شده یعنی مشتری و قمرهایش اشاره کند. او میپرسید چرا باید بین زمین در حال حرکت و قمرش تفاوتي وجود داشته باشد؟

### محاوره ومحاكمه

گالیله به بحث و طرفداری جدی از اندیشه های کوپرنیک ادامه داد و به اندرز دوستانش مبنی بر پنهان نگەداشىتن انىدىشەھايش توجە نكرد. اين توصيه از آن رو بودكه توضیحها و تفسیرهای وی برایش دشمنان مقتدری به خصوص در بین طرفداران ارسطو به وجود مي آورد. در سال ۱۶۳۲، گالیله کتابی تحت عتوان محاوره در بارهٔ دو منظومهٔ بزرگ جهان ا منتشر کرد که آشکارا عالقه و تـوجهش را بـه كـوپرنيكانيــم و نشان می داد. طرفداران ارسطو در مشاهده کرده بود.



مخالفتش را با طرفداران ارسطو طرح های گالیله از سطح ساه، چنان که او با تلسکوپش

<sup>1.</sup> Dialogo sopra i due massimi sistemi del mondo

### گالیله در بوتهٔ آزمایش

این نامه که در سال ۱۶۳۳ کاردینال وینچنزیو دا فیرنزوئولا اکن را نوشته و در کتاب نامه های رنسانس چاپ شده است، در مورد وقایعی که در دادگاه تکفیر گالیله منجر به انکار کوپرنیکانیسم تنوسط وی گردید، اطلاعاتی به دست می دهد.

«روز گذشته... عالیجنابان جامعه مقدس [تفتیش عقاید] به مورد گالیله رسیدگی کردند... .

آنها با آنچه تاکنون صورت گرفته، موافق بودند، سپس مشکلات متعددی را در نظر گرفتند که در صورت محکومیت این مورد به وجود می آمد و به سرعت به آن رسیدگی کردند... به خصوص چون گالیله آنچه را که به وضوح در کتابش نوشته انکار کرده است، این [دادگاه] الزاماً به دنبال نظر منفی اوست چرا که در جلسههای بعدی محاکمه [خشونت] و سختی بیش تری وجود خواهد داشت... ، من راهی را پیشنهاد میکنم. این که عالیجنابان مقدس به من اجازه بدهند با گالیله تا هنگام متقاعد کردن او به اشتباهش در ارتباط باشم و او را به نقطهای برسانم که اعتراف کند خطا کرده است. در نظر اول این یک پیشنهاد جسورانه به نظر می آید که با به کارگیری روش تشویق منطقی احتمال موفقیت ناچیز باشد؛ اما آنها این قدرت را به من می دهند... . روز گذشته برای گالیله استدلال کردم و بعد از تبادل طوری که فهمید در اشتباه بوده و در کتابش زیاده روی کرده است... . او موافقت کرد تا آنچه را طوری که فهمید در اشتباه بوده و در کتابش زیاده روی کرده است... . او موافقت کرد تا آنچه را نوشته انکار کند. مسند قضاوت اعتبارش را حفظ خواهد کرد و با رحم و شفقت به متهم نظر می کند... . این سبب می شود تا بازگشت او به خانه برای گذراندن دوره حبسش ممکن شود.» می کند... . این سبب می شود تا بازگشت او به خانه برای گذراندن دوره حبسش ممکن شود.»

کلیسا پاپ را متقاعد کردند که گالیله به ارسطو، که آثارش از مدتها پیش قسمت مهمی از تعالیم کلیسا بود، حمله کرده است و این به مثابه حمله به مذهب کاتولیک است. آنها تأکید داشتند که چون کتاب محاوره... به زبان ایتالیایی نوشته شده است و نه به زبان لاتین، مخاطبین بالقوه زیادی دارد و در واقع خطری بالقوه برای کلیسا محسوب می شود.

پاپ شش ماه بعد از شروع انتشار محاوره....، نشر آن را متوقف کرد و گالیله برای محاکمه به دادگاه برده شد و در پایان آن این دانشمند افکار کوپرنیک را در محضر عموم تکذیب کرد. در غیر این صورت، راهی بجز تبعید و مرگ وجود نداشت. گالیله با آن که مجبور شده بود اندیشه هایش را انکار کند، هیچگاه اعتقادش را به نظام کوپرنیک از دست نداد و

<sup>1.</sup> Vincenzio da Firnzuola

سایر منجمین دورهٔ رنسانس نیز مشاهداتی را انجام دادند که به تدریج به پذیرش نظریهٔ گردش زمین و ثابت بودن خورشید منجر شد.

نتایجی که کوپرنیک، براهه، کپلر و گالیله به دست آوردند حاصل مشاهدات خستگی ناپذیر ایشان بود و در مورد گالیله معمولاً شامل آزمایشها و ثبت دقیق نتایج بود. برای مثال، موفقیت گالیله در مورد سقوط اجسام به واسطهٔ ثبت دقیق فواصل و زمان سقوط اجسام ممکن شد. گالیله از اطلاعات حاصل از این یادداشتها استفاده کرد تا رابطهٔ ریاضی موجود در آزمایشهایش را کشف کند. کوپرنیک، براهه و کپلر نیز محاسبات مشابهی انجام دادند و به این ترتیب آنها همراه با گالیله به خلق دانش نوین کمک کردند.

## طب وكالبدشناسي

پیشرفت سایر رشته های علوم در دورهٔ رنسانس به اندازهٔ یافته های کوپرنیک، کپلر و گالیله چشمگیر نبود، اگرچه یکی دیگر از علوم تجربی، یعنی زمین شناسی نیز در این دوره شکوفا شد. زمین شناسی به استخراج معدن، یکی از صنایع سود آور دورهٔ رنسانس، وابسته بود و مالکان معادن مطالعات زمین شناسانه را تشویق می کردند. در سال ۱۵۵۶، در یک کتاب جیبی به نام همه چیز در بارهٔ فلزات که زمین شناس آلمانی گئورگیوس آگریکولا آن را نوشته بود، انواع خاکها و سنگها به وضوح و به شکل قابل استفاده ای توصیف شده بود.

علوم زیستی طی دورهٔ رنسانس پیشرفت مختصری داشتند. زیست شناسی و گیاه شناسی تنها به تهیه کاتالوگهایی از گیاهان و حیوانات محدود بود. با این حال، در زمینههای وابسته به پزشکی در دوران رنسانس پیشرفتهایی به عمل آمد، اگرچه پزشکان عمومی به شدت به اندیشههای جالینوس پایبند بودند. پیشرفتهای طبی تا حدی به علت ظهور طاعون یا مرگ سیاه در قرن چهاردهم و بروز سیفیلیس در قرن پانزدهم روی داد. جالینوس هیچ یک از این دو بیماری را نمی شناخت و در نتیجه پزشکان دورهٔ رنسانس، در صورت تمایل برای یافتن راهی جهت درمان بیماران، ملزم به انجام آزمایش بودند. آنها در متوقف ساختن روند مرگبار طاعون موفق نبودند، اما یک پزشک آلمانی به نام تئوفراستوس بومباست قُن هوهنهایم آکه با عنوان پاراسلسوس آمشهور است، در سال ۱۵۳۰ کشف کرد که نوشیدن ترکیبات جیوه، روش مؤثری برای درمان سیفیلیس است.

<sup>1.</sup> De-re Metallica

<sup>2.</sup> Georgius Agricola

<sup>3.</sup> Theophrastus Bombast von Hohenheim

#### طبابت بد

اگرچه در دورهٔ رنسانس پیشرفتهایی در طب رخ داد، ولی غالباً اقدامات پازشکی کیفیت خوبی نداشت. این نکته را در دو گزیدهٔ زیر از کتاب نامههای رنسانس نیز می توان دید. نامهٔ اول در سال ۱۵۲۷ توسط اسقف آنتوینو دِ گرنوارا ٔ خطاب به پزشک شخصی اش نوشته شده است.

«تا جایی که به من مربوط می شود، پزشکان را به جریان خروشان سیل تشبیه می کنم که نه فقط سنگها و تنههای درخت، بلکه تمام زمین را با خود همراه می برد. من اصرار دارم که این ترکیبات بد ماه ها و سان ها از عمر شما را کم می کنند.»

«من هنوز هم دچار نقرس [رسوب دردناک املاح در مفاصل] هستم. من گیاهان و ریشههای دارویی را طبق دستور شما استفاده کردم، آنها راکندم، جویدم و حتی نوشیدم و خداوند به روح شما خیر بدهد ... اگر آنها تأثیری روی نقرس من داشتند. آنها فقط کبد مراگرم کردند و معدهام را سوزاندند. من باید بگویم شما نه تنها نتوانسته اید بیماری ام را تشخیص دهید، بلکه آن را بدتر کرده اید. سوزش معده ام سبب می شود که مرتباً آروغ بزنم .... من نمی فهمم شما چرا معدهٔ مرا تنبیه کرده اید، در حالی که مشکل اصلی من پاهایم بود ... هیچ چیزی در دنیا وجود ندارد که نشان دهد پزشکان کسی را معالجه کرده اند.»

بزرگترین پیشرفت طی این دوره فهم بیش تر کالبدشناسی انسانی بود که تا حد زبادی مرهون کارهای آندرباس وزالیو مشهور به وزالیوس بود. او در سال ۱۵۱۴ در سرزمینهای پست متولد شد و پدر و پدربزرگش هر دو پزشک بودند. او بعد از تعلیم طب در پاریس، به کالبدشناسی انسانی علاقه مند شد و امیدوار بود بر اطلاعاتی که از زمان جالینوس به جا مانده بود، چیزهایی اضافه کند، وزالیوس برخلاف یونانیان باستان که غالباً به تشریح حیوانات بسنده می کردند، هرگاه ممکن می شد، از جسد انسان استفاده می کرد. این کالبدشناس دورهٔ رنسانس، با ذهنی باز و چشمانی تیزبین یافته های جالینوس را تصحیح کرد و افزایش داد.

در ۱۵۴۳، وزالیوس کتابی با عنوان در باب ساختمان مدن انسان <sup>۲</sup> منتشر کرد و در آن

<sup>1.</sup> Pietro Aretino

<sup>2.</sup> Antonio de Guevara

<sup>3.</sup> Andreas Vesatio

<sup>4.</sup> De humani corporis fabrica





پیشرفتهای علم طب طی دورهٔ رنسانس به علت نیاز به درمان مبتلایان به طاعون (سمت چپ) و نیز مطالعه در بارهٔ کالبدشناسی انسانی که توسط وزالیوس انجام گرفت (سمت راست) حاصل شد.

یافته هایش را توصیف نمود. در این کتاب تصاویر دقیقی از شکل هایی که بر چوب حک شده بود، وجود داشت. کتاب در باب ساختمان بدن انسان به سرعت به عنوان کتاب مرجع کالبد شناسی آن دوران پذیرفته شد.

## تقویم گریگوری

یکی از مباحث داغ دورهٔ رنسانس اصلاح تقویم بود. براساس تقویم آن زمان، که از رومی ها به ارث رسیده بود، سال به ۳۶۵ روز و شش ساعت تقسیم می شود، اما این شش ساعت منظور نمی شد و به جای آن هر چهار سال یک روز به سال اضافه می شد. این سالهای ۳۶۶ روزه سال کبیسه خوانده می شد.

اما، هر سال دقیقاً یک چهارم روز بیش از ۳۶۵ روز نبود. اگر چه تفاوت زمانی جزئی بود، ولی بعد از دو هزار سال استفاده از این تقویم، در اواخر قرن شانزدهم، تقویم ده روز از زمان

جلوتر افتاده بود. برای متال بر اساس تقویم، تعادل بهاری که تاریخ آن بیست و یکم مارس است به یازدهم مارس می افتاد.

این تفاوت برای کلیسای کاتولیک بسیار مهم بود، زیرا از تاریخ تعادل بهاری برای محاسبه جشن عید پاک استفاده می شد. اگر زمان تعادل بهاری اشتباه می شد، روز نادرستی برای عید پاک انتخاب می گردید، سایر ایام مقدس کلیسا نیز تحت تأثیر تقویم نادرست قرار می گرفتند.

به منظور حل این مشکل، در سال ۱۵۸۲، پاپ گریگوری سیزدهم به دانشمندان آن روزگار مراجعه کرد و سرانجام پیشنهاد آلویسیو لیلو<sup>۱</sup>، پزشک و منجم ایتالیایی، را پذیرفت. بر اساس توصیهٔ لیلو، ده روز از تقویم حذف شد. به علاوه برای این که تقویم با سال واقعی همخوانی داشته باشد، از تعداد سالهای کبیسه کاسته شد. به این شکل که پس از آن سالهایی که به دو صفر منتهی می شدند کبیسه محسوب نمی شدند مگر این که بر چهارصد بخش پذیر باشند. برای مثال سال ۱۶۰۰ سال کبیسه بود ولی سال ۱۷۰۰ نبود. این تقویم که با عنوان «تقویم گریگوری» مشهور شد، تغییرات تاریخ را تصحیح کرد و تا به امروز هم از آن استفاده می شود.

## ساعت و میکروسکوپ

در دورهٔ رنسانس، همزمان با درک بهتر جهان طبیعی، اختراعاتی پدید آمدند. در این باره بیکن عقیده داشت: «ما باید قدرت، اثر و عواقب اختراعات را در نظر بگیریم ... . چیزهایی برای باستانیان ناشناخته بودند... [مثل] چاپ ... و همینها ... چهرهٔ تمام دنیا را تغییر دادهاند.» (۵۸)

برای مئال، ابزار جنگی با پیدایش توپخانه در قرن جهاردهم و تفنگهای دستی در قرن پانزدهم برای همیشه تغییر یافت. ریاضیات تعیین مسیر گلولههای توپ را در هوا ممکن کرد و امکان هدفگیری و جهتگیری دقیق تر فراهم آمد.

در این دوران، در اواسط قرن چهاردهم ساعتهای مکانیکی اختراع شدند که در ابتدا به وسیلهٔ وزنه و بعدها به وسیلهٔ فنرهای مارپیچ کار میکردند. اختراع ساعتهای فنری منجر به ساخت اولین ساعت جیبی در سال ۱۵۰۴ توسط پیتر هنلاین ۲، قفل ساز آلمانی، شد.

مهمترين اختراع اين دوره به موازات تلسكوپ، اختراع ميكروسكوپ مركب در سال

۱۵۹۰ بود. این میکروسکوپ چون دو عدسی داشت، قدرت بزرگنماییاش به مراتب بیش از ذرهبین تکعدسی بود. مخترع میکروسکوپ، یک عینکساز از اهالی سرزمینهای پست به نام زاخاریاس یانسزونس بود، گرچه عدهٔ دیگری از جمله هانس لیپرشی مخترع تلسکوپ نیز مدعی بودند که میکروسکوپ را اختراع کردهاند. در شروع قرن هفدهم، این وسیله، اولین کلید گشودن اسرار جهان میکروسکوپی بود.

اگرچه علوم امروزی تنها در اواخر دورهٔ رنسانس ظاهر شدند، اما شکلی از آنها را می توان در آثار بیکن و کارهای گالیله و دیگران دید. برهان و استدلال که توسط پژوهشگران دورهٔ رنسانس باب شده بود، نه ننها در علوم بلکه در اندیشههای غربی روز به روز اهمیت بیش تری پیدا کرد. کسانی که بعد از دورهٔ رنسانس آمدند، روشها و فن آوریها را بهبود بخشیدند و طبیعت را در برابر شعور انسانی گشودند ولی این افراد همواره مرهون کارهای اندیشمندان متقدمشان خواهند بود.

<sup>1.</sup> Zacharias Janszoons

## يسكفتار

# ييدايش جهان امروزي

همان طور که قرون وسطی به تدریج در دورهٔ رنسانس تحلیل رفت و به آن پیوست، به همین ترتیب طی قرن هفدهم دورهٔ رنسانس نیز ویژگیهای عصر امروز را پیدا کرد و در واقع جهان امروزی از تمایلات سیاسی، اجتماعی، اقتصادی، هنری و علمی اروپای دوران رنسانس سر برآورد.

برخلاف جهان قبل از دورهٔ رنسانس، جهان امروزی جنبهٔ بسین المللی دارد و در آن تسمدن اروپاییان با فرهنگهای امریکا، آسیا و افریقا برخورد و تداخل پیدا کرده است. جهان امروزی عبارت است از کشورهای قدرتمند و ملی که از نظر اقتصادی و سیاسی با هم ارتباط تنگاتنگ دارند و جهانی است که براساس فن آوری و اصول علمی بنا شده است.

## سلطنتهای ملّی

تمایلات سیاسی دورهٔ رنسانس تا سالهای ۱۶۰۰ ادامه یافت. حکومت مرکزی بر پادشاهی های ملی اروپا تسلط داشت و این تسلط



چارلز یکم کاتولیک بود و خانواده اش بعد از مرگ الیزابت یکم به سلطنت انگلستان رسیدند. وی در پایان جنگهای داخلی انگلستان، در اواسط قرن هفدهم، تبعید شد.

حتى بعد از تغيير ماهيت حكومت در قرنهای بعدی ا**د**امه داشت. با وجود این، سرزمینهای ایتالیا و آلمان مثل گذشته تکه تکه بودند و این وضع تا قرن نوزدهم ادامه يافت. در انگلستان، اليزابت يكم در سال ۱۶۰۳ در حالی مُسرد کسه فرزندي نداست و تخت پادشاهي به خانوادهٔ سلطنتی اسکاتلند، یعنی استوارتها واگذار شد. پادشاهان استوارت، طبق بهترين رسوم دورهٔ رنسانس، خواستار كنترل سياسي كامل بودند. با اين حال، استوارتها که کاتولیک بودند، به زودی بر سر حفظ قدرت درگير نبرد با قوهٔ مقننهٔ انگلستان شدندكه عمدتاً يروتستان شد و در نتیجه سلطنت موقتاً به



بودند. در اواسط قرن هفدهم، این چون الیزابت یکم وارثی نداشت، بعد از موگش در سال اختلافات منجر به جنگ داخلی ۱۶۰۳ سلطنت به استوارتهای اسکاتلند رسید.

حال تعلیق درآمد و چارلز یکم، پادشاه وقت، تبعید گردید. اگرچه این دورهٔ بدون پادشاهی تنها یک دهه عمر کرد، اما صحنه را برای کاهش تدریجی قدرت سلطنتی آماده ساخت تا سرانجام کنترل سیاسی به نمایندگان منتخب واگذار شد. این روند مردمسالاری در قرن هجدهم با انقلاب امریکا و پیدایش ایالات متحده به اوج رسید. در فرانسه، لوئی چهاردهم که از سال ۱۶۴۳ به مدت هفتاد سال حکومت کرده بود، برخلاف استوارتها که شکست خوردند، موفق شد. او پادشاهی فرانسه را بسیار قدرتمند کرد. سلطه لوئی چهاردهم بر کشور و اشراف چنان سخت بود که وُلتر نویسنده فرانسوی قرن هجدهم بعدها گفت که لوئی سرزمین فرانسه بود. با این حال، این پادشاهی مطلق نیز در اواخر قرن هجدهم، طی انقلاب فرانسه که اهداف و مقاصدش شبیه به انقلاب امریکا بود، سقوط کرد.

حکومت اسپانیای قرن هفدهم نیز مثل انگلستان و فرانسه یک پادشاهی متمرکز بود. با این حال، طی این قرن، اسپانیا موقعیش را به عنوان یکی از قدرتهای بزرگ اروپا از دست داد. یکی از مهمترین علل افول اسپانیا، که هیچگاه ار آن رهایی نیافت، وابستگی کشور از نظر درآمد به مهاجران سرزمین جدید بود. این گنجینه، اگرچه بسیار عظیم بود، ولی برای تأمین هزینههای یک کشور یا خلق اشتغال سودآور برای تمام مردم کافی نبود. اسپانیا در مجموع منبع درآمد کمی داشت چون فاقد صنایع عمده بود و حکومت سلطنتی برخلاف معاصرانش در انگلستان و فرانسه، چنین صنعتهایی را تشویق و حمایت نمی کرد. به علاوه، اسپانیا بسیاری از هنرمندان و صنعتگران را به علت این که مسلمان یا یهودی بودند و کاتولیک نبودند، اخراج کرده بود.

## کمپانیهای هند شرقی

رقابت بین کشورهای اروپایی در سرزمینهای دوردست که از دورهٔ رنسانس شروع شده بود به موازات کشف سرزمینهای جدید ادامه یافت، با آن که برتری اسپانیا و پرتغال جای خود را به اقتدار انگلستان، فرانسه و هلند سپرد، اما اسپانیا و پرتغال از صحنه بینالمللی ناپدید نشدند، اگرچه سرزمینهایی را به رقبای شمالیشان واگذار کردند. این واگذاری به مالکیت راههای بازرگانی، اسکان در مناطق بزرگی از شمال امریکا و کشف سرزمینهای جدید از جمله استرالیا و تاهیتی منجر شد.

در انگلستان، درخشش پیروزی بر آرمادای اسپانیا، فضایی خوش بینانه ایسجاد کرد. بازرگانان کشور درصدد تثبیت بازرگانی خودشان با هند بودند و در سال ۱۶۰۰ کمپانی انگلیسی هند شرقی به منظور دستیابی به این هدف تشکیل شد. این کمپانی گرچه در ابتدا کوچک بود، به تدریج بزرگ شد و تدریجاً کنترل بازرگانی هند را از پرتغال گرفت و حاکم قسمت اعظم هند شد.

در آن سوی دریای شمال، هلندی ها هم مشغول تنظیم برنامه هایی برای بازرگانی خارجی بودند. در سال ۱۶۰۲، با پیروی از انگلستان، آن ها نیز کمپانی هند شرقی هلند را تأسیس کردند که از همنوع انگلیسی اش بزرگتر بود. این کمپانی مثل اتحادیه هانسایی قدیمی، دیپلمات ها و سپاه دریایی خاص خود را داشت. هدف کمپانی هند شرقی هلند، کسب تسلط کامل بر تجارت ادویه از اندونزی بود. هنگامی که هلندی ها به اندونزی حمله کردند و توانستند پرتغالی ها را بیرون برانند، به این هدف نایل شدند.

## انگلستان و فرانسه در سرزمین جدید

حتی هنگامی که کمپانی های هلندی و انگلیسی هند شرقی اولین سفرهایشان را به آسیا در پیش داشتند، ماجراهای دیگری در آن سوی دریاها شکل میگرفت. مهم ترین آنها برای انگلستان، در سال ۱۶۰۷، موفقیت اولین گروه مهاجران انگلیسی برای اسکان در جیمز تاون ویرجینیا در امریکا بود. در سال ۱۶۲۰ مهاجرانی در پلی موت ساکن شدند و تا آن زمان در طول ساحل اقیانوس اطلس در شمال آمریکا، سیزده گروه مهاجرانگلیسی مسکن گزیدند. ایالات متحده به تدریج از همین مهاجران شکل گرفت.

همزمان با اسکان انگلیسی ها در و برجینیا، فرانسوی ها نیز در کانادا ساکن شدند و گروه مهاجران کِبِک را در سال ۱۶۰۸ پدید آوردند و بعد از آن نیز گروه های مهاجر فرانسوی کانادایی دیگر به وجود آمدند. کبک و سرزمین های همجوارش مراکنز مهمی در شمال امریکا برای تجارت سود آور خز بودند. در قرن هجدهم، انگلستان کانادا را طی جنگی از فرانسه گرفت، اگرچه تا به امروز، کبک و همسایگانش خودشان را بیش تر فرانسوی می دانند تا انگلیسی.



در سال ۱۶۲۰ مهاجران در پلیموت، ماساچوست پیاده شدند و دومین مهاجرنشین انگلیسی را در شمال امریکا به وجود آوردند.

<sup>1.</sup> Janaestown . Virginia

## علوم نوين

با ييشرفت عصر اكتشافات، انقلاب علمى ادامه يافت. دانشمندان قرن هفدهم، كار بروهشگران دوره رنسانس را پی گرفتند و به اکتشافات مهمی نایل شدند. برای مثال، وبلیام هاروی، اپزشک انگلیسی، یا پیروی از گامهای وزالیوس، اولین کتابی را که حاوی توصیف دقیق گردش خون بود در سال ۱۶۲۸ منتشر کرد. بعدها، در سأل ۱۶۷۶، عدسی های جديد و پيشرفته تر ميكروسكوپها این موقعیت را در اختیار آنتونی وان نوون هـوک<sup>۲</sup>، يـژوهشگر هـلندي، قسرار داد تا موجودات زندهای را که برای چشم غیرمسلح نادیدنی هستند، ببیند. و دانشمند انگلیسی،



دانشمندان قرن هفدهم بانی انقلاب علمی بودند که طی آن اختراعات و اکتشافات مهمی صورت گرفت. برای مثال، سر اسحاق نیوتن (تصویر) سه قانون حرکت و قانون جاذبه عمومی را وضع نمود.

سر اسحاق نیوتن، ۳ بر اساس کارهای گالیله و کپلر، سه قانون حرکت و قانون جاذبهٔ عمومی را در سال ۱۶۸۷ در کتاب اصول ریاضی فلسفهٔ طبیعی ۲ ارایه کرد. کارهای این دانشمند و بسیاری از دانشمندان دیگر فلسفهٔ طبیعی را به دانش امروزی میدل کرد.

رنسانس قطعاً مهم است، زیرا پایه های دنیای امروزی را بناکرد و حتی امروزه با وجود گذشت قرنها، این دوره بیش از یک دورهٔ قدیمی جالب ارزش دارد. در بسیاری از جهات، رنسانس هنور هم غیی و زنده است و میراث آن در هنر و ادبیات به عصر کنونی می رسد. چنان که برگین ۵ و اسپیک ۶ گفته اند:

<sup>1.</sup> William Harvey

<sup>3.</sup> Sir Isaac Newton

<sup>5.</sup> Bergin

<sup>2.</sup> Anthony Van Leeuwen hock

<sup>4.</sup> Philosophiae Naturalis Principia Mathematica

<sup>6.</sup> Speake

### ۱۳۲ / رئسانس

برای مورخین، عصر رنسانس پایانی داشت همان طور که هر پدیدهٔ انسانی به پایان می رسد، اما در واقع رنسانس هنوز زنده است. آثار هنرمندان بزرگ آن دوره با شگفتی تحسین می شود ... آثار [نویسندگان] هنوز خوانده می شود در واقع هنوز هم جزو «پرفروش ترین» آثار قرار دارند. (۵۹)

## بادداشتها

# پیشگفتار: عصر جدید

- 1. Charles G. Nauert, The Age of the Renaissance and Reformation. Washington, DC: University Press of America, 1977, P. 1.
- 2. Quoted in Peter Burke, The Renaissance. London: Longmans, 1964, p. 6.
- 3. Quoted in Burke, The Renaissance, pp. 21-22.
- 4. Robert Ergang, The Renaissance, Princeton, NJ: D. Van Nostrand, 1967, p. 1.

#### فصل اول: انسانگرایان و فرهنگ

- 5. Ernst Breisach, Renaissance Europe: 1300-1517. New York: Macmillan, 1973, p. 314.
- 6. Will Durant, The Story of Civilization, vol.4, The Age of Faith. New York: Simon and Schuster, 1950, p.443.
- 7. Crane Brinton, John B. Christopher, and Robert Lee Wolff, A History of Civilization, Vol.1, Prehistory to 1715, 2nd ed. Englewood Cliffs, NJ: Prentice-Hall, 1960, p. 444.
- 8. Quoted in Brinton, Christopher, and Wolff, A History of Civilization, pp. 422-23.
- 9. Marsilio Ficino, *The Philebus Commentary*, trans. Michael J. B. Allen. Berkeley: University of California Press, 1975, p. 78.
- 10. Quoted in Samuel Dresden, *Humanism in the Renaissance*, trans. Margaret King. New York: McGraw-Hill, 1968, p.11.
- 11. Nauert, The Age of the Renaissance, p.102.
- 12. Nauert, The Age of the Renaissance, p.119.
- 13. Quoted in Burke, The Renaissance, p.28.
- 14. John Hale, *The Civilization of Europe in the Renaissance*. New York: Atheneum, 1993, p.191.

### فصل دوم: بازرگانان و اقتصاد

- 15. Breisach, Renaissance Europe, pp. 319-20.
- 16. Quoted in Hale, The Civilization of Europe in the Renaissance, p. 379.

- 17. Durant, The Age of Faith, pp. 619-20.
- 18. Ergang, The Renaissance, p.80.
- 19. Emil Lucki, History of the Renaissance: 1350-1550, vol. 1, Economy and Society. Salt Lake City: University of Utah Press, 1963, pp. 46-47.
- 20. Lucki, Economy and Society, pp. 52-53.
- 21. Will Durant, The Story of Civilization, vol. 5, The Renaissance. New York: Simon and Schuster, 1953, pp. 70-71.
- 22. Quoted in Lucki, Economy and Society, p. 86.
- 23. Quoted in Brinton, Christopher, and Wolff, A History of Civilization, p. 433.

#### فصل سوم: فرمانر وایان و کاشفان

- 24. Brinton, Christopher, and Wolff, A History of Civilization, p. 517.
- 25. Quoted in Donald R. Kelley, Renaissance Humanism. Boston: Twayne, 1991, p. 21.
- 26. Nauert, The Age of the Renaissance, p. 97.
- 27. Niccolò Machiavelli, *The Prince*, trans. Luigi Ricci and rev E. R. P. Vincent, in *The Prince and the Discourses*. New York: Modern Library, 1950, p.65.
- 28. Breisach, Renaissance Europe, pp. 175-76.
- 29. Breisach, Renaissance Europe, p.138.
- 30. Quoted in Brinton, Christopher, and Wolff, A History of Civilization, p. 577.
- 31. Quoted in Robert J. Clements and Lorna Levant, cds. and trans., Renaissance Letters: Revelations of a World Reborn. New York: New York University Press, 1976, p. 367.

#### فصل چهارم: نقاشی و پیکر تراشی

- 32. Breisach, Renaissance Europe, pp. 357-58.
- 33.Leon Battista Alberti, On Painting, trans. Cecil Grayson. London: Penguin, 1972, p. 72.
- 34. Quoted in Burke, The Renaissance, p.45.
- 35. Leonardo da Vinci, *The Notebooks of Leonardo da Vinci: A New Selection*, ed. Pamela Taylor, trans. Jean Paul Richter. New York: New American Library, 1960, pp. 32-33.
- 36. Ergang, The Renaissance, p. 390.
- 37. Qouted in Emil Lucki, *History of the Renaissance: 1350-1550*, vol. 4, *Literature and Art.* Salt Lake City: University of Utah Press, 1965, p. 215.
- 38. Alberti, On Painting, p. 76.
- 39. Quoted in Lucki, Literature and Art, p. 169.
- 40. Ergang, The Renaissance, p. 386.

#### فصل پنجم: اشعار، داستانها و نمایشنامهها

41. Thomas G. Bergin and Jennifer Speake eds., *Encyclopedia of the Renaissance*. London: B. T. Batsford, 1987, p. 55.

#### یادداشتها / ۱۳۵

- 42. Qouted in Burke, The Renaissance, pp. 131-32.
- 43. Ergang, The Renaissance, p. 107.
- 44. Lorenzo de' Medici, Lorenzo de' Medici: Selected Poems and Prose, ed. and trans Jon Thiem. University Park: Pennsylvania State University Press, 1991, p. 113.
- 45. Breisach, Renaissance Europe, pp. 344-45.
- 46. Quoted in Bergin and Speake. Encyclopedia of the Renaissance, p. 94.
- 47. Quoted in William Shakespeare, *The Complete Works of Shakespeare*, ed. Hardin Craig. Glenview, IL: Scott, Foresman, 1961, p. 48.
- 48. Brinton, Christopher, and Wolff, A History of Civilization, p. 556.
- 49. Nauert, The Age of the Renaissance, p. 262.

#### فصل ششم: علوم و طب

- 50. Francis Bacon, Novum Organum. Chicago: Encyclopaedia Britannica, 1952, pp. 114, 123.
- 51. Nicolaus Copernicus, On the Revolutions of the Heavenly Spheres, trans. Charles Glenn Wallis. Chicago: Encyclopaedia Britannica, 1939, p. 508.
- 52. Stephen Toulmin and June Goodfield, The Fabric of the Heavens: The Development of Astronomy and Dynamics. New York: Harper, 1961, p. 70.
- 53. Anthony Grafton, "The New Science and the Tradition of Humanism," in *The Cambridge Companion to Renaissance Humanism*, ed. Jill Kraye. Cambridge, England: Cambridge University Press, 1996, p. 205.
- 54. Nauert, The Age of the Renaissance, p. 264.
- 55. Copernicus, On the Revolutions of the Heavenly Spheres, p. 506.
- 56. Quoted in Clements and Levant, Renaissance Letters, pp. 177-78.
- 57 Quoted in Bergin and Speake, Encyclopedia of the Renaissance, p. 27.
- 58. Bacon, Novium Organium, p. 135.

### پسگفتار: پیدایش جهان امروزی

59. Bergin and Speake, Encyclopedia of the Renaissance, p. ix.

## منابع بیش تر برای مطالعه

Giovanni Caselli, A Florentine Merchant. New York: P. Bedrick, 1986.

روایت داستانی زندگی واقعی و روزموهٔ یک بازرگان قرن چهاردهم به نام سر فرانیچسکو. راوی بسه جازئیات مسایلی از قبیل روش ها و مشکلات بازرگانی، شبکههای تجارتی، حمایت هنری و رسوم ازدواج میپردازد. این کتاب دارای تصاویر زیبایی به قلم نویسنده و یک خلاصه است.

\_\_\_\_\_\_, The Renaissance and the New World. New York: P. Bedrick, 1986.

جزئیات زندگی روزمرهٔ مردمی که در دورهٔ رنسانس در سرزمین های مختلف از جمعه اسپانیا، فرانسه و انگلستان زندگی میکردهاند و نیز مهاجرانی را که به امریکا کوچ کردهاند، شرح می دهد. نقاشی های نویسنده مثل گردش در موزه است. این نقاشی ها ابزار کارهای روزمره، بلورجات و لباس ها را نشان سی دهد. کتاب حاری نقشه های مفید. درون کشتی ها و خانه های افراد ثروتمند و فقیر و فهرستی از کتاب ها برای مطالعهٔ بیش تر است. Sarah Flowers. The Reformation. San Diego: Lucent. 1996.

معرفی مصور وقایع متقدم بر رنسانس همراه با ذکر ریشه ها و چگونگی رشد آن. در متن کتاب گزیده هایی از نوشته های آن دوره، یک جدول زمانی، فهرستی برای مطالعه بیش تر و نقشه هایی ارایه شده است. Nathaniel Harris, Renaissance Art. New York: Thompson Learning, 1994.

در این کتاب تصاویر متعددی از هنر ایتالیا در دورهٔ رنسانس ارایه شده است. در این اثر به موضوعاتی از قبیل فن آوری، نقاشی های پرتره، پرسیکتیو و منظره پیکرتراشی، معماری و تأثیر مدهب و آثار کالاسیک بنر هنر یداخته شده است.

Harry Henderson and Lisa Yount. The scientific Revolution. San Diego: Lucent, 1996. در این کتاب اشخاص و اندیشه هایی که سبب تولد دانش نوین شدند به خوبی سعرفی گردیده است. ایس کتاب حاوی تصاویر متعدد، جدول زمانی، گزیده هایی از آثار علمی آن دوره و فهرستی برای مطالعهٔ بیش تر است.

Deborah Hitzeroth and Sharon Heerboth, Galileo Galilei. San Diego: Lucent, 1992 در این کتاب، زندگی و موفقیتهای گالیله از طریق نوشتههای خود او و نیز دیگران شرح داده می شود. ایسن کتاب حاوی تصاویر متعدد است و متن کتاب حاوی یک جدول زمانی و فهرستی از منابع است. Sarah Howarth. Renaissance People. Brookfield, CT: Millbrook. 1992.

مأخذ خوبی برای شناخت مشاغل مختلف دورهٔ رسانس از حمله شاهزادگان، هنرمندان، کاشفان. بانکداران و گدایان است. حاوی اطلاعات زیادی است که بعضی از آنها روایتهای دست اول هستند. این کتاب حاوی نقاشی ها و عکسهای مختلف، خلاصه کتاب و فهرست منابع است.

### منابع بیش تر برای مطالعه / ۱۳۷

\_\_\_\_\_, Renaissance Places. Brookfield, CT: Millbrook, 1992.

نگاهی مفید به قسمتهایی از زندگی دورهٔ رنسانس دارد از جمله یک شهر، یک قسمر، یک کتابخانه و یک کارگاه پیکرتراشی. متن کتاب حاوی عکسها و نقاشیها، خلاصه کتاب و فهرست منابع است William W.Lace, Elizabethan England. San Diego: Lucent, 1995.

تاریخ رنسانس در انگلستان است که بر دورهٔ حکومت الیزابت یکم متمرکز شده است، این کتاب حاوی تصاویر زیباه گزیدههایی از سندهای آن دوره، یک جدول زمانی و فهرست منابع است.

\_\_\_\_\_, Michelangelo. San Diego: Lucent, 1993.

با استفاده از کلام خود میکلانژ و سایر افراد معاصر وی به ذکر شرح زندگی این هنرمند مهم دورهٔ رنسانس پرداخته است. وجود تصاویر از جمله عکسها و رونوشتهایی از آثار میکلانژ، یک جدول زمانی و فهرستی برای مطالعهٔ بیش تر این کتاب را جذاب تر کرده است.

Stephen R. Lilley, Hernando Cortés. San Diego: lucent, 1996.

این کتاب بر اساس روایتهای دست اول و نیز بوشتههای مورخان، به شوح زندگی کورتز و فنتوحاتش می پردازد. این کتاب کورتز و اقداماتش را معرفی می کند و اهمیت این اقدامات را در به وجود آمدن مکریک مشخص می کند. کتاب حاوی یک جدول زمانی از زندگی کورتز، فهرستی برای مطالعهٔ بیش تر و تصاویر متعدد است.

Karen Osman, The Italian Renaissance. San Diego: Lucent, 1996.

این کتاب به شکلگیری رنسانس در ایتالیا می پردازد. کتاب حاوی تصاویر سیاه و سفید، گزیده هایی از روایت های شاهدان عینی. جدول زمانی و فهرستی برای مطالعهٔ بیش تر است.

Daniel C. Scavone, Christopher Columbus. San Diego: Lucent, 1992.

با استفاده از یادداشتهای کریستف کلمب و سایر نوشتهها، در این کتاب شرح حال این مرد با ذکر ویژگیها، در این کتاب شرح حال این مرد با ذکر ویژگیها، انگیرهها و موفقیتهایش توصیف شده است. این کتاب حاوی تصاویر، جدول زمانی و فهرست منابع است. این کتاب حاوی تصاویر، جدول زمانی و فهرست منابع است. این کتاب حاوی تصاویر، جدول زمانی و فهرست منابع است. این کتاب حاوی تصاویر، و فهرست منابع است. این کتاب شرح حال این مرد با ذکر ویژگیها، کارداشته کارداشته کارداشته کریستف کلمب و منابع است. این کتاب شرح حال این مرد با ذکر ویژگیها، در این کتاب شرح حال این مرد با ذکر ویژگیها، در این کتاب شرح حال این مرد با ذکر ویژگیها، در این کتاب شرح حال این مرد با ذکر ویژگیها، در این کتاب شرح حال این مرد با ذکر ویژگیها، در این کتاب شرح حال این مرد با ذکر ویژگیها، در این کتاب شرح حال این مرد با ذکر ویژگیها، در این کتاب شرح حال این مرد با ذکر ویژگیها، در این کتاب حاوی تصاویر این مرد با ذکر ویژگیها، در این کتاب حاوی تصاویر این مرد با در این کتاب در این کتاب مرد با در این کتاب مرد با در این کتاب در

زندگی روزمرهٔ معمولی را در اواخر قرن شانزدهم در انگلستان با پرداخش به موضوعاتی از قبیل طبقات اجتماعی، ساختمان منازل، لباسها، خوراکها، ترانهها و بازیها شرح میدهد. کتاب حادی تصاویر، فهرست کتابها و نوارهای ویدئویی و خلاصه متن است.

# آثار مورد استفاده

Leon Battista Alberti, On Painting. Trans. Cecil Grayson. London: Penguin, 1972.

یکی از کتابهای مهم دورهٔ رنسانس که روشهای نقاشی پرسپکتیو را از نظر ریاضی بررسی کرده و در مورد واقعیات شناخته شدهٔ آن دوره از رنگها بحث کرده است.

Francis Bacon, Novum Organum. Chicago: Encyclopaedia Britannica, 1952.

یک کار مهم در پیدایش فلسفه علم در دورهٔ رنسانس

Thomas G. Bergin and Jennifer Speake, eds, Encyclopedia of the Renaissance. London: B.T. Batsford, 1987

با استفاده از صدها منبع، پوشش اطلاعاتی خوبی در مورد افراد، اسامی و وقایع دورهٔ رنسانس به دست می دهد. این کتاب تقسیم بندی موضوعی شده است و حاوی جدول زمانی وقایع مهم سیاسی و مذهبی دورهٔ رنسانس و فهرست متابع است.

Ernst Breisach, Renaissance Europe: 1300-1517. New York: Macmillan, 1973.

نگاهی کلی به تمام جنبههای زندگی و فرهنگ دورهٔ رنسانس است و حاوی نقاشیها و تنصاویر و فهرست موضوعی منابع است.

Crane Brinton, John B. Christopher, and Robert Lee Wolff, A History of Civilization. Vol. 1, Prehistory to 1715, 2nd ed. Englewood Cliffs, NJ: Prentice - Hall, 1960.

فصلهایی از کتاب که در مورد رنسانس نوشته شده است تصویری خوب و روشن از آن دوره ارایه میکند و نکات مهم فلسفی، اجتماعی، سیاسی و هنری آن دوره را روایت مینماید.

Leonardo Bruni, *The Humanism of Leonardo Bruni: Selected Texts.* Trans. Gordon Griffiths, james Hankins, and David Thompson. Binghamton, NY: Renaissance Society of America, 1987.

کتاب گردآوری کلی نوشته های انسانگرایان متقدم است. همراه با مثال هایی که علایق و کارهای متفاوت آن دوره را آشکار می سازد.

Peter Burke, The Renaissance. London: Longmans, 1964.

منتخبی مفید از نوشته های اصلی دوران رنسانس و گزیده هایی از آثار مورخان متأخر.

Benvenuto Cellini, The Autobiography of Benvenuto Cellini. Trans. John Addington Symonds. Garden City, NY: Doubleday, 1946.

روایت جالب و گاهی باور نکردنی و دست اول از زندگی هنرمندان اروپایی دوران رنسانس است.

Robert J. Clements and Lorna Levant, eds. and trans., Renaissance Letters: Revelations of a World Reborn. New York: New York University Press, 1976.

این مجموعهٔ نامه ها که بر حسب موضوع مرتب شده است، روایت دست اولی است از احساس اشخاص آن دوره در بارهٔ موضوعات مختلف از جمله انسانگرایی، آموزش، سیاست و هنر.

Nicolaus Copernicus, On the Revolutions of the Heavenly Spheres, Trans. Charles Glenn Wallis. Chicago: Encyclopaedia Britannica, 1939.

یکی از مهم ترین کتابهای علمی دورهٔ رنسانس است که در آن فرضیه گردش زمین و ثابت بودن خورشید بر اساس مشاهداتِ ثبت شده و تحلیلهای ریاضی مطرح شده است.

Dante Alighieri, The Divine Comedy. Trans. H. R. Huse. New York: Holt, Rinehart and Winston, 1954.

ترجمه ای از شعر دانته به صورت نثر که توانسته است روح اصلی شعر را حفظ کند. این کتاب علاوه بر منن، حاوی توضیحات نویسنده، تصویر شماتیک دوزخ، برزخ و بهشت و خلاصهٔ کتاب است.

Samuel Dresden, Humanism in the Renaissance. Trans. Margaret King. New York: McGraw-Hill, 1968

این کتاب رونوشتهایی از هنر دورهٔ رنسانس و توصیفی از انسانگرایی است. کتاب خواندنی و حاوی اطلاعات فراوان است.

Will Durant, The story of Civilization. New York: Simon and Schuster.

Vol. 4, The Age of Faith (1950);

Vol. 5, The Renaissance (1953);

Vol. 6, The Reformation (1957).

یک پژوهش نوشتاری چند جلدی است که به صورت قابل درک و خواندنی نوشته شده است.کتاب سرشار از واقعیتها، وقایع و استدلالهاست، فهرستی از منابع متعدد مورد استفاده نیز ارایه شده است.

Desiderius Erasmus, *The Praise of Folly*. Trans. Hoyt Hopewell Hudson. New York: Modern Library, 1941.

معروف ترین اثر انسانگرای هلندی است که بسیاری از جنبه های جامعهٔ دورهٔ رنسانس را بیان میکند. Robert Ergang, The Renaissance. Princeton, NJ: D. Van Nostrand, 1967.

پیدایش رنسانس را در ایتالیا. فرانسه، اسپانیا و انگلستان پیگیری میکند. فصول اول کتاب به تحولات اواخر قرون وسطی به رنسانس اختصاص دارد.

Marsilio Ficino, *The Philebus Commentary*. Trans. Michael J. B. Allen. Berkeley: University of California Press, 1975.

این بررسی در مورد افلاطون که توسط انسانگرای ایتالیایی انجام شده است. بینش درستی در مورد چگونگی تفسیر فلسفهٔ یونان باستان در دورهٔ رنسانس به دست میدهد.

John Hale, The Civilization of Europe in the Renaissance. New York: Atheneum, 1993.

این کتاب که توسط یکی از مورخین برجستهٔ دورهٔ رنسانس نوشته شده، به بررسی کلی اندیشه و هنر آن دوره پرداخته است. کتاب علاوه بر متن، حاوی عکسها و رونوشتهایی از هنر دورهٔ رنسانس و فهرست منابع متعدد مورد استفاده است.

Donald R. Kelley, Renaissance Humanism. Boston: Twayne, 1991.

بررسی خوبی است در مورد ریشهها و ویژگیهای انسانگرایی، در خاتمهٔ کتاب فهرست منابع ر جدول زمانی موفقیتهای علمی آن دوره ارایه شده است. Jill Kraye, ed., The Cambridge Companion to Renaissance Humanism. Cambridge, England: Cambridge University Press, 1996.

کتاب مجموعهای از نوشتههای اندیشمندان برجسته در صورد تمام جنبههای انسانگرایی است، حاوی موضوعاتی از قبیل ارتباط انسانگرایی با هنر، ادبیات و سیاست.

Leonardo da Vinci, The Notebooks of Leonardo da Vinci: A New Selection. Ed. Pamela Taylor, trans. Jean Paul Richter. New York: New American Library, 1960.

منتخب خوبی از یادداشتهای لئوناردو داوینچی، که ذهن پویا و اطلاعات وسیعتی را از دانش دورهٔ رنسانس نشان می دهد.

Emil Lucki, History of the Renaissance: 1350-1550. Vol. 1, Economy and Society. Salt Lake City: University of Utah Press, 1963.

این کتاب پوشش اطلاعاتی خوبی در مورد تمام جنبه های اقتصاد دورهٔ رئسانس، از بازرگانی تا بانکداری و از تولید تاکشاورزی به دست می دهد. کتاب حاوی فهرست موضوعی منابع است.

\_\_\_\_\_\_, History of the Renaissance: 1330-1550. Vol.4, Literature and Art. SaltLake City: University of Utah Press, 1965.

این کتاب بررسی خوبی است در مورد هنر و ادبیات دورهٔ رنسانس که حاوی اطلاعات دقیقی در مورد نقاشی، پیکرتراشی، معماری، نمایشنامه، داستان، شعر و زبان بومی است. در پایان کتاب فهرست موضوعی منابع ارایه شده است.

\_\_\_\_\_, History of the Renaissance: 1350-1550. Vol. 5, Politics and Political Theory. Salt Lake City: University of Utah Press, 1964.

رشد ر تکامل سیاسی در دورهٔ رنسانس را پیگیری میکند و فرضیههای سیاسی مهم آن روزگار را مطرح میکند. کتاب حاوی فهرست موضرعی منابع است.

Niccolò Machiavelli, *The Prince*. Trans. Luigi Ricci, rev. E. R. P. Vincent. In *The Prince and the Discourses*. New York: Modern Library, 1950.

یکی از مهم ترین نوشته های سیاسی دورهٔ رنسانس است که ضمن تحلیل ویژگی های لازم یک حاکم موفق در آن روزگار، مشکلات پیش روی او را نیز مطرح میسازد.

Lorenzo de'Medici, Lorenzo de'Medici: Selected Poems and Prose. Ed. and trans. Jon Thiem. University Park: Pennsylvania State University Press, 1991.

مجموعهای از نوشته های یکی از فرمانروایان مهم دورهٔ رنسانس است که زمینه های مختلف علاقه او را به انسانگرایی نشان می دهد.

Charles G. Nauert, The Age of the Renaissance and Reformation. Washington, DC: University Press of America, 1977.

رشد رنسانس را در اروپا پیگیری میکند و اطلاعات مفیدی دربارهٔ کلیهٔ جنبه های زندگی دورهٔ رنسانس ارایه میکند. کتاب حاری منابعی برای مطالعهٔ بیش تر است که تقسیم بندی موضوعی شده اند.

Petrarch, Letters of Old Age. Trans. Aldo S. Bernardo, Aaul Levin, Levin, and Reta A. Bernardo. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1992.

\_\_\_\_\_\_, Letters on Familiar Matters. Trans. Aldo S. Bernardo. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1985.

در این دو مجموعهٔ نامهها، اندیشههای پترارک. انسانگرای ایتالیایی، در مورد موضوعات مختلف از ادبیات کلاسیک تا انسانگرایی و تا موضوعات شخصی تر نشان داده شده است.

#### آثار مورد استفاده شده / ۱۴۱

\_\_\_\_\_\_, Selected Sonnets, Odes and Letters. Ed. Thomas G. Bergin. New York: Appleton-Century-Crofts, 1966.

این کتاب معرفی خوبی در مورد اشعار پترارک است به خصوض سوناتهای مربوط به او که به زبان نوشتاری قرن بیستم تحریر شده است.

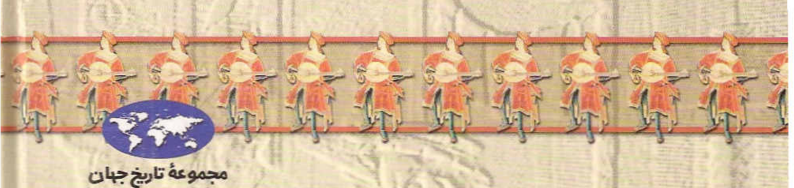
François Rabelais, *The Portable Rabelais*. Ed. and Trans. Samuel Putnam. New York: Viking, 1946.

ترجمهای امروزی که روح و شوق این داستان نویس فرانسوی را نشان داده است.

William Shakespeare, The Complete Works of Shakespeare. Ed. Hardin Craig. Glenview, IL: Scott, Foresman, 1961.

مجموعهٔ نمایشنامه ها و شعرهای معروف ترین نویسندهٔ انگلیسی دورهٔ رنسانس است. Stephen Toulmin and June Goodfield, The Fabric of the Heuvens: The Development of Astronomy and Dynamics. New York: Harper, 1961.

تاریخ اخترشناسی را از دنیای باستان تا پایان قرن هفدهم ییگیری میکند و جزئیاتی در مورد کارهای دانشمندان دورهٔ رسانس از جمله گالیله و کپیر ارایه می دهد.



«مجموعهٔ تاریخ جهان» می کوشد چشماندازی گسترده و ژرف از سیر تاریخ عرضه کند. این مجموعه با ارائه زمینه های فرهنگی رخدادهای تاریخی، خواننده را مجنوب خود می سازد. «مجموعهٔ تاریخ جهان» اندیشه های سیاسی، فرهنگی و فلسفی تأثیرگذار را در گذر مشعل تمدن از بین النهرین و مصر باستان به یونان، روم، اروپای قرون و سطی و دیگر تمدن های جهانی تا روزگار ما پی می گیرد. این مجموعه نه تنها برای آشنایی خوانندگان با مبانی تاریخ تدوین شده است، بلکه همچنین در پی آگاه ساختن آن ها از این و اقعیت است

هر جلد از این مجموعه برداشتی جامع و روشن از یک دوره مهم تاریخی را به خواننده ارائه میکند.

که زندگیشان بخشی از سرگذشت کلی انسان ها<mark>ست</mark>.

HANNING HANNING



