

# مقدمات جامعه شناسي

مارتين البرو مقدمات جامعه شناسي

ترجمة منوچهر صبوري



```
Albrow, Martin
                                          البرو، مارتين
مقدمات جامعه شناسي / البرو مارتين؛ ترجمه منوجهر صبوري كاشاني. _
                                      تهران: نشر نی، ۱۳۸۰.
                                           ۲۲۱ ص.
ISBN 964-312-561-0
                         فهرستنويسي براساس اطلاعات فيها.
Sociology: the basics.
                                         عنوان اصلى:
                                 كتابنامه: ص. ۲۰۴_۲۱۶.
ب. عنوان.
                                       ∨م ∨الف / ۱ HM
                         1-1
                                                 ۱۳۸۰
                                        كتابخانه ملى ايران
ALISTAY
```



نشـانی: تهران، خیابان فـاطمی، خیابان رهـی معیری، شمارهٔ ۵۸،کد پستی ۱۴۱۳۷ صندوق پستی ۵۵۶ ــ ۱۳۱۴۵، نشر نی تلفن ۵۹ و ۸۰۰۴۶۵۸ دفــتر فــروش: خــیابان انـقلاب، روبـروی دانشگـاه تـهران، پـاساژ فـروزنده، شمارهٔ ۵۱۲ فکس ۶۴۹۸۲۹۴ فکس ۶۴۹۸۲۹۴

Martin Albrow

Sociology The Basics

Published by Routledge, 1999

مقدمات جامعهشناسي

مارتين البرو

ترجمة منوچهر صبورى

ويراستِ تبسم أتشينجان

## فهرست مطالب

| ۹  | <b>پیشگ</b> فتار          |
|----|---------------------------|
|    |                           |
|    | فصل ۱. طبیعت جامعة انسانی |
| ۱۲ | جهان و جامعه              |
| ۱۵ | ازگونهٔ حیرانی تا انسان   |
| ۱۵ | انسان و فرهنگ             |
| ۱۸ | جنس و جنسیت               |
| ۲۲ | تكامل و تاريخ             |
| ۲۴ | شکل دادن به جهان          |
| 10 | پول و سرمایه              |
| ۲۹ | نهادها و جمعها            |
| ۳۲ | کشورها و ملتها            |
|    | جهان                      |
| ۳۶ | جامعة انساني در عمل       |
|    | روابط اجتماعي             |
| ۳۸ | انواع ارتباطات انسانی     |
| ¥1 | ساختن و اجرای جامعه       |
|    |                           |
| ۴۵ | فصل دوم. علم جامعهشناسی   |
| ۴۵ | پيدايش رشتهٔ جامعهشناسي   |
| ۴۵ | علم و واقعیت              |
| ۴۸ | خِاستگاه                  |
| ٥٢ | پارادايمها وگفتمان        |
| ٥۶ | روش،های تحقیق             |
| ۵۶ | نظریه و استعاره           |

| مفاهيم در تحقيق             |
|-----------------------------|
| تېيىن                       |
| ترکیب روش ها (سه بُعدیکردن) |
| مهارت روشنفكرانه            |
| تجربهٔ حرفهای               |
| ايدئولوژي و عينيت           |
| آزادی برای ارزشها           |
| تخصصگرایی                   |
| یادگیری در سراسر زندگی      |
|                             |

| ۸۹   | فصل سوم. نظرية جامعه شناختي |
|------|-----------------------------|
| ٨٩   | جهتهای کهنه و نو            |
| ٨٩   | برنامهٔ نظری قدیمی          |
| ٩٢ ٩ | مسئلة معاصر براي نظريا      |
| ۹۵   | واحد تحليل                  |
| ٩٨   | قدرت و نقد                  |
| 1.7  | تشکیل جامعه                 |
| 1• 7 | انواع آرمانی                |
| 109  | میانجیگری                   |
| ۱۱۳  | جامعه زیستی                 |
| 117  | ساختارېندى                  |
| ۱۳۳  | مرزها و هویتها              |
| ۱۳۳  | تفاوت                       |
| 175  | هويت                        |
| ١٢٨  | اعتماد                      |

| ۱۳۱ | فصل چهارم. نهادهای اجتماعی |
|-----|----------------------------|
| 171 | از کارکردها تا شیوههای عمل |
|     | نهادها در عمل              |
|     | نظریۀ نهادی                |
|     | تغيير فلمروهاي زندگي       |
| 189 | فراسوی جوامع دولتی         |
|     | کار برای نیازهای انسانی    |

| 107        | محيط زيست بەمنزلە خطرى جھانى |
|------------|------------------------------|
| ۱۵۸        | استقلال فرهنگ                |
|            | اشخاص و خدا                  |
|            | فراسوی نهادگرایی             |
| ١٧١        | قصل پنجم. جامعه در أينده     |
| ۱۷۱        | آیندههای باز                 |
| ۱۷۱        | جامعة جهل                    |
| ١٧٣        | هیرلاهای کُنترل              |
|            | تېيين دگرگونى                |
| ۱۷۵        | از سرگذراندن حال             |
| ۱۸۰        | روايت کلان                   |
| ۱۸۴        | آيندهٔ سرمايهداری            |
| ۱۸۴        | جامعهٔ سرمایهداری            |
| ۱۸۶        | محدودیتهای سرمایهداری        |
| 191        | سناريوها                     |
| 190        | بەسوى جامعەاي انسانى         |
| 190        | نخصص و تقلیلگرایی            |
| ۱۹۷        | بشریت بی ثبات                |
| Y          | راه آینده                    |
|            | یادداشتها                    |
| <b>TIV</b> | نمايه                        |

### **پیش گفتار**

اکنون زمان بسیار خوبی برای پرداختن به اصول پایهٔ جامعه شناسی است. موضوع مطالعهٔ جامعه شناسی، یعنی جامعه، بعد از بیست سال در سایه بودن، بار دیگر مرکز توجه شده است. همهٔ رشته های علمی دوره های دگرگونی و بی ثباتی را میگذرانند و حتی در این آشفتگی و بی ثباتی پیشرفت هم میکنند. اما زمان تثبیت و تحکیم نیز باید وجود داشته باشد.

از زمانی که هربرت اسپنسر <sup>۱</sup> کتاب مطالعهٔ جامعه شناسی را در ۱۸۷۳ نوشت، جامعه شناسان گهگاه مسائل اصلی این رشته را دوباره بیان کرده اند.[۱] آنها دانش موجود و بحث های جاری در این حوزه را سنجیدند و بحث های پایهٔ سودمندی برای زمان خود فراهم کردند.[۲] هدف من نیز این است که از رویکرد آنان پیروی کنم.

از ۱۹۰۷ کتابهای متعددی با عناوین «مقدمات جامعه شناسی»، «دعوت به جامعه شناسی» و کتابهای درسی گوناگون نوشته شده اما به ندرت اصول پایهٔ این رشته بررسی شده است و اکنون خلایی در این زمینه وجود دارد. امروز این رشته بسیار تغییر کرده است و به هم باز پیوستن رشته هایی که ما را به خاستگاه کلاسیک این رشته پیوند می دهد ضروری است.

در عین حال، باید حوزهٔ جامعه شناسی را در پرتو دگرگونی اجتماعی دوباره تعریف کرد. دلیل اصلی تغییر پیوستهٔ این رشته انتقال به عصر جدید است، به دورهای که غرب، شرق و حتی مدرنیته به مفاهیم کهنه ای تبدیل شده اند. دربارهٔ اصول جامعه در شرایط جهانی باید از نو اندیشید.

<sup>1.</sup> Herbert Spencer

و به همین خاطر است که جامعه دوباره مرکز توجه سیاستمداران شده است. در سالهای اخیر، محدودیتهای رشتهٔ اقتصاد و مطالعات بازرگانی آشکار شده است و این بلایی است که به سر هر رشتهٔ دانشگاهی که بخواهد به همهٔ مسائل مردم در همهٔ مواقع پاسخ دهد می آید.

وظیفهٔ جامعه شناسی در جهانی که در آن وظایف ضروری بسیاری وجود دارد نه چندان سخت اما در عین حال حیاتی است. حوزهٔ مطالعهٔ آن ــ جـامعهٔ انسانی ــ کمتر از بشریت و بشریت کمتر از واقعیت است. اما اگر جامعه شناسی کار خود را درست انجام دهد بهتر می توانیم جامعه را برای جهانی در حـال دگرگونی درخـور سازیم.

این یک کتاب درسی غیر تخصصی است که برای جلب نظر خوانندگان عام، اگاهی دادن به دانشجویان مبتدی و به چالش طلبیدن دانشجویان سال آخر نوشته شده است. خوب یا بد، مردم انتظار دارند جامعه شناسان دربارهٔ جامعه نظر بدهند. ما باید پیش از آنکه انتظار داشته باشیم مردم به ما اعتماد کنند خودمان به خودمان اعتماد داشته باشیم.

دورهٔ گذشته دورهٔ اختلاف نظر شدید دربارهٔ حوزهٔ جامعه شناسی بود. جامعه شناسان حتی در وجود جامعه تردید کرده اند. اخیراً مجلهٔ پرتیراژ اکونومیست پس از آنکه من این بحث را در همایش ۱۹۹۸ انجمن بریتانیا برای پیشرفت علم مطرح کردم جامعه شناسان را به حل و فصل آن فراخوانده است. [۳] و ایس کتاب پاسخی به آن فراخوان است.

جامعه شناسی وسیلهای ضروری برای قضاوت های هوشمندانه دربارهٔ جهت جامعه در جهانی دستخوش دگرگونی و جایگاه ما در آن است. با توجه به آهنگ فزایندهٔ دگرگونی اجتماعی، در سراسر زندگی باید به فراگرفتن جامعه شناسی پرداخت.

درسی که از کار خود میگیریم این است که هر فعالیتی، از جمله علم و در درون آن جامعه شناسی، وابسته به جامعه است. این اسماسی ترین اصل از اصول پایهٔ جامعه شناسی است. نمی توان جامعه را کاملاً پذیرفت؛ از این روست که مطالعهٔ آن در هر سطحی هم نگرانکننده است و هم جالب. طبيعت جامعة انساني

جامعه شناسی علم مطالعهٔ جامعه یا جوامع انسانی است. اما چنین تعریف مقدماتی و ساده ای از جامعه شناسی را نمی توان پاسخ پرسش «جامعه شناسی چیست؟» دانست. در این فصل، با بیان ویژگی های منحصر به فرد جامعه به این پرسش پاسخ داده می شود.

در فصل دوم می بینیم که چگونه جامعه شناسی برای پی بردن به سرشت ویژهٔ جامعهٔ انسانی روش های علمی گوناگونی را برمیگزیند. در فصل سوم مفاهیم نظری الهام بخش این پژوهش که به کمک آن نیز گسترش یافته اند بیان می شوند. در فصل چهارم با به کارگیری جامعه شناسی، با چگونگی کارکرد نهادهای سیاسی، اقتصادی یا فرهنگی بیشتر آشنا می شویم.

سرانجام، در فصل پنجم باکمک جامعهشناسی به این پرسش پاسخ میدهیم که آیندهٔ جامعه چگونه خواهد بود. بنابراین، کتاب با بررسی طبیعت جامعه آغاز میگردد، اما سرانجام نشان میدهیم که در جهانی دستخوش دگرگونیها، طبیعت جامعه همواره موضوع بحث است.

جامعه را بررسی میکنیم نه به این دلیل که ثابت، آشکار و دائمی است بلکه از آنرو که سیال، مبهم و متغیر است. این بی ثباتی و تغییرِ دائمی است که زندگی در جامعه را برای هر یک از ما به چالشی تبدیل میکند. باید بتوانیم جایگاه خود را در جامعه بیان کنیم. از اینروست که جامعه شناسی، همچنان که این شالودهٔ متغیر برای زندگی ما را ترسیم و مستند می سازد، همواره جذابیت دارد.

حرکت بی وقفه ممکن است دلهره آور باشد اما مجالی برای مانور فراهم میکند. این بدان معناست که می توان امیدوار بود که زندگی ما، بهرغم محدودیت حوزهٔ فعالیتهایمان، بر جامعه تأثیرگذار است. در واقع، جامعه شناسی تا وقتی که گستره و حدود تواناییهای ما را تعیین میکند، در واقعیت بخشیدن به چنین امیدی مؤثر خواهد بود. و این دلیل نوشتن این کتاب مختصر است.

#### جهان و جامعه

میان سخن گفتن از جامعه به صورت مفرد و به صورت جمع تفاوت تأکید وجود دارد. «جامعه» به صورت مفرد کلی تر به نظر می رسد و به زمان یا مکان معینی محدود نمی شود و همهٔ انسان ها را در برمی گیرد، اما به صورت جمع – «جوامع» – بیشتر همچون مجموعه ای از واحده ای متمایز از یکدیگر به نظر می رسد، چنان که گویی می توان آنها را یک به یک گرفت و محتویات آنها را بازرسی کرد.

در واقع، جامعه شناسی در هر دو حالت همواره جوامع را در قالب 'جامعهٔ انسانی' مطالعه کرده است. تعادل میان این دو جنبه ممکن است تغییر کند، اما در نهایت، مطالعهٔ یکی نیازمند مطالعهٔ دیگری است و هیچ یک را به تنهایی نمی توان درک کرد.

مثلاً جامعهٔ ایالات متحد امریکا را در نظر بگیرید. می توان آن را به صورت شهرها، کارخانهها، مدارس، مزارع، یا زندانها در نظر آورد. همچنین می توان آن را در عملکرد سیاست مداران، در آنچه مردم در رسانه های همگانی می بینند یا در اعتقادشان به خدا تجسم کرد. ما ارتباط میان این چیزها را تشخیص می دهیم. ممکن است آنها را در چارچوب مرزهای ایالات متحد امریکا در نظر بگیریم و تحت عنوان کلی «جامعهٔ امریکایی» به آنها اشاره کنیم.

اما برای هر ارتباطی با سرزمین ایالات متحد ارتباطاتی فراسو نیز وجود خواهد داشت. افرادی که در زندان هستند ممکن است به خاطر حمل یا مصرف مواد مخدر دستگیر شده باشند اما این افراد ناگهان مبتلا نشدهاند. افرادی برای عرضهٔ مواد مخدر از مرزهای بینالمللی عبور میکنند. اینها «رابط» هستند، در فیلم ارتباط فرانسوی، برندهٔ جایزهٔ اسکار، جین هکمن<sup>۱</sup> در نقش پلیسی نیویورکی به مأموران فدرال نشان می دهد که چگونه می توان یک باند مواد مخدر امریکایی را نابود کرد. او این کار را با درهم شکستن این باند در خارج از کشور – یعنی در مارسی فرانسه – انجام می دهد. این فیلم ممکن است تبلیغ زیرکانه ای باشد برای القای این مسئله که مواد مخدر پدیده ای بیگانه و غیرامریکایی است و باید در برابر آن ایستادگی کرد، اما 'ارتباطات خارجی' برای اکثر نهاده ای تابع قانون لازم الاجراست. کلیسای 'محلی' نیز ممکن است در عین حال 'خارجی' باشد. کلیسای کا تولیک رم سازمانی جهانی است که مرکز آن در رم است. اساس کلیسای و حدت در کره نهاده شد. رئیس جمهور ایالات متحد در بحث در مورد مسائل مشترک با رهبران دولت های دیگر 'راحت' است. فورد یک شرکت جهانی و سازنده و فروشندهٔ اتومبیل در سراسر جهان است. مزدا نیز همین طور. آنها هر دو در دیترویت کارخانه دارند.

مرزها، مردم و فرهنگ یک کشور تنها از طریق کنش متقابل دائمی با کشورهای دیگر حفظ می شود. اکثرجمعیت ایالات متحد تباری خارجی دارند. پیوند مردم با کشورها و اقعیتی طبیعی نیست، اگر چه ممکن است آنها را به سرزمین وابسته کند. مرزها و ملیت باید ایجاد و سپس به رسمیت شناخته شوند و از آن پس، دستخوش تغییری گردند.

اتحاد شوروی اکنون کجاست؟ شهروندان شوروی کجا هستند؟ اصطلاح 'روابط بینالمللی' معمولاً برای روابط اجتماعی و روابط سیاسی دولتهای ملی به کار میرود. اما روابط کشورها، گذشته از زمینهٔ سیاسی و اجتماعی، بعد اقتصادی و فرهنگی نیز دارد.

با وجود این، جامعه هم بیشتر از کشور است و هم کمتر از آن. اغلب یک کشور را 'جامعه' می نامیم، اما می تو ان این واژه را برای مجموعه ای از افرادی هم به کار برد که فعالیتی مشترک دارند. بنابراین، ما مافیا، فراماسون ها و روتاری را هم جامعه می دانیم و بی هیچ مانعی می تو ان این مفهوم را برای سازمان عفو بین المللی، جنبش سبز یا مک دو نالد نیز به کار برد زیرا حتی سر سخت ترین بنگاه سود آور نیز و ابسته به افرادی است که آن را کنترل و برای آن کار می کنند.

در همهٔ این موارد، روابط فراسوی مرزهای کشور، درست مثل ارتباطات درون کشور، بخشی از عوامل حفظ جامعه است، در واقع، جوامع همیشه بالقوه فراملی هستند؛ خواه الهامگرفته از دولت یا داوطلبانه، خواه مذهبی یا اقتصادی. پس وکشورها» در چه وضعیتی قرار میگیرند؟ بهتر است کشورها را 'جمعهای انسانی' بنامیم و بعداً به این نکته بازگردیم. مرزهای مشخص، جامعه را واقعی تر نمی سازند. جوامع در زمان و مکان امتداد می یابند و اغلب به دشواری می توان گفت که کجا آغاز می شوند و کجا پایان می یابند. برخی جوامع هزاران سال پایدار می مانند، مانند جوامع چینی یا مسیحی، برخی کمتر از یک قرن دوام می یابند مانند اتحاد جماهیر شوروی. برخی در سراس جهان گسترش یافته اند، مانند جامعهٔ سرمایه داری از قرن شانزدهم به بعد، در حالی که دیگران بسیار محلی و زودگذرند، مانند 'انجمن برادری کارگران مستقل<sup>۱۰</sup> که از ۱۹۴۲ تا ۱۹۴۴ در کلیولند فعالیت می کرد.[۱]

می توان تاریخ تأسیس انجمن برادری راگردهم آیی ۵۰کارگر در کارخانهٔ تامسن مِین در ۱۹۴۲ در نظر گرفت. این انجمن در ۱۹۴۴ از هم پاشید. این جامعهٔ کوچک و محلی پدید آمد و متلاشی شد اما مانند هر جامعهای واقعیت آن در زندگی مردم مشهود بود. عامل وجودی آن تنها حضور همزمان گاه و بیگاه اعضای آن در یک تالار گردهم آیی نبود بلکه وابستگیهای متقابلی بود که اعضا حتی هنگامی که از یکدیگر جدا بودند نیز آن را مبنای فعالیت هایشان را قرار داده بودند.

جامعه یا جوامع را نباید به تکه خاکی وابسته دانست. کشورها اغلب 'جوامع دولت ملی' نامیده میشوند و ویژگی خاص آنها این است که مدعی داشتن سرزمین هستند. اما خانواده و دوستی جنبههای حیاتی جامعه هستند. این دو عامل معمولاً وابسته به مکان یا زمان خاصی نیستند، شرکتها یا کلیساها نیز چنین نیستند.

اخیراً این اندیشه را دوباره بیان کردهایم که جوامع لزوماً وابسته به سرزمین نیستند. در قرن هجدهم، استاد اسکاتلندی آدام فرگوسن<sup>۲</sup> (۱۷۲۳–۱۸۱۶) اظهار داشت که مردم امروز از دست رفتن سرزمین را پایان جامعه می پندارند، در صورتی که یونانیان باستان به دشمنانشان که از شهری فتح شده می گریختند می خندیدند.[۲] چهار قرن پیش از آن، قاضی و جامعه شناس برآوردهٔ عرب پیش از جامعه شناسی، ابن خلدون (۱۳۳۲–۱۴۰۶)، رساله ای نوشت دربارهٔ اینکه چگونه جوامع دگرگون می شوند و تردیدی نداشت که جوامع اساساً متحرکاند و روح انسانی آنها را حفظ می کند.[۳]

2. Adam Ferguson

<sup>1.</sup> The Brotherhood of Independet Workers

مرز فیزیکی هر جامعهای زمین است، که محیط حرکت آن نیز هست. در هر نقطهای که ریشه میگیریم دنیای خود را در آن به وجود می آوریم و از این روست که نمی توانیم 'جهان' و 'زمین' را برابر بدانیم. بنابراین، هنگامی که دربارهٔ جوامع در حال حرکت در یک 'جهان'، به صورت جمع، سخن میگوییم، مسئله فرق میکند زیرا هر یک یکسازه است و میراثی از پیوندهای ویژه با محیطی که هم دستآورد بشر است و هم مجموعهای از شرایط طبیعی.

حاصل جمع همهٔ این جهانهای ویژه، مجموعهای از جهانها خواهد بود که بسیار بزرگتر از آن است که زمین بتواند آن را تحمل کند. در این جهان بزرگتر، در این جهانِ جهانهاست که ما جامعهٔ انسانی را مییابیم. از آنجا که جوامع زمین را درمینوردند و بزرگ و کوچک میشوند، پیوسته با یکدیگر تلاقی میکنند و از کنار یکدیگر میگذرند. سرنوشت آنها بستگی دارد به روابطشان با یکدیگر، به ویژه که این روابط بر سهم هر یک از آنها از زمین و منابع متمرکز میگردد. آنها می توانند از طریق تضاد یا کمک میقابل، رقابت یا اتحاد رابطه برقرار کنند. حاصل این کشمکشها سرنوشتی جمعی برای بشریت، به طور کلی، است.

> از گونهٔ حیوانی تا انسان انسان و فرهنگ

جامعهٔ انسانی به طور کلی، و نه فقط جوامع به صورت جمع، به همهٔ انسانها، همهٔ اعضای گونه های حیوانی و انسان اندیشه ورز<sup>۱</sup> گسترش می یابد. اما نباید گونهٔ انسانی را با جامعهٔ انسانی برابر دانست. مانند حیوانات دیگر، ویژگی های اینگونه در میان هر یک از افراد آن توزیع شده است. آنها با هم انسان را می سازند و از طریق روابط اجتماعی شان جوامع را تشکیل می دهند و مجموع این روابط در هر زمان چیزی را پدید می آورد که می توان آن را جامعهٔ جهانی نامید.

برای هر حیوانی نیازهای اساسی بقا شامل وراثت ژنتیکی، ارگانیسمهای فعال، محیطی مساعد و روابط اجتماعی است. جامعه به این معنا انسانی نیست. اگر نزدیک ترین خویشاوندان حیوانی خود ـ شمپانزهها ـ را در زیستگاهی طبیعی در آفریقا در نظر بگیریم می بینیم که پیوسته روابطی اجتماعی را شکل می دهند و از نو می سازند، جو امعی را که نرها در آن مسلط هستند تقسیم و در اجتماعهای انحصاری بزرگ تر مبتنی بر سرزمین ادغام می کنند؛ در اسارت، ائتلاف های ماده برای کاهش سلطهٔ نر به وجود می آید. اما هم در محیط وحش و هم در اسارت در رفتار اجتماعی شمپانزه ها گوناگونی و انطباق پذیری ای رخ می دهد که تنوع گسترده ای را در روابط اجتماعی رایج امکان پذیر می سازد. [۴]

همین انطباق پذیری، که انسان ها نیز از آن بهر مندند، اثبات این قضیه را ناشدنی می سازد که سرنوشت هر جامعه ای با زیست شناسی تعیین می شود. افراد در طول زندگی خود می توانند انواع گوناگون روابط اجتماعی را حفظ و آزمایش کنند. همانگونه که تاریخ انقلاب ها نشان می دهد جوامع ممکن است کاملاً دستخوش دگرگونی اجتماعی شوند.

از لحاظ تکاملی، ارگانیسم انسانی تنها انطباق نیافته، بلکه انطباق پذیری را به وجود آورده است. این ارگانیسم برای چندکارگی آزادی جمعی سودجستن از مجموعهٔ عظیمی از رفتارهای اجتماعی را در شرایط گوناگون امکان پذیر می سازد. دامنهٔ روابط اجتماعی ناشی از رفتار انسان از آزادی انتخاب فردی تا حکومت مستبدانهٔ عده ای بر دیگران گسترده است. از این رو، حتی هنگامی که زیست شناسی ثابت می ماند، تنوع در جامعهٔ انسانی بسیار زیاد است و تبیین منابع این تنوع خود یک حوزهٔ مشخص تحقیق است.

آنچه جامعهٔ انسانی را از جوامع گونههای دیگر متمایز میسازدگسترش فرهنگ یا شیوههای عمل، اندیشه و احساس است که از نسلی به نسل دیگر و از جامعهای به جامعهٔ دیگر از راه یادگیری، و نه از طریق وراثت، انتقابل می یابد. فرهنگ شامل زبان و تکنولوژی است که هر دو متضمن انتقال اندیشهها و امکان هماهنگی پیچیدهٔ عمل است. این امر تا حد زیادی انطباق پذیری را افزایش می دهد.

منظور این نیست که حیواناتِ دیگر فرهنگ ندارند. گرو،های شمپانز، یادگیری و انتقال فرهنگ را در طول زمان در گروه نشان میدهند. اما فرهنگ جوامع انسانی در همه جا بسیار توسعه یافته است به گونهای که ممکن است تأثیری تکاملی بر ارگانیسم انسان اعمال کرده باشد. و این چیزی است که ادوارد ویلسون آن را تکامل همزمان ژن و فرهنگ مینامد. [۵] فرهنگ برای ارگانیسمی که مغز بزرگتر، حنجرهٔ خاص و دورهای طولانی برای رسیدن به بزرگسالی دارد مزیتهایی گزینشی فراهم کرده است که شاید در دورهای حدود پنج میلیون سال از هنگامی که ما نیای مشترکی با شمپانزهها داشتیم تکامل یافته است.

اما هیچ مدرکی دال بر اینکه توسعهٔ فزایندهٔ اخیر فرهنگ \_ از هنگامی که ثبت سوابق تاریخی آغاز شد \_ نیازمند دگرگونی بیولوژیک بوده است وجود ندارد. این توسعه به افزایش مقیاس و شدت روابط اجتماعی انسان بستگی دارد و به ترویج و ارتقای آن نیز کمک میکند. فرهنگ مجموعه فعالیتهایی را فراهم میکند که ما به گزینش آنها میپردازیم و منابعی را خلق میکند که برای انجام دادن این فعالیتها به آنها نیاز داریم. فرهنگ هم محصول تلاش جمعی است و هم وسیلهٔ بیان فردی. زبان این هر دو ویژگی را دارد؛ هنر، علم، آموزش، مذهب و ورزش نیز این ویژگیها را دارند. می توان کیفیتهای انتزاعی این شاخهها را ارزش تلقی کرد.

ارزش ها تلاش های انسان را در جهات معینی هدایت میکنند و نتایج آن تلاش ها بهنوبهٔ خود ارزیابی و اساس تلاش های آینده می شود. این رابطهٔ بازتابی بین ارزش ها، فعالیت ها و محصولات، نیروی انسان را جذب و هدایت میکند و این اساس دگرگونی طبیعت و محیطی است که باستان شناسی نخستین مدارک را برای آن فراهم میکند و از نظر تاریخی در شتابی دائمی است. این ها دستاوردهایی جمعی هستند که با آنها می توان بر تفاوت های فردی تأکید کرد. و این یکی از پارادوکس های مهمی است که ما و حکومت ها را اغلب دچار سردرگمی میکند. فردی شدن <sup>۲</sup>، در قالب خود شکوفایی و برنامهٔ سیاسی، به تر تیب های مشخصی برای سهیم شدن در محصولی جمعی وابسته است.

فرهنگ برای پیاده کردن، دوباره سوار کردن و تعدیل پیوسته به افراد وابسته است، اما حتی بیش از آن به روابط اجتماعی و پیکربندیهای بزرگتر آن روابط \_ جوامع \_ وابستگی دارد. بنابراین، جامعه جایگاه کاملاً مشخصی در نظم جهان ما دارد \_ بین گونهها و فرهنگ و محیطی که ما نیز آن را ساختهایم، روابط ما با یکدیگر قرار دارد که شالوده و حدودی را برای عملکرد ما، که فرد محسوب می شویم، فراهم می سازد. فرهنگ در مقایسه با جامعه، یافتهای دوسویه است. فرهنگ، که بر روابط اجتماعی استوار است، درعین حال ممکن است این روابط را دگرگون سازد. فرهنگ رهنمودها و معیارهایی را فراهم می آورد که مردم در رفتارهای روزانهٔ خود در نظر می گیرند. این ها هنجارهایی هستند که همیشه دوگانهاند، یعنی تا آنجا که ما از آنها پیروی می کنیم به صورت واقعیت درمی آیند اما هنگامی که نمی توانیم با آنها همنوایی کنیم آرمان می شوند. تنظیم رفتار با استانداردهایی که می توان از آنها پیروی کرد، ویژگی اساسی وضعیت انسانی است.

ما انسانیت، معیارهای رفتاری و ارزشهای آرمانی در زندگی انسانی را مدیون فرهنگ هستیم. با وجود این، فرهنگ ممکن است موجب بروز رفتار غیرانسانی، کاربرد تکنولوژی در نسلکشیهای وحشتناک ـ مانند کشتار انسانها در کورههای آدمسوزی ـ نیز بشود. این غمانگیزترین شکل تحریف فرهنگ بود که تکنولوژی روبه گسترش عصر جدید آن را پدید آورد. اما آن رخداد تنها مرحلهای هولناک در دورهای از تاریخ اخیر بود.

اکنون در آستانهٔ دگرگونی کامل گونه ها هستیم؛ مرحلهٔ تکاملی جدیدی با توانش نابودی انسان ها و حتی تغییر وراثت ژنتیک. ژنتیک جدید مهم است زیرا به علم این امکان را می دهد که اساس بیولوژیک حیات انسانی را تغییر دهد حتی هنگامی که نتواند نشان دهد که عامل تعیینکنندهٔ جامعه ژن است. این پنجاه تا صد هزار ژن موجود در گونهٔ ژنتیک انسان پیش شرطهایی را برای فرهنگ فراهم میکنند نه جهتگیری آن را. این جهتگیری با پیوند ارزش های علمی و منافع سرمایه داری پدید می آید و ما را به سرزمینی ناشناخته می بود.

جنس و جنسیت تأثیر متقابل بیولوژی، جامعه و فرهنگ همیشه در بحثهای جنس، تمایل جنسی و جنسیت بحث برانگیزترین موضوع بوده است. دربارهٔ تفاوت جنسها و همچنین دربارهٔ اینکه در روابط زن و مرد چه ویژگی خاص و مناسبی وجود دارد دیدگاههای گوناگونی مطرح است.

شدت مجادله تا اندازهای ناشی از پیچیدگی مسائل است. تأثیر جامعه، فرهنگ و بیولوژیِ انسانی بر یکدیگر نه یکسویه است و نه آشکار. مثلاً ماهیت بیولوژیک انسانها روابط اجتماعی را پدید می آورد و موضوع جنس و جنسیت یکی از اصول درک جامعه است.

انسانها از لحاظ بیولوژیک طوری ساخته شدهاند که خود را از طریق روابطی \_ یعنی روابط اجتماعیی که روابط جنسی نامیده می شود \_ باز تولید میکنند. تغییر توان بالقوهٔ باز تولید بر جامعه تأثیر میگذارد. مثلاً طبق مدارک موجود، مردها در سراسر جهان به دلایل محیطی قدرت باروری را از دست می دهند، این امر ممکن است به معنای کاهش تقاضا برای توانایی فرزندزایی زنان باشد و این نیز به نوبهٔ خود ممکن است آزادی زنان را در روابطشان با مردان افزایش دهد.

اما این یک زنجیرهٔ طولانی علّی با پیوندهای بسیار است. می توان گفت باروری مرد کماهمیت ترین عامل در تعیین شمار کودکانی است که هر زنی ممکن است داشته باشد و روابط مرد و زن به همان اندازه که نتیجهٔ عامل جنسی است حاصل سیاست و اقتصاد نیز هست. غیر از فرزندزایی شیوههای بسیار دیگری نیز وجود دارد که طبق آنها زنان تابع مردان هستند.

عامل جنسی برای جامعه تنها مکانیسم تولید نسل نیست بلکه عامل تمایزی اساسی بین افراد است که وابستگی های متقابلی میان آنها به وجود می آورد. هویت جنسی به دو معنا جهانی است؛ نخست اینکه در مورد همه به کار می رود و به اصطلاح پژوهشگران بازار، مقوله ای جهانی است و دوم اینکه در سراسر جهان موضوعیت دارد به این معنا که هر جا می روید این ویژگی را همراه می برید. به این معنا، واقعیت مرد یا زن بودن از مرزهای جامعه می گذرد و گواه و حدت گونهٔ انسانی است. هویت جنسی، یعنی مرد یا زن بودن، از هنگام تولد خواسته یا ناخواسته و بدون در نظر گرفتن اینکه فرد هم جنس خواه خواهد بود یا ناهم جنس خواه، به وی منتسب می شود.

روابط مرد و زن هرگز به دور از ملاحظات مبتنی بر تفاوت جنسی نیست. مسئلهٔ اساسی برای هر جامعه ای این است که علایق این دو تا کجا باید پیش برود. جوامع از نظر میزان مطلوبیت فعالیت ها و موقعیت های اجتماعی برای هر جنس یا تنها یک جنس فرق میکنند. این تعاریف متفاوت از ویژگی ها و رفتار مناسب برای مرد و زن چیزی است که آن را جنسیت مینامیم، یعنی نشانه هایی که افراد برای نشان دادن تفاوت هویت جنسی خود به کار می برند. تفاوت مرد و زن در دامنهٔ گسترده ای از مسائل روزمره، قیافه، کار، لباس و زبان مشخص است، اما این نشانه ها از فرهنگی به فرهنگ دیگر، در درون جوامع و میان جوامع فرق میکنند.

زبان عاملی است که نشان می دهد که تفاوت جنسیت ممکن است ارتباط مستقیمی با عامل جنسی نداشته باشد. در زبانی مانند زبان فرانسوی هر اسم نشانهٔ تفاوت جنسیت است. خورشید، 'le soleil' در زبان فرانسوی مذکر است، 'ei sonne' در آلمانی مؤنث است، اما جهان به طور کلی در هر فرهنگی جنسیت دارد حتی اگر مستقیماً در دستور زبان به این مسئله اشاره نشده باشد. در فرهنگ چینی اصول مذکر و مؤنث بر جهان حاکم است و با نشانهٔ رازورانهٔ یین-یانگ، که در سراسر جهان شناخته شده است، بیان می گردد. اما جهان درهم پیچیدهٔ ازلی که نیروهای حیات را تفسیر می کند به روشنی نشان می دهد که بیان فرهنگی جنسیت تنها به میزان اندکی با تفاوت های جنسی تعیین می شود. انسانها نیروی تخیل و قدرت خلاقهٔ خود را در بیان جنسیت آزاد می گذارند و این تفاوت بیان هم بین افراد و جوامع مصداق دارد و هم میان آنها.

درعین حال، جنسیت، که عامل سازمان دهندهٔ زندگی اجتماعی است، با عوامل دیگر رقابت میکند و اغلب به منظور استفاده برای مقاصد دیگر پنهان نگه داشته می شود. روابط قدرت به گونه ای جنسیت یافته اند که مردان در سراسر جهان تقریباً همیشه از مزایای ثروت بیشتر از زنان بهره می برند و آسان تر به موقعیت و اشتغال عمومی دسترسی دارند. پدرسالاری، یا حکومت مرد، در حالی که منکر خود است، همچنان تداوم دارد. بنابراین، در جهان سرمایه داری معاصر گروه های سوداگر می کو شند اصول عقلانیت، کارایی و رقابت جویی را تحمیل کنند و مسائل جنسیت زرا از سازمان کار مستثنا بدارند. می توان گفت این امر با تقاضاهای سیاسی برای نوصت های برابر ۴ همساز است، اما ممکن است سلطهٔ مرد را مستحکمتر کند. مری ترغیب کند 'که تلاش کنند تا قدرت نیز به دست آورند [۶]. حقوق را باید مطالیه ترغیب کند 'که تلاش کنند تا قدرت نیز به دست آورند ژا]. حقوق را باید مطالیه کرد همانگونه که مدافعان حقوق زنان در قرن نوزدهم، می کو شید زنان را برخوست، برابری به وجود نمی آورد همان گونه که برابری در برابر قانون در بازار، شروت را دوباره توزیع کرده است. خودداری از بهرسمیت شناختن پی آمدهای تفاوت جنسیت باعث نابودی آن نمی شود. قانون نیز تمایل جنسی را ملغا نمی کند. تمایل جنسی نیرویی اجتماعی و خاصیت فردی ارگانیسمی است. تمایل جنسی، که نیرویی است برای شکل دادن به روابط اجتماعی، از تولید نسل بیولوژیک بسیار فراتر است. تمایل جنسی زوجهای هم جنس را به یکدیگر پیوند می دهد. اما تمایل جنسی به همان اندازه به زوجهای ناهم جنس تعلق دارد که به افراد ناهم جنس. تمایل جنسی کل زندگی اجتماعی را فرامی گیرد.

این بدان معناست که نمی توانیم تمایل جنسی را چیزی بیرون از جامعه بدانیم و آن را به حاشیه برانیم. در واقع، تمایل جنسی و سیلهٔ اصلی همهٔ روابط اجتماعی است و به دلیل روابط قبلی افراد با دیگران به آنها تعلق دارد. تمایل جنسی همچون انرژی به شکل های گوناگون درمی آید؛ در اشیا قرار میگیرد، بتواره می شود، ارتقا می یابد، از آن بهره برداری تجاری می شود، به بهبود محیط سازمان ها کمک میکند، [۷] و در طول زمان در روابط با دیگران و از طریق روابط با دیگران حفظ می شود.

هدایت این نیرو عامل نیرومندی در شکلگیری روابط اجتماعی است به طوری که مثلاً انسانها از روابط جنسی با کسانی که در دوران نخستین زندگی با آنها روابط نزدیک دارند پرهیزمیکنند. این رفتار ریشه در فرهنگ و تابوی نزدیکی با محارم دارد اما می توان آن را پاسخی عاطفی نیز قلمداد کرد؛ پاسخی که ممکن است شالو ده ای بیولوژیک داشته باشد. یکی از توجیه های بارز قضیه این است که تحریم نزدیکی با محارم مانع از بروز نقص ژنتیک ناشی از آمیزش درونگروهی می شود. [۸] اما این پرهیز از آمیزش جنسی، چه افراد از لحاظ بیولوژیک وابسته به یکدیگر باشند چه نباشند، رخ می دهد. مثلاً افرادی که در یک کیبوتس اسرائیلی پرورش می یابند با اینکه از لحاظ بیولوژیک وابسته به یکدیگر باشند چه نباشند، رخ می دهد. مثلاً افرادی که در یک کیبوتس اسرائیلی پرورش می یابند با

تعبیری معقول تر این است که پرهیز از برقراری روابط جنسی با وابستگان نزدیک در نخستین دورهٔ زندگی افراد را به برقراری روابط جنسی فراسوی خانواده ترغیب میکند و بنابراین، روابط میانگروهی اجتماعی تقویت میشود و دامنه و نیروی پیوند اجتماعهای انسانی نیز افزایش مییابد. اگر ممکن بود در چرخهٔ تکامل گزینشی فطری صورت گیرد آن گزینش را میشد نتیجهٔ شانس بیشتر گرو،های بزرگتر برای بقا و تنازع نسل پنداشت.

بنابراین، تمایل جنسی در حکم داده، وسیله و نتیجه با کل پیکربندی روابط اجتماعی پیوند دارد. همانطور که جامعه تغییر میکند رفتار جنسی نیز تغییر میکند. در گذشته، پس از دورههای آزادی بیان جنسی به طور متناوب دوره های محدودیت بیان جنسی مستولی می شد. ایجاد فضای بازتر در رژیمهای سیاسی و کاهش کنترل اجتماعی با آسانگیری جنسی در اروپا در دههٔ نخست و دههٔ شصت قرن بیستم ارتباط داشت. تأثیر نظریهٔ روانکاوی زیگموند فروید و نقاشی شهوانی گوستاو کلیمت<sup>۱</sup> بر طبقات متوسط در دههٔ نخست قرن ه مانند تأثیر گروههای رولینگ استونز<sup>۲</sup> و کارنابی استریت<sup>۳</sup> (با کمک قرص ضدبارداری) در بازاری انبوه بود.

اینگونه سخن گفتن از بروز تمایل جنسی نشان میدهد که این تمایل از مرز گروهها و جوامع میگذرد و به آسانی هنجارهای موجود برای رفتار جنسی مناسب را زیرپا میگذارد. زنی که در بنگلادش متولد شده و پرورش یافته و اکنون به غرب رفته است این انتظار عمومی را که باید در انظار بدون حجاب ظاهر شود آشکارگی آزاردهندهای می یابد. برعکس، زنی غربی که با بازوان برهنه در خیابانهای داکا قدم میزند با تحقیر مردم مواجه خواهد شد. درعین حال، فرهنگ با این برخوردها پیوسته به رویارویی فراخوانده می شود و از طریق آنها تغییر میکند.

انسانها بین پذیرش همگانی این نکته که مرد و زن دو جنس متفاوت هستند و تنوع ظاهراً نامحدود بیان فرهنگیِ این تفاوت گرفتار آمدهانند. تنش جنس و جنسیت، میان اختلافی بیولوژیک و تعریف فرهنگی آن است که همیشه باید در روابط اجتماعی واقعی برطرف شود.

**تکامل و تاریخ** داستان تغییر فرهنگ و جامعه، که تاریخ بشر است، در کـلی.ترین مـفهوم آن بـیان

3. Carnaby Street

<sup>1.</sup> Gustav Klimt

<sup>2.</sup> The Rolling Stones

می شود، پس بی جا نیست که آن را روایت کلان <sup>۱</sup> نامید اند. خود آگاهی جمعی خود یکی از ویژگی های فرهنگ است و به ما امکان می دهد در گزارش هایمان از گونهٔ انسانی، افراد، فرهنگ و جامعه خطوط زمانی متفاتی را مشخص کنیم. کنار همقرار دادن این خطوط زمانی نشان دهندهٔ گوناگونی خارق العادهٔ زندگی واقعی است. جداکردن این خطوط نیز زمینهٔ تحلیل و بررسی دقیق را فراهم می آورد و امکان نظریه پردازی دربارهٔ تأثیر متقابل آنها را به وجود می آورد.

حفظ خطوط زمانی متفاوت برای فرهنگ، جامعه و گونه از بروز خطاهای عمدهای جلوگیری میکند که در فرایند تفکر دربارهٔ گذشتهٔ انسان رخ مینمایانند. ما در دام این اندیشه نخواهیم افتاد که افراد امروز باهوش تر، خلاق تر، یا دلسوز تر از انسانهای دههزار سال قبل هستند. آنها صرفاً در شرایط کاملاً متفاوتی زندگی میکنند. همچنین، اگر قرار است برحسب گونههای حیوانی بیندیشیم، باید مراقب باشیم مزیتهای اجتماعی را منحصراً انسانی تلقی نکنیم.

با این حال، این اندیشه که توسعهٔ فرهنگ ـ به ویژه از نوع فنی، که در آن هر اخـتراعی زمینهٔ اختراع بعدی است ـ نشان دهندهٔ پیشرفت جامعه از حالت وحشیگری به بربریت و سپس به تمدن است به گوشه ای رانده می شود. این باور در قرن نوزدهم در غرب مسلط بود. همچنین می توان از این عقیده فاصله گرفت که جوامع باید از مراحل ضروری تکامل بگذرند تا به حالت کاملاً 'مُدرن' برسند. این عقیده نشانهٔ اید تولوژی مسلط غرب در قرن بیستم است.

آهنگ و گوناگونی تغییرات فرهنگ تنها نشاندهندهٔ استقلال نسبی روابط اجتماعی است. درعینحال، همزمان در جامعهای خاص می توان به طرق مختلف اوضاع را اداره کرد. در ایالات متحد امریکا امروزه پدرسالاری در خانواده های مسیحی بنیادگرا و برابریخواه و در میان زن و شوهرهایی که از نظر سیاسی لیبرال هستند هنوز وجود دارد. شاید هم سازمان جمعی مشابهی در دوره های متفاوت تاریخی وجود داشته است، مثلاً دموکراسی مستقیم در یونان باستان، دموکراسی رایج در میان بومیان امریکایی پیش از تشکیل ایالات متحد یا در باشگاههای خدماتی یا تعاونی ها در دورهٔ کنونی. سخن گفتن از توسعهٔ فرهنگ برحسب برخورداری از دست آوردهای گذشته که همان مفهوم تمدن فزاینده ای است که در قرن نوزدهم مطرح گردید تا اندازه ای معقولانه است. اما از سوی دیگر فرایند دائمی پیاده کردن و بازسازی در ارتباط با جامعه نیز وجود دارد. به این دلیل است که جهت روشنی در تکامل آن به چشم نمی خورد. ترتیبات اجتماعی متفاوت، بسته به شرایط تاریخی، ارزش بقای متفاوتی دارند.

روی همرفته، در مورد جامعهٔ انسانی شاید بتوان گفت توسعهٔ فرهنگ حفظ شبکه های بسیار پیچیده تر روابط اجتماعی را امکان پذیر ساخته است، اما وقتی جامعهٔ خاصی را در نظر میگیریم، مسیر آیندهٔ آن همیشه باز خواهد بود. سرنوشت سازمان های سوداگری در این جا آموزنده است. اندازهٔ بزرگ به خودی خود هرگز موفقیت یا بقا را تضمین نمی کند و سرنوشت الگوهای خاص روابط اجتماعی، مثلاً تمرکز یافتن در برابر تمرکز نیافتن، همیشه وابسته به شرایط و اوضاع و احوال است.

جامعهٔ انسانی نه حالت ثابت دائمی دارد و نه به گونهای اجتناب ناپذیر در حال پیشرفت است. در هر دو حالت، وضعیت چندان جالب نخواهد بود. جامعهٔ انسانی هم در برابر دگرگونی فرهنگی مقاومت میکند و هم تسلیم آن می شود؛ هم گرفتار آرمانگرایی است و هم بیمهای ویرانگر و فاجعه آمیز؛ تابع تجربهٔ جمعی است و، یا

گاهی جامعهٔ انسانی به نظامی کاملاً کارا تشبیه میشود، اما بیشتر شبیه بنایی زهواردرفته است که نیاز به نگهداری و تعمیر دائمی دارد. با افزایش جمعیت جهان، که اکنون حدود شش میلیارد نفر است، کرهٔ زمین، که از آفرینش انسان تاکنون و سعت نیافته است، نیاز به بازسازی پی درپی دارد. آگاهی از خطرهایی جهانی که بشر را تهدید میکند باید مشوق فرد برای تلاشهای جدید در جهتِ همکاری جهانی گردد. اگر موفق شویم، این موفقیت پیروزی امید بر تجربه خواهد بود.

#### شکل دادن به جهان

برای هر یک از ما، زندگیکردن به معنای ساکن بودن در جهانی است که خود آن را نساختهایم و تنها میتوانیم و به بخش کوچکی از آن شکل دهیم. جوامع ما نیز با محیطی که انسانهای پیش از ما شکل دادهاند به شکل پیچیدهای درگیرند. روابط اجتماعی ما با چیزهایی پیوند دارد که بخشهای متحرک یا آشکار آن افراد، ماشینها، ساختمانها، کالاها، تصویرها و متنها هستند. این عوامل روابطی راکه وابسته بدان هستند هم آشکار میسازند و هم پنهان میدارند. در جهان اشیا ماکار کودکان را در تولید فرشهای زیبای شرقی، یا اجتماعی راکه با خط لولهٔ نفت جدا شده است فراموش میکنیم.

اما درگیری های جمعی ما با جهان و ساختن محیط زمینهٔ اصلی تبیین روابط اجتماعی ماست. این روابط حاصل جمع فرهنگ گذشته، توانایی های گونهٔ انسانی و روابط اجتماعی است. این روابط واقعیت تجربهٔ انسانی است که تغییرات آن به عنوان تاریخ ثبت شده است و باید، پیش از در نظر گرفتن ماهیت ویژهٔ جامعهٔ انسانی، آن را تبیین کرد.

**پول و سرمایه** در تاریخ بشر، صرفنظر از پیشرفت علم و تکنولوژی، فـراگـیرترین دگـرگونی در روابط فرهنگ و جامعه، پیدایش پول است. از آنجاکه برای زندگی کردن به آن نیاز داریم معمولاً اهمیت آن را در زمینههای گستردهتر فراموش میکنیم.

از لحاظ فرهنگی پول مؤثرترین و گستردهترین مقیاس ازرش است. پول به ما امکان می دهد اشیا و فعالیت ها را با بهای آنها در بازار مقایسه کنیم. در جایی که افراد برای پول کار می کنند می توان برای چیزهایی که خرید و فروش نمی شوند هم ارزش پولی تعیین کرد. می توان برای اوقات فراغت هم با محاسبة درآمد از دست رفتهٔ ناشی از کار نکردن قیمتی گذاشت. ارزش های مذهبی خرید و فروش نمی شوند اما می توان پرسید که افراد برای رعایت آنها چقدر از خودگذشتگی دارند. می توان انواع غذاها را با یکدیگر یا با لباس، کالاهای مصرفی را با مسکن، یا خدمات اجتماعی را با هزینه های نظامی مقایسه کرد. مهم تر از همه اینکه در مورد تولید می توان هزینه های مواد خام، کار و سرمایه را با سود ناشی از فروش مقایسه کرد.

ارزش بازار یک چیز است و آنچه که هو فردی ارزش حقیقی می داند چیزی دیگر. هر کس به گونهٔای خاص خود میکوشد ارزش های خود را تحقق بخشد و ارزش حقیقی را بیابد و در این میان توجهی ندارد که دیگران چه می اندیشند یا ارزش بازار چیست. تقریباً همه چیزهایی دارند که هرگز تصور فروختن آنها را بسه خود راه نمیدهند اما ممکن است به خاطر ایمان یا دوست داشتن فرد دیگری از همه چیز خود دست بکشند.

ما معمولاً به سادگی تن به برقراری تعادل میان ارزش هایی مانند سلامت، آزادی، حقیقت و شهامت که منحصر بهفرد و مقایسه ناپذیرند نمی دهیم. چه کسی می تواند بگوید که سلامت ارزشمند تر از آموزش است. مردم اغلب از استفاده از مقیاس های پولی در این حوزه ها ناخرسند می شوند و به همین دلیل است که بسیاری از کشورها نظام های تأمین اجتماعی برای مردم دارند زیرا در حالی که پول مقیاس های ارزش مشخصی را فراهم می کند باز هم ممکن است اعتبار نظم پنهان ارزش براساس قیمت را نپذیریم. این ارزش ها با نظر سنجی دموکراتیک در مورد قضاوت های ارزشی اعضای جامعه تعیین نمی شوند، بلکه ثروت و قدرت خرید مؤثر که به گونه ای بسیار نابرابر توزیع می گردد آنها را مشخص و معین می سازد.

هزینهٔ کسانی که بیشترین پول را دارند تأثیری نیرومند بر سلسلهمراتب ارزشها در هر بازاری دارد. تورستاین وبلن ( (۱۸۵۷–۱۹۲۹)، جامعه شناس و اقتصاددان، معتقد است که پول اغلب تنها صرف 'مصرف اَشکار ' می شود تا دیگران ببینند که شخص ثروتمند است.[۹] میزان خرج کردن پول نشان دهندهٔ پایگاه اجتماعی فرد است.

اما این خرجکردن نیازمند داشتن درآمدی است که معمولاً از ثروت و کنترل منابعی که درآمد پولی تولید میکنند به دست میآید. به سخن دیگر، در پس عینیت آشکار و دقیق بودن پول، مقیاس تعیین ارزش در قدرت و جامعه نهفته است. در جامعهٔ مدرن این قدرت اجتماعی به شکل سرمایه درآمد.

مفهوم اصلی سرمایه، که در 'سرمایهداری' مطرح شده است، پولی است که به عنوان وام متمایز از بهرهٔ آن وام به کار گرفته می شد. بنابراین، این اصطلاح به همهٔ کاربردهای دیگر واژهٔ 'سرمایه'که به معنای آنچه اول و مهم تر است، رهبری می کند یا در رأس قرار می گیرد، مانند 'پایتخت' – اشاره دارد. این مفهوم به نحو جالبی مشخص و روشن بود. سرانجام، در قرن هجدهم اقتصاددانان این واژه را به گونه ای بسط دادند که هم شامل منابع مالی گردد و هم دربردارندهٔ هر نوع ثروتی که می توان

<sup>1.</sup> Thorstein Veblen

آن را دستمایهٔ تولید ثروت در آینده کرد. در همان زمان، رهبران کشورها انتظار داشتند علم جدید اقتصاد سیاسی به آنها نشان دهد چگونه ثروت بیشتری کسب کنند. یکی از مورخان علم اقتصاد نارضایی خود را از این شیوهٔ کاربرد این واژه اینگونه بیان کرده است:

اگر اقتصاددانان این درک را داشتند که به جای گسترش معانی این واژه تنها آن را در معانی پول و حسابداری به کار گیرند، ما را از این همه جروبحثهای نامربوط، بیهوده و کاملاً احمقانه رهایی میبخشیدند.[۱۰]

اما البته اقتصاددانان سیاسی در جست وجوی رازهای این پدیده بودند که چرا پول ارزش دارد و دریافتند که پول تنها در رابطه با کاربرد خود و در رابطه با آنچه میخرد، یا با آنچه که برای ساختن چیزهایی که خریده می شود به کار می رود ارزش می یابد. در هر صورت، اندیشهای که در پس سرمایه هست، حتی در معنای مالی اولیهاش، مفهوم ارزشی بود که ممکن است اساس ارزش های آینده باشد؛ تعیمم دادن ارزش از پول به چیزهایی که می توان خرید تنها بسط و گسترش مفهوم واقعی آن بود.

بنابراین، با توجه به دگرگونی انقلاب صنعتی در اروپا در اواسط قرن نوزدهم کارل مارکس بدیهی می دانست که سرمایه، فراتر از منبع مالی، بیش از هر چیز دیگری به معنای قدرتهای تولیدی صنایع مدرن است که در تملک کسانی بود که به تازگی 'سرمایه دار' نامیده می شدند. مارکس دربارهٔ نظام سرمایه داری نوشت، نه دربارهٔ جامعهٔ سرمایه داری. برای او این نظام نظام 'بورژوایی' بود که نشانهٔ خاستگاه شهری طبقهٔ جدید کارخانه داران محسوب می شد. اما او پیوندی حیاتی جامعه و سرمایه را آشکار کرد، زیراکارخانه ها بدون کار بی ارزش بودند. بنابراین، سرمایه مایه رابطهٔ اجتماعی سرمایه دار و کارگر بود. آنچه یکی در تملک داشت وابسته به کار دیگری بود و آن کار به سرمایهٔ اولی وابستگی داشت.

در واقع، سرمایه بهشیوههایی که مارکس پیشبینی نکرده بود و فراتر از هرگونه تقابل سادهٔ سرمایه داران و کارگران رشد یافته است. سرمایهٔ مالی به اندازهٔ سرمایهٔ صنعتی مهم است. بخش بزرگی از این سرمایه نشانهٔ پساندازهای صندوقهای بازنشستگی و شرکتهای بیمه است. دارایی فکری، مالکیت حقوقِ اختراعات، فیلم، کتاب و نرمافزار کامپیوتری شکلی از سرمایهٔ فرهنگی است که در جامعهٔ معاصر اهمیتی فزاینده یافته است. همینگونه است تواناییهای آموزشی افراد در مشاغل تخصصی که نیاز به طی دورههای طولانی مطالعه و تحصیل دارد. این سرمایه انسانی است. اینها به غیر از سرمایه به صورت زمین یا ساختمان و سرمایهٔ اجتماعی است، که زیربنای نظم اجتماعی، سازمان اجتماعی و اطمینان پذیری در روابط اجتماعی را فراهم میکنند که ارزشهای آینده به آن بستگی دارد.

این گوناگونی سرمایه حاصل تغییر مالکیت آن است. در حالی که ثروت هنوز بیشتر در دست افراد معدودی در جوامع غربی است، دولت بزرگ ترین کارفرماست و بخش بزرگی از جمعیت در قالب مسکن و حقوق بازنشستگی سرمایهٔ کافی دارند تا مبادا به فکر انقلاب بیفتند و این حربهای بود که مارکس نزدیک به یک قرن برای ترساندن طبقات حاکم از آن سود جست.

رویارویی مالکان و کارگران در محل کار دیگر رابطهٔ اجتماعی اصلی جامعهٔ معاصر نیست. رابطهٔ اصلی رابطهٔ بین فراهمکنندگان خدمات و مصرفکنندگان است که در آن هر معاملهای، صرفنظر از اینکه سرمایه چگونه توزیع شده است، کمکی در خور توجه (ولو منفی) به سرمایه محسوب می شود. بنابراین، از آنجا که سرمایهداری وحدتی جهانی دارد، این روابط نیز در معرض دگرگونی جهانی قرار دارند.

اکنون این مهم تقریباً پذیرفته شده است که سازمان دهی سرمایه برای شکل دادن به روابط اجتماعی بین افرادی که ارتباط مستقیمی با یکدیگر ندارند عمیقاً مهم است. از این روست که ما از جامعهٔ سرمایه داری سخن میگوییم. اما این تنها مورد خاصی از رابطهٔ پولی است که در آن مبادلات براساس اعتماد به اثبات پول و اعتماد به افرادی که از آن استفاده میکنند رخ می دهد. پولی که از آن بد استفاده می شود، آنگونه که در آلمان در دههٔ بیست رخ داد، ممکن است ویرانی به بار آورد و جامعه را بی ثبات سازد. بدون تورم گستردهٔ آن سال ها، ممکن بود نازی ها هرگز به قدرت نرسند.

پولی که خوب به کار گرفته شود به آسانی به هر پول دیگری تبدیل میگردد. این بدان معناست که معاملهٔ مشتری و مغازهدار تنها نقطهای از زنجیرهٔ روابطی است که در سراسر جهان وجود دارد. به کمک ارتباطات اواخر قرن بیستم، فروشنده و خریدار، تولیدکننده و مصرفکننده می توانند از هر فاصلهای یا هم معامله کنند. پول در اقتصادی جهانی همهٔ ما را به هم پیوند می دهد و در همان حال، ما را از وابستگی به تولیدکننده یا خریدار آزاد میکند. بدینسان، پول نیرویی است هم برای فردی شدن و هم برای جهانی شدن.

مسئلهٔ اصلی جامعه این است که اعتماد عمومی به پول که آن را وسیلهٔ جهانی مبادله و مقیاس ارزش قرار داده است متضمن تن در دادن به تمرکز سرمایه نیز هست که اجازه می دهد شمار اندکی از افراد، به ویژه شرکتهای بزرگ، بر ارزش ها نفوذ داشته باشند. مثلاً نگرانی مردم سراسر جهان دربارهٔ محیط زیست در شرایط گرمایش جهانی در حال حاضر در نتیجهٔ قدرت شرکتهای بزرگ انرژی بی اثر شده است. گروههای معدودی می توانند تصمیماتی را به مرحلهٔ اجرا بگذارند که نهادها تاب مقاومت در برابر آنها را ندارند.

نهادها و جمع ها وابسته نبودن پول به کنترل و نظارت شخصی، پذیرش گستردهٔ آن، رواج آن در فراسوی زندگی من و شما، شیوهٔ نفوذ آن به جنبه های دیگر زندگی انسان و نیاز به اداره و کنترل فنی آن ویژگی های منحصر به فرد آن نیستند. در واقع، پول با ایس خصایص به صورت یکی از مهم ترین ویژگی های کلی جامعهٔ انسانی در می آید: نهاد اجتماعی.

پول در قالب نهاد نشان میدهد که روابط مردم در پس محاسبهٔ ویژگی های انتزاعی اشیا پنهان است. به طور کلی، نهادها روابط اجتماعی را در اشیا و تکنولوژی، در حوزه های زندگی ـ که در مورد پول آن را 'اقتصاد' می نامیم ـ شکل میدهند. نسهادها زایـیدهٔ شـیوه های عـمل اجـتماعی هستند کـه گسترده، غیر شخصی و کنترل پذیرند و با این حال، همیشه در برابر کنترل مقاوم هستند.

آنچه که در مورد پول و اقتصاد مصداق دارد به همان اندازه با حوزههای مختلف زندگی مانند حقوق، آموزش و پرورش، علم، ورزش، پزشکی، هنر، حکومت \_ با نهادهایی مانند دادخواهی، آزمون، تجربه، پیوندهای اعتقادی، رقبابت، مشورت، نمایشگاهها و انتخابات \_ نیز تطبیق میکند. هر یک از آنها در روابط اجتماعی و از طریق روابط اجتماعی حفظ می شوند حتی هنگامی که هر یک زندگی ما را محدود میکنند، شکل می دهند و تسهیل می سازند. در جهان معاصر حوزه هایی از زندگی که نهادها در آن قرار دارند به میدان هایی برای عرض اندام متخصصان حرفه ای که همهٔ ما به آنها و ابسته ایم ـ مثل بانک داران، وکلای دادگستری و معلمان ـ تبدیل شده اند. همچنین، صرف نظر از اینکه فعالیت هایی که در هر حوزه به وجود می آید تا چه اندازه تخصصی است، این فعالیت متضمن مشارکت گروه کثیری از افراد است تا صرفاً متخصصان.

استوار ساختن نهادها بر پایهٔ روابط اجتماعی یکی از مهمترین وظایف جامعه شناسی در جهان معاصر است. جامعه شناسی به این نکته می پردازد که نهادها بر پایهٔ روابط اجتماعی نهاده شده اند و در جامعهٔ بزرگ جای گرفته اند. در این میان، حوزه هایی مانند حقوق، علم، پزشکی و اقتصاد که اغلب به نظر می رسد منحصراً در اختیار متخصصان باشند مستثنا نیستند و برعکس، شامل این قضیه نیز می شوند. در فصل ۴ به این موضوع پرداخته شده است.

فعلاً باید یادآور شد که نهادها چگونه تعاریف فرهنگی روابط اجتماعی را در برمیگیرند ــ همانگونه که ارزشها و تکنیکها را در برمیگیرند. مسئلهٔ اصلی برای نهادها، صرفنظر از افراد درگیر، تعریف شیوههای عمل درست است. اما آنها، هر چقدر هم که سخت تلاش کنند، هرگز از بند وابستگی انسانی نمیدهند.

هر کاری که در جامعه انجام میشود بهدست مردم انجام میشود. این مطلب در مورد نهادها هم درست است و در مورد همهٔ طرحها نیز مصداق دارد، خواه طرحهای بزرگ، مانند کاوش فضا، یا طرحهای نسبتاً کوچک مانند نقاشی خانه. این مسئله نه با ارجاع به ویژگیهای شخصی افراد درگیر بلکه با منطق کلی شیوههای عمل انسانی در رابطه با جهان تبیین میشود.

شیوههای عمل در رسوم، قراردادها، کاربردها، شعایر، سبکها، آداب، مد، سلیقه، برنامهها، طرحها، شیوهها، قوانین، و همچنین در نهادها شکل میگیرند. آنها در جهان بهگونهای جای گرفتهاند که افراد در محیطهای مادی معین و در حالی که مقاصدی عملی در ذهن دارند با یکدیگر رابطه برقرار میکنند. مرزهای پیرامونی اغلب حاصل پیوند مردم است. کارکردن هم بهمعنای تعلق داشتن به یک شرکت است و هم بهمعنای رفتن به کارخانه. یادگیری نیز هم بهمعنای تعلق داشتن به یک لاسی از دانش آموزان است و هم به مفهوم رفتن به مدرسه.

گاهی مرزها در مفهوم فیزیکی و اجتماعی چنان دقیق منطبق می شوند که

فعالیت ها را منحصراً گروهی از افراد پشت دیوارها مثلاً زندان، پادگان یا آسایشگاه ـ انجام میدهند. اروینگ گافمن ( ۱۹۲۲–۱۹۸۲) با 'نهادهای تـام'<sup>۲</sup> نـامیدن ایـن گروهها توجه ما را به این مسئله جلب کرد و نیز به این واقعیت کـه فـعالیتهای اجتماعی بسیاری در 'مؤسسهها'ی گوناگون رخ میدهد که ما به گونهای مبهم به آنها را تکنولوژی، فرد یا محیط مینامیم.[۱۱]

اغلب ساختمان نام نهاد میگیرد \_ مثل کلیسا، دانشگاه یا اداره. هرگز نمی توان از ابتدا مطمئن بود که سخن از ساختمان یا افراد است یا مجموعهٔ شیوههای عمل. گافمن نهادهای تام مورد نظر خود را 'دورگهها'<sup>7</sup>، پاره اجتماع<sup>4</sup> و پارهسازمان<sup>0</sup> مینامد. برونو لاتور<sup>ع</sup> میگوید همهٔ این ترکیبهای جامعه و طبیعت، یا 'مجموعهها' به اصطلاح او، 'دورگه' هستند و مثالهایی که او ارائه میکند حتی کارخانهٔ برق اتمی و سوراخ لایهٔ ازن را در برمیگیرد.[۱۲] این نوع بیان برانگیزنده ما را وامی دارد شیوههای ارتباطاتی طبیعت و جامعه را تشخیص دهیم.

تولید و سازمان دهی معمولاً در مورد اشیا صورت میگیرد. مثلاً اتومبیل را در نظر بگیرید. اغلب دربارهٔ 'تأثیر اتومبیل' چیزهایی می شنویم. اما اگر تولید کننده ای نباشند، اتومبیل هم وجود نخواهد داشت. اگر رانندگان نباشند، تأثیری هم در کار نخواهد بود. اتومبیل هنگامی که رانده می شود یک واحد انسانی و ماشینی است و بدین سان، عاملی در ساختن جهان ما. همین گونه از 'خانوار'<sup>۷</sup> سخن میگوییم. خانه با افرادش واحد خریدی است که برای پژوهشگران بازار معنا دارد. در خانوار و از طریق خانوار است که اعضا مصرف و هزینه میکنند. نیازی نیست که در اینجا از 'خانواده' سخن بگوییم.

اما چه چیزی این اشیای دورگه را به هم پیوند میدهد؟ البته که انسانها، هر چند به شیوههای گوناگون که من به این دلیل آنها را جمعهای انسانی می نامم. اما در مورد روابطی که آنها را به هم پیوند میدهد و آنها را به صورت موضوع مورد علاقهٔ ما در

- 1. Erving Goffman
- 3. 'hybrids'
- 5. part Organization

- 2. 'total Institutions'
- 4. part community
- 6. Bruno Latour

7. Household

می آورد می توان تحقیق گسترده ای انجام داد. به ویژه روابط اجتماعی نهفته در آنها اغلب مبهم و ناشناخته است. حتی نمی دانیم هر خانواری اصولاً چند نفر است، تا چه رسد به اینکه بدانیم آنها چگونه با یکدیگر رابطه برقرار میکنند. این سؤال ها باز هستند و پاسخهای آنها به واقعیت های موردی بستگی دارد.

میدانیم که روابط اجتماعی برای نهادها و جمعهای انسانی اهمیت اساسی دارد و آنها نمی توانند بدون این روابط زندگی کنند. اما این روابط آشکار نیستند. درست است که جامعه زندگی اجتماعی ما را امکان پذیر می سازد و به ما امکان بر آوردن نیازها و پروراندن تخیلاتمان را می دهد، اما ناچاریم واقعیت آن را در تجربهٔ خود از جهان جست وجو کنیم. این امر در مورد کشورها نیز به شکل خاصی صدق می کند.

#### کشورها و ملتها

مردم در کاربرد روزمره، اغلب امریکا، بریتانیا، یا آلمان را «جامعه» می نامند. اما بحث دربارهٔ جمعهای انسانی باید فرد را به درنگ و اندیشه وادارد. ممکن است روی نقشه جمعهای انسانی برچسبهایی برای سرزمینها باشد و این بستگی دارد به اینکه نقشه در چه زمانی و در کجا درست شده است. امریکا ممکن است یک قاره یا دو قاره یا یک واحد سیاسی باشد. بریتانیا آیا تنها یک جزیره است؟ آلمان پیش از آنکه در ۱۸۷۰ تبدیل به کشور شود یا بین سالهای ۱۹۴۵ و ۱۹۸۹ که دو کشور بود کجا قرار داشت؟

حتی در سطح شعور معمولی نیز باید چیزهایی بدانیم تا بتوانیم این واژهها را بهدرستی به کار ببریم. واژههای 'امریکاییها'، 'بریتانیاییها' و 'آلمانیها' نیز مبهم هستند. آیا آنها به شهروندان دولت ملی اشاره دارند یا به کسانی که از فرهنگ مشترکی برخوردارند. هر چه باشد، مردم آلمانیزبان ممکن است شامل اتریشیها و برخی از مردم سوئیس بشود. ممکن است منظور از امریکاییها به مردم خارج از ایالات متحد باشد، در حالی که 'بریتانیایی' هم ممکن است به مردمی اشاره داشته باشد که حق ندارند بیایند در بریتانیا زندگی کنند.

با اشاره به 'جامعه' یا 'فرهنگ' امریکایی، بریتانیایی و آلمانی هیچ چیزی

روشن تر نمی شود. ارجاع به زبان نیز به فهم قضیه کمکی نمیکند. ممکن است زبان آلمانی رسانندهٔ فرهنگ آلمانی باشد، اما امریکایی ها و بریتانیایی ها با اینکه به زبان انگلیسی سخن میگویند در فرهنگ انگلیسی اشتراک ندارند. اگر از 'قدرت جهانی فرهنگ امریکا' سخن گفته شود گویی از امریکایی شدن جهان سخن گفته شده است. این مسئله نیاز مصرفکنندگان بازار جهانی است نه نیازهای ایالات متحد امریکا که به هالیوود فرمان می دهد. به جای امریکایی شدن «جهانی شدن» را بگذارید و بدین ترتیب، فرهنگ ایالات متحد امریکا در خطر قرار میگیرد.

بنابراین کشور چیست؟ در این تعریف باید دستکم چهار وجه را در نظر گرفت: ۱. ملت: مجموع افرادی که ملیت مشترکی دارند. ۲. فرهنگ: شیوههای عمل، اندیشه و احساس که می توان آن را فراگرفت. ۳. دولت: نهادهایی که مصلحت عمومی را به اجرا درمی آورند. ۴. سرزمین: منطقهای زمینی، دریایی یا هوایی.

اینها چیزهای بسیار متفاوتی هستند که اغلب با هم انطباق ندارند اما هنگامی که از امریکا یا آلمان سخن میگوییم آنها را با هم در نظر میگیریم. اغلب در این نقطه است که جامعه مطرح میشود. به سخن دیگر، هنگامی که دولت، سرزمین، ملت و فرهنگ را به هم پیوند میدهیم جامعه شکل میگیرد.

بنابراین، درکاربرد هر روزه و در میان جامعه شناسان امروزی، اصطلاحاتی مانند آفریقای جنوبی، کنیا، شیلی و غیره اغلب برای کشورها یا جوامع به کار برده می شود بی آنکه تمایزی بین آنها برقرار باشد. بنابراین، می توان گفت 'جامعه' اصطلاحی است که تجربهٔ ما را از ارتباطات نزدیک سرزمین، دولت، فرهنگ و ملت به هم پیوند می دهد.

با این حال، واژهٔ 'کشور' یا'سرزمین' بیشتر نشانهٔ این پیوندهاست. افزون بر این، اینها دولتهای ملی نیز هستند، یعنی ما باید ارتباطات ملت و جامعه را مشخص کنیم. اگر چنین کنیم خواهیم دید که دولتهای ملی تنها شکل خاصی از جامعه هستند. در واقع، برخی به این نتیجه رسیدهاند که نامهایی که بر کشورها گذارده می شود مسعنای کامُلاً روشنی یا هیچ ارجاعی به جامعه ندارند. نبوربرت الیاس <sup>۱</sup> (۱۸۹۷–۱۹۹۰)، جامعه شناس مشهور این نامها را 'نمادهای کلامی موجودی جمعی با ویژگی های ملکوتی 'نامیده است.[۱۳] مورخان هم ممکن است همین قدر شکاک باشند. مورخ بزرگ تمدن های جهانی، آرنولد توینبی ( ۱۸۸۹–۱۹۷۵) نامهایی مانند فرانسه را 'اسامی خاص اساطیری 'نامید که از نامهایی مانند 'ماریان' یا 'خروس فرانسوی' به واقعیت نزدیک تر نیستند.[۱۴] از این لحاظ، ایالات متحد و 'عموسام' نیز به یک اندازه مبهماند.

لازم نیست تا این اندازه شکاک باشیم. دلیل اینکه این اسامی تا این اندازه مهم هستند این است که در داستانها و افسانهها پیوستگی بهوجود می آورند. آنها به واقعیتهای پیچیدهای اشاره میکنند که در آن دولت، فرهنگ، سرزمین یا ملت بهشیوههای نامنظم و گوناگونی، که مرزهای دقیقاً هماهنگی ندارند، پیوند می یابند. به این معنا، کشورها نوع ویژهای از جمع انسانی هستند. آنها چیزی بیش از جامعه هستند، اما، مانند هر جمع انسانی، روابط اجتماعی برای بقای آنها حیاتی است.

کشورها، یا در روزگاران پیشین و حتی اکنون 'اقوام' هنگامی که از سرزمین جدا میشوند، موضوع داستان بزرگ بشریت هستند، و از آن هنگام، موضوع نخستین حکایتها. جامعه جایگاه مهمی در این داستان دارد، اما تمام داستان نیست و نقش کمتری از بزرگترین جمع \_ یعنی بشریت \_ دارد.

جهان

در مراحلی در قرن بیستم، که در آن جهان و نه سرزمینها همچون عرصهای است که در آن سرنوشت نوع بشر و جامعه تعیین میشود، آگاهی جمعی جدیدی پدیدار شده است. علایق نخستین سالهای قرن بیستم تحت استیلای اندیشهٔ تضادِ طبقاتیِ زایندهٔ بحرانِ نظمِ اجتماعیِ درآمد. در نیمهٔ قرن، دولتهای ملی مبنای درک وضعیت انسانی را تا حد زیادی تعیین میکردند و راهحلهای خود را برای مقابله با تضادهای درونی، نسخههای جهانی معرفی میکردند.

این اندیشههای متضاد درون جامعه راه را برای پیدایش بینشی جهانی هموار کرد. تنها به ضربهای بیرونی نیاز است تا فرد بفهمد در تقابل ما و آنها، مردان و زنان، سرمایهداران و کارگران وحدت بزرگتری نهفته است. می توان چنین استنباط کرد که این روابط به شیوه های گوناگون افراد را در هر کجا که هستند تقسیم و متحد می کنند. این پیام چهرهٔ سر شناس فلسطین، ادوارد سعید، است که ' شرق' همان ساخت کهن غرب را دارد که سعی می کند سراسر جهان را کنترل کند.[۱۵] وجود غرب و شرق مستلزم یکدیگر است و این دو نمی توانند جدا از یکدیگر وجود داشته باشند.

ضربه های متعدد در اواخر قرن بیستم \_ از جمله فاجعهٔ هسته ای پس از انفجار بمب اتمی در هیروشیما در ۱۹۴۵، فروپاشی امپراتوری شوروی و نیز بروز خطر گرمایش روزافزون جهانی \_ احساس سرنوشتی جمعی را در رابطه با جهان به وجود آورده است. آگاهی جهانی سبب شده است که در این تضادهای ساختاری در جامعه، علاقه برای ایجاد روابط جمعی با محیط اولویت یابد.

وقتی همهٔ انسانها را متعلق به جامعهای بزرگ بدانیم هیچ بیگانهای وجود نخواهد داشت. در قرن بیستم جامعه شناسان از امیل دورکیم ( ۱۸۵۵-۱۹۱۷)، بنیادگذار جامعه شناسی علمی فرانسه، پیروی کردند. او میکو شید پدیده های اجتماعی را تنها با پدیده های اجتماعی تبیین کند.[۱۶] اما هنگامی که جهان را به طور کلی در نظر میگیریم روشن است که شرایط فیزیکی زندگی انسان تأثیر پسیچیده ای بر شکل جامعه خواهد داشت. در اواخر قرن بیستم همگان در جست وجوی راهی برای شکل دادن به جامعه بودند به نحوی که با توسعهٔ پایدار هماهنگ شود، حتی اگر در این میان نتوان رشد اقتصادی راکنترل کرد. این تناقض ها تضاد بین 'آنها' و 'ما' نیستند، بلکه در زندگی همهٔ ما وجود دارند.

جامعه شناس آلمانی، اولریخ بک<sup>۲</sup>، این وضعیت را 'جامعهٔ ریسک' می نامد، که در آن بشر فرصت ها و تهدیدها را در جهانی که آن را کنترل نمی کند محاسبه می کند.[۱۷] این مسئله هشداری است نشانهٔ گسست از دورهٔ پیشین تاریخ، یعنی عصر مدرن، که در آن پیشرفت جامعهٔ انسانی به مثابه گسترش کنترل انسان بر طبیعت و خود جامعه در نظر گرفته می شد.

این مسئله تا حد زیادی بازتاب بینش و منافع دولتهای ملی بود که میکوشیدند جامعه را در راستای نیازهای نظام بینالمللی قرن نوزدهم و اوایل قرن

<sup>1.</sup> Émile Durkheim

بیستم شکل دهند. بنابراین، دولت ملی، کشور و جامعه به یک معنا در نظر گرفته میشدند. مسئلهٔ رابطهٔ فرد و جامعه این بود که دولت ملی چگونه میتواند تعهد شهروندان خود را نسبت به نیازها و خواستهایش تضمین کند.

۲ جتماعی شدن زمانی به معنای پرورش و آموزش کودکان برای تبدیل شدن به اعضای بزرگسال دولت ملی بود. هیچ آموزشی به معنای فرایند دائمی افزایش تواناییهای مردم برای ایفای نقشی مستقل و مسئولانه در شکل دادن به جهانی که در آن حق انتخاب از میان جوامع را دارند نبود. در عصر جهانی شهروندی دولتهای ملی را با نیازهای بشر می سنجد. [۱۸]

> جامعهٔ انسانی در عمل روابط اجتماعی

باید مفهوم جهان با مرزهایی متغیر و جمعهای انسانی در حال دگرگونی را مشخص کرد. این مفهوم باید هم در بردارندهٔ ایجاد حصار باشد و هم برچیدن آن و زمینهٔ وقوع احتمالی دگرگونی در واقعیتهای اجتماعی را در جریان فعالیتهای انسانی فراهم کند. این مفهوم در اندیشهٔ روابط اجتماعی مشهود است.

صرف نظر از اینکه جامعه چقدر وسیع و گسترده است ـ مثلاً جامعهٔ آسیایی یا حتی جامعهٔ جهانی؛ یا جدا افتاده است مثل گتو<sup>۱</sup>؛ یا متمرکز است مثل جامعهٔ حفاظت از پرندگان، یا عمومی است مانند 'خانواده' ـ باید در آن روابط اجتماعی وجود داشته باشد. در واقع، می توان همهٔ این جوامع یا گروه ها را شیوه های گوناگونی دانست که در آنها روابط میان افراد شکل می گیرد و در طول زمان به شکلی مشخص پایدار می ماند. مفهوم روابط اجتماعی نشانهٔ تغییر پذیری فوق العاده و گسترهٔ بالقوهٔ جامعهٔ انسانی و جوامع است بی آنکه دربارهٔ و حدت آنها، مرز بین آنها، یا پایندگی آنها پیش داوری کند.

ما هم با دشمنان روابط اجتماعی داریم و هم با دوستان. ممکن است همانگونه که با همسایهٔ دیوار به دیوار خود کنش متقابل داریم با افراد سراسر جهان نیز کنش متقابل داشتهباشیم. می توانیم با نسلهای پیشین یا آینده رابطه برقرار کنیم، با اینکه آنها دیگر نمی توانند، یا هنوز نمی توانند، پاسخ دهند.

جامعه شناس انگلیسی، هربرت اسینسر ( ۱۸۲۰-۱۹۰۳) که بیش از هر کس دیگری جامعهشناسی را در قرن نوزدهم در سراسر جهان شناساند، این مثال را دربارهٔ ارتباط در زمان و مکان ارائه کرد: علت اختلال گوارش شما به مدیریت ناشیانهٔ تاکستانی در ناحبهٔ راین در چندین سال پیش برمیگردد.[۱۹]

او نشان ميدهد كـه پـي آمدهاي سـازماندهي روابط اجـتماعي بـراي تـجربهٔ زیست مند مردم بسیار مهم است. ممکن است مردم این مسئله را درک نکنند، یا حتى آن را نخواهند. جامعة درست همانگونه كه مردم مي خواهند نيست و اغلب همچون واقعیتی رویاروی آنها قرار میگیرد. افراد نیز ممکن است سعی کنند کس دیگری را بهخاطر چیزی که ممکن بود از آن اجتناب کنند مقصر بدانـند. اسـپنسر بهشيو اي معقول نشان مي دهد كه چگونه علل اجتماعي دوردست ممكن است ما را مبتلا سازد. اما آيا انتخاب اين مثال به شكلي ناخواسته نشانة بيگانه ترسي بریتانیاییها نیست؟ آیا او پیآمدهای گذران شبی سخت را به گردن 'هونها' می اندازد؟

بنابراین، می توان از تعریف جامعه شناسی در نخستین جملهٔ این فصل فراتر رفت. جامعه شناسی را می تو ان مطالعهٔ مردم در روابط اجتماعی تعریف کرد. هنگامی که دربارهٔ 'جوامع' به صورت جمع سخن میگوییم شیوههایی راکه روابط اجتماعی افراد را به همدیگر پیوند میدهد یا از یکدیگر جدا میسازد در ذهن داریم. مىثلاً تقسیمبندی بریتانیاییها و آلمانیها در چارچوب روابط آنها بـا یکـدیگر صـورت مىگىرد.

روابط اجتماعي مردم ممكن است شركتي تجاري را به وجود آورد، اما وجود اين شرکت به روابط مردم با دیگران ـ مثلاً مشتریان، عرضه کنندگان کالاها، یا حتی شرکتهای رقیب \_ بستگی دارد. رقبای این شرکت در نظام ویژهٔ روابط، معروف به بازار، با آن رابطه برقرار میکنند، در این نظام ممکن است رقبا یکدیگر را نشناسند اما خود را در قيد ديگرانِ ناشناخته مي يابند.

همهٔ گرو،ها و ارتباطات انسانی \_ از خانواد،ها گرفته تا دولت های ملی \_ ب.

روابط اجتماعی داخلی و خارجی وابستهاند. در مدرسه، روابط داخلی مدرسه، به یژه رابطهٔ معلمان و دانش آموزان، به روابط خارج از مدرسه، با والدین، مسئولان امتحانان، مؤسسه های تأمین منابع مالی و دولت بستگی دارد. به سخن دیگر، خانواده ها هم درون مدارس مشارکت دارند و هم خارج از آنها، پس از مرزهای مدارس میگذرند.

روابط اجتماعی انسان همیشه ناقص است به این معنا که آنها باید همواره از طریق عملکرد مردم تجدید شود. با این حال، این روابط واقعی هستند. در بیست سال گذشته، مطالعات ریاضی محض دربارهٔ انتخاب عقلانی نشان داده است که شناختن روابط اجتماعی پیشین برای افراد مفید است. در واقع، این اندیشه که ممکن است جامعه، مستقل از روابط اجتماعی موجود، در نتیجهٔ توافق افراد برای تثبیت خود از طریق قراردادی اجتماعی پدید آید افسانه ای از دوران مدرن قدیمی است.[۲۰] روابط اجتماعی، طبق سنت دیرپای خرد متعارف دربارهٔ جامعه، تحت ذر است.[۲۰] روابط اجتماعی، طبق سنت دیرپای خرد متعارف دربارهٔ جامعه، تحت کنترل طرف های این روابط نیست. با شبیه سازی <sup>(</sup>های کامپیوتری در زمان ما دانشمندان اجتماعی می توانند نشان بدهند که اتحادها و اتئلاف ها خصایص ویژهٔ خود را دارند که طرف های این روابط آنها را نادیده می گیرند و این به ضرر خود شان

*انواع ارتباطات انسانی* از طریق مشاهدهٔ گذر ارتباطات انسانی مانند خانوادهها از مرزهای تجمعات انسانی و پیوند آنها با نهادها میتوان پی برد که گروهها جدای از شرایط و اوضاع و احوال مادی، چگونه پایدار میمانند.

زمانی بود که جامعه شناسی به طبقه بندی عمومی گروه ها و نهادها بسیار توجه داشت، انواع مهم ارتباطات را به عنوان، مثلاً، گروه های اول و دوم یا گروه های اشتراکی در مقابل گروه های سازمانی دسته بندی می کرد و نهادها را مثلاً شمامل نهادهای، کنترل و ارتباط می دانست.

اما باید بر تمایز بین نهاد و ارتباط تأکید کرد. می توان یا مطالعهٔ جامعه را از افراد

معین اَغاز کرد و این پرسش را مطرح کرد که اَنها چه میکنند یا از شیوههای عمل معینی استفاده کرد و این پرسش را مطرح ساخت که چه کسانی به اَن شیوهها رفتار میکنند.

با وجود این، جز در مورد محدود و ناموجود جامعهای کاملاً بسته که در آن همه بهشیوهای یکسان رفتار میکنند، این دو رویکرد هرگز به یک نقطه نمیرسند. رفتار در درون گروهها شکلهای گوناگونی مییابد و از مرزهای گروهی نیز میگذرد. از اینروست که مفهوم رابطهٔ اجتماعی مقدم بر مفهوم گروه است.

عضویت و مشارکت یکی نیستند. هر کس که در بازی فو تبال حضور پیدا میکند عضو باشگاه نیست و همهٔ اعضای باشگاه نیز در بازی حضور پیدا نمیکنند. آرمان همبستگی تخیلی و غیرواقعی است، اما ضداج تماعی نیز هست، زیرا گروهها نمی توانند با جامعهٔ بزرگ رابطه برقرار کنند و باقی بمانند مگر اینکه از نظر درونی گوناگون و باز باشند.

این موضوع در فصل سوم مطرح خواهد شد. اینک تنها یادآور می شویم که با نگاهی به پیش از تاریخ، می بینیم که جوامع باز بو ده اند و تابوی تقریباً جهانی زنای با محارم برای اکثریت عظیم مردم تضمین کنندهٔ این است که گروه ها باید همیشه با گروه های دیگر پیوند داشته باشند. جامعه از گروه ها یا ارتباطات گوناگون تشکیل شده است؛ از زوج ها، مشارکت ها، صنف ها، تیم ها، شبکه ها، باشگاه ها، جماعت ها، اجتماعات، احزاب، باندها، سازمان ها، شرکت ها، ملت ها و جنبش ها گرفته تا حتی جوامع.

در چنین فهرستی، چیزی که بی درنگ جلب توجه می کند گوناگونی آنها از نظر اندازه و نیز از لحاظ ادعاهای آنها نسبت به اعضایشان، از نظر دوام و پایداری آنها و از نظر 'گروه بودن' آنهاست و اینکه تا چه اندازه به شیوهای بسته و انحصاری سازمان یافته اند. ما حتی این پرسش را مطرح می کنیم که آیا جماعت یا جنبش اصلاً گروه است یا خیر. مسلماً برخی ممکن است بگویند گروه ها بسیار تغییر پذیر و سیال اند. آیا این طرفداران فو تبال نیستند که گروه را به وجود می آورند؟ و مگر نه اینکه جماعت تُنها نتیجهٔ رفتار کسانی است که در موقعیتی خاص گردهم می آیند؟

در اینجا چندین مسئله رخ مینمایاند. یکی از این مسائل این احساس است که شاید میباید واژهٔ 'گروه' را برای انسانهایی حفظ کنیم که نوعی تماس نزدیک و نوعی رابطهٔ احساسی صمیمانه دارند. اما حتی در نزدیک ترین روابط، افراد بیشتر وقت خود را دور از یکدیگر میگذرانند. همانگونه که رابطهای اجتماعی به حضور پیوستهٔ طرفهای رابطه بستگی ندارد، وجود یک گروه نیز به شرکت اعضای آن در مکانی واحد وابسته نیست.

با این حال، ممکن است هنوز احساس کنیم که مسائل سیالیت و مرزها به گونه ای است که سخن گفتن از آنها، مثلاً از جنبش سبز به عنوان 'گروه'، دشوار است. مسلماً جنبش درست به همین معناست، یعنی حرکت مردم؛ مسئله در اینجا بیشتر کارهایی است که مردم انجام می دهند، نه صرفاً تعلق داشتن آنها به گروهی. در واقع، جنبش هایی مانند جنبش سبزها، جنبش طرفداری از حقوق زنان یا جنبش جهانی کارگران قرن نوزدهم بیشتر به آنچه ما نهاد نامیده ایم نزدیک تر است تا گروه و در واقع، جنبش یکی از شیوه هایی است که مردم از طریق آن رابطهٔ عمل کردن و بودن در زندگی اجتماعی را بررسی میکنند.

اینکه شما عضو جنبش سبز در نظر گرفته می شوید یا خیر ممکن است به قضاوت دیگران دربارهٔ اینکه رفتار شما به بازیافت زبالهٔ خانوار کمک میکند یا نه مربوط باشد. اینکه آیا جنبش سبز وجود دارد یا نه بستگی دارد به روابط اجتماعی کسانی که به بازیافت زباله اشتغال دارند. تغییر دائمی میان بودن و عمل کردن بیش از همه در جنبش های اجتماعی به چشم می خورد اما این تغییرات زندگی اجتماعی را به طور کلی مشخص می سازند. عضویت گروه ها به همان اندازه به ساخت ار تباط دارد که ساختمانی که در آن گروهی گردهم می آیند به مصالح ساختمانی.

اما، همانند ساختمان، خصلت ساختهشدهٔ یک گروه به این معنا نیست که گروه واقعی نیست. ممکن است گروهها سریع تر از ساختمانها تغییر کنند، اما سرعت بههمان اندازهٔ ثبات واقعی است. خوب یا بد، اعمال از لحاظ جریان و اثرشان واقعی هستند.

جامعه شناسی، تا اندازهٔ زیادی، به اثبات و تبیین واقعیت خاص گروه ها و شیوه های عمل انسانی در تجلیات پیوسته متغیر آنها علاقه مند است. دامنهٔ این علاقه ممکن است از ظهور و سقوط یک تمدن در طول قرن ها تا منشأ و جریان یک آشوب در طول چند ساعت گسترده باشد.

ساختن و اجرای جامعه

پیش تر گفتیم که 'روابط میان مردم' برای مفهوم جامعهٔ انسانی ضروری است. این روابط را روابط پایدار، گسترده و مقاوم در برابر کنترل نامیدیم و نشان دادیم که این ویژگیها به تنهایی به ما امکان میدهند جامعه را واقعیت زندگی بدانیم.

مفهوم جامعه بر مبنای روابط مردم استوار است و باعث شناسایی واقعیتهای شکلدهندهٔ آن روابط میشود. و این نتیجهٔ همزمان کنش انسانی است که میآید و میرود و هرگز شکل نهایی معینی به خود نمیگیرد. جامعه شامل واقعیتهای اجتماعی و جریان آنهاست.

ممکن است از این تغییرات دائمی چیزها و فرایندها و مردم و اشیا اندکی سردرگم شویم. یک لحظه جامعه را چیزی ثابت میدانیم؛ لحظهای دیگر از شکلگیری و بازشکلگیری جامعه از طریق شیوههای عمل انسانی صحبت میکنیم.

یکی از تغییرات مهم از ۱۹۴۵ به اینسو در کشورهای غربی پذیرش فزایندهٔ انواع گوناگون روابط جنسی بوده است. اگر علاقهٔ اصلی جامعه شناس این باشد که این روابط را در طبقه بندی از پیش تعیین شدهٔ متأهل در مقابل مجرد جای دهـد بنابراین، در دسته های افراد رده بندی شده، ممکن است آنچه راکه بیش از همه جالب است از دست بدهیم – یعنی تبیین اینکه دقیقاً امروز مردم برای ازدواج و تمایل جنسی چه معنایی در نظر دارند و چگونه انواع گوناگون مشارکت را ایجاد میکنند یا نمیکنند. به این منظور، باید گفته های خود مردم را جدی گرفت و در این میان، 'خانواده' در مفهوم سنتی خود ممکن است در آنها نقش مهمی نداشته باشد.

یافتن زبان مناسب برای بیان تغییر دائمی جامعه دشوار است، زیرا مانند هر واقعیتی، جامعه چیزی بیش از صرفاً زبانی است که برای تبیین آن به کار میگیریم. جامعه زبان طبیعی محدودیت های خود را دارد. زبان روزمره گرایش به جدا کردن اشیا از فرایندها و به طور مسلم از کنش ها دارد. در جملهٔ 'جو نان می پزد' جو شخص است، فعل 'می پزد' به فعالیت با مهارت اشاره دارد و اسم 'نان' به شیئی حاصل از آن.

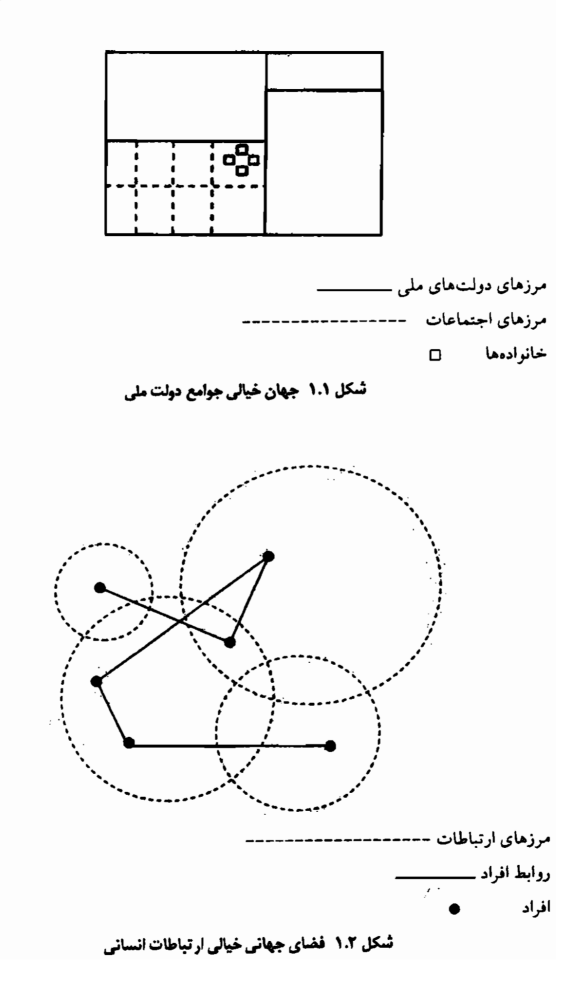
در نحوهٔ پیش پاافتادگی آشکار یادگیری مهارت خواندن در کودک مطرح می شود. اگر دربارهٔ جامعه به همان شیوه سخن بگوییم به آسانی گمراه می شویم. در جملهٔ 'ما جامعه را میسازیم<sup>،</sup> «ما» در واقع جامعه هستیم و جامعه در حال ساخته شدن است. نمی توان گفت 'جامعه را جامعه می سازد'، اما این گفته به واقعیت نزدیک تر است.

از این شیوهٔ اندیشیدن سوءِتفاهم عظیمی ناشی می شود که تنها از آن رو که افراد می توانند فاعل یک جمله باشند و جامعهٔ انسانی مفعول آن، پس می توانند هر طور که بخواهند آن را بسازند، یا به عبارت دیگر، جامعه خصلت مفعولی 'نان' مانندی دارد. جامعه به همان اندازه در فعل هاست که در اسم هاست. جامعه همهٔ آن چیزهایی است که بین فاعل و مفعول در جریان است و هنگامی که ما 'آن' را مطالعه می کنیم اعمال، رویدادها، دگرگونی ها و فرایندهای دخیل در روابط اجتماعی را نیز مطالعه می کنیم. این روابط نه ستون های آهنین و نه پنداربافی های بیهو دهاند. آنها قالبی برای سامان بخشی و بازسامان بخشی فعالیت های افراد در ارتباط با یکدیگر هستند.

مفهوم جامعه متضمن ساختن جامعه از طریق جامعه است. مادام که مردم وجود دارند این فرایند ساختن و بازساختن متوقف نمیشود. جامعه خود را بازتولید میکند اما هرگز همانگونه باقی نمیماند. جامعه وابسته به مردم است. جامعه حاصل ماهیت دائماً متغیر و کیفیت روابط مردم است.

روابط اجتماعی در ساخت و عملکرد و از طریق ساخت و عملکرد ـ که شیوههای واقعیت ویژهٔ آنها هستند ـ وجود دارنـد. این روابط اسـاس پیامدها، دستساختهها و تجمعات انسانی هستند. آنها نامحسوساند اما هـمیشه حضور دارند، هرگز دیده نمیشوند اما همیشه آثارشان را برجای میگذارند. و اتفاقاً حوزهای پژوهشی نیز برای جامعهشناسان فراهم میسازند.

این فصل به تغییر پذیری و سیال بودن جامعه و در عین حال، بر نیاز به ارائه تعریفی منطبق با دورانِ دستخوش دگرگونی تأکید ورزید، ایم. در عکس حرکت هر چند هم که سریع باشد ساکن می شود. این همان کاری است که ما با گرافیک انجام می دهیم. ما اکنون آگاهی بیشتری از جامعه داریم که با تعاریف قدیمی تر دولت ملی هم خوانی ندارد. می توان این تباین را به صورت دو نمو دار نشان داد. نخستین نمو دار (شکل ۱-۱) تصویر جهانِ مشکل از جوامع دولت های ملی است که خانواده ها را در سلسله اجتماعاتی سرزمینی محصور می کند که بدون هیچ مانعی در کنار یکدیگر قرار گرفته اند. تصویر دوم (شکل ۲-۱) تصویر جوامع و ارتباطات گوناگونی است که به صورت حوز، هایی روی هم افتاده و به هم پیوسته رخ می نمایاند، و



قسمتهایی که افراد از مرزها و فضاهای خالی به هـمان انـدازه کـه در درون آنـها میمانند عبور میکنند.

اینها نشانه های دیداری برای تقویت تخیل آدمی هستند که نقشه هایی جایگزین را برای مناطق سرزمین جامعه ارائه میکنند. ممکن است آنها گونه ای از مرزهای خیالی جامعه باشند که میکوشیم از طریق پژوهش در واقعیت های روابط اجتماعی آنها را بررسی کنیم.

## فصل دوم

علم جامعهشناسی

پیدایش رشتهٔ جامعه شناسی علم و واقعیت برای پژوهش دربارهٔ واقعیت جامعه باید آن را از مفهوم کلی واقعیت متمایز کرد. جامعه شناسی یک رشتهٔ مهم دانشگاهی و علمی خاص به مفهوم تحقیقی منظم است. این علم زندگی، واقعیت، جهان و زمان حال را در برنمی گیرد بلکه بر چیزی بسیار محدودتر ـ یعنی جامعه ـ تمرکز دارد.

محدود به جامعه! آری، این یکی از موضوعهای تنش برانگیز جامعه شناسی و بحث عمومی جاری دربارهٔ جامعه است. در زبان روزمره، جامعه به روشنی تعریف نشده است و از بسیاری واژههای دیگری که ما برای بیان احساساتمان دربارهٔ زندگی به کار می بریم چندان متمایز نیست. اصطلاحاتی کلی مانند 'واقعیت'، 'اوضاع'، 'زندگی و دوران ما'، 'عصر کنونی' و 'جهان معاصر' اصطلاحاتی اجتنابناپذیر در گفت وگو، نوشته و گفتار ما هستند.

حتی هنگامی که بر جنبهٔ خاصی از واقعیت نظر داریم باید راهی برای اشاره به واقعیت در معنایی گسترده تر داشته باشیم. این امر در مورد رشته های دانشگاهی نیز مصداق دارد. نمی توان به مطالعهٔ جامعه شناسی اندیشید مگر اینکه در درک جهانی که در آن زندگی میکنیم به کار آید. اما از یاد نبریم که این تنه کمکی تخصصی به درک جهان است نه درک کامل آن.

جامعه ممکن است در زمانی مظهر وحدت باشد و در زمانی دیگر موضوع نفرت محافظه کاران و رادیکالها. گاهی بهنظر میرسد جامعه همهٔ آن چیزی است که وابسته به انسان است. در این حالت، جامعه شناسی، به معنای مطالعهٔ جامعه، چیزی خارج از حوزهٔ خود ندارد. اما علم دقت، شفافیت و موضوعهای پیژوهشی خاصی برای آگاهاندن پدید می آورد که در غیر این صورت، چیزی جز حرفهای پیش پاافتاده و یاوه نخواهد بود. اگر جامعه 'جهان' یا 'واقعیت' باشد؟ جامعه شناسی چگونه چنین نقشی را ایفا می کند؟ علم واقعیت موجودیت ندارد، هر چند علوم مختلفی وجود دارند که حقایق ویژه ای را دربارهٔ چیزهای واقعی آشکار می سازند. (البته ممکن است روشی خاص برای مطالعهٔ مفاهیم واقعیت وجود داشته باشد که موضوعی متفاوت است، و معمولاً فلسفه خوانده می شود.)

هر علمی ممکن است با ادعای تبیین میزان زیادی از واقعیت مرتکب اشتباه شود. اگوست کنت<sup>۱</sup> و هربرت اسپنسر، مدافعان جامعه شناسی در اوایل قرن نوزدهم، ادعاکردندکه جامعه شناسی علمی است که به همهٔ علوم دیگر معنا می دهد. این ادعا باعث شد که جامعه شناسی با اقبال گسترده ای روبرو گردد، اما با بی مهری بقیهٔ محافل علمی و دانشگاهی مواجهه شود.

در قرن بیستم، همان بلندپروازی در پوشش دیگری پدیدار گشت. بسیاری عبارت 'شناخت اجتماعی واقعیت' را به کار می برند چنانکه گویی واقعیت محصولی انسانی است نه چیزی که تلاش می کنیم با آن انطباق یابیم و آن را درک کنیم. با افزودن این پندار به این حکم معروف که ' تبیین واقعیت اجتماعی با واقعیت اجـتماعی صورت مسی گیرد می بینیم که ' چیزی خارج از جامعه یا حوزهٔ جامعه شناسی قرار نمی گیرد. منتقدان مخالف امروزی جامعه شناسی این حالت را الگوی استاندارد علم اجتماعی می نامند، اما این الگو استاندارد نیست. ' جامعه شناسی گرایی'<sup>۲</sup> اصطلاح قدیمی تر و بهتری برای ادعاهای مبالغه آمیز تبیین جامعه شناختی است.

هدف جامعه شناسی نظم بخشیدن عقلانی به موضوعی است که دارای شناخته هایی است که زندگی روزانهٔ بشر و شیوهٔ عملکرد حکومت ها و حرفه ها را دربرمی گیرد. جامعه تقریباً با عملکرد همهٔ رشته ها در ارتباط است. اما ارزش جامعه شناسان این ادعا که کل جهان از آنِ ایشان است نیست، بلکه آنچه که مایهٔ اثبات ارزش این عمل می گردد همانا نشان دادن دانشی خاص دربارهٔ آن بخش از واقعیت است که جامعه تلقی می شود. هیچ چیزی دربارهٔ ماهیت جامعهٔ انسانی وجود ندارد که وجود جامعه شناسان را ضروری و ناگزیر سازد. اما این امر در مورد پزشکان یا فیلسوفان و رشتهٔ مطالعهٔ آنها نیز صدق میکند. رشته های علمی تنها به این دلیل که با مسائل بنیادی سروکار دارند شکوفا نمی شوند. تن و روان و جامعه همیشه، صرفنظر از پزشکی، فلسفه یا جامعه شناسی، وجود دارند. مردم می توانند با اندکی آگاهی از این چیزها نیز زندگی کنند. گسترش هر رشته ای به شرایط ویژه ای بستگی دارد مانند اینکه برخی افراد شانس متخصص شدن یا به دست آوردن اسرار را دارند و در نتیجه، میزان درکشان بیشتر از حد متوسط است و دیگران می خواهند از آن دانش بهره مند شوند.

هر موضوعی هر چقدر هم که عام و جهانی باشد هیچکس موظف به مطالعهٔ آن نیست. حتی اگر هم بخواهند آن را مطالعه کنند ممکن است موانعی وجود داشته باشد، مانند مادر آلوی ' جوان در فیلمی از وودی آلن به نام آنی هال که او را به خاطر علاقهاش به پهنهٔ رو به گسترش کیهان به زور نزد روانکاو میبرد. او بر سر پسرش فریاد میکشد و میگوید: «این کار چه ارتباطی به تو دارد؟» شاید جامعه به اندازهٔ جهان برای ما مهم باشد، اما مثل والدینی که بیهوده می ترسند علاقههای فکری و معنوی فرزندشان را از انتخاب شغلی پردرآمد دور کند! مخالفتهایی در این زمینه بروز می کند.

این موضوع و نظریه هایی که دربارهٔ آن وجود دارد رشته ای مستقل را ایجاد نمی کنند. پیش از جامعه شناسی نظریه های بسیاری دربارهٔ جامعه وجود داشت، برخی از این نظریه ها ... مانند طرح جامعهٔ آرمانی افلاطون ... چندان عمیق اند که تا امروز نیز تأثیر گذارند.[۱] جامعه شناسی تنها به معنای علاقه داشتن به جامعه نیست. مورخان، زیست شناسان، روان شناسان و اقتصاددانان همیشه به این علم اشاره می کنند. اما تفاوت جامعه شناسی با رشته های دیگر این است که در جامعه شناسی جامعهٔ انسانی موضوع اصلی است نه صرفاً موضوعی فرعی. اما همین امر باعث شده است که جامعه شناسی از مرزهای رشته های دیگر بگذرد.

رشتهای خاص است یا رشتهای عمومی که رشتههای دیگر را در خود ادغام میکند.

در واقع، این بحث در مورد هر رشتهٔ جدیدی مطرح می شود. موضوعی که از مرز رشتههای دیگر میگذرد در عین حال رشتهای خاص است و رشتههای دیگر را به هم پیوند می دهد. به همین گونه علم ژنتیک از مرزهای شیمی و زیست شناسی میگذرد و علم سیاست هم از مرزهای اقتصاد و سیاست فراتر می رود.

بعضی رشته ها مانند منطق از دیرباز تثبیت شده اند. رشته های دیگر مانند مطالعات رسانه ای بسیار جدید هستند. رشته های جدید حاصل جهان در حال دگرگونی، تغییر علاقه ها و منابع در دسترس در چنین شرایطی هستند. جامعه شناسی سهم خود را در درک چگونگی پیدایش رشته ها با بررسی تغییر نحوهٔ تقاضای دانشجویان اداکرده است. [۲] این نوع تحقیق اغلب جامعه شناسی علم نامیده می شود، اما این بدان معنا نیست که علوم محصول جامعه شناسی هستند. این دیدگاه که شرایط اجتماعی برای علم حکم فعالیت به طور کلی را دارند کمک بزرگی برای دانشمندان است، اما زمینهٔ فعالیت علمی را برایشان فراهم نمی کند و چنین ادعایی هم ندارد. اما حتی کوچک ترین پژوهش جامعه شناختی دربارهٔ شالودهٔ اجتماعی رشته ای دیگر ممکن است دشمنی حیرت آوری را برانگیزد.

## خاستگاه

تنها هنگامی که مجموعهای از شیوههای تحقیق و تبادل اندیشهها و نتایج در میان اعضای حرفهای سازمانیافته پدید می آید می توان از پیدایش رشتهٔ علمی جامعه شناسی سخن گفت. بنابراین، ابداع واژهٔ 'جامعه شناسی' در ۱۸۳۹ توسط فیلسوف فرانسوی اگوست کنت (۱۷۹۸–۱۸۵۷)[۳] تنهاگامی ابتدایی در این زمینه بود. با این حال، اندیشهٔ او مبنی بر اینکه قانونی سه مرحلهای بر تکامل جامعه حاکم است بسیار معروف شد.

هربرت اسپنسر ـ که مهندس راه آهن بود و اهل داربی انگلستان ـ در شناساندن جامعه شناسی موفق تر از کنت بود. سفر او به ایالات متحد امریکا در ۱۸۸۲ با راه آهن ـ این وسیلهٔ جدید انقلابی حمل ونقل ـ با شور و اشتیاق امریکایی ها برای پیشرفت اجـتماعی، آمـوزش عـمومی و نـوعدوستی قـرین شـد و جنبش جامعه شناختی در مدارس عالی و دانشگاه ها ریشه گرفت. ویلیام گراهام سامنر <sup>۱</sup> که در ۱۸۷۶ نخستین درس را در این رشته در دانشگاه ییل ارائه کرد در مجلس تودیع اسپنسر سخنرانی کرد و گفت «ما به کار او در جامعه شناسی به مثابه گامی بزرگ در تاریخ علم مینگریم».[۴]

در ۱۸۹۵، البیون اسمال<sup>۲</sup> (۱۸۵۴–۱۹۲۶)، سردبیر و بنیانگذار آنچه که تا امروز برترین مجلهٔ علمی حوزهٔ جامعه شناسی بوده است یعنی مجلهٔ جامعه شناسی امریکا<sup>۲</sup>، با اطمینان نوشت: «جامعه شناسی جایگاهی برجسته در اندیشهٔ مردم امروز دارد. این واقعیتی است خوش آیند یا ناخوش آیند که از آن گریزی نیست». [۵]

با آغاز جنگ بزرگ دولتهای ملی غربی در ۱۹۱۴ تبادل جهانی اندیشهها و علاقهٔ دولت موجب بهوجود آمدن کرسی جامعه شناسی در پایتختهای بزرگ جهان شد. انجمنهای ملی جامعه شناسی در کشورهای عمدهٔ جهان بنیاد نهاده شد. حکومتها و انجمنهایی داوطلبانه به گردآوری اطلاعات دربارهٔ مسائل اجتماعی می پرداختند.

همان انگیزه منجر به پیشرفت رشته های آمار، روان شناسی و اقتصاد شد که توسعهٔ آنها در آن زمان با جامعه شناسی پیوند داشت، با اینکه هر یک می کوشد حوزهٔ مورد علاقهٔ خاص خود را مستقلاً در پیش گیرد. در این زمان بود که علوم اجتماعی هر یک هویت شغلی و پیشگانی بالقوه ای یافتند. جامعه شناسی موضوعی برای مطالعه در دانشگاه ها و سپس در آموز شگاه ها و مدارس عالی شد.

جامعهٔ انسانی از دیرباز مرکز توجه بوده است و یونانیان باستان علاقهٔ زیادی به آن نشان میدادند. اما تنها در قرن بیستم بود که مطالعهٔ آن محور توجه یک رشتهٔ خاص دانشگاهی شد. جامعه هم دگرگون شده و هم برای افراد، سازمانها و دولتها مسئلهساز شده است. به همین دلیل است که این افراد و نهادها به مطالعهٔ آن علاقهمندند.

بررسی تاریخی خاستگاه جامعهشناسی به جامعهشناسی مشاغل آموزش و پرورش و علم بستگی دارد. کتابهای درسی مملو از «جامعهشناسی» است و

<sup>1.</sup> William Graham Samner 2. Albion Small

<sup>3.</sup> American Journal of Sociology

دورههای آموزشی خاصی برای هر شغل در این زمینه فراهم میشود. در این میان، جامعهشناسی پزشکی، مددکاری اجتماعی یا حقوق با اقبال خاصی مواجهاند. همهٔ این حرفهها متضمن خدماترسانی مستقیم به مردم هستند و آموزش برای آنها زمینهٔ شناخت اهمیت جامعهشناسی را فراهم میکند.

هر یک از این حوزه های خاصِ جامعه شناسی شیوه های عمل حوزهٔ شغلی را به جامعهٔ بزرگ تر و به روابط اجتماعی مشترکی که با آن سر و کار دارند پیوند می دهد. بدین سان، جامعه شناسی پزشکی به خاستگاه اجتماعی پزشکان و حرفه های پیراپزشکی، پایگاه اجتماعی آنها، اید تولوژی حرفه ای آنها، قدرت آنها، و روابط شان با بیماران، علم و حرفه های دیگر می پردازد.

جامعه شناسی اغلب نشان می دهد که هر شغلی جهتی را در پیش می گیرد که به همان اندازه که به ارزش های آن، دانش فنی یا حتی تقاضا برای خدمات آن بستگی دارد به نیرو های اجتماعی نیز وابسته است. اما این موضوع در مورد جامعه شناسی نیز صدق می کند. این رشته هویت خود را از علاقه ای که مردم به جامعه دارند به دست می آورد.

این علاقهٔ پرفراز و فرود احتمالاً در دور،هایی که کنترل اجتماعی انعطاف پذیر است بیشتر است (ص ۲۲–۲۳). بنابراین، جامعه بیشتر از دولت استقلال دارد در حالی که اقتصاد، به منظور مقاصد اجتماعی افراد، از طریق مصرف هدایت می شدند سرمایه گذاری یا هزینه های رفاهی. بنابراین، بخش سوداگری نیز انگیزه ای برای پرداختن به پژوهش دربارهٔ شیوه های زندگی دارد. بسیاری از پژوهش های بازاریابی در واقع همان جامعه شناسی است منتها تحت نام دیگری.

با این حال، حتی در رژیمهای متمرکز و اقتدارگرا دولت نیز یکی از مشتریان جامعه شناسی است. زیرا اگر هدف کنترل جامعه باشد، تهدید زور لزوماً تنها وسیله یا بهترین وسیله برای رسیدن به این هدف نیست. حتی حکومت نازی آلمان در دههٔ سی از تحقیقات اجتماعی حمایت میکرد. کنترلکنندگان جامعه خواهان کسب اطلاعات لازم برای برقراری ارتباط با سیاستگذاری ها هستند و معمولاً علوم اجتماعی را صرفاً وسیلهٔ رسیدن به این هدف تلقی میکنند، اما دانش هرگز تنها به یک هدف خدمت نمیکند. بنابراین، یکی از موضوعهای کلاسیک پیژوهش جامعه شناختی طبقهٔ اجتماعی است. اینکه طبقهٔ اجتماعی بدینگونه در رابطه با سیاست و رفتار رأی دادن بررسی شده است در قرن نوزدهم ریشه دارد، قرنی که در آن نخبگان حاکم در دولتهای ملی غربی نگران این امکانِ نظری بودند که طبقهٔ کارگران صنعتی قدرت را از آنها بگیرند.

این ترس غیرمعقول نبود. طبقات حاکم از نظریهٔ کارل مارکس \_ که سرنگونی جامعهای تقسیم شده بین طبقات سرمایهدار و کارگر را پیش بینی میکرد \_ وحشت زده شده بودند. بعداً که طبقات کارگر در همه جا حق رأی به دست آوردند توجه همگان به رابطهٔ طبقه و رفتار رأی دادن جلب شد. احزاب کارگر می توانستند در دولتهای دموکراتیک به قدرت برسند، و در واقع، گاهی (مثلاً در بریتانیا در ۱۹۴۵) به قدرت می رسیدند.

بنابراین، جامعه شناسی سیاسی و رأی دادن، صنعت رو به رشد قرن بیستم شد. دولت موضوع عمدهٔ پژوهش برای جامعه شناسی بود و در واقع، به صورت بخشی از هر تبیینی می شد که دربارهٔ رفتارهای انسانی مثل رأی دادن یا رفتارهایی مثل خوردن، احساس کردن، اندیشیدن و سخن گفتن مطرح بود. در نظر گرفتن طبقه به عنوان روشی برای تبیین موضوع، برخلاف آنچه که بسیاری پنداشته اند، تنها علاقه ای مارکسیستی نبود که در ده هٔ شصت پدید آمد، بلکه به طور کلی بر جامعه شناسی مسلط شد.

تمایل به تعیین اهمیت طبقه در رفتار اجتماعی از حمایت گروههای ذینفع قدرتمند برخوردار گردید. در این میان هم احزاب سیاسی میخواستند مفهوم طبقه را بشناسند هم شرکتهای بازرگانی. اندیشهٔ آنها آشکار بود. اگر رفتار هر کسی پیوندی نزدیک با عضویت طبقاتی داشته باشد، شاید بتوان پیشبینی کرد که چه کسانی چه کالاهایی را خواهند خرید. مصرف به 'رفتار خرید' تبدیل شد. سنجش افکار عمومی و پژوهش بازاریابی در علاقهٔ مردم به طبقه همداستان بود و همان سازمانها فعالیت خود راگسترش دادند.

دستکم گرو،های ذینفع تجاری و احزاب سیاسی احساس میکردند که باید بدانند طبقات اجتماعی اصلی چه طبقاتی هستند و چه تعدادی از مردم متعلق به این طبقات هستند. در این زمینه آنها در علاقهٔ فراوان حکومتها به دولتهای ملی سهیم بودند. این حکومتها برای گردآوری مالیات باید میدانستند کشور چقدر جمعیت دارد و آنها کجا زندگی میکنند. بهخاطر سرنوشت سیاسی خودشان نیاز داشتند خود را بشناسند. در غرب، در سرشماری جمعیت تنها محل سکونت مردم ثبت نمیشد بلکه اطلاعاتی در مورد تخصیص آنها به یک طبقه، به هر صورتی که تعریف شده بود، جمعآوری میشد.

کارل مارکس پس از انتشار سرمایه در ۱۸۶۷ اعلام کرد که سرشماری نشان میدهد که تعداد بردگان در ایالات متحد امریکا بین ۱۷۹۰ و ۱۸۶۱ شش برابر شد. بررسی مجدد آمار سرشماری ۱۸۶۱ در انگلستان و ویلز نشان میدهد که افزایش مشاغل جدید صنعتی با رشد طبقهٔ خدمتکار<sup>۱</sup> 'غیرمولد' همراه بوده است.[۶]

باگردهم آوردن نیروهای محرکی: چون علاقهٔ دولت به شمارش مردم (مطالعهای خاص که جمعیتشناسی نام گرفت)، علاقهٔ شدید به افزایش آگاهی، علاقهٔ گروههای تجاری به شناخت روندهای اجتماعی، کسانی که علاقهای عقلانی به درک جامعه داشتند همراهان بسیاری یافتند.

اما این تحلیل نشان میدهد که نیروهایی که متحد می شوند تا یک رشتهٔ فکری را به وجود آورند مستقل از شرایط تاریخی نیستند. آنها صرفاً موضوع محرک فکری نیستند. از طرفی، شیوهٔ سخن گفتن و اندیشیدن ما دربارهٔ زمان نیز مستقل از قدرت نیست. بحث و گفت وگوی عوامل قدرتمند درون جامعه مانند دولت یا بخش سوداگری به شکل گیری جامعه کمک میکند.

پارادایم ها وگفتمان کنت در طرح برنامهٔ خود برای جامعه شناسی نگرش رایج زمان خود را مبنی بر اینکه علومی مانند فیزیک راه همهٔ دانش ها را نشان می دهند در نظر داشت. این بینش، که اثباتگرایی نامیده می شود، از 'فلسفهٔ اثباتی' گرفته شده است. کنت مطالعات خود را با این عنوان توصیف می کرد. 'اثباتگرایی' به هر رویکردی که بر اطلاعات 'موثق'، نظریهٔ پیش بینی کننده، و مستثنا کردن ارزش ها از تحقیق تأکید می ورزد اشاره دارد. اثباتگرایی معتقد است که علوم طبیعی الگویی برای علوم اجتماعی فراهم می کنند.[۷]

جامعهشناسی از نظریهها و روشهای علوم طبیعی گوناگون بهره گرفته است اما

معتقد است که جامعهٔ انسانی ویژگی هایی دارد که رویکردهای متفاوتی را می طلبند. دو دلیل اصلی، آن این واقعیت است که جامعهٔ انسانی از طریق فرهنگ عمل میکند و اینکه انسان ها خودشان و دیگران را نه به عنوان موضوع شناسایی بلکه عامل شناسایی تجربه میکنند.

به این دلایل است که جامعه شناسان استدلال میکنند که علوم طبیعی، که تولیدات انسانی هستند، در جامعه و فرهنگ نهاده شدهاند. دانشمندان باید این حدود را حتی هنگامی که در آزمایشگاههایشان مشغول کار هستند در نظر داشته باشند. در واقع، تامس کوهن <sup>(</sup> فیزیکدان، با نظریهٔ پارادیمهای علمی خود از این دیدگاه به شکلی اساسی حمایت کرده است.[۸]

پارادایم کوهن مفهوم پیچیدهای است که موضوعهای علم و نظریهها و روش های تحقیق و مجلات علمی و آزمایشگاهها و کاربردها و آموزش و پاداش و افتخار و بسیاری مسائل دیگر را دربرمیگیرد. این عوامل یکدیگر را تقویت میکنند.در اشاره به فیزیک، اقتصاد یا زبان شناسی منظور انواع گوناگون شیوههای عمل اجتماعی و همچنین نظریه هایی است که این شیوه های عمل اجتماعی به آنها وابسته اند در نظر است.

بنابراین، این پارادایم 'طبیعی' است و چیزی است که به نحو گستردهای پذیرفته شده است و علم را تشکیل می دهد و همین مسئله باعث می شود که تغییر دادن آن، مانند تغییر دادن نظریهٔ نسبیت انیشتین یا کشف DNA توسط کریک<sup>۲</sup> و واتسن<sup>۳</sup>، بسیار انقلابی و دشوار گردد. بنابراین، به جای پیشرفت تدریجی، دوره ای تحکیم و به دنبال آن سرنگونی رخ می دهد.

جامعه در این نظریهٔ علم جای داده می شود. در واقع، این نظریه از جامعه شناسی سود جسته است، بیگمان همین دلیل جاذبهٔ آن برای جامعه شناسان است.[۹] این نظریه اثباتیگرا نیست زیرا می پذیرد که عوامل گوناگونی غیر از اندیشه های ناب یا طبیعت جهان خارجی، بر نتایج و مسیرهای علمی تأثیر میگذارند. تاریخ علم تاریخ جست وجوی سادهٔ حقیقت نیست، بلکه تاریخ نظریه ها و

3. Tames D. Watson

<sup>1.</sup> Thomas Kuhn

<sup>2.</sup> Francis Crick

روشهایی است که به دلایل گوناگون توسعه یافته و کنار گذاشته شدهاند. برای مثال، اعلام یک کشف رویدادی رسانهای است و اغلب بازتابدهندهٔ رقابت حرفهای و فشارهای تجاری و همچنین حقیقتی تازه است.

اگر این قضیه در مورد علم مصداق دارد پس باید از آنچه در مورد جامعه شناسی به ما می آموزد بهره بگیریم و تاکنون نیز چنین کرده ایم آن هم با تأکید بر اینکه جامعه موضوع مطالعه است، اما این علایق ما و دیگران است که توجه ما را به آن جلب میکند.

نظریهٔ پارادایم نشان میدهد که بهتر است جامعه شناسی را بیشتر مجموعهای از شیوههای عمل، از جمله روش های تحقیق، سازمان دهی، آموزش و غیره بدانیم نه صرفاً نظریه. در واقع، در جامعه شناسی بیشتر از، مثلاً، روان شناسی، جغرافیا یا زیست شناسی نظریه نقش هدایت کنندگی دارد زیرا سنت تفکر دربارهٔ جامعه در غرب از دیرباز، از زمان یونانیان پاستان، وجود داشته است.

جامعه شناسان، مانند همهٔ متخصصان دیگر از جمله پزشکان، از طریق شبکه های اجتماعی در سراسر جهان فعالیت میکنند و اندیشه ها و اطلاعات خود را در حوزه های تخصصی خود \_ این 'مراکز علمی نامریی' \_ با یکدیگر در میان میگذارند.[۱۰] آنها به صورت گروهی و در طرحهای مشترک نیز با یکدیگر همکاری میکنند و به شیوه های گوناگونی که بعداً خواهم گفت به گردآوری داده ها، مشاهده، ثبت و ضبط اطلاعات و مطالعه می پردازند.

اما با یک قرن پژوهش و گردآوری نظام یافتهٔ اطلاعات می توان حوزهای نظری را به مجموعهای از تحقیقات منظم تبدیل کرد. این مجموعهها امروزه زمینههای اصلی درک محدودیتها و امکانات طرحهای شخصی، سازمانی و سیاسی هستند. اکنون هیچ بخشی از تفکر دربارهٔ جامعه را نمی توان سراغ گرفت که از جامعه شناسی تأثیر نپذیرفته باشد.

جامعهشناسی راههای بسیاری برای بیان دگرگونی پیوسته و تا اندازهای خودانگیختهٔ جهان ما دارد. آگاهی از این امر مهمترین دگرگونی فراگیر در این رشته در طول سی سال گذشته بوده است. این قضیه در مفهوم بازتابندگی <sup>۱</sup> بیان میشود که چیزی جز به کارگیری آگاهی شناسنده برای تغییر شناسنده نیست. کلیترین شیوهٔ آشکارگی این آگاهی همانندگردی فراگیر کنونی مفهوم گفتمان در جامعهشناسی است.

گفتمان یعنی تبادل و تولید مستمر اندیشه ها در کنش متقابل انسانی. این امر از طریق گفتن، نوشتن و از راه هرگونه وسیلهٔ ارتباطی صورت میگیرد. این فرایند هرگز متوقف نمی شود و اصولاً هیچ محدودیتی در مورد شما و افرادی که می توانند به آن بپردازند وجود ندارد. مسئله این است که چه کسانی در آن شرکت میکنند. دو نظریه پرداز عمدهٔ گفتمان در سالهای پایانی قرن بیستم یورگن هابرماس ا آلمانی و میشل فوکوی<sup>۲</sup> فرانسوی هستند. به نظر هابرماس، گفتمان به طور ضمنی شامل هنجارهای برابری و آزادی است. ارتباط کامل و آزادانه تنها دادنِ فرصت یکسان به هر فرد برای بیان حال خود در یک رابطه عملی است. از سوی دیگر، فوکو معتقد است که شرایط گفتمان را همیشه قدرت تعیین میکند. مثلاً همان شیوهٔ سخن پدید می آورد و تعاریف و ممنوعیتهای آن عملاً هدفهای تمایل را ایجاد میکند. این امری شخصی برای فرد یا حتی یک زوج نیست، بلکه بخشی از فرایند ساخت

این امر قدرت را در مرکز تحلیل جامعه شناختی قرار می دهد، یعنی قدرتِ تعریف موقعیت ها. اما هیچ کس بر این امر کنترل ندارد، همانگونه که زبان را شخصی که به آن زبان سخن می گوید تعیین نمی کند. سخن گفتن به آن زبان سهیم شدن در قدرتی است که به متکلم می دهد. افراد، از نظر فوکو، بیش از آنکه انتخاب های اخلاقی مستقل داشته باشند سخنگویان قدرت هستند.

شیناختن اهیمیت گفتمان در روابط اجتماعی دامنهٔ اثباتگرایس را در جامعه شناسی به شدت محدود میکند زیرا تبیین های افراد را دربارهٔ خودشان و تبیین های مقامات مختلف را در چارچوب تحقیق وارد می سازد. پس افزون بر واقعیت، واقعیت تبیین واقعیت و غیره نیز وجود دارد.

این تبیینها تنها به صورت کلمات بیان نمی شوند و اغلب به صورت اعداد نیز

<sup>1.</sup> Jürgen Habermas

نشان داده می شوند. شمارش های عادی و آمار نیز در شکل دادن دیدگاه ما دربارهٔ جهان و بخش خصوصی و منابعی که دولت برای گردآوری آنها اختصاص می دهد و، حتی مهمتر از آن، برای تعریف آنچه که باید شمارش شود همسنگ کلمات هستند. این تبیین ها تنها جهان را توصیف نمی کنند، بلکه به ساختن جهان نیز کمک می کنند. جامعه شناسی آمارهای خود را گردآوری می کند، اما بسیاری اوقات به استفاده و نقد اطلاعاتی که به طور رسمی گردآوری شده است نیز می پردازد.

یکی از ویژگی های تبیین هایی که در سال های اخیر بسیار برجسته شده است روایت است؛ به معنای گفتن داستانی به صورت توالی حوادث و رویدادها. و این آن چیزی است که موقعیت ها را برای شرکت کنندگان مفهوم می سازد. روایت در سطح زندگی نامه به کار برده می شود، اما در مورد جمع های انسانی نیز به کار می رود. تاریخ ملی به موضوع روایت ملت تبدیل می شود و حافظه ای جمعی را به وجود می آورد که این حافظه خود ملت را تعریف می کند.

حکومت ها نیز مانند مورخان و جامعه شناسان، از این امر آگاه هستند و در نتیجه، سازمان میراث فرهنگی برای حفظ گذشته ایجاد می شود. و بدین ترتیب، گذشته آنگونه که در یادمان ها و آثار تاریخی زنده نگه داشته شده است مدام بازسازی می شود. جامعه شناسان می کو شند خود را از این امر جدا نگه دارند. آنها بر پایهٔ آموزش حرفه ای خود سخنگویان کشور یا سازمان نیستند، اما بیرون از گفتمان و روایت نیز قرار ندارند. آنها در تبیین های خود روایتی از جامعه را عرضه می کنند که بر کسانی که به آن گوش فرا می دهند تأثیر می گذارد.

> روشهای تحقیق نظریه و استعاره

هیچ پژوهشی بدون نظریه کارساز نیست، حتی هنگامی که منکر داشتن نظریه ای است زیرا نظریه صرفاً به معنای ارتباط اندیشه هاست. حتی شمارش نیز نظریه است. شمارش ما را ملزم میکند اندیشه های وحدت، هویت، تکرار و توالی را با هم مرتبط سازیم و به همین دلیل است که یادگیری آن مدتی طول میکشد.

گاهی افراد گزارشهای تحقیقی مینویسند و ادعا میکنند ایس گزارشها در بردارندهٔ هیچ نظریهای نیست. این مسئله ممکن است بدان معنا باشد که آنها بسیار سادهاندیشاند. اما معمولاً ایـن امـر نشـانهٔ رد کـردن نـظریهای خـاص است. آنـها میخواهند گزارشکردن و نوشتن دربارهٔ جهان و دریـافتن جـهان، یـعنی 'نگـرش طبیعی'، با مجموعهای از اندیشههای پیشپنداشته رویارو شود.

این رویکرد در پژوهشهای کمّی و کیفی جامعهشناسی نیز هوادارانی دارد. در نوعی از این پژوهشها چنین استدلال میشود که آنچه پدید میآید 'نظریهٔ بنیادی' است. این نظریه نظریههایی را که تبیینهای جامعه را بر پایهٔ مفاهیم نظام، ساختار، بازار، انتخاب عقلانی، رمزگذاری یا چارچوب تفکرهای ناشی از رشتههای دیگر میدانند به رویارویی فرامیخواند.

نکته این است که نظریه ها در رشته های مختلف بر جنبهٔ خاصی از واقعیت توجه دارند. این نظریه ها در کاربرد در مورد جامعه بلافاصله به استعاره یا تمثیل تبدیل می شوند. به قول یکی از نخستین منتقدان این رویکرد: «نظریه پردازان اجتماعی، به جای یافتن و به کارگرفتن یک روش و اصطلاح شناسی مناسب با موضوع مطالعهٔ خود، ... تلاش میکنند جامعه را، با مقیاس علوم طبیعی، به عنوان مکانیسم تحلیل کنند، و با مقیاس زیست شناسی آن را یک ارگانیسم در نظر بگیرند».[۱]

مک انیسم استعارهای در مهندسی یا ارگانیسم استعارهای برای بدن در زیست شناسی نیست. بازار استعارهای برای اقتصاد در علم اقتصاد نیست و همچنین رمز<sup>۱</sup> استعارهای برای زبان در زبان شناسی نیست. در هر مورد مفهوم نظری روش کارآمدی برای تحلیل واقعیت است. نظریهٔ بنیادی در جامعه شناسی – حتی وقتی که فقط برای گردآوری واقعیت به کار می آید و اغلب تجربه گرایی<sup>۲</sup> نامیده می شود – اگر بی اندازه بر کاربرد استعارهای نظریه از رشته های دیگر اتکا کند باید مرکز توجه قرار گیرد.

در عین حال، اگر همه فکر کنند که جامعه شناسی بدون نظریه پردازی پیشرفت میکند، و از طریق ایجاد اندیشه های مرتبط با واقعیت ویژهٔ خود در جست وجوی درک ژرف تر جامعه برمی آید، در آن صورت، در مطالعهٔ جامعه شناسی بیش از این پیشرفت نخواهد کرد. این بدان معناست که باید از استعاره هایی که در گفتمان روزمره وجود دارند فراتر رفت. برای مثال، تشبیه جامعه به نمایش از دیرباز در تخیل نمایش نامه نویسان (مثل شکسپیر که معتقد بود همهٔ جهان صحنهٔ نمایش است) و جامعه شناسان راه یافته است. مشهور ترین جامعه شناس نیمهٔ قرن بیستم تالکوت پارسونز<sup>۱</sup> بود که نظریهٔ جامعهٔ او بر پایهٔ این اندیشه نهاده شده است مردم در نقش ها جای می گیرند. اروینگ گافمن، جامعه شناسی که بهترین نویسندهٔ جامعه شناسی نیز بود، استعارهٔ نمایش را به کار گرفت، اما به جای تأکید بر متن نمایش نامه بر اجرا تأکید داشت. او در کتاب خود با عنوان ارائهٔ خود در زندگی روزمره<sup>۲</sup> دامنهٔ گسترده ای برای بازیگری در نظر می گیرد. اما اگر بخواهیم نمایش مقبولی را روی صحنه بیاوریم باید با توقعات و خواسته ای بیرون هماهنگ باشیم.

استعارهٔ نمایش بر محدودیت هایی که جامعه بر یکایک افراد اعمال میکند و شیوهای که با استقلال نسبی از آنها در پیش میگیرد تأکید دارد، با این حال، بدون محدودیت ها نمی توان فعالیت کرد. اگر شبی بازیگری نباشد اجرایی هم در کار نخواهد بود. اما، از طرف دیگر، اگر نمایشی نباشد بازیگری هم نخواهد بود. جامعه صرفاً محدودیت خارجی نیست، بلکه فرصت هایی را فراهم می سازد که در غیر این صورت وجود نخواهند داشت.

بر این و یژگی ها هنگامی که از دیدگاه افراد به جامعه می نگریم تأکید میکنیم. جامعه نسبت به من و شما و نسبت به هر فرد دیگری خارجی است. نمایش تلهموش<sup>7</sup> اثر آگاتاکریستی بیش از چهل سال است که در وِست اِند لندن روی صحنه است. هیچ کسی از گروه اولیهٔ بازیگران باقی نمانده است اما اجرای نمایش همچنان ادامه دارد.

همانگونه که نمایش فقط با وجود بازیگران معنا میگیرد جامعه نیز با آنچه افراد انجام می دهند شکل می گیرد. بنابراین هم بیرونی است و هم درونی؛ هم محدودکننده است و هم توانمندساز. اگر به نمایشی بیندیشیم که در آن ایفای نقش می کنیم به واقعیت جامعه نزدیک تر می شویم، اما نمی توانیم آن گونه که دلخواه ماست این کار را انجام دهیم. بنابراین، نمایش نیز مثل 'نظام'، 'ارگانیسم'، یا 'بازار'

2. Presentation of Self in Everyday Life

3. Mousetrap

<sup>1.</sup> Talcott Parsons

اینکه ما بدین آسانی گرفتار گفتمان استعارهای می شویم نشان می دهد که تا چه اندازه واقعیت جامعه مبهم و پیچیده است. با تأکید اروینگ گافمن بر اجرای نقش دریافت واقعیت میسرتر می شود. [۱۲] اما نه به این دلیل که مفهوم اجرا از نمایش گرفته شده است. این امر به معنای واقعیت پنداشتن استعاره است. کسانی که می توانند روی صحنه به اجرای نقش بپردازند نخست یاد گرفته اند که در زندگی نقش اجراکنند و نه برعکس؛ حتی اگر فرهنگ امروز نمونه های فراوانی از زندگیی که به صورت نمایش درآمده است به ما ارائه کند. باید مفاهیم نظری خود را در مفهوم جامعه جست و جو کرد.

## مفاهيم در تحقيق

وجه اشتراک جامعه شناسان و فیلسوفان علاقه به معنای اصطلاحات، مفاهیم و به یژه معنای جامعه، امر اجتماعی، روابط اجتماعی و کنش متقابل است. اما این علاقه فراتر از صرفاً اندیشیدن دربارهٔ آنهاست. آنها در تحقیقاتشان دربارهٔ جامعه از این مفاهیم استفاده میکنند.

به هر کتاب درسی که رجوع کنید مجموعهای از اصطلاحات کلی بىرای انواع روابط و ارتباطات اجتماعی را می یابید. اصطلاحات استاندارد شىامل اجتماع، طبقه، سازمان، گروه نخستین، گروه خویشاوندی، گروه قومی، گروه مىنزلت، جماعت، جنبش، شنوندگان و تماشاگران است.

پرواضح است که اینها طبقهبندیهای منظم و دقیقی نیستند. این مفاهیم از مرزها میگذرند و با یکدیگر ترکیب میشوند. میتوان معانی ثابتی برای اصطلاحاتی مانند 'اجتماع' یا طبقه ارائه کرد اما ممکن است واقعیت اجتماعی هرگز دقیقاً با آن معانی تطبیق نکند و زمینهٔ مشاجره و کشمکش را فراهم سازد.

مثلاً، یکی از موضوعهای اصلی گفتوگوی مردم و سیاست مداران از دست دادن و بازسازی اجتماعات محلی است. اما این روزها همهٔ ما نظرهای گوناگونی دربارهٔ اینکه این امر چه چیزهایی را در بر دارد اتخاذ میکنیم. بعضی ممکن است استدلال کنند که این کار متضمن ساختن 'باشگاه محلی' است، دیگری ممکن است بگوید که اجتماع محلی نیازی به باشگاه ندارد، برخی استدلال خواهند کرد که اجتماعات محلی باید مرز و دیوار داشته باشند و برخی نیز آنها را مزاحمی تصنعی و غیرطبیعی میدانند. جامعه شناسان در این گونه بحث ها درگیر می شوند، اما سهم آنها اغلب به درستی درک نمی شود. در درجهٔ نخست، آنها می کو شند با بیان شرایط گذشته و حال اجتماعات محلی به عنوان راه های تجربهٔ روابط اجتماعی و توصیف تنوع گستردهٔ ترتیبات اجتماع مانند – مثل دهکده ها و صومعه ها، اردوگاه های پناهندگان و شهرهای شرکتی، گتوها، محلات فقیرنشین و انجمن های اخوت – به واقعیت دست یابند.

آنها ویژگیهای ثابت و دائمی این ترتیبات، مانند احساس تعلق، امنیت و آشنایی، همفکری، نمادهای مشترک و هنجارهای رفتاری، ترتیب منزلت و اعتبار اجتماعی و بزرگداشتهای ادواری را تحلیل و شناسایی میکنند. نیروی این ویژگیها در اجتماعهای محلی مختلف متفاوت خواهد بود و ویژگیهای مورد نظر منحصر به اجتماع محلی نیز نیست، بلکه اجتماعی محلی واجد بیشتر یا همهٔ این ویژگیهاست.

بدینسان، جامعه شناس مفهوم سازی میکند و تصویری روشن و شفاف از اجتماع محلی ارائه می دهد و این کار را اغلب با ایجاد تصوری از اجتماعی محلی با ویژگی هایی که آن را از انواع دیگر ترتیبات اجتماعی، مثلاً، از طبقه یا گروه قومی، متمایز می سازد انجام می دهد. معمولاً این مفهوم به صورت تعریفی کلامی متبلور می شود. برای مثال، ممکن است اجتماع محلی را 'مجموعه ای از روابط بادوام بین افراد بر پایهٔ تفاهم های متقابل و محیط مشترک ' بدانیم و سپس ویژگی های دیگر مثل تعلق، امنیت و آشنایی را نیز ذکر کنیم.

چنین تعریفی مبیّن مفهومی روشن است. اما عین واقعیت نیست. نخست اینکه، در هر اجتماعی که بشر شناخته است هم تفاهم متقابل وجود دارد و هم سوءِتفاهم و بدخواهی. همین امر باعث میشود که افراد آن جامعه را ترک کنند؛ جهان پر است از کسانی که از این یا آن گونه اجتماعات فرار کردهاند.

با وجود این، جامعه شناسی را پیدا نخواهید کرد که اجتماع محلی را 'روابطی نزدیک مبتنی بر بدخواهی و سوءتفاهم' تعریف کند، زیرا اجتماعات واقعی، در واقع، در جهت تبیین مفهومی از اجتماع عمل میکنند که در آن به اعتماد و حمایت متقابل ارزش مثبت داده می شود. بنابراین، تعریف جامعه شناختی ما واقعیت را بی آنکه تأیید کند بازتاب می دهد. در مورد موضوع حیاتی خودداری از تأیید بعداً توضیح خواهیم داد. آنچه در اینجا توصیف شد دوری سه مرحلهای است ـ بررسی، تحلیل و مفهومسازی. هر مرحله بخشی حیاتی از جامعه شناسی است، اما هر مرحله بدون دو مرحلهٔ دیگر جزیی، ناقص و گمراه کننده خواهد بود. تنها با کامل شدن این سه مرحله یکی از گسترده ترین و قدر تمند ترین شیوه های جامعه شناختی به دست می آید. تشخیص این نکته نیز مهم است که می توان از هر یک از این سه مرحله آغاز کرد و به هر ترتیبی پیش رفت.

می توان این شیوه را با نوع دیگری از جامعه، این بار طبقه، تکرار کرد. مفهوم طبقه با نام کارل مارکس پیوند دارد زیرا او کل نظریهٔ تاریخ خود و فروپاشی سرمایهداری را بر آن بنا نهاد. اما پیش از وی مفهوم طبقه به عنوان اندیشه و تجربه کاملاً شناخته شده بود و هنوز هم مستقل از او به کار برده می شود و بخشی از جامعه شناسی و زبان هر روزمره است.

می توان این کار را با تحلیل آغاز کرد و ویژگی های طبقه را، آنگونه که جامعه شناسان و دیگران تشخیص داده اند و از جمله مفاهیم رایج عامیانهٔ آن را، بررسی کرد. این ویژگی ها موقعیت های افراد و گروه ها در اقتصاد، تمایز کسانی که کار می کنند با کسانی که کار نمی کنند یا نیازی ندارند که کار کنند، تفاوت بین کسانی که تصمیم گیری اقتصادی راکنترل می کنند و از آن سود می برند و کسانی که با آن کنترل می شوند، آرایش فرصت های زندگی و امتیازهای اقتصادی را در برمی گیرد. همچنین مشهود است که تا چه اندازه طبقه متضمن آگاهی از داشتن سرنوشت مشترک با دیگران است و چه عواملی منجر به آن می شوند.

سپس می توان به مفهومسازی پرداخت تا مفهوم طبقه متبلور شود و راهنمای بررسی های بعدی گردد. در اینجا ممکن است به این نتیجه برسیم که همه ویژگی هایی که تاکنون بررسی کرده ایم چندان با همدیگر هماهنگ نیستند. بحث ها و کشمکش های معروفی در این زمینه در ارتباط با طبقه وجود دارد. شاید از همه معروف تر بحثی باشد که در آن ماکس وبر با تأکید بر فرصت های فردی در بازارهای اقتصادی به جای مالکیت وسایل تولید با مارکس اختلاف داشت. شاید می بایست خود را با مُفاهیم گوناگون طبقه قانع می ساختیم یا می کوشیدیم مفهومی فراگیر با تعریفی مانند 'زیر مجموعه ای از موقعیت های اجتماعی در نظام روابط اقتصادی ' به وجود آوریم. اگر خاطرنشان کنیم که طبقهٔ افراد موقعیتی است که در آن با دیگران اشتراک دارند و وابسته به فرایندهای اقتصادی است، در آن صورت، مفهومی داریم که با مارکس و وبر در آن مشترکیم.

با وجود این، هنگامی که با رهنمود گرفتن از تحلیل و مفهوم خودمان به بررسی طبقه در جسهان واقعی می پردازیم، به تفاوتهای بسیاری بین طبقات در موقعیتهای ظاهراً مشابه پی می بریم. مثلاً در طبقهٔ 'دهقانان' تفاوتهای بزرگی میان سرفهای دورهٔ باستانی، رعیتهای قرون وسطا، فلاحان مصری، گائوچو 'های امریکای جنوبی و کارگران مزارع اشتراکی شوروی وجود دارد.

این واقعیتها ما را به تحلیل و مفهوم خودمان از طبقه بازمیگرداند و به مطالعه و بررسی دوبارهٔ آنها وادارد. در این مورد هم می توان وارد چرخهٔ مفهوم سازی، تحلیل و بررسی خود در هر مرحلهای شد و هم دریافت که این چرخه مکرر است و همیشه می توان در مورد آن تجدیدنظر کرد. جامعه شناسی به هیچوجه موضوعی بسته نیست.

این بازبودن اغلب باعث سوءِتفاهم میشود و باید با دقت بیشتری به آن پرداخت. این رشته بیش از رشته های دیگر دانشگاهی با اندیشه ها و عقاید مردم ارتباط دارد. هر مرحله ای در چرخهٔ دانش ما معادلی روزمره دارد. جامعه شناسان در بررسی واقعیت اجتماعی روش های گوناگونی را برای گردآوری داده ها به کار میگیرند که از آن جمله است پیمایش، مصاحبه، جست وجوی اسناد و مدارک، یا صرفاً سفر کردن و بودن در جامعهٔ مورد مطالعه. اما همهٔ ما به جاهای متفاوتی

جامعه شناسان اطلاعات خود را تحلیل میکنند، به نظریه سازی دربارهٔ آن می پردازند، محاسبه میکنند و فهرست هایی تهیه میکنند. همهٔ ما این کارها را انجام می دهیم. آنها زمان زیادی را هر روز صرف بحث و استدلال دربارهٔ تعاریف میکنند. همه به نوعی دربارهٔ این موضوع که آیا طبقه وجود دارد و معنای آن چیست به بحث و استدلال پرداخته اند. گاهی ما حتی ترغیب می شویم که به شیوهٔ دیگری بیندیشیم و نوع دیگری به اشیا بنگریم. این همان 'بازتابندگی' است که پیش تر از آن یاد کرده ایم و در جامعهٔ انسانی وجود دارد. نظریه ها به مفاهیم نیاز دارند و تحقیق وابسته به هر دو است. اما هدف تحقیق حل مسائل است و در علم کلی ترین مسئله تبیین این موضوع است که چرا جهان اینگونه است، چرا تغییر کرده است، یا چگونه ممکن است تغییر کند. دورهٔ زمانی این دگرگونی ها از میلیونیم ثانیه تا هزاران سال متغیر است. بنابراین، برای جامعه شناسان حوزهٔ تبیین طیف گسترده ای از تبیین پیدایش و انحطاط تمدن ها تا آغاز یک آشوب \_ دارد.

تبيين

واژهٔ 'کمک' در اینجا در خور توجه است، زیرا هیچ علمی نمی تواند این واقعیت را نادیده بگیرد که تبیین پدیده های جهان واقعی نیاز مند همکاری میان رشته ای است. روابط اجتماعی با اینکه نقطهٔ کانونی تبیین جامعه شناختی هستند، هرگز در انزوا وجود ندارند، جامعه شناسان نمی توانند زیست شناسی یا اقتصاد را نادیده بگیرند، و به عکس. تبیین به دلایل گوناگون ضروری می نماید؛ گاه در نتیجهٔ تمایل به مداخله و کنترل دگرگونی و گاهی به دلیل کنجکاوی روشنفکرانه. این انگیزه ها برای گردآوری داده ها نیز کاربرد دارند. مثلاً می توان برخی از ارقام را دربارهٔ مردان، زنان و اشتغال که در بررسی اشتغال در بریتانیا (جدول ۱.۲) گردآوری شده است در نظر گرفت. تعادل امتیاز مردان و زنان یکی از داغترین حوزه های بحث زندگی معاصر است و حکومت ها در همه جا مدام آن راکنترل می کنند.

جداولی مثل جدول ۱.۲ برای مقایسه های آسان عواملی که تغییر میکند (متغیرها) و بررسی پیوند آنها کاربرد گسترده ای دارد. این جدول نشان می دهد که مردان بیشتر هنگامی که پدر هستند شاغل اند و عکس آن در مورد زنان صدق میکند. این جدول همچنین نشان می دهد که درصد مردان شاغل بیشتر از زنان است. چگونه این موضوع را باید تبیین کرد؟ ما با دانش خود دربارهٔ رو ابط مرد و زن تبیینی را مطرح میکنیم که اغلب فرضیه نامیده می شود، یعنی اینکه زنان هانگامی که بچه دار می شوند از کار کناره گیری میکنند و مردان مسئولیت نان آور بودن را برعهده می گیرند. البته این تنها فرضیه است که می توان دربارهٔ آن بیشتر تحقیق کرد. بنابراین، باید اطلاعات بیشتری دربارهٔ روابط مرد و زن گردآوری کرد و به داده های مربوط به والدینی که شریک دارند توجه داشت (جدول ۲.۲). نتیجه بسیار

|                              | مردان | زنان |
|------------------------------|-------|------|
| والدين#                      | ۸۵    | 09   |
| غيروالدين                    | ٧٠    | ٧٠   |
| همهٔ افراد بزرگسال در سن کار | ٧۵    | 60   |

جدول ۲.۱ بزرگسالان، والدین و اشتغال: درصد افراد بزرگسال در سن کار؛ بریتانیا، ۱۹۹۴

# افراد دارای حداقل یک فرزند تحت تکفل کمتر از ۱۸ سال. منبع: برگرفته از بررسی نیروی کار بریتانیا، ۱۹۹۴.

غیر منتظره است. در این حالت، داده ها نشان می دهند که احتمال شاغل بودن مادران هنگامی که شریک زندگی شان شاغل و دارای درآمد است بیشتر است و اگر شریک زندگی آنها بیکار باشد این کمتر احتمال کمتر می شود. در واقع، حتی احتمال اشتغال مادرانِ تنها بیشتر از مادرانی است که شریک زندگی آنها بی کار است. اکنون باید برای تحقیقات بیشتر فرضیه های بیشتری را مطرح کرد. داده های ما، در واقع، یافته های قبلی تحقیقات ری پل<sup>۱</sup> را تأیید می کند. وی نشان داد که با برابری بیشتر در خانوادهٔ معاصر اشتغال هر یک از والدین کار را برای دیگری آسان تر می کند. در این مورد نمی توان گفت که کدام یک مقدم بر دیگری است. درآمدهای مشترک آن قدر زیاد هستند که بتوان با آنها هزینهٔ خدمات مراقبت از کودکان را فراهم ساخت و این ممکن است اثر همکاری دو طرف باشد.

| والدين         | پدران | مادران |
|----------------|-------|--------|
| همسر کار میکند | ٩٣    | ۶۸     |
| همسر بیکار است | ٧۴    | ٣٠     |
| یکی از والدین  | 04    | ٣٩     |
| همة والدين     | ٨۵    | 09     |

جدول ۲.۲ والدین، همسران و اشتغال: درصد افراد شاغل، بریتانیا، ۱۹۹۴

اما تبیینهای احتمالی دیگری نیز وجود دارد. این، واقعیتی است که تعداد زنانی که شریک زندگی شان بیکار است و خودشان شاغل هستند به هیچ وجه مساوی تعداد مردان شاغلی که زنانشان بیکار هستند نیست. مداخلهٔ دولت را در این مورد نمی توان نادیده گرفت. دلیل سادهٔ آن شاید این باشد که دستمزد کار زنان، چنانچه مقرری همسر شان کاهش یابد، مکفی نخواهد بود، به ویژه وقتی که زنان کمتر از مردان دستمزد می گیرند. شاید هم از آن رو که آسیب روحی بیکار بودن برای مرد کمتر از خفت شوهرِ خانهدار بودن است! ممکن است برخی از زنان مشاغل نقدی بدون مالیاتی مانند رفت وروب و نظافت، را انجام دهند. همچنین ممکن است در شاطقی با میزان زیاد بیکاری زندگی کنند که در چنین حالتی یافتن شغل برای زن و شوهر هر دو دشوار است. ممکن است زمانی که سطح تحصیلاتشان پایین است شرایط لازم شانس هر کسی را برای یافتن شغل کاهش می دهد.

بنابراین، در اینجا امکان بروز بسیاری از عوامل جدید مطرح می شود \_ شیو های که نظام مزایای مالیاتی انگیزه های کار را تحریف می کند؛ ارزش های سنتی یا حتی جنسگرایانه دربارهٔ نقش در خانواده؛ نیاز به بیشتر دانستن دربارهٔ ویژگی های افراد؛ عامل کلی وضع نامساعد بازار کار برای زنان و شاید حتی تبعیض علیه زنان یا در واقع علیه مردانی که مشاغل پاره وقت دارند. باید در این زمینه تحقیقات بیشتری انجام شود \_ یعنی باید به مطالعهٔ دقیق این حوزه ها پرداخت.

مثال ما نشان می دهد که جست وجوی و راه تبیین اصولاً پایان ناپذیر است، اما از طرفی هم نشان می دهد که اغلب باید تعیین کرد که شواهد و مدارک بر پایهٔ اطلاعات موجود چه چیزی را نشان می دهند. نمی توان تا زمان رسیدن به پاسخ قطعی جهان را متوقف ساخت. این زمان هرگز فرا نمی رسد. اگر مسئله، عوامل بازدارندهٔ اقتصادی است در آن صورت تعدیل مزایای دولتی ممکن است یکی از سیاستهای ترمیمی باشد. اگر موضوع فرهنگ تبعیض جنسی است، می توان دربارهٔ قانون گذاری فکری کرد، یا از سوی دیگر، و به احتمال قوی تر، به اطلاعات عمومی اندیشید و به ادامهٔ بحثهایی کهٔ در آن مردان و زنان سیاست های روز خانواده را تعیین میکند. ترکیب روش ها (سه بُعدی کردن) هدف جامعه شناسی آشکار ساختن حقایقی دربارهٔ جامعهٔ انسانی است. بنابراین، نظریه هایی را دربارهٔ چگونگی کارکرد جوامع و روش مطالعهٔ آنها مطرح میکند که هدفشان تطبیق با استانداردهای فکری دیگر رشته های دانشگاهی است. هر رشتهٔ دانشگاهی هماهنگ با ماهیت ویژهٔ موضوع خود نظریه ها و روش های خاص خود را به وجود می آورد. جامعهٔ انسانی با هیچ چیز دیگری یکسان نیست. جامعهٔ انسانی مانند ارگانیسم، فضای میان که کشان، اقتصاد، دوران گذشته یا ذرات اتمی نیست.

بنابراین، جامعهشناسی همانقدر با زیستشناسی و رشتههای دیگر مشل اخترشناسی، اقتصاد، تاریخ یا فیزیک تفاوت دارد که آنها با یکدیگر تفاوت دارند. جامعهشناسی همچنین با بررسی جوامع حیوانی که موضوع رفتارشناسی حیوانی<sup>۱</sup> است نیز تفاوتی اساسی دارد.

جامعه شناسی اغلب کوشیده است از روش های علوم دیگر پیروی کند، اما همهٔ علوم این کار را میکنند. هر یک از علوم در داشتن ترکیبی متفاوت از این روش ها با دیگر علوم تفاوت دارند و در عین حال، در برخی مسائل نیز با علوم دیگر وجه اشتراک دارند. دلیل متفاوت بودن ترکیب این است که در هر مورد، موضوع، یعنی هدفی که توجه به آن معطوف است، آن را ضروری می سازد.

واقعیت ترکیب روش ها وجه شاخص جامعه شناسی نیست. این برخلاف دیدگاه برخی از جامعه شناسان است. یکی از جامعه شناسان گفته است: 'جامعه شناسی نوع خاصی از قلمرو رشته ای است. و آنچه این قلمرو را تا این اندازه منحصر به فرد می سازد دقیقاً این واقعیت است که روش های متفاوت بسیاری ... در آن با یکدیگر برخورد می کنند. '[۱۳] خیر، روش ها گوناگون اند تا بالاخره به طریقی با منحصر به فرد بودن این حوزه، یعنی جامعهٔ انسانی یا روابط اجتماعی، هماهنگ شوند.

اقتباس کردن نیز تنها یک روش نیست. بعضی افراد به سختی آن را میپذیرند زیرا اقتباس با این عقیدهٔ ریشهدار که تنها یک روش علمی وجود دارد همخوانی ندارد (گفتنی است که این عقیده احتمالاً بنیانی ریاضی دارد). اما حتی این نیز علم جامعه شناسی ۶۷

همانگونه که روبن هرش<sup>۱</sup>، ریاضیدان، با استفاده از مفاهیم اروینگ گافمن به تبیین مبنای شهودی ریاضیات پرداخت، ممکن است برعکس شود.[۱۴]

این اشتراک روشها در مورد روشهایی که در تصور عموم متعلق به جامعه شناسی است صادق است. اینها احتمالاً روش پیمایش اند که در آن افراد به طور تصادفی انتخاب می شوند تا به پرسش های مصاحبه گر پاسخ دهند، یا روش مشاهدهٔ مستقیم اند که در آن پژوه شگر در موقعیتی واقعی حضور می یابد و به مشاهده و ثبت مشاهدات خود می پردازد.

هیچ یک از این روش ها خاص این رشته نیست. پیمایش اجتماعی از طریق حمایت دولت و بخش سوداگری توسعه یافت و متعلق به روان شناسی و اقتصاد نیز هست. مشاهده از طریق مشارکت، که گاهی مشاهدهٔ مشارکتی یا اتنوگرافی نامیده می شود، روش اصلی مردم شناسی بوده است.

جامعه شناسان برای گردآوری اطلاعات از شیوه های تحقیق متعددی استفاده میکنند که به اندازهٔ این روش ها مهم هستند اما چندان مورد توجه عموم قرار نمیگیرند. آنها از اسناد عمومی، هم اسناد و مدارک معاصر و تاریخی، بسیار استفاده میکنند، اما از مدارک شخصی تر مانند خاطرات و نامه ها نیز سود می جویند.

آنها آمار عمرمی مانند گزارش ها و آمار تصادفات و آمار جرم و جنایت و خودکشی راکه با همین هدف های ویژه گردآوری شده اند، تحلیل میکنند. آنها شیفتهٔ کتاب های گوناگون هستند و به بررسی داستان، روزنامه، تبلیغات تجاری، صورت جلسات و محتویات پرونده ها می پردازند. آنها حتی ممکن است به این نتیجه برسند که تماشای فیلم جنایی شیوهٔ مناسبی برای به دست آوردن مدارک دربارهٔ دیدگاه های امروزی دربارهٔ جرم و جنایت است.

مثلاً روبرت راینر<sup>۲</sup>، سونیا لیونیگستن<sup>۳</sup> و جسیکا آلن<sup>۴</sup> تغییر دیدگاه دربارهٔ جرم و جنایت در بریتانیا را از ۱۹۴۵ به بعد مطالعه کردند.[۱۵] آنها دریافتند که مردم زمانی جرم و جنایت را عملی خلاف و مخل نظم اجتماعی و رسمی تلقی میکردند اما اکنون بیشتر تمایل دارند معیارهای خود را برای قضاوت دربارهٔ آن تعیین کنند. در

1. Reuben Hersh

2. Robert Reiner

3. Sonia Livingstone

4. Jessica Allen

این حالت، بر تعداد قربانیان جرم و جنایت تأکید می شود اما تعارض درون نیروهای نظم و قانون نیز همچنان محل تأکید است. قانون چیزی است که از مردم انتظار میرود دربارهٔ اَن تصمیم بگیرند.

این نتایج بسیار مهماند. آنها به ابهامزدایی اقتدار می پردازند و این، هم جنبهٔ مثبت دارد و هم منفی. مردم احترام کمتری نسبت به قانون نشان می دهند اما برای پذیرفتن مسئولیت آمادگی بیشتری دارند. مقامات مسئول با در نظر گرفتن این اصل درمی یابند که سیاست های کاهش جرم و جنایت بهتر است بر پایهٔ جلب همکاری عمومی باشد تا براساس افزایش مراقبت پلیس. این دغدغهٔ نویسندگان نیست، اما زمانی که نتایج آن برای عموم آشکار شود منبع عمدهٔ بحث می شود. سرانجام اینکه هدف از لفاظی سیاسی، افزایش شمار افراد پلیس است.

پژوهشگران از دو روش عمده برای گردآوری مدارک خود استفاده کردند. یکی از این روش ها ایجاد گروه های کانونی بود؛ به این ترتیب که افراد راگرد هم می آوردند و از طریق طرح پرسش آنها را به بحثی گسترده دربارهٔ موضوعی خاص – در این مورد رسانه درمانی جرائم – می کشاندند. روش دیگر تحلیل محتوای رسانه ها بود. بدین سان، پژوه شگران ۸۴ فیلم را تماشا کردند. محل جنایت را در بیست برنامهٔ تلویزیونی پربیننده برای هر سال (از ۱۹۵۵) بررسی کردند و گزارش های جرم و جنایت را یک سال در میان (از ۱۹۵۵) از دو روزنامهٔ ملی هر ده روز یک بار تحلیل کردند.

این گردآوری مدارک گوناگون از مناطق و محلات مختلف ترکیب روشها نامیده شده است؛ در مقابل و در مقایسه با نقشهبرداری که در آن مشاهده و سنجش از زوایای گوناگون به نقشهبردار امکان می دهد نقاط و فواصل را تعیین کند. فضای منطقهای سه بُعد دارد و اصطلاح 'سه بعدی کردن' در اینجا ریشه دارد. فضای اجتماعی پیچیده تر و دارای ابعاد بیشتری است که پیوسته درهم آمیخته و جدا می شوند.

راینر در تحقیق خودگزارشهای جرم و جنایت روزنامهها را با بازنمایی جرائم (در پردهٔ سینما) و با عقاید رایج دربارهٔ جرم و جنایت (گروههای کانونی) بهشیوه های گوناگونی مرتبط می سازد. در این مصاحبه ها واکنش نسبت به تصورات و همچنین عقاید دربارهٔ چگونگی تغییر جرائم و جامعه در طول این دوره بررسی می شد. این گروه ها خود به گونه ای انتخاب شده بودند که نشانهٔ تفاوت های نسبی، طبقاتی و... باشند. اینها عوامل متغیری هستند که بر عقاید، حافظه و نمایش در رسانه ها تأثیر می گذارند.

دلیل اینکه تحقیق جامعه شناختی این ابعادگوناگون را در بر میگیرد این است که جداکردن آنها از یکدیگر تصنعی است. واقعیت اجتماعی جمع سادهٔ این قسمت ها نیست. این قسمت ها برای هدف های تحقیقاتی از واقعیت اجتماعی منتزع میگردند و پس از تحقیق با درک بیشتر به آن بازگردانده می شوند. می دانیم که آنها به هم بافته شده اند. فیلم سازان به تماشاگران پاسخ می دهند، روزنامه نگاران نمایش نامه ها را زنده نگه می دارند، داستان های جنایی و گزارش های جرم و جنایت نیز عقاید را شکل می دهند.

کانون دقیق پژوهش تنها برخی از جنبهها را روشن میسازد و جنبههای بسیاری همچنان دور از دیدرس باقی میمانند. گزارش جرم و جنایت در مطبوعات در رابطه با جرائم واقعی چه میشوند؟ آنها ممکن است طرح دیگری را تشکیل دهند.

همهٔ پژوهش های جامعه شناختی نیاز به انتزاع اجزاء از کل را برای همدف های تحلیل با این واقعیت می سنجند که این کل است که تحقیق را مفهوم می سازد. نتیجه گیری هایی که نویسندگان دربارهٔ کاهش اقتدار در جماعه به عمل می آورند دربارهٔ وضعیتی است که به طور کلی حاکم بر روابط اجتماعی است.

بنابراین، کار آنها مربوط است به بحث دربارهٔ آنچه در مدرسه، یا در صنعت یا در میدان ورزش رخ می دهد. باید این کار را با تحقیقات مشابه در کشورهای دیگر مقایسه کرد زیرا دلیلی وجود ندارد که تصور کنیم این فرایندهای اساسی محدود به بریتانیا هستند و اگر هم چنین باشد این خود نیاز به تبیین دارد. بنابراین، آنها به تحقیقات مرتبط با رسانه ها و تصویری که این تحقیقات از امریکا ارائه میکنند ارجاع داده می شوند.[۱۶] تحقیق جامعه شناختی با کلی ترین نظریهٔ تفاوت جامعهٔ مدرن با جوامع دیگر مرتبط است و به نظریه های کلاسیک جرم و جنایت، قانون و یگانگی اجتماعی امیل دورکیم نیز اشاره دارد.

گوناگونی روشهای گردآوری دادهها در جامعهشناسی انتقادهای شدیدی را

برانگیخته است. این انتقادها ممکن است از سوی دانشمندان رشتههایی مطرح شده باشد که در آنها روشی خاص بهصورت محک ارزش علمی درآمده است. بدینسان، مردمشناسان ممکن است در مورد قومنگاری <sup>(</sup> یا روانشناسان در زمینهٔ شیوههای سنجش نگرشها انحصارطلب باشند زیرا برای توسعهٔ آنها بسیار کوشیدهاند.

اما برخلاف این رشته ها، روش های تحقیق در جهتگیری جامعه شناسی هرگز نسقشی نسدارد، بلکه بیشتر موضوع تحقیق جست دهنده است. از این لحاظ، جامعه شناسی به باستان شناسی یا تاریخ نزدیک تر است زیرا هیچ یک از این رشته ها نمی توانند منبع احتمالی اطلاعات را نادیده بگیرند. اما وجه افتراق جامعه شناسی با آنها این است که جامعه شناسی بیشتر با واقعیتی مفهومی، یعنی جامعه، هدایت می شود و از این لحاظ به حقوق یا اقتصاد که با تحلیل آغاز می شوند نه با شیوهٔ گردآوری اطلاعات \_ نزدیک تر است.

مهارت روشنفکرانه گوناگونی روش های تحقیق در جامعه شناسی ناشی از ماهیت موضوع پژوهش آن، یعنی جامعه، است. هر جامعه شناسی ناچار است در مورد هر طرح خاصی در چارچوب این گوناگونی روش انتخاب کند. این آن چیزی است که جامعه شناس بزرگ، سی. رایت میلز<sup>۲</sup>، 'مهارت روشنفکرانه' نامید: یکی از ویژگی های ضروری برای انجام دادن کار موفقیت آمیز که نمی توان آن را به مجموعه ای از دستو رالعمل ها تقلیل داد.[۱۷]

تحقیق اَیلین بارکر<sup>۲</sup> تحت عنوان ساختن یک مونی نمونهای عالی از مهارت روشنفکرانه در جامعه شناسی است.[۱۸] این برجستگی هم به خاطر گوناگونی روش هایی است که او به کار میگیرد و هم از آن روست که نتیجهٔ تحقیق او آشکارا از درک روزمره فراتر می رود. کار او چیزی فراتر از کنجکاوی روشنفکرانه است که ممکن است در مسائل اجتماعی عاملی بازدارنده باشد. هنگامی که موضوعی در لفافهٔ تعصب قرار دارد تحقیق از نظر اخلاقی کاری پرمسئولیت است.

2. C. Wright Mills

1. ethnography

3. Elieen Barker

بارکر تا اندازهای به این دلیل که موضوع کلیسای وحدت <sup>۱</sup> آشکارا جدلانگیز بود این تحقیق را آغاز کرد. این کلیسا را عالیجناب سون میونگ مون<sup>۲</sup> پس از جـنگ جهانی دوم در کرهٔ شمالی بنیاد نهاده و در دههٔ شـصت در ایـالات مـتحد امـریکا گسترش یافت و بعدها به مغزشویی اعضای خود، که عموماً به عنوان مونی معروف بودند، و در پی آن به ایجاد خطر برای بنیان سنتی خانواده متهم شد.

برای یک جامعه شناس تصویر این کیش خطرناک با بحثی دیرینه دربارهٔ جهت دگرگونی اجتماعی و به ویژه جایگاه مذهب در جهانی غیرمذهبی پیوند دارد. این واقعیت که مردم عضو گروه های مذهبی می شوند در جهانی که به گونه ای گسترده مدرن و فراسوی مذهب در نظر گرفته می شود این دیدگاه را زیر سؤال می برد. در عین حال، نگرانی عمومی ناشی از این امر خود موضوع تحقیق است. مونی شدن پدیدهٔ اجتماعی نگرانکننده ای است.

بارکر اعتمادگروهی از مونی ها را جلب کرد. او به ما میگوید که چگونه توانست اعتماد آنها را جلب کند. مشاهدهٔ همراه با مشارکت او سه مرحله داشت. مرحلهٔ نخست، تماشا کردن و گوش دادن بود: 'هنگام ظرف شستن در آشپزخانه فرصت خوبی برای این کار بود». [19] سپس، او با شرکت در گفت وگوها با اعضای گروه به کنش متقابل پرداخت. سرانجام، با آنها بحث می کرد و پرسش های ناشیانه ای را مطرح می ساخت.

اغلب مشارکت برای او مشکل آفرین بود، مانند حضور در کارگاهی که در آنجا از او خواسته می شد دربارهٔ هدف آمدن مسیح موعود سخن بگوید. او آنچنان مؤثر این کار را انجام می داد که یکی از حاضران می گفت که اکنون کاملاً درک می کند که عالیجناب مون مسیح موعود است. بارکر توضیح می داد که خودش این را باور ندارد اما این سخن بر دیگران تأثیری نداشت. او هرگز برای مردم مورد مطالعهٔ خود وانمود نمی کرد که چیزی غیر از یک جامعه شناس است و بدین ترتیب، و اکنش نسبت به او گاه پذیرش بود و گاه مخالفت. اما او که جامعه شناس بود حلقهٔ ارتباطی افراد مورد مطالعهٔ خود و دیگران در نظر گرفته می شد. گاهی مجبور می شد بین یک مونی و والدینش میانجی گری کند و این به خودی خود نمونه ای از نقش جامعه شناس در

<sup>1.</sup> unification church

<sup>2.</sup> Sun Myung Moon

جامعهٔ معاصر است. در این میان، باید ناظرانی کاملاً بیطرف داشت، کسانی که از لحاظ دید و اندیشه برای کار طبق معیارهای حرفهای و عـلمی بـهگـونهای تـعلیم یافتهاند که می توان بهراحتی به نظرشان دربارهٔ این نقش اعتماد کرد.

از این جهت تفاوت رویکرد بارکر و رویکرد روزنامهنگاران آموزنده است. تقریباً همهٔ خبرهایی که در مطبوعات دربارهٔ مونی ها نوشته می شد دربارهٔ خشم والدین بود. این اخبار ممکن بود 'واقعی' باشند، اما واقعیتی که یکی از دو طرف درگیری می دید. در واقع، مقاله ای تحت عنوان 'آنها پسرم را بردند و ذهنش را خراب کردند' به موضوع اقامهٔ دعوای رهبر مونی انگلستان علیه روزنامهٔ دیلی میل به عنوان هتک حرمت و اتهام نادرست 'مغزشویی' تبدیل شد.[۲۰] او در این قضیه موفق نشد، و این مسئله مغزشویی موضوع اصلی کتاب بارکر است. او می کو شد با مشاهدهٔ دقیق اثبات کند که چگونه افراد مونی می شوند. بدیهی است که این افراد نیذ یوفتند که مغزشویی شدهاند'، اما از طرفی، متهمکنندگان آنها می گویند که این خود نشانهٔ مغزشویی شدهاند'، اما از طرفی، متهمکنندگان آنها می گویند که این خود نشانهٔ اینکه خودش با اعتقادهای آنها موافق باشد، می کو شید مجموعهای از مدارک را اینکه خودش با معتقادهای آنها موافق باشد، می کو شید مجموعه ای از مدارک را فراهم آورد که با مدارکی که ممکن بود دو طرف دعوا ارائه کنند متفاوت بود. او در عنیت دست به بوش عمل می کرد که جامعه شناس ممکن است به نوع مینی از عینیت دست یابد.

مشاهدهٔ همراه با مشارکت برای مقاصد او کافی نبود. برای پی بردن به اینکه آیا مونی ها به شیوه ای غیرقانونی کنترل می شوند یا خیر او شروع به مصاحبه با افرادی کرد که در گروه اولیهٔ او نبودند و سرانجام پرسش نامه ای را میان همهٔ اعضای انگلیسی کلیسا توزیع کرد که ۴۲۵ نفر به آن پاسخ دادند. او کسانی راکه پس از شرکت در کارگاه های مقدماتی به کلیسا پیوستند با آنهایی که به کلیسا پیوستند مقایسه کرد و روی هم، ۲۱۷ پرسش نامه دریافت کرد. برای این کار او باید به سیستم های عضویت بودند و به جنبش نیبوسته بودند اطلاعات دریافت می کرد ؛ و ۱۱۰ پرسش نامه دیگر نیز به دست آورد. آنگاه، از آنجا که کارش در ارتباط با فرایند عضو شدن و عضو نشدن بود، باید باکسانی که با مونی ها ارتباط داشتند نیز تماس می گرفت. بنابراین او به ملاقات والدین رفت و با جنبش مخالف این فرقه، مطبو عات و مقامات دولتی نیز به گفتوگو پرداخت. اما تنها مردم منبع اطلاعات او نبودند. او باورهای آنها را جدی میگرفت و نشریاتشان را میخواند و عمیقاً مطالعه میکرد و تأویلهای آنها را نه صرفاً بهعنوان عقاید شخصی بلکه بهعنوان گفتههای مذهبی در آیینی پیچیده تلقی میکرد.

ویــزگی بـرجســتهٔ مـطالعهٔ بـارکر از میان برداشتن شکافی در پژوهش جامعه شناختی است که اغلب برطرف نشدنی پـنداشـته می شود یا دستکم دو رویکرد ناسازگار، کیفی و کمی را جدا میکند. در یکسو، نوع رویکرد عـاطفی، احساسی و تفاهمی قرار دارد و در سوی دیگر، رویکرد انعطافناپذیر، جدی، آری یا نه نسبت به واقعیتها. رویکرد نخست گاهی 'تفسیری' و رویکرد دوم 'اثباتی' نامیده می شود. اینها نیز به طور کلی با دو نوع تحقیق اجتماعی پیشگفته، یعنی پیمایش و مشاهده، مطابقت دارند.

در واقع، مطالعهٔ بارکر نشان میدهد که از چه جهت این رویکردها مکمل یکدیگرند و همپوشی دارند به گونهای که بدون یکدیگر ناقصاند. او باید میدانست که برای قضاوت دربارهٔ مونی ها تجربیات اعضا تا چه اندازه باید خاص باشد، از طرفی، او باید ارتباط عمیق تری با برخی برقرار میکرد تا واکنش های کلی تر بسیاری دیگر را درک کند.

سرانجام، بارکر به این نتیجه رسید که مونی ها چندان هم با اقلیت های مذهبی دیگر متفاوت نیستند. عوامل تمایل افراد به پیوستن به این گروه بسیار مهم تر از شیوه های غیر متعارف ترغیب مونی ها بود. مسئله ای که سرانجام برای ما مطرح می شود بیشتر مسئلهٔ نیاز به تبیین واکنش جامعه نسبت به مونی هاست تا ارائهٔ تبیینی دربارهٔ خود مونی ها. در اینجا فرض های جامعه شناختی گسترده تری دربارهٔ جامعهٔ مدرن نیز مطرح می شود. این مسئله نیز بار دیگر ویژگی دیگر را جامعه شناسی را نشان می دهد. رویکرد آن نیز به گونه ای است که یافته های نگرانکننده ای را افشا میکند، فرض های مسلمانگاشته شده را برهم می زند و به روزآمد کردن دائمی درک ما از جامعه کمک میکند.

این طبیعت جامعه است که روش هایی را که ما برای یافتن واقعیت آن به کار میبریم تعیین میکند و از آنجا که این طبیعت در روابط اجتماعی مردم و از طریق این روابط باز فرمولبندی میشود، هرگز نمیتوان آن را ثابت و تغییرناپذیر در نظر گرفت. آنچه واقعیت تلقی میشود از آن روابط ناشی میشود. ساختها و عملکردهای اجتماعی هستند و خود در فهماندن درک دیگران به ما نقشی محوری دارند. اگر بگوییم که جامعهشناسی بهعنوان علم با شیوهٔ تلاش مردم برای ساختن جامعه سروکار دارد چندان به خطا نرفتهایم. در عین حال، پرواضح است که جامعهشناسی به آسانی میتواند به عنصری در آن تلاش تبدیل شود.

> تجربهٔ حرفهای ایدئولوژی و عینیت

اکنون می توان درک کرد که وقتی مارگارت تاچر، نخست وزیر بریتانیا، گفت که جامعه وجود ندارد چه جنجالی برپا کرد. این سخن بسیاری از افراد را وادار کرد که سخت دربارهٔ جامعه بیندیشند، بنابراین جامعه شناسان باید سپاسگزار او باشند. اندیشیدن اغلب به مطالعه می انجامد، و او به جامعه شناسی رونقی داد که مسلماً خلاف نیت و میل باطنی اش بود.

زیر سؤال بردن وجود جامعه ما را به اندیشیدن وامی دارد، به اندیشیدن دربارهٔ جامعه و نیز دربارهٔ 'وجود'. در واقع، مردم دربارهٔ بسیاری چیزهای دیگری که برخلاف چیزهای مادی مانند بدن ما، «وجود ندارند» می اندیشند و مطالعه می کنند. مثلاً عشق، ارزش ها یا خدا مادی نیستند. اما برای بسیاری از ما زندگی بدون یکی، هر دو یا، هر سهٔ آنها معنی نخواهد داشت. یک سخنرانی، همایش یا مراسم سالگرد را در نظر بگیرید. این مفاهیم در آنچه ما انجام می دهیم و از طریق آنچه ما انجام می دهیم وجود دارند. اگر هیچ کسی به همایشی که برپا شده است نرود همایش تشکیل نمی شود. اما ما معمولاً امکان وجود همایش ها را در نتیجهٔ آن زیر سؤال

مطرح کردن مسئلهٔ وجود این واقعیت را آشکار میسازد که چیزهای متفاوت بهشیوههای متفاوتی وجود دارند. همه چیز در یک سطح وجود ندارد. جامعه (از جمله همایشها) شیوهٔ هستی خاص خود را دارد. خانم تاچر اعلام کرد که مردان و زنان و خانوادههایشان وجود دارند.

بسیار خوب، شاید ما بتوانیم مردان و زنان را بپذیریم ــ اگر چه در ایـنجا نـیز مسائلی بهوجود میآید ــ اما 'خانوادهها' چطور؟ چه چـیزی آنـها را واقـعیتر از جامعه می سازد؟ آیا آنها علاوه بر افرادی که متعلق به آنها هستند وجود دارند؟ بنابراین، وارد این بحث می شویم که آیا افراد از واحدهای اجتماعیی که به آنها تعلق دارند اساسی تر یا واقعی تر هستند یا نه. خانم تاچر می توانست از بسیاری از صاحب نظران، از جمله ماکس وبر، مشهورترین جامعه شناس آلمانی، نقل کند که جامعه خارج از افراد وجود ندارد.

اما وبر در برپایی انجمن جامعهشناسی نقش فعالی داشت و زندگی خود را وقف مطالعهٔ روابط اجتماعی کرد. بنابراین، میل او به ایـنکه جـامعهشناسی را بـر پـایهٔ مطالعهٔ کنش اجتماعی فرد قرار دهد، در واقع، بیشتر دربارهٔ روشهای مطالعهٔ روابط اجتماعی بود تا وجود جامعه.

آنچه او را متأسف می ساخت این بود که دانشگاهیان 'جامعه' را برابر با 'ملت' در نظر می گیرند و آنگاه از این مسئله برای کوبیدن افراد استفاده می کنند. او می خواست این موضوع را از رجزخوانی های ملی گرایانه، که مشکلی واقعی برای محافل دانشگاهی پیش از جنگ جهانی اول بود، رها سازد. این نشان می دهد که جامعه موضوع سیاسی بسیار بحث انگیزی است، به همین علت مطالعهٔ آن تا اندازه زیادی پیچیده است زیرا نه می توان از مسائل عینیت و جانبداری گریخت و نه آنها را حل کرد. هیچ فرمولی وجود ندارد که تضمین کند مطالعهٔ جامعه از نظر سیاسی بی طرفانه خواهد بود. جامعه شناسان صرفاً می کوشند تا آنجا که ممکن است براساس معیارهای دنیای آکادمیک عینی باشند، اما هرگز نمی توانند خود را کاملاً

برای بعضیها این امر چنان مشکل عظیمی است که فکر میکنند ممکن نیست رشته ای علمی به مطالعهٔ جامعه اختصاص داده شود. اما این رشته در میان رشته های دانشگاهی از لحاظ داشتن چنین مشکلاتی تنها نیست. در واقع، شدت این مشکل در مورد جامعه شناسی کمتر از سیاست است. علوم دیگری نیز هستند که مسائل و مشکلاتی به همان اندازه پیچیده و گریزناپذیر دارند. پزشک همواره با مرگ و زندگی و درگیری های وجدانی و اخلاقی در قبال بیمارانش و اینکه آیا به مردن آنها کمک کند یا نه مواجهٔ ایست. اگر هیچکس در رشتهٔ پزشکی تحصیل نمی کرد به این دلیل که مایل نیست با این مسائل اخلاقی اجتناب ناپذیر در حرفهٔ پزشکی روبه رو شود، همهٔ ما در وضعیت اسف انگیزی می بودیم. تأکید بر طبیعت بشری یا روابط فرد و جامعه از دیرباز موضوع بحث دیدگا،های گوناگون دربارهٔ جهان بوده است؛ دیدگاههایی که هر یک مدعی داشتن اعتباری جهانی هستند. برای مثال، سر ویلیام بلک استون<sup>۱</sup> (۲۷۳۳ - ۱۷۸۰) [۲۱] معتقد بود 'انسان برای جامعه ساخته شده است' – رالف والدو امرسون<sup>۲</sup> (۲۰۸۳ - ۱۸۸۲) میگفت: 'جامعه در همه جا در حال توطئه علیه انسانیت هر یک از اعضایش است'.[۲۲] بلکاستون حقوقدانی انگلیسی و امرسون آزاداندیشی امریکایی بود. این موضوع بی درنگ یک تفسیر جامعه شناختی را مطرح میکند. این دو نمایندهٔ فرهنگهای متفاوتی هستند، همنوایی خفقان آور حاکم بر قرن هجدهم انگلستان گفته میشود برحسب موقعیت گوینده در جامعهٔ بزرگتر تفسیر میکنیم. در عین حال، در این میان موقعیت ناظری را داریم که از هر دو فاصله دارد و به نظریهای اتکا میکنیم که میگوید دیدگاه شخص دربارهٔ جامعه به طور کلی تحت تأثیر جایگاه ویژه ای است که هر فرد در جامعه دارد. این بینش اساس نظریهٔ جامعه شناختی ویژه ای است که هر فرد در جامعه دارد. این بینش اساس نظریهٔ جامعه شناختی درینهٔ اید تولوژی است که هر فرد در جامعه دارد. این بینش اساس نظریهٔ جامعه شناختی درینهٔ اید تولوژی است.

برای جامعه شناسان اید تولوژی مجموعه ای از باورهاست که مدعی داشتن اعتباری جهانی است اما، در واقع، بازتابندهٔ موقعیت اجتماعی طرفداران آن است. به طور کلی، دیدگاه های مربوط به جامعه اجزای مشترک اید تولوژی ها هستند. دیدگاه جامعه شناسی دربارهٔ جامعه در حکم مجموعهٔ پیچیده ای از روابط اجتماعی که در آن افراد موقعیت های متفاوتی دارند، امکان تغییر آن روابط را به وجود می آورد و ماهیت آن را همیشه در برابر تحقیق گشوده نگاه می دارد. ماهیت جامعه شناسی، به عنوان علم و نه اید تولوژی، نه به دست یافتن آن به عینیت بلکه به جست وجو برای آن بستگی دارد.

در قرن نوزدهم مفهوم ایدئولوژی پاسخ انتقادی به این باور بود که قوانین حاکم بر عملکرد جامعه مانند قوانین علوم طبیعی برای همهٔ زمانها و امکانها صادقاند. به کسانی که ایراد میگرفتند که جامعه، برخلاف طبیعت، بر پایهٔ ارادهٔ آزاد فرد بنیاد نهاده شده است پاسخ داده میشد که فرد با انتخاب اخلاقی ناچار از رعایت اصول

<sup>1.</sup> Sir William Blackstone

<sup>2.</sup> Ralph Waldo Emerson

اخلاقی است که مانند قوانین طبیعی قمابلیت تطبیق عمام دارنـد. خمواه جمامعه مجموعهای از نیروهای خارجی در نظر گرفته شود و خواه نتیجهٔ تصمیم انسانی؛ در هر صورت، این جستوجو برای یافتن بیانهای عام وجود دارد.

بیانهای عام زیادی از این نوع یافت نشدهاند. 'هر که میگوید سازمان، میگوید الیگارشی'، [۲۳] یا 'هر چه پایگاه اجتماعی افراد بالاتر باشد حق انتخاب بیشتری دارند' ('گدایان حق انتخاب ندارند') نمونههای این نوع بیان هستند. اما این گفتهها از لحاظ دقت چندان تحسین برانگیز نیستند و، با اینکه به طور کلی درست هستند، استئناهای آنها فراوان است به گونهای که مثلاً برخی از سازمانها دموکراتیک هستند و گدایی آسمان جل حق انتخاب هایی دارد که یا پول نمی توان آنها را به دست آورد.

علوم اجتماعی دیگر از این جهت مؤثرتر بهنظر میرسند. میتوان گفت علم اقتصاد قوانین مزیت نسبی یا فایدهٔ نهایی را مییابد که میتوان آنها را با اصطلاحات دقیق ریاضی بیان کرد. اما باید گفت که اقتصاددانان استراتژی فکری متفاوتی دارند. قوانینی که آنها مییابند تحت شرایط اولیهٔ معینی معتبرند که هرگز در عالم واقعی بهطور کامل تحقق نمییابند. اینها نظریههایی انتزاعی هستند نه رخدادهایی واقعی. هنگامی که مفسران (که معمولاً اقتصاددان حرفهای نیستند) اعلام میکنند که جهان واقعی همیشه طبق این نظریههای انتزاعی میچرخد، رویدادها سرانجام نادرست بردن نظریههای آنها را اثبات میکند.

اما نکتهای که در مورد علم اقتصاد امروزه به چشم میخورد این است که این نظریه ادر برابر داده ها آزمون می شوند. یک آزمون واقعیت وجود دارد و اقتصاددانان همیشه فقط در جست وجوی همگرایی مناسب نظریه و واقعیت اند. نقد اید تولوژی زمانی آغاز می شود که آنها شکاف بین نظریه و واقعیت را تصدیق نمی کنند. در این حالت پرسش هایی مطرح می شود مانند اینکه چه کسی از آنها استفاده می کند؟ یا چه بینشی دربارهٔ جهان به پیشبرد منافع حرفه ای آنها کمک می کند؟ به سخن دیگر، جایگاه آنها در جامعه مورد تردید قرار می گیرد.

**آزادی برای ارزُشِ ها** این اندیشه که شناخت جامعه باید شامل حقایق عام یا بر پایهٔ حقایق عام و کلی باشد بسیار قدیمی است. در واقع، این اندیشه قدیمی تر از علم جدید است و عامل محرک آن در جست وجوی قوانین بوده است. این اندیشه با مذهب، یا اندیشههای اخلاق و معنای زندگی پیوندی تنگاتنگ دارد. زیرا روابط اجتماعی انسان از طریق فرهنگ برقرار می شود و تا اندازهای بر پایهٔ باورهای مشترک دربارهٔ جهان و مردمان دیگر استوار است. آنها صرفاً بر قدرت یا حساب گری مبتنی نیستند و باورها و اعتقادهای مردم عوامل مؤثری در برقراری روابط اجتماعی به حساب می آیند. ما این موضوع را در بحث هنجارها در یکی از بخش های پیشین مطرح کردیم (ص ۱۸) و در بحث دربارهٔ اجتماع نیز از آن سخن گفتیم (ص ۶۵).

این گونه مفاهیم، هنگامی که برای تنظیم روابط اجتماعی ما به کار گرفته میشوند، ارزش شناخته میشوند. یک مفهوم معمولی مانند دوستی بر هر دو طرف آن قدر تأثیر میگذارد که معنایی فراتر از آنها مییابد، و هر یک میتوانند این مفهوم را به عنوان موضوعی که به طور گسترده ای در جامعه پذیرفته شده است دست آویز قرار دهند.

اما ارجاع به دیگران به اندازهٔ جذب شدن به ارزشی که جهانی است مؤثر نیست. جمعهای انسانی برحسب ارزشهایی که ادعا میکنند جهانی است شیوههای عمل استاندارد را توجیه میکنند. ماکس شلر<sup>۱</sup>، فیلسوف و جامعه شناس، زمانی این موضوع را اینگونه بیان کرد: 'دوست من ممکن است به من خیانت کند، اما دوستی تا ابد پایدار است.' در واقع، برحسب معیارهای 'دوستی' آنگونه که در اجتماع ملی پذیرفته شده است می توان دربارهٔ دوستی به نوعی قضاوت کرد که افراد دور و بر ما آن را بپذیرند.

قدیمی ترین مدارک ادبی نشان می دهد که انسانها همیشه از دلبخواهی بودن این ادعاها آگاه بودهاند. سفر همیشه نشان داده است که آداب و رسوم در سراسر جهان بی اندازه متفاوت است. آگاهی معمولی از روابط و اینکه چگونه باید آنها را برقرار کرد موضوعی محلی است و حال آنکه جهانی و عام فرض می شود. این همان چیزی است که هرودوت<sup>T</sup> به آن معتقد بود. او در ۲۵۰۵ سال پیش نوشته است: همه بر این باورند که آداب و رسوم بومی خودشان و مذهبی که در آن پرورش یافته اند بهترین است: و بدین سان احتمال ندارد که هیچکسی، مگر یک دیوانه، چنین چیزهایی را استهزاکند. شواهد فراوانی وجود داردکه نشان میدهد این احساسی همگانی است که هر کسی دربارهٔ رسوم کشور خود دارد.[۲۴]

اما چگونه می توان اختلاف میان مردم کشورهای گوناگون را حل کرد. این مسئله ناشی از گوناگونی اصول اخلاقی است. که بزرگ ترین نویسندگان و فیلسوفان را در طول قرنها به چالش طلبیده است.

میشل دو مونتان'، نخستین مفسر مدرن اروپایی، در زمینهٔ گوناگونی اصول اخلاقی، گفته است یک 'قانون قانونها' وجود دارد ـ یعنی به شیوه ای رفتار کن که مناسب جایی که در آن هستی باشد. به سخن دیگر، بگذار رفتارت را شیوه ا و رسوم محلی تعیین کنند. این موضع نسبی گرایانه افراطی است. 'قوانین وجدان، که ما ادعا میکنیم از طبیعت نیاشی می شوند، از رسم و عادت سرچشمه می گیرند.'[۲۵]

تفسیر مونتان به یک معنا محافظه کارانه است زیرا هیچ معیار عقلانیی برای توجیه دگرگونی وجود ندارد. به معنایی دیگر لیبرالی است از این نظر که هر مکانی، هر چند کوچک، ممکن است شیوهٔ خاص خود را برای انجام دادن کارها القا کند. مونتان نیز مانند بسیاری از ما انواع عادات و رسوم جنسی را جذاب می داند. اما در محیط جهانگردی این پرسش مطرح می شود که آیا همهٔ رسوم جنسی مجازند؟

نمایندهٔ دیدگاه مخالف، امانوئل کانت<sup>۲</sup> است که برای بسیاری، بزرگترین فیلسوف دورهٔ مدرن است. 'همیشه به شیوه ای رفتار کن که رفتارت قانونی برای دیگران باشد' – براساس حکم مطلق و بی چون و چرای او، یا «قانون قانون ها» – افراد ممکن است به معیاره ای عام و جهانی برای کنش های درست یا خطا برسند. این کلمه همهٔ رسوم را تابع این آزمون قرار می دهد و به این معنا، نقادانه و حتی رادیکال است. اما در ادعاه ایش برای رسیدن به قوانین عام بالقوه اقتدارگرا و امپریالیست است و به دیگران امکان قانون گذاری می دهد. آنان نیز مداخلهای عمده است، زیرا به جای قرارگرفتن در کـنار مـونتان یـا کـانت، پرسش دیگری را مطرح میکنند و آن اینکه افراد در جهانی که در آن هر روز با تفاوت رسوم و اخلاق رویارو هستند، چگونه این مشکل را حل میکنند.

بدینسان، کار آنها دیدگاه فلسفی سومی را دربارهٔ اخلاق مطرح میکند. مونتان رسوم را واقعیتهای زندگی میداند، کانت به آرمانهای انتزاعی مینگرد، فیلسوف عملگرا درمییابد که آرمانها و واقعیتها از طریق تجربهٔ انسانی تغییر روابط اجتماعی معنی مییابند. بینش جامعه شناختی به جهان معاصر تا حد زیادی در ارتباط با این عملگرایی پدید آمده است، البته همراه با این اعتقاد که در جریان تجربهٔ انسانی همیشه امکان یافتن قواعدی برای برقراری روابط اجتماعیی که کاربرد عمومی دارند وجود دارد. این عامنگری عملگرایانه در قانون رو به گسترش حقوق بشر بیان شده است.

در برخورد مردم و ملتها اخلاق بهمثابه تنش دائمی واقعیت و آرمان ظهور میکند و این تجربه برای انسان تجربه ای بنیادی است. اگر چیزی مانند اخلاق جهانی وجود داشته باشد تنها ممکن است در قالب پیشرفت مستمر انسانها در روابطشان با یکدیگر نمود یابد. اگر نیازی به بیان کلاسیک داشته باشیم می توانیم آن را در این سخنان فرانسیس بیکن<sup>۱</sup> بیابیم:

اجزاء و نشانه های خوبی بسیارند. اگر فردی نسبت به بیگانه ها مهربان و مؤدب باشد، این نشان می دهد که او شهروندی جهانی است و قلبش همچون جزیره ای نیست که از سرزمین های دیگر جدا افتاده باشد، بلکه مانند قاره ای است که به آنها متصل است. [۲۶]

مسئلهٔ عینیت، بنیادگذاران جامعهشناسی را تا اندازهٔ زیادی با این اندیشه مشغول کرد که ممکن است روش مطمئنی برای دست یافتن به آن وجود داشته باشد. اما آن مسئله در آغاز چنان مطرح شد که گویی جامعه ممکن است چیزی مثل جهان طبیعی باشد. ماکس وبر معتقد بود که واقعیت انسانی، که امر اجتماعی را دربرمیگیرد، امری فرهنگی است و ارزشها بر آن حاکماند. واقعیتها نتیجهٔ پیروی

<sup>1.</sup> Sir Francis Bacon

مردم از ارزشها هستند و تنها در رابطه با آنها اهمیت می یابند. به تعبیر او 'آزادی ارزشی' در علوم اجتماعی در واقع تنها به معنای تفسیرهای عینی ربط واقعیت با ارزش است و شانس انتخاب یکی از آن دو را افزایش می دهد. در این مفهوم، آزادی ارزشی به هیچروی به معنای آزادی از ارزشها، یا بی طرفی نیست، بلکه به معنای آزادی انتخاب آنهاست. اما در این حالت جامعه به میدان نبرد ارزشهای رقیب تبدیل می شود.

پس از حدود یک قرن بحث و مطالعه، جامعه شناسان اکنون ممکن است به فرمول نسبتاً متفاوتی برسند. واقعیتها و ارزش ها و درک ما از آنها از تجربهٔ ما از انسان ها در رابطه با یکدیگر ناشی می شوند. تفسیر های جامعه شناختی آن تجربه را تلخیص میکنند و هنگامی سودمندتر خواهند بود که توانایی رسیدن به درک بیشتر همان روابط اجتماعی را برای افراد فراهم سازند.

مهمتر از همه اینکه جامعه شناسی برای انتقال تجربهٔ روابط اجتماعی چارچوبی شناختی فراهم میسازد. این نه به صورت داوری از جایگاهی برتر، و نه به عنوان حکمیت میان اختلاف ها و نه به عنوان آرزوهای غیرواقعی پدیدار میگردد. بلکه بازنمایی روشنفکرانهٔ واقعیت دگرگون شوندهٔ آن روابط است: جامعه شناسی در جهانی که یگانه است، نشانهٔ یگانگی است.

شواهد و مدارک جامعه شناختی اکنون کمکی اساسی به بحث اخلاقی معاصر میکند. هیچ استدلالی دربارهٔ حقوق زنان، کار کو دکان، مجازات اعدام، سقط جنین، مشارکت کارگران بدون سود جستن از شواهد و مدارک گوناگون در مکانهای متفاوت و در زمانهای متفاوت کامل نیست. پیشگامان بحثهای مربوط به اینگونه مسائل – دولت، گروههای فشار، بخش سوداگری یا سازمانهای خیریه – تحقیقات سفارشی را به یکی از محورهای اساسی استدلالی که مطرح می سازند تبدیل میکنند.

واقعیت مستقل جامعه در کنار استقلال، تمامیت اخلاقی و توانایی های فکری پژو هشگران تضمین میکند که ایمنگونه تحقیقات به بحث دربارهٔ ارزش ها و سیاست هایی که ممکن است آنها را اجراکنند کمک خواهد کرد. و اینبار سنگینی است بر دوش پژو هشگر.

## تخصصگرایی

پژوهش جامعه شناختی فشارهای شخصی فراوانی بر جامعه شناسان وارد میکند. در مجموعهای از گزارش های مربوط به انجام یافتن پژوهش، فهرستی از خطرهای ناشی از ستیزه و کشمکش در گروه های پژوهشی، فشارهای روانی مصاحبه کردن، گرفتار شدن در زدوخوردهای خیابانی قومی، کارکردن تحت نظارت و مراقبت مأموران زندان و مورد آزار و تهدید و افترا و هتک حرمت قرار گرفتن مشهود است.[۲۷] براساس نظریهٔ جامعه شناختی اید تولوژی نیز مسلم است که موقعیت اجتماعی در زندگی حرفهای، خصوصی یا عمومی را هرگز نمی توان نادیده گرفت و گاهی حتی دور نگه داشتن خود از آن نیز اخلاقی تلقی نمی شود. مذاکره کردن دربارهٔ این میدان مین اخلاقی به ویژه هنگامی دشوار است که خشونت علیه زمان را ستم دیدگان باشد. این تفسیری از لورن رادفورد<sup>۱</sup> است که خشونت علیه زمان را

نقد فمینیست عینیت و فاصله گرفتن در پژوهش علوم اجتماعی تأثیر ژرفی بر رویکرد من در پژوهش دربارهٔ خشونت علیه زنان داشت. هنگامی که دربارهٔ مسئلهای حساس مانند تجربه و تأثیر بدرفتاری و خشونت تحقیق میکنیم امکان پذیر و احتمالاً اخلاقی نیست که 'فاصله گرفتن' را بالاترین الویت در نظر بگیریم. بهنظر میرسید فاصله گرفتن به این مفهوم است که می توان خود را از لحاظ عاطفی از گزارش هایی که بازماندگان از تجربیات خود ارائه میکنند جدا نگهداشت و میان 'ما' و 'آنها' و 'پژوهشگر' و 'موضوع' مطالعه فرقی قائل شد ... با وجود این، به سرعت یاد گرفتم که توانایی من برای 'سهیم شدن در رنج خاص ' بدرفتاری و خشونت محدود است. من که مشاور و درمانگرم و می توانم در درازمدت مردم را از حمایت عاطفی خود بهرهمند سازم به درد این کار نمی خورم. این فاصله ناشی از روش کنار آمدن من با پیامدهای شخصی انجامادان این نوع تحقیق و پرخاشگری، افسردگی، از خاطرات یا گزارش های بدرفتاری و خشونت دچار کابوس شدن یا مورد تعقیب و آزار مردان (و یکبار نیز یک زن) قرار گرفتن برخی از آشکارترین هزینه های شخصی ناشی از پژوهشکردن دربارهٔ خشونت است.[۲۸]

بنابراین، علاوه بر نظریه، دانش و مهارتهای فکریی که جامعه شناسان از طریق درجات دانشگاهی در این رشته به دست می آورند، باید هم کاملاً در زمینهٔ اصول اخلاقی کار خبره باشند و هم واجد شهامت اخلاقی خاص این رشتهٔ پژوهشی. آنها انجمنهایی حرفهای دارند که قواعد اخلاق تحقیق را تنظیم می کنند، و افراد را از حمایت معنوی برخوردار می سازند و از طریق برگزاری کنفرانس ها و با همکاری مجلات علمی کارگاهی برای بحث و تبادل نظر دربارهٔ تحقیق و تجربه و تمرین فراهم می سازند. آنها ابزار سودمندی برای کمک به بازار کار نیز تلقی می شوند.

انجمن جامعه شناسی امریکا قدر تمند ترین و منتقد ترین این انجمن هاست. [۲۹] به رغم اهمیت هربرت اسپنسر، انجمن جامعه شناسی بریتانیا تا سال ۱۹۵۱ تأسیس نشده بود. [۳۰] پس از جنگ جهانی دوم انجمن بین المللی جامعه شناسی به کمک سازمان ملل متحد به وجود آمد. [۳۱] این انجمن هر چهار سال یک بار کنگرهٔ جهانی جامعه شناسی را تشکیل می دهد، که چهار دهمین کنگره در جولای ۱۹۹۸ در مونترال برپا شد. انجمن جامعه شناسی اروپا در ۱۹۹۳ تأسیس شد و هر دو سال یک بار کنفرانسی برگزار می کند. [۳۲]

در مقایسه با بسیاری از حرفه های دیگر این انجمن ها مثلاً برخلاف انجمن روان شناسان برای عضوگیری امتحان برگزار نمی کند و برخلاف رشتهٔ پزشکی به تأیید مدارک علمی نمی پردازد. معیار عضویت در این انجمن ها بیشتر شبیه معیار یک باشگاه است تا حرفه یا رشته ای تخصصی. علاقه، مشارکت و دست آورد مهم تر از درجه و مدرک رسمی است. دلایلی چند در این مورد وجود دارد که مهم ترین آنها این است که جامعه شناسی بیمار ندارد و مسئول مراقبت از کودکان و افراد آسیب پذیر نیسَت و وعدهٔ درمان هم نمی دهد. به سخن دیگر، میزان ریسک برای عموم در این رشته کمتر است و در نتیجه، به تضمین های کمتری نیز نیاز دارد. هنگامی که بهعنوان جامعه شناس استخدام می شوند معمولاً مسئول تحقیق، برنامه ریز استراتژیک، تحلیل گر سیاست ها، مسئول عمران محلی، برنامه ریز پروژه و غیره در نظر گرفته می شوند. نتیجه اینکه به دشواری می توان گفت چه تعدادی از افراد به عنوان جامعه شناس استخدام شده اند. در واقع، افزایش سرسام آور تحقیقات در زمینهٔ رسانه های همگانی، در انواع مشاغل خدماتی، در مخازن فکری و پیچیدگی فزایندهٔ روابط بخش سوداگری و مصرف کنندگان، دولت و مردم، همراه با رشد ساز مان های مستقل غیر دولتی که در آنها جامعه شناسان ممکن است اغلب ابتکار عمل را در دست بگیرند به این معناست که جامعه شناسان همواره به سوی کار در حوزه هایی که در آنها از تخصص شان استفاده می شود سوق می یابند.

بنابراین، در حالی که جامعه شناسان ممکن است خود را به غلط با اقتصاددانان و روان شناسان مقایسه کنند تا برای خود هویت حرفهای شناخته شده ای دست و پا کنند که با آن وارد کاری می شوند، کمتر احتمال دارد که شغل مناسبی به دست نیاورند.

اما سیاست مداران نیز دریافته اند که جامعه شناسان می توانند وسیلهٔ اشاعهٔ عقاید و مشاور سیاستگذاری باشند. ریسمون آرون<sup>۱</sup>، مشاور نزدیک و معتمد دوگل رئیس جمهور فرانسه، بود. میخاییل گورباچف، رهبر روسیه که در بس چیدن نظام شوروی نقش برجسته ای داشت از مشورت های تایتانا زاولاسکایا<sup>۲</sup> – متخصص جامعه شناسی صنعتی – بهره می گرفت.

رهـبر چـین، دنگ شیائوپینگ<sup>۳</sup>، دوست و مشاوری داشت که او و حزب کمونیست را ترغیب کرد تا نظام جدید تولید کشاورزی، معروف به 'نظام مسئولیت' را در دههٔ هشتاد معمول سازند. فی ژیائو تونگ<sup>۴</sup> در دههٔ سی در دانشکدهٔ اقتصاد دانشگاه لندن به تحصیل در رشتهٔ انسان شناسی و جامعه شناسی مشغول بود. نظام جدید بر پایهٔ مطالعاتی که او در طول چند دهه زندگی دهقانی جمع آوری کرده بود استوار است. از آنجا که این نظام از ایدئولوژی قبلی، 'دیگ اشتراکی' کمونیسم چینی، گسسته بود می توان گفت یکی از سیاست هایی که الهام بخش جامعه شناس

1. Raymond Aron

2. Tatiana Zavlaskaya

3. Deng Xiaoping

4. Fei Xiaotung

است بیشترین تأثیر را بر بیشترین تعداد افراد داشته است.

در ایالات متحد امریکا امروز جنبش اجتماع محلی که بر سیاستمداران هر دو حزب اصلی تأثیر گذارده است از اندیشه های آمیتای اتزیونی<sup>1</sup> جامعه شناس الهام گرفته است. در انگلستان تونی بلر<sup>۲</sup> در فراخوان مدرنیزه کردن فراسوی چپ و راست از آنتونی گیدنز<sup>۳</sup>، جامعه شناس و رئیس دانشکدهٔ اقتصاد دانشگاه لندن، الهام گرفته است.

ممکن است جامعه شناسی حرفهای در خدمت هر بخشی از جامعه باشد، خواه خوب یا بد. با وجود این، هنگامی که جامعه شناسان با گروههای حرفهای دیگر کار میکنند مسلماً در کنار کسانی قرار میگیرند و خواست های کسانی را بیان میکنند که در غیر این صورت صدای آنها شنیده نمی شد، خواه اکثریت خاموش باشند، یا رانده شدگان یا کسانی که اکنون محرومان اجتماعی نامیده می شوند.

در اواخر قرن نوزدهم سامنر مقالهای نوشت با عنوان «انسان فراموش شده»، [۳۳] تا توجه همگان را به نان آور سخت کوش و فراموش شده ای جلب کند که از دولت هیچ چیزی نخواست جز اینکه به حال خود گذاشته شود و در نتیجه، هیچکس صدای او را نشنید.

یک قرن بعد، جامعه شناس انگلیسی آن اوکلی<sup>۴</sup> کتاب خود را به نام زنان تابع<sup>۵</sup> نوشت تا نشان دهد آنها چیزی بیش از 'صرفاً سایه ای هستند که در تاریخ ها و جامعه شناسی های مرسوم مشخص است. '[۳۴] پرسشی که او مطرح میکند، یعنی اینکه آیا زنان آدم هستند؟ را می توان به عنوان پاسخ دندان شکنی به سامنر در نظر گرفت (گرچه سامنر گفت که 'انسان فراموش شده به ندرت یک زن نیست '[۳۵]) محرک همهٔ این تشکیلات روح شیطانی جامعه شناختی است.

**یادگیری در سراسر زندگی** بسیاری از گروههای مردم دلایل مختلفی برای نگریستن بـه جـامعهشناسی دارنـد.

1. Amita Etzioni

2. Tony Blair
 4. Ann Oakley

5. Subject Women

3. Anthony Giddens

مددکاران اجتماعی معتقدند که آگاهی از چگونگی کارکرد جامعه همیشه سودمند است، کارشناسان حرفهای \_ مانند پزشکان و معماران \_ نیز اعتقاد دارند این آگاهی در آموزش آنها جایگاهی دارد. بد نیست شرکتها بیشتر دربارهٔ کارکنان یا مصرفکنندگان کالاهایشان بدانند. سود آنها ممکن است به این موضوع بستگی داشته باشد.

مارگارت تاچر، که در دههٔ هشتاد در بریتانیا بر صحنهٔ سیاسی تسلط داشت، همراه دوستانش اغلب جامعه شناسی را تلف کردن وقت می دانستند. تهدیدهای بسیاری برای محدود کردن امکانات آموزش و مطالعهٔ این رشته به عمل آمد و برخی از آنها هم اجرا شد. بسیاری از جامعه شناسان می ترسیدند شغل خود را از دست بدهند. در واقع، این رشته باقی ماند و از برخی جهات، با واکنش نشان دادن در برابر این تهدید حتی نیرومند تر هم شد. جاذبه هایی که جامعه شناسی برای دانشجویان داشت هرگز کاهش نیافت.

مرزهای مبهم بین رشتهٔ دانشگاهی جامعه شناسی و کار حرفهای و تخصصی جامعه شناسی در زمینهٔ اشتغال به این معناست که مسئلهٔ وجود برنامهای آموزشی برای جامعه شناسی همیشه مطرح است. هیچ شرایطی را نمی توان یافت که تأکید کند هر جامعه شناسی می داند چگونه آزمون t را انجام دهد، یا مصاحبه ای صحیح را به اجرا درآورد یا برنامه ای تحقیقاتی طرح ریزی کند.

اما احتمالاً امروز، همانگونه که از آغاز تدریس جامعه شناسی در آموزش عالی چنین بوده است، انگیزهٔ اصلی مطالعهٔ این موضوع این حس فرد است که درک جامعه شناسی در سطح فردی دشوار و حتی پردردسر است. بعضی از افراد اساساً جامعه شناسی را به خاطر آگاهی یافتن از جایگاه خود در جامعه مطالعه میکنند، برخی نیز برای اینکه کاری در زمینهٔ آن بکنند، کاستی های آن را جبران کنند یا به موفقیت های آن کـمک کنند به جامعه شناسی روی می آورند. کمک اصلی جامعه شناسی در قرن گذشته افزایش آگاهی عمومی در سراسر جهان بوده است. بنگلادش یک کتاب درسی جامعه شناسی یافتم، در تنها ساختمان آجری در یکی از بنگلادش یک کتاب درسی جامعه شناسی یافتم، در تنها ساختمان آجری در یکی از فقیر ترین کشورهای جهان.

جامعهشناسی موضوعی است بسیار بزرگتر از آنچه جامعهشناسان امروزه

میگویند یا انجام میدهند. جامعهشناسی حاوی سنتی صدساله از آموزش، تحقیق و فعالیت حرفهای است. بنابراین، بر اندیشهٔ صدها میلیون نفر که آن را در مدارس، مؤسسههای آموزش عالی و دانشگاهها در سراسر جهان میآموزند تأثیر گذاشته است.

همهٔ ما میتوانیم جامعهشناس شویم، همانگونه که همهٔ ما میتوانیم اتاقهایمان را تمیزکنیم، نانمان را بپزیم، ماهیگیری کنیم یا شعر بنویسیم. با وجود این، سرانجام کسانی خواهند بودکه میخواهند در راه مطالعهٔ فشردهٔ جامعهشناسی پیشتر بروند، یا حتی بهعنوان شغلی احتمالی به آن بینندیشند.

اگر نخستین درجهٔ دانشگاهی خود را در بریتانیا در جامعه شناسی بگیرید ممکن است از آموزش فنی اجتناب کنید و هستهٔ مشترک مطالعات شما به جای هرگونه تجربهٔ مستقیم تحقیق اجتماعی بیشتر اندیشه های کارل مارکس<sup>(</sup>، ماکس وبر<sup>۲</sup> و امیل دورکیم در نظر گرفته شود. این امر در بقیهٔ کشورهای جهان نیز تقریباً چنین است. در نظام آموزش امریکا بیشتر بر روش های تحقیق تأکید می شود و در ایتالیا حتی کمتر از بریتانیا به این زمینه تأکید می شود.

این وضع چندان تغییر نخواهد کرد. حتی اگر کوششی هماهنگ برای ایجاد برنامهٔ آموزشی بسیار حرفه ای جامعه شناسی، با معیارهای معمول جهانی وجود می داشت، رشتهٔ جامعه شناسی دچار محدودیت نمی شد، تنها مرزی مصنوعی برای نوع معینی از جامعه شناسی ایجاد می شد که پیرامون آن بدیل ها خیلی زود گسترش می یافتند. خواننده باید این گفته را بیانی بحث انگیز بداند. من می گویم که جامعه شناسی بزرگ تر از آن چیزی است که جامعه شناسان (از جمله من!) می گویند. این رشته از شرایط زندگی معاصر پدید آمده است و منطق آن در پاسخ به ماهیت جامعهٔ امروز گسترش می یابد، نه طبق الگوی یک رشتهٔ دانشگاهی یا فعالیت حرفه ای.

**ف**صل سوم

نظرية جامعه شناختي

جهتهای کهنه و نو برنامهٔ نظری قدیمی باگذشت زمان تعادل نظریه و تحقیق در درون رشته های علمی و نیز بین آنها تغییر میکند. درون رشته های علمی بین کسانی که توجه خود را بر نظریه متمرکز می سازند و کسانی که آن را می آزمایند یا به کار می برند تقسیم کار صورت می گیرد. نظریه مقدم است زیرا به منابع کمتری نیاز دارد و خطمشی محقق را تعیین میکند. در جامعه شناسی نظریه بیشتر از گردآوری نظام مند داده ها قدمت دارد. خاستگاه نظریهٔ غربی جامعه به افلاطون و ارسطو در آتن قرن پنجم و چهارم پیش از میلاد بر می گردد. این خاستگاه ها پیامدهایی بسیار مهم اگر نگوییم سرنوشت ساز . داشته اند.

فیلسوفان یونانی در دولت شهرهایی زندگی میکردند که در آنها مسئلهٔ اصلی این بود که چگونه می توان گروه معینی از مردم را به اجتماعی سرزمینی پیوند داد. در نتیجه، سنت دیرینهٔ نظریهٔ اجتماعی غربی تا حد زیبادی بر رابطهٔ شهروندان و سازمانی که سرزمین را کنترل میکند ـ یعنی دولت ـ متمرکز است. این مسئلهٔ اساسی آن بوده است حتی هنگامی که به شکل رابطهٔ فرد و جامعه تعمیم داده شده است.

لوییس مورگان ، یکی از بنیادگذاران مردمشناسی، در مطالعاتش دربارهٔ بومیان امریکایی معقتد است دستهبندی جامعهٔ باستانی و مدرن از یونان باستان وجود داشته است. بهنظر او پیش از یونانیان اساس سازمان اجتماعی سرزمین و سکونتگاه نبود و در این میان، خویشاوندی شالودهٔ سازمان اجتماعی را تشکیل میداد.[۱] امروزه فرض بر این است که مدرنیته در ارتباط با دولتی ملی است که مبتنی بر سرزمین است و این باور از قرن شانزدهم در اروپا بهوجود آمد؛ اما نظریهٔ اجتماعی و سیاسی آن ریشه در یونان باستان داد.

در نظریهٔ مدرن اکنون بیشتر از دولت ملی سخن به میان می آید تا دولت شهر یا 'پولیس' یونان، اما در هر مورد جامعه، مردم و دولت دارای مرزهایی یکسان در نظر گرفته می شوند. نظریهٔ مدرن این ترتیب را در چارچوب دولت – ملیت بازتاب می دهد. اجتماع محلی، که منشأ نظم اجتماعی و رفاه است، به دولت محلی با شهروندان محلی تبدیل می شود. این سنتِ نظریهٔ اجتماعی زمینهٔ تولد جامعه شناسی حرفه ای را در پایان قرن نوزدهم فراهم کرد که خاستگاهی غیرمدرن دارد اما دولت ملی شکل مدرنی به آن داد.

دو سنت دیگر نیز این ادعا راکه دولت ملی چارچوب جامعه را تعیین میکند رد کردهاند. یکی از آنها اغلب سنت مسیحی نامیده میشود، اما به همان اندازه نیز به تفکر یهودی و اسلامی تعلق دارد \_ یعنی مفهوم جامعهٔ انسانی و توانایی بالقوهٔ هر انسانی برای رابطه برقرارکردن با کل بشریت. این مذاهب کلیگرا هستند، اما آنچه که اغلب پیش از هر چیز دیگری ناظر خارجی را تحت تأثیر قرار میدهد این است که آنها جهان را به مؤمنان و مشرکان، بی دینان یا کافران تقسیم میکنند.

سنت دیگر سکولار و مدرن است. این مکتب در قرن هجدهم تحت عنوان اقتصاد سیاسی پدید آمد و به سرعت به علم اقتصاد تبدیل شد. در این خط تفکر، جامعه شبکهٔ گستردهای برای مبادلهٔ کالا و خدمات و بازاری که در آن تقسیم کار جهانی به وجود می آید، در نظر گرفته می شود.

بنابراین، هر یک از بخشهای اصلی تمدن غربی، دولت، مذهب و اقتصاد نظریهای دربارهٔ جامعه داشت که خاستگاه آن در زمانها و مکانهای متفاوت بود. بنابراین، مسئلهٔ عمدهٔ جامعه شناسی در آغاز قرن بیستم این بودکه آیا جامعه شناسی می تواند رویکرد خاص خود را نسبت به جامعه تعریف کند یا نه. اما در عمل، حتی هنگامی که در میانهٔ قرن بیستم، جامعه شناسی تلاش می کرد در اروپا و امریکا به تعریف رویکرد خود بپردازد همان مسئلهٔ یونان بیاستان می یعنی مسئلهٔ فرد و جامعه \_ غالب بود. دلیل اصلی این بود که دولتهای ملی و نخبگانی که آنها راکنترل میکردند در اواخر قرن نوزدهم قبلاً برنامهٔ کار را با شرایط خودشان تعیین کرده بودند. به نظر آنها، جامعه در معرض خطر انقلاب یا دستکم بینظمی و فساد بود. توسعهٔ اقتصاد صنعتی مدرن اجتماعهای دیرپای روستایی را تضعیف کرده بود و طبقهٔ کارگر جدید خطری جدی برای ساختارهای سنتی بود. مقامات رسمی این مسائل را مسئلهٔ اجتماعی میدانستند. جامعه شناسی به نگرانیهای آنها پاسخ داد.

با این انگیزه، جامعه شناسی در اروپا، به ویژه در فرانسه و آلمان، انحطاط اجتماع سنتی را در برابر مدرنیته پیشرو مسئلهٔ اصلی بحث خود قرار داد. متن اصلی این نظریه را فردیناند تونیس ( (۱۸۵۵–۱۹۳۶) در ۱۸۸۷ نوشت.[۲] نظریهٔ او تا یک قرن بعد همچنان پذیرفته بود. در این کتاب ـ با عنوان اجتماع و جامعه ۲ ـ دو مجموعه از روابط اجتماعی در برابر هم قرار میگیرند، یکی در جایی که افراد عضویت خود را ویژگی مسلم و جود خود در نظر میگیرند و دیگری در جایی که آنها سازمان عقلانی ایجاد میکنند. و این دومی ویژگی اصلی مدرنیته بود.

کتاب تونیس احتمالاً نافذترین و کمخوانندهترین اثر کلاسیک جامعه شناسی است (نزدیک ترین رقیب آن شاید کتاب سرمایهٔ مارکس باشد). این کتاب مفاهیم مقدماتی را برای مشهور ترین «دوگانه» در نظریهٔ جامعه شناختی فراهم کرد: دوگانه ای متشکل از امیل دورکیم در فرانسه، که معتقد بود جامعه شناسی یاری دهندهٔ تجدید حیات اخلاقی کشور است و ماکس وبر (۱۸۶۴–۱۹۲۰) در آلمان، که از خطر سرمایه داری برای انواع گوناگون ارزش ها، به ویژه دولت ملت عمیقاً نگران بود.

بنابراین، در اساس نظریهٔ جامعه شناختی اروپایی نوستالژیی نهفته که هرگز از میان نرفته است.[۳] برعکس، ایالات متحد امریکا در آغاز به ایجاد آینده ای جدید می اندیشید. جامعه شناسانِ نخستین از اندیشه های تنازع رقابت آمیز که هربرت اسپنسر و چارلز داروین<sup>۳</sup> مطرح کرده بودند به هیجان آمدند. موضوع اصلی دستور کار جامعه شناسی همانندگردی موج تازه واردان از اروپا و بردگان آزادشده در ایالات متحد تازه تأسیس بود. بعداً مکتب جامعه شناسی شیکاگو به جست وجوی انواع

3. Charles Darwin

<sup>2. (</sup>Gemeinschaft und Gesellschaft)

<sup>1.</sup> Ferdinand Tönnies

جدید زندگی اجتماعی در منظومههای شهری روبهرشد پرداخت. الهامبخش آن جامعهشناسی جدید اروپایی، بهویژه در این مورد، جامعهشناس یهودی اهل برلینگئورگ زیمل ( (۱۸۵۸–۱۹۱۸)، بود که نظریهاش جامعه را بهصورت ترکیب جهان میهنی روابط اجتماعی فراسوی مرزهای دولتهای ملی در آورد.

با این همه، با تأکید اعلام می شدکه آینده فرا رسیده است. در دههٔ پنجاه تالکوت پارسونز، جامعه شناس هاروارد، ترکیب جدیدی از نظریهٔ اروپایی و امریکایی را به وجود آورد که مسئلهٔ فرد و جامعه و نظم اجتماعی را مسئلهٔ یکپارچگی در دولت ملی می دانست. در این چارچوب، اجتماع محلی یک کارکرد مهم فرعی داشت.

تا امروز مسئلهٔ فرد و جامعه، که اغلب عاملیت و ساختار از میان رفتن اجتماع سنتی گذشته در نظر گرفته می شود، بر نظریهٔ جامعه شناختی مسلط است. اخیراً شاخهٔ فرعی سیاسی جالب این نظریه موسوم به اجتماع گرایی ۲ به وجود آمده است که هدف آن افزایش مسئولیت شخصی نسبت به اجتماع محلی و بنابراین، در قبال دولت ملی است. [۴]

## مسئلة معاصر براى نظريه

این زمینهٔ تاریخی نظریهٔ اجتماعی غربی روشن می سازد که چرا این نظریه برای شرایط جهان معاصر نامناسب است. جهانی شدن به معنای دگرگونی اجتماعی، اقتصادی، سیاسی و فرهنگی است. جهانی شدن در مفهو می اجتماعی به این معناست که جهان فضا و مرزهای روابط اجتماعی را تعیین می کند. رابطهٔ فرد و دولت ملی تنها یکی از اشکال عمدهٔ رابطهٔ اجتماعی است و اجتماع محلی تنها یکی از امکانات عمدهٔ ارتباط انسانی در نظر گرفته می شود. شرایط اجتماعی جدید ما را مجبور می سازد با تبیین عمیق و دقیق جایگزینی ها به محدودیت سنت غالب در نظریهٔ جامعه شناختی غربی اقرار کنیم.

نخست باید رابطهٔ فرد.جامعه را از مسئلهٔ رابطهٔ افراد و جوامع خاص متمایز کرد. سپس باید روابط افراد را با جامعهای که وابسته به آن پنداشته می شوند از روابط با جوامع دیگر متمایز ساخت. سرانجام باید روابط جامعه با جامعه را بررسی کرد.

<sup>1.</sup> Georg Simmed

اما 'جامعه' در این طبقهبندی تنها عنوانی کلی برای انبوهی از انواع واحدهای اجتماعی است. در هر مورد نوعی رابطهٔ متفاوت وجود دارد: فرد اجتماع، فرد سازمان، فرد جنبش، فرد طبقه، اجتماع سازمان، اجتماع طبقه و غیره. هر یک از این رابطه ها موضوع تحقیق های گسترده ای هستند. تنها چیزی که هست این است که نظریه هنوز به طور گریزناپذیری روی یک گونه متوقف می شود.

اینها تمایزات صوری نیستند. هر مدیری میداند، یا باید بداند، که نیروی کار یا افراد در سازمان، افراد در خانواده نیز هستند که به طبقات تقسیم میشوند و در اجتماع زندگی میکنند. جنبشها نیز به عضوگیری از زمینههای اجتماعی خاصی گرایش دارند. از دیرباز معلوم بوده است که جنبش سبز را اساساً از کارکنان حرفهای بخش عمومی حمایت میکنند.

بنابراین، این نقاط مرجع اساس مشکل نظری جامعه شناسی هستند که عبارت است از ارائه گزاره هایی که بیشترین گستره را در زمان و مکان برای درک جامعهٔ انسانی دارند. اجتماع و انجمن، گسترده اند، اما هنوز دامنهٔ بسیار محدودی دارند. پیش از آنکه تونیس در اروپا به کار بپردازد، سامنر این موضوع را در امریکا تشخیص داد. 'رویدادهای سیاسی و اجتماعیی که در گوشه ای از جهان رخ می دهد اکنون بر منافع مردم در بخشهای دیگر جهان نیز تأثیر میگذارد. نیروهایی که در بخشی از جامعهٔ انسانی وارد عمل می شوند تا زمانی که به سراسر جامعهٔ انسانی نرسند آرام

در واقع، این وحدت جامعهٔ انسانی از یونان باستان همیشه موضوع کماهمیتی در نظریهٔ اجتماعی بوده است. مشهور است که سقراط گفته است او یک شهروندِ جهان است. حتی در آن هنگام این امر تابع موضوع اجتماع سیاسی بود. و این بسیار شاعرانه بود که شهروندان آتن او را محکوم به مرگ کردند!

دگرگونی های نیمهٔ دوم قرن بیستم به این معناست که جهان اکنون یک نقطهٔ مرجع استاندارد است و این علت محبوبیت مفهوم جهانی شدن است.[۶] برخورد فرهنگ های گوناگون با یکدیگر به گونه ای است که تأکید مطالعهٔ جامعه شناختی از اجتماع محلی به ملت و هویت تخییر یافته است، که هر یک از آنها متغیر و غیر سرزمینی در نظر گرفته می شوند.

افزون بر این، 'جهان' دیگر غرب نیست. برخوردهای فرهنگی تنها مسئلهٔ یافتن

راههای تحمل شیوههای گوناگون زندگی تلقی نمیشوند. این برخوردها شامل شناخت مجموعههای متفاوت روابط اجتماعی هستند. به ویژه دو برخورد عمده، دستکم از لحاظ میزان جمعیت، بین چین و غرب و هند و غرب بوده است که شامل دو نوع جامعهٔ کاملاً متفاوت از غرب و متفاوت از یکدیگر است. هر یک از این جوامع در طی دو هزاره انعطاف پذیری درخور توجهی نشان داده است. در هر یک، روابط اجتماعی خاصی در مرکز توجه است.

در چین نظریهٔ کنفوسیوس جامعه را بهصورت خانواده ای گسترده مطرح می کرد با روابط حاکم رعیت که بازتاب دهندهٔ روابط پدر فرزند و شامل ازدواج، برادری و دوستی است. در هند روابط بین چهار گروه تاریخی به تعهدات متقابلی بستگی داشت که زندگی و مرگ را در برمی گرفت. پیش از نفوذ غرب مدرن هند و چین تصوری از روابط اجتماعی به عنوان چیزی که نیازهای طرح های انسانی به آن شکل می دهد نداشتند. به نظر آنها روابط اجتماعی مقدس بودند و در ماهیت چیزها ریشه داشتند.

در شرایط جهانی شدن برنامهٔ کار نظریهٔ جامعه شناختی دیگر به منافع دولت ملی و اجتماع محلی محدود نمی شود بلکه به سطح امکاناتی گسترش می یابد که هند، چین، آفریقا و بقیهٔ جهان را دربر میگیرد. اما جهانی شدن نیز به این معناست که بخش هایی از جهان می توانند چارچوب های خود را به وجود آورند که غرب را دربرگیرند! تنها مفهو می که برای این کار مناسب است 'روابط اجتماعی' است.

پپش از تونیس، مارکس روابط اجتماعی را محور نظریهٔ جامعه قرار داده بود و هم روابط اجتماعی تولید را پراهمیت ترین می دانست و بر سرمایه به عنوان رابطهای اجتماعی تأکید میکرد. از میان نظریه پردازان جدید نوربرت الیاس <sup>۱</sup> شکل بندی روابط اجتماعی را محور اصلی نظریهٔ خود قرار داد، گرچه دولت مهم ترین نیروی شکل دهنده بود.[۷] اخیراً آنتونی گیدنز به روابط میان فردی بسیار توجه نشان داده و با این کار، مسئلهٔ مفهوم رابطهٔ ناب را مطرح کرده است.[۸] تقریباً همهٔ گرایش های عمدهٔ معاصر در جامعه شناسی را می توان از طریق مفهوم رابطهٔ اجتماعی ارائه کرد، و این، شیوهٔ نگرش ما به نظریه در این فصل خواهد بود. اما، حتی با وجود اهمیت این نظریهها هیچ ضرورتی وجود ندارد که روابط اجتماعی بهعنوان موضوعی متمایز در آگاهی عمومی در جایگاه نخست قرارگیرند. این روابط ممکن است تحت پوشش مذهب یا اقتصاد یا کار از دیدها پنهان باشند. در غرب، برخلاف تمدنهای چین و هند که این روابط آشکارا محافظت می شوند، روابط اجتماعی برونی و پدیدهای اتفاقی رشد اقتصادی هستند.

هنگامی که روابط اجتماعی به سطح آورده می شوند مسئلهٔ جایگزینی اصولی نظم اجتماعی مطرح می شود و این همان چیزی است که در انقلاب فرانسه با شعار آزادی، برابری و برادری' رخ داد. هر یک از اینها آشکارکنندهٔ آرمانی است که باید برای دست یافتن به آن تلاش کرد. آنها بیانهای انتزاعی خصیصههای مناسباتی رسمی جامعه نیز هستند. بعداً به این موضوع خواهیم پرداخت.

واحد تحليل

هنگامی که مطالعهٔ جامعه علمی مجزا در نظر گرفته شد و نه جزیی از نظریهای کلی دربارهٔ انسان، یکی از اندیشه هایی که ناگزیر باید پذیرفته می شد مفهوم واحدی ابتدایی بود که می بایست تحقیق بر پایهٔ آن قرار می گرفت. این اندیشهٔ نیرومند به یونانیان باستان برمی گردد که آن را اتم در نظر می گرفتند. این مفهوم مقدم بر تحقیق است و علم را وادار به تلاش برای یافتن چیزی ابتدایی تر می کند. بدین سان، آنچه اکنون در فیزیک اتم نامیده می شود مدت هاست که به ذرات ابتدایی تری تجزیه شده است. در عین حال، ترکیب های آن واحد، یعنی مولکول و سلول، پیچیده تر هستند و خواص مستمایزی دارند که واحد تحلیل برای علوم دیگر – شیمی و زیست شناسی – در نظر گرفته می شوند.

شناسایی واحد برای روش های تحقیق نیز مهم است. اگر پژو هشگران دربارهٔ یک واحد دارای پایداری کافی که در زمینه های متفاوت تکرار می شود توافق کنند، می توانند زمینه ها را بشمارند و نتایج را مقایسه کنند. پژو هشگران خصایص آنها را از طریق مداخله، تغییر برخی و به حال خودگذاردن برخی دیگر، که اساس تجربه و آزمایش است، بررسی میکنند.

همانگونه که از تاریخ نظریهٔ اجتماعی برمیآید، نامزد اصلی برای واحد اساسی در جامعهشناسی غربی 'فرد' بوده است. دلایل نیرومندی برای گزینش این واحـد وجود دارد. قانون غرب افراد را به رسمیت میشناسد، اگر چه بهسادگی با سخن گفتن از افراد حقوقی این مفهوم را از بین میبرد. دولت دادن شمارهای اختصاصی به هر فرد را آسان مییابد و با این کار ساختن پایگاههای دادهها تسهیل میشود.

افزون بر این، اگر از افراد آغاز کنیم، ویژگی هایی اساسی را در جامعه شناسی به وجود مسی آوریم، فسرض هایی مسانند آزادی انستخاب، شأن و مسسئولیت و خودمختاری. اینها برخی از دلایلی بود که باعث شد ماکس وبر تأکید کند که جامعه شناسی با افراد آغاز می شود. اما مشکلات بزرگی نیز وجود دارد.

نخست اینکه 'فرد' واحدی انتزاعی است. تقریباً در همهٔ جوامع مردان، زنان و کودکان با هم تفاوتهایی اساسی دارند. همهٔ افراد طبیعتی اجتماعی دارند و این آن چیزی است که مردم واقعی را میسازد. دوم، فرد، که انتخابگر است، میتواند بر عقلانیت و آزادی از قیود اجتماعی تأکید ورزد. علم اقتصاد توسعه یافت تا عقلانیت انتخاب را حوزهٔ حساس خود سازد و بدینسان، جامعه همچون طرحی بعدی یا نتیجه بهنظر برسد، نه پیش شرط.

این نوع ارجاع به 'افراد واقعی'، 'آزادی' و 'مسئولیت' نشان می دهد که مسئلهٔ آغاز یک علم تنها مسئلهای برای علم نیست. نخستین جملهٔ انجیل سنتجان \_ 'در آغاز کلمه بود ... ' \_ گو ته '، نابغهٔ آلمانی، را برانگیخت که ضدقهرمان خود، فاوست، راک ه با نیروی شیطانی درونسی در جستوجوی دانش بود وادار به بررسی جایگزینی های مختلف بپردازد: 'در آغاز فکر بود' سپس 'زور' و سرانجام 'عمل'.[۹]

بنابراین، وبر خود دربارهٔ این مسئله تردید داشت و مانند فاوست نقطهٔ آغاز جایگزینی برای فرد را مفهوم 'کُنش' دانست. بدینسان، تعریف معروف او از جامعه شناسی عبارت بود از: 'علمی که با درک تفسیری کنش اجتماعی، و در نتیجه، تبیین علّی جریان و پیامدهای آن سروکار دارد'.[۱۰] مزیت این تعریف این است که علم، برای عملِ مثلاً رأی دادن یا خواندن توسط افراد بسیاری انجام می شود و می توان آنها را شمرد. در عین حال، در مورد اعمال اقتصادی، مانند خرید و فروش، عقلانیت را می توان ارزیابی کرد. این امر وبر را قادر ساخت مجموعه های بزرگ کنش اجتماعی را در نظر بگیرد و آنها را به دقت با فعالیت اقتصادی، که یکی از مسائل اصلی مورد توجه او بود، پیوند دهد. او در واقع، استاد اقتصاد بود.

پذیرفتن این چارچوب عقلانی برای کنش فردی معایبی دارد. یکی اینکه به زندانی کردن افراد در نهادهای عقلانی گرایش دارد که بهنظر وبر، در شرایط مدرن همچون قفسی آهنین شده است. تالکوت پارسونز، که وبر را یکی از منابع الهام بخش خود می دانست، کار خود را با افرادی که آزادانه انتخاب میکنند آغاز کرد او این نظریه را اراده گرایانه نامید[۱۱] اما سپس با تأکید بر اینکه افراد باید از هنجارها و ارزش های محوری آن پیروی کنند آنها را وابسته به جامعه دانست.[۱۲] منتقدان افراد پارسونز را 'کودنهای فرهنگی' نامیدهاند.

به این دلایل آلن تورن<sup>۲</sup> طرفدار آغاز کار با <sup>ن</sup>گنشگر اجتماعی ٔ است، نه فرد.[۱۳] این کار این مزیت را داراست که هم بر انتخاب تأکید میکند و هم بر کیفیتهای اجتماعی فرد، به طوری که شکل بندی های اجتماعی، به ویژه جنبش های اجتماعی، نتایج اعمال فردی در نظر گرفته می شوند. این مسئله با حالت روحی اواخر قرن بیستم هماهنگ تر است اما هنوز ممکن است به جامعه و مقاومت صرف پیکربندی های اجتماعی در برابر تمایلات مردم چندان اهمیتی ندهد. این مسئله واقعیت بودگی امر اجتماعی نامیده می شود و یکی از ویژگی های همهٔ جوامع در همهٔ زمان هاست.

این نوع عینیت جامعه چیزی است که امیل دورکیم بر آن تأکید کرده است. او تعمداً به قطب مقابل فرد رفت و جامعه را واحد تحلیل خود قرار داد و همهٔ واقعیتهای اجتماعی را بهعنوان بیانهایی دربارهٔ جامعه در نظر گرفت.[۱۴] بنابراین، درصد افرادی که مرتکب خودکشی میشوند واقعیتی است که دربارهٔ جامعهٔ بریتانیا مطرح است. مشهورترین مطالعهٔ دورکیم بررسی میزان خودکشی در جوامع مختلف بود.[۱۵]

این امر در بازتاباندن واقعیتبودگی مؤثر است، اما برای امکان دادن به انتخاب یا در واقع، تبیین تفاوت اجتماعی مناسب نیست. هر چه باشد، اکثر مردم خودکشی نمیکنند، و خوی است نظریهای داشته باشیم که نشان دهد چرا بعضی از افراد

<sup>1.</sup> cultural dopes

قدرت ونقد

خودکشی میکنند و دیگران نمیکنند. در واقع، در روابط مردم می توان زمینه، معنا و پویایی وضعیتی را که منجر به خودکشی می شود یافت.

در پرداختن به روابط، عاملیت و ساختار راکنار هم قرار میدهیم.[۱۶] بنابراین، پاسخ من به مسئلهٔ فاوست گوته این است: 'در آغاز رابطهٔ اجتماعی بود'. این نخستین تجربهٔ انسانی است: چیزها را تعریف و دستهبندی میکند و مقدم بر اندیشههاست.کل روابط انسانها ساختهٔ جامعه است.

مشکل روابط اجتماعی این است که درست آنگونه که فرد می خواهد عمل نمیکند، حـتی هسنگامی کـه بـا یکـدیگر هـمداستان هستیم. جـامعه شناسی بسیاری از دشواری های این نتایج ناخواستهٔ عمل جمعی را بررسی کرده است. مشهورترین این مطالعات احتمالاً بررسی روبرت میشلز <sup>۱</sup> است دربارهٔ اینکه چگونه حزبی سیاسی مانند حزب سوسیال دموکرات آلمان که متعهد به ایجاد برابری و عدالت است در آغاز قرن بیستم الیگارشی قدرتمندی در درون خود به وجود می آورد.[۱۷]

فردی بدبین ممکن است بگوید علت این است که افراد فریبکار و سودجو هستند. میشلز نشان می دهد که سازمانهای بزرگ ناخواسته باعث تمرکز قدرت در دست افراد اندکی می شوند. ممکن است چیزی را بخواهیم اما آنچه از کار در می آید چیز دیگری باشد. در واقع، اگر با یکدیگر مخالف باشیم ممکن است امکان بیشتری برای دگرگونی ثمربخش داشته باشیم، یا دستکم به یکدیگر امکان بدهیم که هر یک مطابق خواست خود عمل کنیم. روابط اجتماعی پایدارند و در جامعه ریشه دارند به طوری که آنها را معمولاً بازتولید می کنیم. در نظریهٔ مارکس روابط اجتماعی تولید در جامعهٔ صنعتی به سرمایه وابسته بود که این امر به نوبهٔ خود سطح توسعهٔ تکنولوژی را در آن زمان بازتاب می داد.

بنابراین، پایداری روابط اجتماعی به شرایط مادی بستگی دارد و میزان تأثیر اندیشهها در این روابط محدود است. اختراع ممکن است شرایط جدیدی ایجادکند، آرمانها ممکن است الهامبخش مقاومت باشند، اما اغلب منافع کسانی را که از روابط اجـتماعی مـوجود سـود مـیبرند بـازتاب مـیدهند، و ایـن یـعنی مسئلهٔ ایدئولوژی.

اینها معضلهای مشهور وضعیت انسانی هستند که بیشترشان در بحثهای مربوط به قدرت خلاصه میشوند. میتوان گفت که این مهمترین مفهوم علوم اجتماعی است، با این حال، چنان فراگیر است که در همه جا ظاهر میشود. ماکسوبر معتقد بود این مفهوم برای کاربرد علمی بسیار بی شکل و نامناسب است،[۱۸] اما این تنها ممکن است به این معنا باشد که این مفهوم بهعنوان موضوعی مهم و نه بهعنوان اصطلاحی فنی در واقعیت ریشه دارد.

باید اندکی دربارهٔ این بی شکلی اندیشید. اگر قدرت و سلطه را در ساده ترین شکل آن، توانایی انجام دادن کاری بدانیم، بی درنگ با تمایز مفاهیم 'سلطه بر' و 'قدرت برای' روبه رو می شویم. 'سلطه بر' افراد یا چیزها ممکن است منفی باشد. اینگونه قدرت ممکن است به معنای محروم کردن مردم از خواستها یا حقوقشان باشد یا به معنای سوزاندن درخت یا رانندگی بی پروا! 'قدرت برای' به پیش می نگرد، طرح پیشرفتهایی را مطرح می سازد که مردم را می توان در آنها پذیرفت نه اینکه آنها را به زور وادار به کار کرد.

در هر صورت، پرواضح است که قدرت شامل شبکهٔ پیچید،ای از پیوندها و ارتباطات مردم، چیزها و طرحهاست. بدینگونه، قدرت بُعدی از روابط انسان با جهان است و نه فقط موضوعی مربوط به جمامعه. آنچه ما در بحث چگونگی تشکیل جامعه خواهیم دید این است که قدرت در هر موقعیتی وارد می شود: در استفادهٔ ما از رسانه های همگانی، در ارتباطات شخصی ما، در ماشین ها، در بازارها و در اجتماعات.

با هر یک از اینها می توان از 'قدرت آن' و نیز از 'قدرت ما' سخن گفت و باید چنین باشد. این قدرت ها ویژگی های واقعیت بودگی جهان اند. تحقق یافتن ما به عنوان انسان متضمن سازگار شدن با این قدرت ها در هر مقطعی از زندگی است. بنابراین، هر علمی با قدرت سروکار دارد، حتی اختر شناسی به یافتن حیات در فسضای خارج علاقه مند است. علاقهٔ جامعه شناسی به قدرت در یک رشته موضوع های ویژه رخ می نمایاند. در تبیین های تکنولوژی، اید تولوژی یا بازار، در دولت ها و سازمان ها، احزاب و ارتش ها، به صورت اجباری یا اختیاری، خشونت یا کنترل، سلطه یا سرکردگی. همهٔ اینها پدیدههای قدرت و اعمال قدرتاند.

قدرت در همهٔ روابط اجتماعی وجود دارد، گرچه جالب است که نمی توان آن را از یک نوع رابطه به رابطهٔ دیگری انتقال داد. و این حوزهٔ مهمی برای مشاهداتی طنزآمیز است: همشهری کین<sup>۱</sup>، سلطان رسانهای، در واقع از ناایمنی دورهٔ کودکی تأثیر پذیرفته بود: 'بنیادگذار آژانس قرار ملاقاتگذاری الکلی و گوشه گیر مرد'، [۱۹] بنابراین، موفقیت شغلی به موفقیت شخصی تبدیل نمی شود. یا، از طرف دیگر، هنگامی که قدرت واقعاً از حوزهای به حوزهٔ دیگر انتقال پیدا میکند، مانند مسئولیت انتخاب هنرپیشگان هالیوود، با اظهارنظرهای بدبینانهای روبهرو می شویم. قدرت ممکن است در میان انواع روابط اجتماعی انتقال پیدا کند یا نکند، اما علاقهٔ ما به آن، طنزآمیز یا بدبینانه، هم هنگامی که انتقال پیدا میکند و هم زمانی که انتقال پیدا نمیکند، به یک اندازه است.

میدانیم که کارل مارکس قدرت طبقات اجتماعی را مهمترین نوع قدرت در تاریخ بشر فرض میکرد. در قرن بیستم، که آشکار شده است که طبقات تنها عامل یا حتی عوامل مسلط در تاریخ بشر نیستند، برخی کوشیدهاند تا قدرت انسانی را موضوع تاریخ در نظر بگیرند. میشل فوکو بیش از همه در ترویج این دیدگاه نقش داشته است. مشکل این دیدگاه این است که قدرت را از هرگونه عاملیت خاصی جدا میکند و نقاط مقاومت را پاک می سازد. این بدان معناست که تنها چیزی تعمیم یافته مانند خود قدرت ممکن است عامل تعادل را در برابر آن فراهم سازد. نقد نامزد اصلی

غیر از خدا، که علم ترجیح داده است فاصلهٔ خود را با او حفظ کند، نقد امید اصلی روشنفکرانی بوده است که در جست وجوی منبع رهایی از قدرت بودهاند. نقد با انتقاد یا عیب جو بودن یکسان نیست. نقد تطبیق عقل بر واقعیت، از جمله کاربرد خود عقل است. نقد اصول نخستین، و نیز تعارضهای اصول نخستین را آشکار می سازد.

نقد مفهومی است که به جنبش روشنگری قرن هجدهم، با اصل اهمیت خرد انسانی؛ و آنگاه البته به یونانیان باستان، برمیگردد. مارکس این عقیده را که واقعیت نظریهٔ جامعه شناختی ۱۰۱

وابسته به اندیشههاست رد میکند اما [نقد] را بهعنوان اصطلاحی برای هر تبیینی که نشان میداد واقعیت ممکن است غیر از آنچه که هست باشد حفظ میکرد. به سخن دیگر، نقد اندیشههای طبقهٔ حاکم نفوذ ایدئولوژیک آنها بر جامعه را تضعیف میکرد. بنابراین، نقد امکان برپایی جامعهٔ بی طبقه را پدید می آورد.

مفهوم نقد به معنای هر تبیینی است که جایگزینهای رادیکال وضع موجود را مطرح می سازد. این جایگزینها باید در آینده امکان پذیر باشند؛ نقد آرمان شهر به وجود نمی آورد. به این صورت، مفهوم جامعه شناسی انتقادی به تدریج از اقبال فراوانی برخوردار شده است. در واقع، خواهیم دید که جامعه شناسی ذاتاً انتقادی است که محدودیتها و امکاناتی را که جامعه برای بشریت فراهم می سازد آشکار می کند.

هنگامی که نشان میدهیم روابط اجتماعی به اقتصاد، محیط، شیوهٔ لباس پوشیدن، چگونگی رأی دادن و حتی رفتار جنسی ما شکل میدهند در واقع، به این ضرورت اساسی اشاره میکنیم که ممکن است چیزها غیر از آنچه هستند باشند. جامعه شناسی ناگزیر نیست که چیز خاصی داشته باشد تا نقد جامعه باشد، تنها باید به آن نشان دهد که چگونه است \_ وابسته به تلاش و کوشش، مقاوم در برابر دگرگونی، در خطر خارج شدن از کنترل و همیشه قادر به پیشرفت.

توهم مدرنیته این بود که جامعه را می توان میهن کامل بشریت دانست و آن را پی ریزی کرد. این افلاطون بود که این رؤیا را در سرپروراند، رؤیایی که الهام بخش آرمان شهر، انقلاب فرانسه و انقلاب روسیه، گردید. در همهٔ این موارد، بینش های اصلی دربارهٔ چگونگی عملکرد جامعه به چشم می خورد و بیهوده امیدواریم که هرگونه که بخواهیم آینده را بسازیم. براساس آن امیدهای بیهوده، ممکن است علاقه به جامعه به یأس، انقلاب یا در شکل نه چندان حاد آن، انتقاد اجتماعی تبدیل شود. اما جامعه شناسی نقد اجتماعی نیست حتی اگر منتقدان اجتماعی از نتایج آن بهره گیرند.

در انقلاب فرانسه ارزش های انتزاعی، که عقل محض الهام بخش آنهاست، یعنی 'آزادی، برابری و برادری' به شعارهای انقلابی تبدیل شدند با این اندیشه که جامعه را می توان به گونهای شکل داد که آنها را تحقق بخشد. اما آنها اعمالی را برانگیختند که مایهٔ شرم طرفدارانشان شد. آرمانشهر صدای تیغهٔ گیو تین را پژواک داد. خشونت باعث انحطاط ارزش هایی شد که به صورت شعار درآمدند. یک قرن طول کشید تا جامعهشناسی ارزشهایی مانند آزادی، برابری و برادری را بهوضع قبلی بازگرداند ـ نه بهعنوان هدف بلکه بهعنوان معیارهای راهنما برای پژوهش جامعهشناختی. آنها هم ارزشهای اخلاقی و هم معیارهای شناخت برای تبیینهای جامعه هستند. به سخن دیگر، آنها به همان اندازه که به اخلاق و سیاست تعلق دارند به علم نیز تعلق دارند. اکنون به بررسی این علم می پردازیم.

تشکیل جامعه *انواع آرمانی* جامعه شناسان هو اداران حرفه ای نیستند. آنها ارزش ها را پارامتر های اصلی تحلیل جامعه شناختی معاصر در نظر میگیرند که آنچه را می خواهیم بسنجیم تعیین میکنند. این بدان معنا نیست که جامعه شناسی انتظار دارد آنها تحقق یابند، بلکه تقریباً عکس این قضیه صادق است.

هیچ چیز غیرعادی در مورد پیوند علم و ارزش وجود ندارد. آنچه شگفتانگیز است این است که یک دیدگاه اثباتیگرای عینیت، مبنی بر اینکه ارتباطی بین علم و ارزش وجود ندارد، برای زمانی دراز نفوذ خود را حفظ کند. چنین چیزی تنها میتواند با تأکید بر اینکه معنای 'برابری' در طبیعت و جامعه متفاوت است امکانپذیر گردد. اما این بی معنی است: در هر دو مورد و در هر شرایطی ۱=۱. آنچه که واقعاً فرق میکند علاقهٔ ما به برابری است، خواه در حوزهٔ خاصی برای دستیابی به آن تلاش کنیم، یا بسنجیم که تا چه اندازه میتوان با شرایطی معین به آن نزدیک شد. برای مثال، میتوان تفاوت درآمدها را سنجید یا تلاش کرد که آنها راکاهش داد. ما در هر مورد با همان وضعیت نابرابری سروکار داریم؛ ایس یک واقعیت

نتیجه اینکه مطالعهٔ جامعه شناسی بدون درگیر شدن با نابرابری اجتماعی غیرممکن است، زیرا همهٔ علوم سنجش برابری ها و نابرابری ها را در حوزهٔ خاص خود انجام می دهند. علاقه به جامعه به گونه ای اجتناب ناپذیر شامل سنجش نابرابری اجتماعی است. بنابراین، جامعه شناسی، همان گونه که مخالفان آن به درستی دریافته اند، ذاتاً انتقادی است. اگر می خواهید جامعه را از تفسیر های انتقادی جدا نگه دارید پس جامعه شناسی باید به حال تعلیق درآید. جزء ذاتی تحقیق ما این است که نشان دهیم شرایط و علل نابرابری انواع گوناگون آزاد نبودن چگونه است و اینکه چگونه اجتماعها تشکیل می شوند. در آن صورت ممکن است در مداخلاتمان مؤثرتر باشیم. در این بخش مفاهیم اصلی نظریهٔ جامعه شناختی معاصر را تحت سه عنوان اصلی: میانجیگری، جامعه زیستی و ساختاربندی بررسی می کنیم. این مفاهیم تقریباً شبیه آزادی، برابری و برادری هستند. در واقع، شباهت اصطلاحات قدیمی و این زبان خاص فنی و پیچیده ممکن است ما را وادارد که درمورد نیاز به فراگیری این زبان جدید تردید کنیم.

اصطلاح شناسی قدیمی در لفاظی سیاسی جایگاهی دارد، اما علاقهٔ جامعه شناسی این بوده است که شرایط تحقق آنها را بیابد و اصطلاحات فنی ما به این واقعیت ها اشاره میکنند. نظریهٔ جامعه شناسی هم با منطق روابط اجتماعی سروکار دارد، هم با واقعیت آنها. اهمیت قضیه در این است که منطق ما را به زنجیره های بی پایان استدلال رهنمون میگردد و باید بدانیم که چه زمانی به خاطر مقاصد عملی باید متوقف شویم. در مورد تحقیق و مقاصد عملی دیگر هنگامی متوقف می شویم که احساس کنیم از پیکربندی مشخصی درک کافی به دست آورده ایم.

بنابراین، اگر قدرت را در نظر بگیریم سعی میکنیم مفهوم آن را بهطور انتزاعی بسط دهیم، یعنی برای هر زمان و مکانی. سپس این مفهوم از آلودگی خصیصههای محلی یا جانبی پالایش میشود. اما اگر بخواهیم قدرت روپرت مرداک<sup>۱</sup> یا جرج سوروس<sup>۲</sup> را درک کنیم، باید بدانیم که امروزه قدرت چگونه در مالکیت سرمایهٔ جهانی و تحت کنترل شرکتهای رسانههای همگانی قرار میگیرد و چگونه از طریق نهادهای مالی جهانی عمل میکند.

روابط افراد از طریق تجربهٔ مشترک جهان خارجی عمل میکند. همهٔ روابط اجتماعی از طریق این وسیله عملی میشوند. تنها روابطی که از این طریق عمل نمیکنند روابط ریاضی یا منطقی هستند. به این مفهوم چیزی بهعنوان رابطهٔ اجتماعی 'خالص' وجود ندارد. این بدان معنا نیست که ما در جستوجوی خالص بودن نیستیم، اما خالص بودن همواره در روابط اجتماعی واقعی موضوع بحث بوده

<sup>1.</sup> Rupert Murdoch

است. واقعیت از طریق احساسات، انمدیشهها و اشمیا آشکار می شود. اگر این خصیصههای نمایان جهان واقعی راکنار بزنیم، انتزاعها آشکار می شوند.

اگر مثلاً برابری و نابرابری را به مفهومی خالص در نظر بگیریم، مفهومی ریاضی است. این روابط در قالب روابط اجتماعی همیشه باید برحسب تفاوت در فرصتها، استعداد، ثروت، یا احترام در نظر گرفته شوند. اگر آزادی را در نظر بگیریم ـ که می توان از نظر ریاضی آن را یک عامل ثابت نیز در نظر گرفت که با تغییر در عوامل دیگر تغییر نمی کند ـ آنگاه در امور انسانی آن را باید برحسب استقلال از دیگران در نظر گرفت، و در آن صورت، همیشه کم وبیش مسئلهای نسبی خواهد بود.

برادری را دشوارتر می توان به زبان ریاضی بیان کرد زیرا متناقض نماست، اما آن را اینگونه می توان بیان کرد: 'کل بزرگ تر از جمع اجزاست.' در اینجا با تأثیرهایی سروکار داریم که تنها هنگامی کارکرد مؤثر دارند که واحدهای یک انبوهه با همدیگر عمل کنند. هشت نفر که با هم تلاش میکنند چیزی را بلند کنند موفق تر خواهند بود تا اینکه هر یک از آنها آن را بهنوبت بردارد. ترکیب سرمایه، که مهم ترین نیروی جمعی مدرنیته است، به همین شیوه عمل میکند.

ریاضیات و منطق ابزارهای فوق العاده قدر تمندی برای کار علمی هستند، اما آنها وسیلهٔ کمک به درک جامعه هستند و نباید با واقعیت جامعه اشتباه شوند. وبر تأکید میکند که اگر مفاهیم خالص و روشنی داشته باشیم می توانیم دامنهٔ درک خود را گسترش دهیم. او این مفاهیم را 'انواع آرمانی' نامید زیرا مفاهیم خالصی بودند (مانند 'خط مستقیم') که هرگز در شکل خالصشان در جهان واقعی یافت نمی شوند.[۲۰]

از دیدگاه علمی انواع آرمانی آرمانهایی نیستند که باید در پیشان بود، گرچه برای برخی از مردم ممکن است چنین باشند. برای وبر، مهمترین نوع آرمانی، عامل اقتصادی کاملاً عقلانی بود، و اقتصاد به موفقترین علم اجتماعی در به کاربردن الگوهای عقلانیت محض تبدیل شده است. اما هیچ شخصی یا شرکتی، هر چند هم که بخواهد عقلانی باشد، کاملاً عقلانی نیست. همانگونه که هر کسی که سعی کرده اتاقی را فرش کند دریافته است که هیچ اتاقی کاملاً مربع نیست!

وبر حق داشت بر کاربردهای اساسی مفاهیم خالص تأکید ورزد اما این واقعیت را نادیده گرفت که تنها دانشمندان و روشنفکران نیستند که با مفاهیم خالص کار میکنند. مردم در زندگی هر روزه نیز چنین میکنند. این انتقادی بود که آلفرد شو تز<sup>۱</sup>، جامعه شناس، فیلسوف و بانک دار، در یکی از مهم ترین کتاب هایش در جامعه شناسی مطرح کرد.[۲۱] او تأکید کرد که همهٔ ما براساس تصورات قالبی یا نمونه سازی ها، انگاره هایی که از جامعهٔ خود داریم، گونه های آرمانی شدهٔ خودمان و دیگران، چهره های منفور و همچنین شخصیت های قهرمان به کنش متقابل می پردازیم.

وبر ممکن بود پاسخ دهد که این مفاهیم روزمره کاملاً عقلانی نیستند. اما او بیش از حد تحت تأثیر منطق خالص اقتصاد و شفافیت فرمول بندی های حقوقی بود. اقتصاد شناسان و حقوق دانان لزوماً موفق ترین افراد سوداگر نیستند. شو تز، که بانک داری شاغل بود، می دانست افراد عادی نیز براساس آرمان ها و مفاهیم خالص خود شان عمل می کنند و سعی می کنند آنها را در عمل نتیجه بخش سازند. کار او تنها در دههٔ شصت به طور گسترده در جامعه شناسی شناخته شد، و با تأکید بر عقلانیت روزموه توجیه عمده ای برای دریافتن اینکه افراد واقعاً چگونه رفتار می کنند فراهم کرد، که با خواست های دموکراتیک آن زمان هماهنگی داشت. همانگونه که اغلب اتفاق می افتد جنبش های سیاسی و بینش های روشنفکرانه نقاط مشترکی یافتند.

همین که ما دربارهٔ 'عقلانیت روزمره' سخن میگوییم روشن میشود که با شیوههای گوناگونی سروکار داریم که طبق آنها افراد اندیشههای آشنا را مفهومسازی میکنند. می توان دربارهٔ 'خانواده' بهطور انتزاعی سخن گفت اما حتی در درون جامعهای خاص هیچ خانوادهای با دیگری یکسان نیست. اگر میخواهیم بهطور معقولی دربارهٔ خانوادهها سخن بگوییم و دربارهٔ آنها نظریه پردازی کنیم باید این گوناگونی را یپذیریم.

ما انواع گوناگون ازدواج را تصدیق خواهیم کرد، انواع روابطی که از بسیاری لحاظ مشابهاند، مانند زندگی شراکتی<sup>۲</sup> یا همبالینی<sup>۲</sup>، و نیز این واقعیت راکه برخی افراد در هیچ یک از این روابط شرکت ندارند. ما نسبیت فرهنگی خانواده را تصدیق خواهیم کرد و انتظار نداریم تنها یک راه درست وجود داشته باشد. ما تفاوت میان تصوری آرمانی که ممکن است از خانواده داشته باشیم و مفهوم

<sup>1.</sup> Alfred Schutz

<sup>2.</sup> Partnership

<sup>3.</sup> Cohabitation

۱۰۶ مقدمات جامعه شناسی

خالصي راكه جامعهشناسان بهكار ميبرند بهروشني در ذهن داريم.

میانجیگری

واقعیت روابط اجتماعی دست آوردی انسانی است که از طریق حواس ما و شیو ای که خواست های خود را در جهان مادی از طریق آن بیان میکنیم حفظ می شود. می توان این حسابگری روابط را در واقعیت از طریق مفهوم 'رسانه ها' که صورت جمع 'رسانه' است – مشاهده کرد. اما این محدودیت های مادی و اجتماعی در زمینهٔ بیان انسانی بدین معناست که مفهوم آزادی خالص بر فراز هرگونه بحث رسانه ای حضور دارد.

رسانه این امکان را فراهم می سازد که اطلاعات دربارهٔ دو نفر یا بیشتر بین آنها انتقال یابد. در جلسهٔ احضار روح مدیوم نقش میانجی میان ما و دنیای ارواح را بازی میکند. میانجی و سیله ای است برای رسیدن به توافق بین طرفهای بحث و اختلاف. رنگ روغن و سیله ای بود که رامبراند <sup>(</sup> برای انتقال نگاه خود به آیندگان از آن استفاده کرد. چاپ و سیلهٔ گردش انبوه نوشته ها و نیز رسانه های همگانی، مانند روزنامه ها، رادیو و تلویزیون، است. پول نیز و سیلهٔ مبادله است.

از این مفاهیم گوناگون اما همریشهٔ رسانه می توان نتیجه گرفت که موضوع مشترک همهٔ آنها «ارتباط» است. همان طور که قدرت یکی از ویژگی های روابط انسان ها و جهان است، ارتباط نیز یکی از ویژگی های روابط اجتماعی است. ارتباط در تضاد با قدرت وجود می یابد و نشانهٔ نوع متفاوتی از رابطه است. قدرت، در حکم رابطه، شامل علیت و نتایج مکانیکی است. رابطه ای که شامل ارتباطات است تا اندازه ای بیان آزادانه و متقابل را امکان پذیر می سازد. خلاصه آنکه احساس می کنیم ارتباط انسانی تر از قدرت است.

ارتباطات در همهٔ پیوندهای ما وجود دارد. برای اینکه پیامی رسانده شود، هر دو طرف باید به زبان پیام سخن بگویند و به تلفن دسترسی داشته باشند. برای موافقت با یک وام، وامدهنده حساب شما را بازبینی میکند و وامگیرنده باید نرخ بهرهٔ رایج را بداند. ارتباطات برای جامعهٔ انسانی آنچنان حیاتی است که باز هم همانند قدرت، برخی کوشیدهاند آن را به اساس جامعه تبدیل کنند. اما ارتباطات و قدرت لزوماً در یک جهت جریان ندارند. قدرت ممکن است به ارتباطات وابسته باشد، اما اغلب آن را منحرف می سازد. گاهی قدرت دقیقاً با محروم کردن افراد از اطلاعات اعمال می شود و در این معنا، کنترل رسانه ها قدرت است. فوکو همیشه تأکید می کرد که این قدرت است که شرایط گفتمان را تعیین می کند. [۲۲]

از آنجا که قدرت ارتباطات را تحریف میکند یورگن هابرماس، متنفذترین نظریه پرداز اجتماعی آلمانی در اواخر قرن بیستم، استدلال کرده است که جمامعهٔ عادلانه تنها هنگامی ظهور خواهد کرد که برابرسازی قدرت در آن وجود داشته باشد بهطوری که بتوان ارتباطات کامل و آزادانه ای هم به وجود آورد. [۲۳] اما اگر این بدین معنا تعبیر شود که همه با هم مدام در ارتباط هستند در هیاهوی حاصل هیچ کسی صدای دیگری را نخواهد شنید. بنابراین، می توان نتیجه گرفت که برای ارتباط برقرارکردن به قدرت نابرابر نیّاز داریم.

فکر میکنم این نتیجه گیری خطرناک است. ممکن است آزادی پنهان در ارتباطات کامل در تضادی دائمی با نیازهای اساسی خود آن باشد. این همیشه به وسیله ای بستگی دارد که در دسترس دو طرف است و به واقعیت آنها تعلق دارد. اما اگر ما روابط اجتماعی را منحصراً با قدرت و ارتباطات تعریف کنیم در آن صورت تنها می توان بین آرمان شهر ارتباطات یا فاشیسم دست به انتخاب زد. چیزهای دیگری نیز در روابط اجتماعی وجود دارند. برای مثال، در همکاری، قدرت و ارتباطات و نیز اراده ای مشترک که به هیچ یک از آنها تقلیل پذیر نیست. اما مشارکت در طرح های مشترک گزینشی است و بستگی دارد به دانستن اینکه چه کسی در آن است و چه کسی بیرون از آن، این امر حتی اگر عضویت برای همه آزاد باشد نیز صادق است.

دستگاه عظیمی از قوانین و نهادها تنش دربارهٔ قدرت و ارتباطات به وجود می آید که اساس اصل قانونی رضایت آگاهانه است. هنگامی که کلینتون انکار کرد که او هیچگونه تماس جنسی با خانم لوینسکی را موجب نشده است توضیح داد که درک می کند 'موجب شدن' به مفهوم 'رفتار توأم با اجبار' است. بنابراین، سؤالی که در اینجا مطرح می شود این است که چه نوع روابطی وجود داشت چون او داشتن 'روابط جنسی' را نیز تکذیب کرد. روزنامهنگاری انگلیسی این بیانات را 'بازی گیجکننده باکلمات' نامیده است.[۲۴] این گفته مسلماً نتیجهٔ نوعی بازی است:کنش متقابل قانون و جامعه.

نظریهٔ جامعه شناختی این اصل را می پذیرد که انسان ها راه حل های خود را برای این مشکلات به شیوهٔ خاص خود پیدا می کنند. نویسنده از طریق کتاب با خواننده ارتباط برقرار می کند. متأسفانه شما نمی توانید مطمئن با شید که نیات من چیست و من نمی توانم مطمئن با شم که نیات خود را برای شما رو شن کرده ام. این امر، با اینکه مانع ارتباط نمی شود، همیشه عامل محدودیت بوده است. خود کتاب محدودیت های درک ما را از یکدیگر تعیین می کند. البته اگر بتوان گفت وگویی را روی اینترنت آغاز کرد در آن صورت امکانات درک تغییر می کنند. اما ما هرگز از رسانه بی نیاز نمی شویم. کانال ارتباطات آنچنان مهم است که به گفتهٔ مار شال مک لوهان ۱ (۱۹۱۱–۱۹۸۱) 'رسانه پیام است '.[۲۵]

ممکن است فکر کنید که اگر فقط بتوانیم با یکدیگر گفت وگو کنیم درک کامل امکان پذیر خواهد بود. اما تصور باطلی است که فکر کنیم ارتباط بدون رسانه وجود خواهد داشت. زبان خود یک رسانه است، مخلوطی از صدا، دستور زبان و واژگان که بدون آنها نمی توانیم به تفاهم برسیم، با وجود این، با نداشتن واژهٔ مناسب برای بیان اندیشهها و احساسات ناامید و دلسرد می شویم.

هنگامی که با نشانه ها و حرکات از زبان گفتاری فراتر می رویم باز هم از رسانه های فیزیکی استفاده می کنیم و به معانی معمول اتکا می کنیم؛ معنای ژرف شعور معمولی. در آنچه که برای بسیاری شدیدترین ارتباط با دیگری است، یعنی عشق ورزی، سطح پوست بدن رسانهٔ اصلی است. با وجود این هرگز نمی توان مطمئن بود...

تساریخ طسولانی انـدیشه دربـارهٔ جـامعه مـیگوید ژرف تـرین، اصـیل ترین و پاداشدهنده ترین روابط روابطی هستند که بـه ارتـباط بـا کسـی مـتکی هسـتند و هنگامی بیش از همه پاداشدهندهاند که تماس فیزیکی وجود داشـته بـاشد. ایـنها روابطی هستند که ما به پیروی از پیتریم سوروکین<sup>۱</sup> [۲۶]، آنها را روابط احساسی مینامیم.

می توان این روابط را با روابط انگاره ساختی مقایسه کرد. بنابراین، رابطهٔ پدر-فرزندی و رابطهٔ عاشقانه روابطی احساسی هستند، در حالی که روابط دانش آموز-معلم و سناتور-شهروند روابط انگاره ساختی اند. شیوه های دیگری نیز برای بیان این تقابل وجود دارد. برخی یکی را رابطهٔ نخستین توصیف کرده اند و دیگری را رابطهٔ دومین که این حالت نشانهٔ ترتیب زمانی است، کودک در برابر بزرگ سال، یا جوامع پیش از پیدایش خط در مقایسه با جامعهٔ امروزی خودمان.

بنابراین، این تمایزی است که هم نظریهٔ تکامل فردی و هم روایت تاریخی به همراه می آورد. زمانی ممکن بو د این مسئله را داستان پیشرفت انسان قلمداد کرد، اما جامعه شناسان به طور کلی جنبهٔ بدبینانهٔ بینش مدرنیته دربارهٔ آینده را پذیرفته اند. آنها به این اندیشه گرایش داشته اند که هنگامی که روابط انگاره ساختی هستند جامعه از برآورده کردن نیازهای عاطفی مهم دورتر می شود. به ویژه هنگامی که آنها اندیشه هایی را بررسی میکنند که در تکنولوژی نهفته است. کارگر در کارخانهٔ نساجی به کار بدنی با اشیای فیزیکی اشتغال دارد؛ روابط او با کارگران هم قطارش به محصول آن کار بستگی دارد، نه به عقاید و اندیشه های آنها دربارهٔ یکدیگر و حتی کمتو از آن، به احساساتشان.

البته اندیشه ها وجود دارند. ماشین پارچهبافی محصول اندیشه است، اما نه اندیشهٔ کارگرانی که با آن کار میکنند. کارگران تحت سرپرستی سرکارگر، زیر نظر مدیر، یا در استخدام یک سرمایه دار کنار یکدیگر می ایستند. اینها 'روابط اجتماعی تولید' هستند که کارل مارکس معرفی کرده است. این روابط برای خود کارگران، که به گفتهٔ مارکس از آنها بیگانه شده اند، اصلاً اجتماعی نیستند. اما هنوز روابط مشخص و معینی با یکدیگر دارند و در نظام تولید مستقرند. ماشین وسیله ای برای روابط آنها می شود.

اندیشهٔ بیگانگی به محور نقد جامعهٔ صنعتی مدرن تبدیل شد زیرا توجه همگان را به از میان رفتن انواع کهنهٔ روابط اجتماعی جلب کرد که در آن افراد برای مصرف

<sup>1.</sup> Pitrim Sorokin

خانوادهٔ خودشان چیزی تولید میکردند یا مستقیماً به دیگران خدمت میکردند، یا اشیایی میساختند که میفروختندشان. نظام کارخانهای با کار در برابر دریافت دستمزد روی محصولاتی که کارگران مالک آن نبودند و برای مردمی که هرگز آنها را نمی دیدند، جانشین این روابط قدیمی شد.

این نقدی بود دربارهٔ جامعهٔ صنعتی که رادیکالها و محافظه کاران وابسته به نوستالژی به یکسان در آن اشتراک داشتند. رادیکالها به عقب مینگریستند، به کمونیستی ابتدایی مانند آنچه لوییس مورگان توصیف میکرد؛ و محافظه کاران به گذشتهای فئو دالی، به جامعهای که در آن هر کسی جایگاه خود را می شناخت. در هر مورد، آنها احساس میکردند می توان آنچه راکه از دست رفته است بازیافت.

نقد نوستالژیک به حال ارزش اندکی میدهد و، از آنجاکه حال تنها زمانی است که ما در این جهان داریم، این امر غمانگیز و آزاردهنده است. با وجود این، پیام مهمی دارد و آن اینکه اگر جامعه بدینگونه در اولویتهای ما جایگاه پایینی دارد و با حوزهٔ دیگری در زندگی مانند اقتصاد، تکنولوژی، مذهب یا دولت کنار زده می شود، در آن صورت، رضایتهای عمیق را در زندگی انسانی از دست خواهیم داد.

با وجود این، می توان نقدی خوش بینانه ارائه کرد. کتاب رابرت پیرسیگ<sup>۱</sup> تحت عنوان ذن و هنر نگهداری موتور سیکلت<sup>۲</sup> نشان می دهد که پدری از راه مکانیک با پسرش رابطه برقرار میکند. این کتاب می گوید که تسلط مشترک بر شرایط روزانه زندگی ما دور از دسترس نیست. در این مورد پیرسیگ برای الهام گرفتن به دولتی ابتدایی یا به دوران قرون و سطا نمی نگرد، بلکه به یونان باستان و انواع فضایلی نظر دارد که هرگاه مسئولیت زندگی خود را در دست می گیریم و و سایل برقراری روابطمان را بررسی می کنیم امکان مطرح شدن می یابند. اما این یک جست و جوست: 'ما به شیوه هایی که هرگز به طور کامل درک نمی کنیم، و شاید اصلا آنها را نمی فهمیم به یکدیگر و ابسته ایم ، این است آنچه روایت گر در پایان اعلام می کند.[۲۷]

با وجود اين، پيشرفت تكنولوژي چنان سريع است كه پيوسته با از دست دادن

2. Zen and the Art of Motorcycle Maintenance

<sup>1.</sup> Robert Pirsig

کنترل روبه رو می شویم. و نسبت به تغییر حالت دوگانگی دائمی داریم. انواع جدید تکنولوژی اطلاعات به پیشرفت نظامهای کنترل و مراقبت غیر شخصی در ارتباط با امور مالی و دولت می پردازند. تجربهٔ ما در مورد کارتهای دریافت از بانک، برچسبزنی، کدهای واردکردن اقلام در دفاتر، شمارههای شناسایی، و میزان اعتبار بخشی از نظامی خارجی است که در زندگی ما نفوذ کرده است. هابر ماس شیوهٔ نفوذ نظامها در موقعیت کاری ما و نیز در بافت زندگی روزمره را استعمار حوزهٔ زندگی ،توصیف می کند. وقتی جوامع پیرامون روابط احساس شده یا عقاید مشترک سازمان بیابند، حاصل امر در واقع امتداد چیزی است که بعضیها یک پارچگی نظام نامیدهاند نه 'یک پارچگی اجتماعی'.[۲۸]

توسعهٔ تکنولوژیک کنترل و هماهنگی نظام روابط را تسهیل میکند و بسیج مردم را بهعنوان افراد نیز آسان میسازد. اهمیت رسانههای همگانی در این است که نمادها و قوانین تصویری تعمیمیافته از جامعهٔ بزرگتر را برای مصرف محلی و خصوصی ارائه میکنند. رسانهها در این مفهوم وسیلهٔ تحقق گرایشهای متضاد فردیشدن بی تفاوت یا بسیج همگانی برای نیل به هدفها در جامعهای تودهای هستند.

هیچ یک از این پیشرفتهای فنی در ارتباطات مانند روابط اجتماعیی که از طریق پول در بازار برقرار می شود مهم نیست؛ در چنین روابطی دو نفر سودی راکه از معاملهای به دست می آورند در مقایسه با آنچه ممکن است در معاملهٔ دیگری از شخص ثالثی به دست آورند محاسبه میکنند. تکنولوژی جدید و پول گاهی مثالهای وابستگی فزایندهٔ روابط اجتماعی به نظامهای انتزاعی در نظر گرفته می شوند. این امر نقدی قدیمی تر از جامعهٔ مدرن را به خاطر می آورد که به طور کلی به همان اندازه انتزاعی و به دور از نیاز انسانی و روابط حسی است و به ویژه با نظریههای فیلسوف علم، کارل پوپر'، در ارتباط است.[۲۹]

در اینجا باید گرایش به نوستالژی بدبینانه در نقدهای مدرنیتهٔ قدیم را یادآور شد. جنبهٔ مثبتی نیز وجود دارد. بـهدنبال ایـجاد رسیانههای هـمگانی مـا وسـایل تکنولوژیک جدیدِ ارتباطات امکان خنشیکردن شکلهای قدیمی کنترل مرکزی را بهوجود می آورند. استعمارِ حوزهٔ زندگی، در واقع، مهارت شخصی در استفاده از کامپیوتر و گردآوری اطلاعات را افـزایش مـیدهد. ایـنترنت و پست الکـترونیک امکانات جدیدی برای انتشار اطـلاعات در جـنبشهای رادیکـال و حـفظ روابـط شخصی در فواصل نامحدود هستند.

چهار نوع رسانهٔ روابط اجتماعی را می توان متمایز ساخت: رسانه های حسی، انگارمای، تکنولوژیک و نظام های انتزاعی. در نظر گرفتن آنها به عنوان مراحل متوالی در تاریخی که تکنولوژی تعیین می کند و سو سه انگیز است. اما در اینجا باید اندیشه هایمان را دربارهٔ جمع های انسانی در فصل اول به یاد آوریم: یعنی کارخانه ها، دانشگاه ها، بیمارستان ها، ادارات. تکنولوژی همیشه شامل ترکیب روابط اجتماعی است و در جمع های انسانی همهٔ رسانه های چهارگانه به شیوه های گوناگون با هم ترکیب می شوند. به سخن دیگر، این چهار نوع، به مفهوم وبر، 'انواع آرمانی' هستند و همیشه با اشیای مادی در جهان واقعی مخلوط و درآمیخته اند. بدین سان، همهٔ روابط اجتماعی تا اندازه ای حسی هستند. یک گفت وگوی تلفنی دربارهٔ بازار سهام بین نیویورک و لندن به همان اندازه ارتباط شنیداری است که گفت وگو با همسایهٔ پهلویی.

آزادی به معنای شناخت شرایط، فرصت ها و محدودیت های انتخاب است، از این جمله است انسان های دیگر و انتخاب هایی که آنها میکنند. ما قبلاً به این موضوع غیرمستقیم اشاره کرده ایم. در واقع، چهار نوع میانجی ما این محدودیت ها را تقریباً به گونه ای نابرابر تشخیص می دهند. روابط حسی اغلب وفاقی در نظر گرفته می شوند، یعنی هر دو طرف توافق میکنند، البته نباید از یاد برد که خشونت نیز حسی است. روابط انگاره ای نیز اغلب رفتار بر حسب ارزش ها یا جهان بینی های مشترک تلقی می شوند که البته نباید تراز یاد برد.

روابط فنی ظاهراً حق انتخاب را، که باید در نظر بگیرند، به کلی نادیده می گیرند. در ارتباط با نظامهای انتزاعی به نظارت و مراقبت می اندیشیم. اما می توان به آزادی پست الکترونیک و حق انتخاب در شرکت در روابط بازار 'آزاد' نیز اندیشید. با وجود این، گذاشتن علامت دور کلمهٔ 'آزاد'، ما را از اهمیت ایدئولوژیک در نظر گرفتن بازاریا در واقع، هر شکلی از میانجی گری به عنوان موضوعی که تنها در ارتباط با آزادی است آگاه می سازد. بنابراین، فراموش می کنیم که رسانه ها چه می کنند. آنها **و**سایل ارتباط در روابطی اجتماعی را فراهم میسازند که در آن افراد به کنش متقابل میپردازند. بنابرایـن، انـتخاب آزاد را رسـانههای هـمگانی و افـراد دیگـر مشـروط میکنند و اینجاست که با مسئلهٔ نابرابری روبهرو میشویم.

## جامعه زيستي

اکنون به بررسی شکلهای خالص رابطهٔ اجتماعی می پردازیم، با یادآوری اینکه آنها هرگز به شکل خالص ظاهر نمی شوند و همیشه با واسطه پدیدار می گردند. دو گونه از این روابط که پیش از همه دربارهٔ آنها بحث می شود همکاری و ستیزه است چون وضعیتهای دشواری در زندگی روزمره هستند و نیز به این دلیل که در همهٔ جوامع انسانی و احتمالاً در جامعهٔ حیوانی نیز یافت می شوند. اجبار و مبادله رابطهٔ نزدیکی یا آنها دارند، که مسائل قدرت و اقتدار را مطرح می کند. ما در این بخش به این مجموعهٔ محدود شکل های خالص خواهیم پرداخت. این مجموعه توجه ما را بر مسئلهٔ برابری متمرکزتر می سازد.

واژهٔ 'جامعهزیستی ' ماهیت پویشی <sup>۱</sup> این روابط را بیان میکند. این روابط هرگز آرام نمی مانند؛ در مورد زوج ها یا مجموعه های روابط یا در واقع، کل سازمان ها به کار برده می شوند. روابط اجتماعی چندگانه اند، یعنی به طور همزمان در زمینه های متفاوت عمل میکنند.

اگر مبادله میان دو نفر را در نظر بگیریم می توانیم آن را برحسب کنش متقابل آنها در آن زمان بررسی کنیم، یعنی اینکه آیا این امر با حس نیت صورت میگیرد یا نه، برحسب رابطهٔ آنها(یعنی تاریخ گذشتهٔ کنش متقابل آنها)، برحسب موقعیتهایی که اشغال کردهاند، به عنوان خریدار یا فروشنده، یا به عنوان کارگزار و همچنین برحسب گسترده ترین حوزهٔ جامعه به عنوان مرد و زن یا شهروندان جهان.

در همهٔ روابط مسئلهٔ تعادل 'کموبیش' بین دو طرف برقرار است بهطوری که در هر مورد مسئلهٔ برابری مطرح میشود. اما بهخوبی میدانیم که برابریی که در زمینهٔ عشق و محبت از آن سخن میگوییم با آنچه در اجبار و زور مطرح میشود متفاوت است. کارفرمایان و اتحادیههای کارگری ممکن است درگیر ستیزه با موازنهٔ قدرت شده باشند. یا به یکدیگر زور بگویند، اما این مسلماً مسابقهٔ مهرورزی نیست. در این میان برخلاف مفهوم برابری، مسئلهٔ فاصله نیز مطرح می شود. ما تفاوت میان روابط خویشاوندی دور و نزدیک را به خوبی می فهمیم؛ رابطهای که هیچ ربطی به نزدیکی جغرافیایی ندارد اما مستقیماً با این مسئله که دیگران را چقدر در آنچه که انجام می دهیم به حساب می آوریم رابطهای تمام و کمال دارد.

ما در جامعه در فضایی اجتماعی حرکت میکنیم که در آن جایگاههای گوناگون بسیاری وجود دارد. مثلاً می توانیم موقعیت خود را نسبت به افراد دیگر از جایگاهمان در مجموعهای از موقعیتهای اجتماعی که پایدارتر از افرادی هستند که آنها را اشغال کردهاند تشخیص دهیم. شما در محل کار دوستانی دارید، اما شغل شما ایجاب میکند که با افراد دیگر نیز مدام در ارتباط باشید. روابطی کلی نیز با جامعه وجود دارد که اغلب چندان به آن توجه نمی شود. ما این روابط را با رسانههای همگانی بیان کردیم، اما همه به طور کلی رابطه ای با جامعه دارند که می توان آن را به رابطه ای جهانی تبدیل کرد.

گرو های دولتی، که اغلب به عنوان دارو دسته در سیاست حقیر شمرده می شوند، مجموعه های روابط میان فردی هستند؛ مقامات حکومتی در روابط کارکردی پایدار درگیرند. اما همهٔ این روابط اجتماعی هستند و به شیو های گوناگون عملی می شوند. آنچه دسیسهٔ سیاسی را جذاب می سازد شیوه ای است که سیاست مداران را در گرو ها و احزاب گوناگون به هم پیوند می دهد. جامعه شناسان از بررسی و کاوش دربارهٔ این ارتباطات متقابل لذت می برند، ارتباطاتی که اغلب، در اصطلاح قانونی، تضاد منافع نامیده می شوند، اما از نظر جامعه شناختی ویژگی های عادی جامعه پیچیده هستند و برخورد میان آنها، هنگامی که افراد نمی توانند بین روابط خصوصی و وظایف عمومی مرزی قائل شوند، اغلب به شکل 'فساد' رخ نمی نمایانند.

در اصطلاح جامعه شناختی، کار وکلای دعاوی متوسل شدن به قوانین برای برقراری نوع سومی از روابط اجتماعی به منظور تنظیم و کنترل تضادهای دو نوع اول است. بنابراین، می توان سه سطح روابط اجتماعی را در عمل مشاهده کرد: نخست، روابط میان فردی، دوم روابط سازمانی، سوم روابط اجتماعی. این روابط در همهٔ ما در یک زمان تأثیر می گذارند و در گروههای متفاوت و همپوش حوزهٔ بسیار متغیری دارند. جوامع مجموعههای روابط اجتماعی بسیار پیچیدهای هستند. رابطهای اجتماعی که از نظر تاریخی بیش از همهٔ روابط ضدنابرابری است «همکاری» است. کمک آزادانه و برابر به ایجاد زندگی مشترک طبق توانایی های متفاوت از زمان ارسطو تا دورهٔ کارل مارکس نیرومندترین شکل جامعه در نظر گرفته شده است. مراد ما از همکاری کوششی مشترک برای حفظ رابطهای اجتماعی یا گروه است. کامل ترین شکل این مفهوم هنگامی رخ می نمایاند که رابطه یا گروه به عنوان واحدی منفرد عمل کند و نتایج و آثار آن را می توان میان افرادی که در این کار مشارکت می کنند مشترک در نظر گرفت. این تیم است که برنده می شود و نه فقط کسانی که گل می زند. اجتماع و سازمان برای کاهش نابرابری های ذاتی خود به عنصر همکاری نیاز دارند.

در عین حال، همکاری برخی ممکن است متضمن داشتن تضاد با دیگران باشد. تعقیب هدف مشترک، حتی در جایی که آشکارا به منظور مطیع ساختن گروه دیگری طرح شده باشد ممکن است متضمن تضادی دوستیزه بر سر منابع کمیاب باشد. زیمل یادآور شده است که تضاد گروهها همبستگی درونی آنها را حفظ میکند. نهادی شدن ستیزه و تضاد در شکلهای رقابت بازار یا چانهزنی جمعی در جامعهٔ معاصر ممکن است به تلاش بیشتر منجر شود و این چیزی است که طرفداران مزایای بازار بر آن تأکید ورزیدهاند.

همکاری در بازار، آنگونه که در عمل مبادله وجود دارد، با برقراری روابط رقابت آمیز بین رقبای همان طرف های مبادله متعادل می شود. تقسیم کار و افزایش مشاغل تخصصی \_ که آدام فرگوسن و آدام اسمیت <sup>۱</sup> در قرن هجدهم آن را اساس جامعهٔ مدنی می دانستند \_ حاصل این تعادل است. گفتهٔ مشهور اسمیت این بود که 'ما انتظار نداریم که قصاب، نوشابه ساز یا نانوا از سر خیرخواهی به ما غذایی برسانند، بلکه توجه آنها به منافع خودشان عامل رساندن غذا به ماست '. [۳۰] به نظر اسمیت، نفع شخصی به معنای همکاری در بازار بود. هر چه بازار گسترده تر باشد پیوندهای میان انسان ها گسترده تر است تا آنجا که سراسر جهان را دربر می گیرد. این مفهوم از عقیدهٔ تعصب آمیز رایج \_ اینکه اسمیت طرفدار فردگرایی لجام گسیخته اما این دیدگاهی خوش بینانه دربارهٔ جامعهٔ بازار بود که به ایجاد شرایط قبلی برای دادوستد مسالمت آمیز بستگی داشت. و این امر بستگی داشت به اجتماع سیاسی، که در آن وظیفهٔ اصلی فرمانروا دفاع از کشور و حمایت از قوانین بود. بنابراین، اعتماد به نظم عمومی پیش شرط اقتصاد و جامعه بود.

به ظاهر، هنگامی که ما بازار و دولت را در نظر میگیریم دو اصل کاملاً متضاد در تقابل قرار میگیرند که یکی به مبادلهٔ مسالمت آمیز وابسته است و دیگری به زور؛ یکی به برابری و رضایت، و دیگری به نابرابری و اجبار. این روابط اجتماعی بنیادی اساس این دو حوزهٔ نهادی را تشکیل میدهند؛ پیش از آنکه بتوان آنها را علاقهای تخصصی به اقتصاد یا حقوق پنداشت.

مهمترین کمک جامعه شناسی به حل این تناقض هنوز احتمالاً نظریهٔ مشروعیت ماکس وبر است. او که برابری اجباری، یعنی نظام سوسیالیسم دولتی را حتی پیش از آنکه در جایی استقرار یافته باشد، نظامی غیرعملی می دانست و آن را رد می کرد دیدگاهی را مطرح کرد که طبق آن نابرابری منبع نظام اجتماعی در همهٔ جوامع پیچیده است. ما انتظار داریم دیگران دستور بدهند زیرا معتقدیم که آنها حق دارند دستور بدهند.

در جوامع مدرن مهمترین نمونهٔ نظم مشروع بوروکراسی است که در ارتباط با دولت و نظام سرمایهداری مطرح میشود. در اینجا مقامات رسمی دستورهایی را اجرا میکنند که مبنایی قانونی دارند و افراد بهطور معمول آنها را میپذیرند. بهنظر وبر، علاقهٔ عمومی به بوروکراسی دولت و سرمایهداری به این معنا بود که این مشکلِ سازماندهی گسترده در دوران مدرن است که آشکارا از آن گریزی نیست.

گذشته از بوروکراسی، وبر اقتدار مشروع را، یعنی اعتقاد به اینکه اطاعت از دستورها درست است، خصیصهای عام در نظر میگرفت که اساس همهٔ روابط اجتماعی از محل کار تا خانواده و فرقهٔ مذهبی را تشکیل میدهد. می توان گفت اقتدار الگویی عام است. پیامدهای پذیرش بیقید و شرط این موضع وحشتناک است. این روابط ممکن است به معنای پذیرش بیچون و چرای شر باشند. می توان این امر را براساس تحقیقات مشهور استانلی میلگرام<sup>(</sup>، روانشناس اجتماعی، در مورد تمایل افراد به اطاعت از دیگران نشان داد.[۳۱]

میلگرام دریافت که تمایل به اطاعت حتی در مواردی رایج بود که بهنظر نمی رسید به منافع فردی کمک کند و حتی در مواردی، خلاف نگرش های اخلاقی بود. تحقیق او شامل الگوی نمونهٔ یک آزمایشگاه بود که در آن افراد مورد نظر باید از دستورهای یک دانشمند برای دادن شوک های الکتریکی اصلاحی به یک نو آموز پیروی کنند. اکثریت افراد آماده بودند حتی با وجود احتمال خطر آسیب شدید جسمانی این کار را انجام دهند زیرا احساس می کردند شخص دیگری این مسئولیت را برعهده دارد.

تحقیق او مفاهیم ضمنی عمیقی در زمینهٔ علل هولوکوست ۱ دارد و از بحث دربارهٔ علل هولوکوست ناشی میشود. این تحقیق نشان میدهد که این جنایت علیه بشریت ممکن است به سادگی از اطاعت عادی از دستور ناشی شود و نه تعصب ضد یهودیان. اگر چنین است، ممکن است گرایش وی گرایشی پایدار باشد که در شرایط گوناگون پدیدار میشود، نه فقط در شرایط حاد و افراطی جنگ جهانی دوم.

بنابراین، آیا نمنی توان این اطاعت را ویژگی افرادی دانست که آنقدر فراگیر و رایج است که نوع جامعهای را که در آن زندگی میکنیم تعیین میکند. بهقدر مسلم، میلگرام بهعنوان ویژگی افراد به آن علاقهمند بود و میخواست آن را رواج بدهد. اما او نیز اذعان کرد که مطالعهاش به طرح و بررسی نوع خاصی از رابطهٔ اجتماعی مدرن ـ رابطهٔ دانشمند و غیردانشمند ـ بستگی داشت.

بنابراین، این آزمایش ممکن است نشان دهندهٔ باور کلی فرد عادی به برتری حرفهای و اخلاقی دانشمند باشد. تحقیق میلگرام از علاقهاش به هولوکوست سرچشمه گرفت. نتایج آن، استدلال زیگمونت بومن<sup>۲</sup> را تأیید میکند که معتقد بود این فرض کلی به سود علم، عقلانیت و نمایندگان آن است که در مدرنیته حتی نازیسم را به مجری روزمرهٔ قواعد و مقررات تبدیل میکند.[۳۲] اعتماد سادهلو حانه به علم ممکن است هر هدفی را، هر چند هم که اهریمنی باشد، پذیرفتنی سازد. پرواضح است که سازمان دهی علم در پیوند با اقتدار سبک ویری، یعنی اطاعت

بیچون و چُرل امکانی بالقوه برای آفریدن هولوکوست دارد. اما عواملی مقابل آن

نیز وجود دارند. لازم نیست اقتدار این قدر صریح ظاهر شود. در سازمان معاصر اقتدار باید بیشتر به احترام متقابل و درک حرفهای وابسته باشد تا اطاعت بیچون و چرا.

همچنین لازم نیست سازمان بزرگ، اجتماع یا جامعه آشکارا از مرکز سازمان داده شود. جهان معاصر روندی گریزناپذیر در جهت سلسلهمراتب بزرگ بوروکراسی نیست و برعکس بر روابط اجتماعی اخیر یا شبکههای افراد صاحب صلاحیت بسیار تأکید دارد. این روابط که اغلب، به اشتباه، بازارهای خالص در نظر گرفته میشوند، در عین حال، روابط افراد همفکری هستند که هدفهای مشترک بسیاری دارند. افزون بر این، از آنجا که عملیات بازار – با اینکه کارایی را افزایش می دهند – همیشه از برابری نابرابری می آفرینند، روابط جامعهٔ معاصر نیز بهترین تضمین برای حفظ آن میزان برابری هستند که برای پیروزی همهٔ انسانها ضروری است. با وجود این، آرمانشهر خیلی نزدیک نیست. در دل بهترین سازمانها و هماهنگترین روابط نیز همیشه شکافهایی هست.

## ساختاربندى

واژهٔ 'ساختار' اغلب برای عواملی به کار می رود که در تقابل با روابطی که افراد را در جامعه به هم پیوند می دهند، آنها را از هم جدا می کنند. مشاغل، طبقه، جنسیت، سن، مکان همه عواملی هستند که زمینهٔ برقراری ارتباط بین مردم را فراهم می سازند. در مورد هر جامعه ای این عواملی همچون ترتیبات منظم در طول زمان به نظر می رسند. افزون بر این، تقسیم افراد بر اساس این عوامل مستلزم ایجاد درگیری فعالانهٔ افراد در بازتولید این روابط است. 'ساختار بندی' اصطلاحی است که آنتونی گیدنز از آن برای انتقال مفهوم ساخت پیوسته، دگرگونی و همچنین ثبات استفاده می کرد. [۳۳]

برای مثال، گزارش روابط افراد روشن پوست و تیره پوست در هر کشوری به محرومیتها و استثمار تیره پوستان توسط روشن پوستان اشاره دارد که می توان گفت برنامه های اصلاحی نتوانسته است این مسئله را برطرف کند. اما میزان محرومیت نسبی بستگی دارد به نیروهایی که حکومتها ممکن است آنها را کنترل نکنند بدینسان، آپارتاید در آفریقای جنوبی در نتیجهٔ ائتلاف نیروها: مقامات، منافع سرمایه داران و جنبش گستردهٔ جهانی حمایت از هدف سیاهان از میان رفته است. شیوه های قدیمی تر بررسی ساختار، تقسیمات در جامعه را در نظر می گرفتند یا جانب داری نهادی را توصیف می کردند، اما هر نوع تحلیلی، به خودی خود، معمولاً ایستاست. با تقسیم کردن افراد برحسب ویژگی های اجتماعی درگیری فعال آنها در جامعه نادیده گرفته می شود. چنین می نماید که در تبیین نهادها بر شیوه ای که آنها خود را باز تولید می کنند تأکید می شود. هیچ یک از این رویکردها، به خودی خود، ما را به مرحلهٔ تبیین فروپاشی جامعهٔ آپار تاید نمی رساند. این خود توجیهی برای کاربرد اصطلاح 'ساختاربندی' به جای 'ساختار' است.

مسئلهای که در درک چگونگی تغییر جامعه مورد توجه ماست این نیست که چه تعدادی از افراد در کدام دسته قرار میگیرند یا آنها چگونه به فعالیتهای استانداردشده می پردازند. بلکه این است که چگونه خود این دستهها و فعالیتها ساخته و بازساخته می شوند. شاید بدانیم چه تعدادی از مردم تیره پوست یا روشن پوست هستند؛ همچنین ممکن است بدانیم چگونه افراد کار پیدا میکنند، اما ساختاربندی شامل ساخت قومیت و نژاد پرستی به عنوان موانع واقعی در یافتن شغل است.

یکی از ویژگی های تحلیل های قدیمی ساختار را نظریهٔ ساختاربندی در پیش گرفته است. هنگامی که جامعه شناسان نشان دادند که افراد برحسب سن، جنسیت، خاستگاه قومی یا پایگاه شغلی تقسیم شده اند توجه ما به عواملی جلب شد که افراد بر آنها هیچگونه کنترلی ندارند. آنها ممکن است بین پایگاه انتسابی و اکتسابی تمایز برقرار کرده باشند؛ نمی توانید پیرتر نشوید (مگر اینکه دچار مرگ زودرس شوید) اما ممکن است شغل بهتری به دست آورید. اما شغل معمولاً پیش از آنکه شما آن را به دست آورید وجود دارد. بنابراین، این ویژگی ها ویژگی های اصلی یا اکتسابی افراد در نظر گرفته می شوند، اما، به هر حال، تقسیمات جامعه هستند.

این ویژگیها شکافهایی نیز هستند که از مرزهای ملی فراتر می روند و روابط اجتماعی را قطع میکنند. برگردیم به تمایز بین روابط اجتماعی درجهٔ اول، درجهٔ دوم و درجهٔ سوم (ص ۱۱۴)، بهطور کلی، روابط درجهٔ سوم بر روابط درجهٔ اول تأثیر میگذارند. در واقع، انواع اصلی روابط اجتماعی ما ـ همکاری، اجبار، مبادله ـ ممکن است در هر وضعیت میانفردی از نو بازسازی شود. اما ما در موقعیتی نیستیم که سن، جنسیت یا قومیت خود را به همان شیوه تغییر دهیم.

این باید یکی از آزاردهنده ترین چیزها در روابط میان فردی باشد. بارها شده است که به این نتیجه برسیم که از رابطه ای کاملاً رضایت بخش با کسی محروم مانده ایم زیرا از طبقه، ملیت، سن، جنس یا جنسیت متفاوتی هستیم. برعکس، ممکن است براساس اشتراک داشتن در این ویژگی ها با کسی نزدیک شده باشیم و دریابیم که نمی توانیم یکدیگر را تحمل کنیم.

اینها شکافهای جامعهٔ بزرگتری هستند که ما در روابط شخصی آن را توسعه میدهیم. جامعه شناسان هنگامی که از 'سیاست خانواده' سخن میگویند به آنچه سیاست مداران دربارهٔ خانواده میگویند اشاره ندارند ــگرچه این روابط در نهایت احترام در زندگی روزمرهٔ ما تأثیری ناچیز دارند ــ بلکه به این امر اشاره میکنند که ما در خانواده هایمان به عنوان افراد جامعه تلاش میکنیم به تعادلی بین تعاریف جامعه از روابط مردان، زنان و کودکان و آنچه که خواست های خود ما و موقعیت خاص خود ما ایجاب میکند برسیم.

این تلاش ها در جریان روابطی اجتماعی شکل میگیرند که دیگر بهنظر نمی رسد تحت کنترل هیچ کسی درآید. زمانی مسائل اجتماعی از طریق اقدامات دولت حل شدنی در نظر گرفته می شد، زیرا فرض براین بود که دولت ملی پارامتر های جامعه را تعیین می کند. زمانی که شکاف های اجتماعی به عنوان ویژگی های جامعه در خارج و فراسوی مرزهای کشور شناخته شوند این مسائل تغییر می کند. فقر، بیکاری، مسکن نامناسب و مواد مخدر به مسائل عمدهٔ روابط اجتماعی می شوند. از این روست که این مسائل اکنون تحت عنوان طرد اجتماعی با هم دسته بندی می شوند.

من در کتاب خود، عصر جهانی <sup>۱</sup>، استدلال کردهام که جهانی شدن موجب بذل توجه مجدد به جامعهای متمایز از دولت ملی می شود. در واقع، با بازنگری می توان دید که این انگیزهٔ پنهان برای تغییر شکل نظریهٔ ساختار اجتماعی در قالب ساختاربندی بود، گرچه گیدنز نظریهٔ ساختاربندی را پیش از آنکه به مسئلهٔ جهانی شدن روی آورد مطرح کرده بود. اما جهانی شدن نوجه ما را به آنچه که همیشه تران بالقوهٔ جامعهٔ انسانی بوده است جلب میکند، یعنی اینکه گسترده ترین شکاف ها در روابط شخصی به حساب آورده شوند یا، به عبارت دیگر امر جهانی محلی شود. بازنگری مسائل اجتماعی در قالب مسئلهٔ طرد و دربرگیری نشان می دهد که در نظریهٔ ساختاربندی در واقع به دنبال امکان تحقق بخشیدن به آرمان قدیمی برادری هستیم زیرا، عملاً، در بحث منابع شکاف با شکلگیری پیوندها سروکار داریم، یا اینکه چه کسانی از ما هستند و چه کسانی نیستند و چگونه دربرگیری یا طرد رخ می دهد.

زمانی این مسئله معضل اجتماع یا جامعهٔ ملی تصور می شد. طبقه تفرقهانگیز و مختلکننده در نظر گرفته می شد و پایان تقسیم طبقاتی هدف پنهان نظریهٔ اجتماعی بود. این طبقه، و به ویژه ظهور طبقهٔ کارگر به عنوان مسئلهٔ بزرگ اجتماعی و همبستگی و انسجام دولت ملی راه حل آن در نظر گرفته می شد. در آثار امیل دورکیم برادری به همبستگی و یک پارچگی ملی تبدیل شد.

اهمیت نظریهٔ ساختاربندی این است که آشکار می سازد این مسائل از مرزهای اجتماع محلی فراتر می روند و طرد و دربرگیری فرایندهایی هستند که همیشه ادامه دارند. آنها یک بار و تا ابد تثبیت نمی شوند، همچنین یک جانبه و صریح هم نیستند. ویژگی های اصلی ساختاربندی هم از مرزهای اجتماع محلی، منطقهای و ملی می گذرد و هم از یکدیگر. قومیت، جنسیت و تقسیمات طبقاتی برهم منطبق نیستند و در چارچوب دولت های ملی محدود نمی شوند.

شکاف لزوماً به معنای تضاد نیست. مردم به سادگی می توانند از دیگران دوری کنند – مثلاًگدا را در خیابان نادیده بگیرند یا هرگز به مناطق فقیرنشین سری نزنند – یا می توانند شکاف را به فاصلهٔ شعائری تبدیل کنند مانند آنچه که در نظام کاستی هند رخ داده است. اما این بدان معناست که امکان بالقوهٔ برقراری ارتباطی آزادانه و برابر با طرف دیگر به حداقل می رسد و خصومت و ستیزهٔ آشکار بهزحمت سرکوب می شود. دولت ملی می کوشد از طریق خدمات رفاهی یا با تشویق ناسیونالیسم این ستیزه ها راکنترل کند.

ناسیونالیّسیم به آرزوی بیهودهٔ ایجاد نوعی برادری که تنها در روابط میانفردی تحقق مییابد بستگی دارد. بهترین چیزی که در مورد ملتها ممکن است تحقق یابد شناسایی شخصیتهای شاد است، همانگونه که در بازیهای ورزشی ملی ـکه یکی از نو آوری های بزرگ قرن بیستم است \_ مشهو د است. پیوند ملی پیوندی درجهٔ سه میان افرادی است که یکدیگر را نمی شناسند. در مواردی که متعصبان و مرتجعان میکوشند روابط درجهٔ سوم را بر روابط درجهٔ اول حاکم کنند اغلب پیامدی وحشیانه بهبار می آید. طرف های ازدواج های به اصطلاح در آمیختهٔ نژادی براساس شکاف های قومی، طبقاتی یا مذهبی قربانیان مصیبت زدهٔ شکاف اجتماعی هستند که همانگونه که در بوسنی و ایرلند شمالی دیده ایم به خشونت کشیده می شود.

در جامعهٔ جهانی مردان و زنان تنها براساس تعاریف مکمل جنس و جنسیت، حتی آنگونه که در فرهنگ خودشان تعریف شدهاند، ازدواج نمی کنند. آنها می کوشند تعریف خاص خودشان را از این رابطه بیابند، تعریفی که ازدواج را برای آنان منحصر به فرد سازد. این امر مسائل خاص خود را به همراه دارد مثلاً در جوامع غربی مذاکرهٔ میان فردی دائمی ممکن است هرگز به نتیجه نرسد یا به فروپاشی و طلاق منجر شود، یا مثلاً در فرهنگهای قدیمی تر ستیزه های خانوادگی هنگامی رخ می دهد که فرزندان در برابر تلاش های والدین برای تحمیل تعاریف خودشان بر ازدواج آنها مقاومت می کنند. سن و جنسیت منابع بالقوهٔ ایجاد شکاف برای هر جامعهای هستند. همین گونه است قومیت هنگامی که با مرزهای ملی منطبق نمی شود، که معمولاً هم منطبق نمی شود. مهم ترین عوامل دیگر برای ایجاد شکاف عبارت اند از طبقه، منافع، ارزش ها و پایگاه.

شکاف طبقاتی از انباشت سرمایه و فرصتهای بازار ناشی می شود. دربارهٔ طبقه جامعه شناسان در دهه های شصت و هفتاد بسیار صحبت کرده اند که اغلب هم بیهوده بوده است زیرا آنها، در جناح چپ یا راست، به پیش بینی های مارکسیسم دربارهٔ دوقطبی شدن جامعه به شکل دو طبقهٔ سرمایه دار و کارگر بسیار توجه می کردند. طبقه همچنان مهم است، اما قطبی شده نیست و تحت تأثیر شکاف های دیگر قرار می گیرد.

پیدایش گروههای ذینفع حاصل قدرت طلبی سیاسی هستند و در جایی فعالیت میکنند که بتوان بر دولت اعمال نفوذ کرد. همانگونه که در مورد طبقه مشاهده میشود، توجه عمومی معمولاً از پدیدههای گستردهتر دور میشود و به مثالهای برجسته اما نسبتاً جزیی معطوف میگردد. بنابراین، مطالب زیادی دربارهٔ سازمانهایی که در کنگره یا پارلمان به تحمیلگری و اعمال نفوذ می پردازند می خوانیم. اماگسترده ترین گروه های ذی نفع بر حسب روابطشان با مالیات و اشتغال تعریف می شوند. کارمندان بخش عمومی، مستمری بگیران دولتی و مالیات پرداخت کنندگان رده بالا نمونه های این گونه گروه ها هستند. اما مهم ترین گروه ذی نفع در این میان، نخبگان سیاسی هستند، که از برکت مقام خود در حکومت امرار معاش می کنند.

شکاف ارزشی را در گروههای مذهبی، کلیساها، فرقهها و مذاهب به شکل بارزی نمود می یابد. تقابل کلیسا و دولت برای تعریف جامعه یکی از شکاف های دیرپای جهان غرب است. با وجود این، در زمان کنونی تعهدات بسیاری وجود دارند \_ تعهداتی نسبت به صلح، زنان، جنگلهای استوایی، محیط زیست، حقوق بشر یا حقوق حیوانات \_ که از مرزها و روابط فراتر می روند و با وابستگی های مذهبی سنتی در یک خط قرار ندارند. از آنجا که این جنبش ها جانشین جنبش هایی شده اند کسه مبتنی بر طبقه هستند، برخی از جامعه شناسان آنها را جنبش های پُست ماتر یالیست توصیف کرده اند.

سرانجام پایگاه، یعنی درجهبندی افراد و موقعیتها در جامعه بر اساس ارزش و احترام، از همهٔ شکافهای دیگر درمیگذرد. در واقع، آن را منبع شکاف نامیدن تا اندازهای متناقض نماست زیرا در دادن رتبهٔ نسبی به سیاست مداران، کارفرمایان و روحانیان پایگاه خالص ترین نوع اجتماعی در انواع ساختاربندی است. اما در عین حال، معیاری گزینشی در تشکیل روابط اجتماعی متفاوت از قدرت است و گستره و دامنهٔ ارتباط را نیز محدود میکند و مانند شکلهای دیگر ساختاربندی نیز از مرزها درمیگذرد. از آنجا که تنوع فرهنگی در درجهبندی پایگاه وجود دارد، در جامعهٔ معاصر افراد حرفهای معمولاً هر کجا که سفر کنند پایگاه و الایی دارند.

مرزها و هویتها تفاوت در سپتامبر ۱۹۹۸، در دادگاهی مصری یکی از قوانین دولت مبنی بس ایـنکه زنـان نمی توانند بدون رضایت شوهرشان کشور را ترک کنند لغو شد.[۳۴] در این مورد خاص زنی می خواست در یک کشور دیگر عربزبان معلم شود. این قضاوت بیش از آنکه تأثیر مسائل مدرن را بر فرهنگهای شرقی مـنعکس کـند، بـازتابندهٔ تأثیر جهانی بر فرهنگهای مدرن است. زیرا از زمان تصویب قوانین حکومتی در مصر تنها ۲۴ سال میگذشت و لغو چنین قانونی نشانهٔ تمایل یک دولت مدرن به تنظیم ازدواج و کنترل مرزهای خود است.

جامعهٔ انسانی همیشه به جوامعی تقسیم شده است که میکوشند از تولد تا مرگ پوششی برای مردم فراهم سازند. این جوامع میکوشند نمایندهٔ مفهوم کلی جامعه باشند و منابع شکافی راکه در اینجا توصیف شد در درون خود کنترل کنند. آنها با این کار بزرگترین شکاف را به وجود می آورند. آنها، همانگونه که در فصل اول بیان شد، به 'ملتها' و 'کشورها' تبدیل می شوند. در شناخت متقابل آنها در جهان مدرن نظام بین المللی ایجاد می شود.

اما هنگامی که جهان را بهطور کلی در نظر میگیریم درمی یابیم که انسانها هرگز تنها اعضای کشوری خاص یا حتی تعداد محدودی از جوامع نیستند. آنها از برکت تعلق به نوع انسان موجودات ویژهای هستند و به جامعهٔ انسانی تعلق دارند. در عین حال، آنها به همان اندازه اعضای منفرد نوع انسان هستند و به بشریت تعلق دارند. آنها چیزی بیش از صرفاً موجودی اجتماعی هستند و در کل، بشریت چیزی بیش از جامعه است.

این بیانات ساده مناقشهانگیز هستند. امر اجتماعی اغلب در مقابل فرد قرار داده می شود. اما بدون اجتماعی بودن نمی توان فرد بود. یا وجود این، فرد بودن شخص را با ویژگی های منحصر به فردی مشخص می کند و او را از انسان های دیگر متمایز می سازد. جامعه شناسان معاصر این بحث دیرینهٔ تعادل بین فرد و جامعه را برحسب مفاهیم هویت و تفاوت از نو شکل داده اند. این، درک جامعه شناختی جدید روابط فرد و جامعه است؛ در این حالت آنها در تقابل با یکدیگر قرار ندارند بلکه جنبه های زندگی اجتماعی انسان هستند که اساساً با یکدیگر قرار ندارند.

تفاوت از طریق حرکاتی که افراد در واحدهای اجتماعی گرناگون، جوامع، انجمنها، گروهها و میان این واحدها انجام می دهند به وجود می آید. این حرکتها نشانهای تمایز واحدها را به دست می آورند. بنابراین، زندگی نامهٔ یک شخص تاریخ شخصی روابط او با دیگران و به دست آوردن و یژگی هایی است که دیگران نیز ممکن است داشته باشند اما با همدیگر مجموعهٔ منحصر به فرد و تجربه ای کاملاً شخصی را تشکیل می دهند. نزدیکترین همانندی با این فرایند فردی شدن در جامعه، همانندی با گفتار و زبان است. زبان منبع مشترکی است که با آن تنها از طریق سخن گفتن با دیگران صلاحیت شخصی کسب میکنیم. تمایز بین زبانی که من آن را فراگرفته م، واژگان و بیان های من و زبان مشترک خودم با دیگران چیزی است که نه از تقابل، بلکه از گفت وگو ناشی می شود. همچنین، همانگونه که زبان ها در جوامع گوناگون ممکن است متمایز باشند، زبان نیز به طور کلی به تمام بشریت تعلق دارد و هر زبان خاصی را هر فردی از هر بخشی از جهان به طور بالقوه می تواند یاد بگیرد. فرهنگ منبعی مشترک برای بشریت است.

جامعه شناسان فردیت و همچنین منحصر به فرد بودن بیولوژیک هر فرد را انکار نمیکنند. با وجود این، آنها تأکید میکنند که تنها در تجربه و از طریق تجربهٔ روابط اجتماعی است که هر گونه فردیت، فیزیکی یا روانی، به وجود می آید. وابستگی انسان ها به روابط اجتماعی چنان عمیق است که وقتی روابط را در کلمات جدا میکنیم انواع پارادوکس ها را ایجاد میکنیم. سخن گفتن از فرد و جامعه به نحوی متمایز ما را به اندیشیدن دربارهٔ بدن و منحصر به فرد بودن بیولوژیک از یک سو و عمل جمعی و کنترل دولت از سوی دیگر وادار میکند، و این تنها برای این است که فرد و جامعه را در ذهن خود جدا نگه داریم. اما آنها به گونه ای جدانشدنی درهم تنیده اند.

عمل جمعی تنها در آنچه افراد انجام می دهند و از طریق آنچه آنها انجام می دهند آشکار می شود و شامل کوشش هایی برای منضبط ساختن افراد برای مقاصد جمعی است. مثال آشکار این مسئله توجه دولت به رژیم غذایی، تغذیهٔ سالم و سیگار نکشیدن است. اما هر پدر و مادر مسئولی هم برای فرزندش این کار را میکند. بنابراین، اگر بگوییم که بدن های ما تا اندازهای به طور اجتماعی ساخته شده اند، مبالغه نکرده ایم.

جامعه در اینکه ما چگونه بهنظر برسیم ـ هم از نظر ظاهری و تصنعی و مثلاً از نظر لباس، و هم از لحاظ ظاهر فیزیکی ـ دخیل است. همانگونه که انسانها بهطور جمعی طبیعت را به چشماندازهای متمایز تبدیل کردهاند همانگونه که به بدنهای خود نیز شکل دادهاند. کشاورز و باغبان وجود دارد متخصصان تغذیه و بدنسازان نیز وجود دارند. این آگاهی از فردیت افزایش یافته است زیرا جهانی شدن نفوذ دولت ملی را بر هویت ملی کاهش داده است. بنابرایـن، ایـن امـر درک مـا را از شـالودهٔ اجـتماعی تفاوتهای میان افراد افزایش میدهد. ماهیت ویژهٔ روابط اجتماعی انسان، فرهنگ و بیولوژی روی هم به تجربهٔ انسانی منحصر به فرد بودن شخصی کمک میکنند. هر یک از ما ناگزیر به شیوهٔ خاص خود با آن برخورد میکنیم.

هويت

اگر تاریخ را مثل هرودوت روایتی کلان دربارهٔ اقوام و دست آوردهایشان، توصیف کنیم (فصل پنجم) می بینیم که جایگاه من و شما در این داستان بی نهایت ناچیز است. با وجود این، برای دیگران اهمیت دارد که ما به کجا تعلق داریم. بیشتر مردمی که با آنها برخورد میکنیم میکنشند ما را در کشوری قرار دهند که در آن ملیتی داشته باشیم. این، جنبهٔ اصلی آن چیزی است که وقتی دربارهٔ هویت سخن میگوییم به آن اشاره داریم.

برای جامعه شناس واقعیت مهم این است که این دیگران هستند که ما را در جایگاهی خاص قرار می دهند. آنها این کار را با یافتن جایگاهی برای ما در چارچوب های مرجع مشترکی انجام می دهند که در آن بیگانه و خودی در مورد اینکه هر کسی در هر زمانی به کجا تعلق دارد توافق دارند. اما تعلق داشتن به یک قوم یا ملت یا اهل کشوری بودن، صریح و بدون ابهام نیست زیرا در طول زمان آنها حرکت میکنند. هویت بستگی دارد به زندگی نامهٔ شما، شیوه ای که شما و دیگران آن را بیان میکنید و اینکه با چه کسانی هستید، و همچنین بستگی دارد به روایت کلان اقوام و کشورها.

پس از سقوط دیوار برلین در ۱۹۸۹ و با فروپاشی اتحاد شوروی، برای آن دسته از شهروندان شوروی که مدتی طولانی خود را متعلق به آلمان می دانستند و شوروی ها آنها را دارای ملیت آلمانی می دانستند، سفر به آلمان امکان پذیر شد. برای آنها این بازگشت به 'خانه' بود،اگر چه آنها هرگز در آنجا زندگی نکرده بودند و از زمانی که نیاکانشان در روسیه ساکن شده بودند چندین نسل گذشته بود. این 'بازگشت به خانه' برای آنها ضربهٔ وحشتناکی بود. آلمان ذره ای به آنچه که آنها انتظار داشتند شبیه نبود و خیلی از آنها بسیار ناخشنود شدند. دگرگونی های سیاسی بین المللی بر جامعه و بر هویت شخصی تأثیر میگذارند. اما هویت ها نیز باقی می مانند و ما می توانیم هویت خود را حفظ کنیم. وحدت آلمان هویت های کسب شده پس از تقسیم آن در ۱۹۴۵ را از بین نبرد. هشت سال پس از وحدت دوبارهٔ آلمان، آلمانی ها هنوز یکدیگر را 'شرقی' و 'غربی' می خوانند و اغلب تصورات قالبی این دو را در تبیین تفاوت های بین مردمی که در شرق و غرب آلمان ساکن هستند به کار می برند.

'شرقی' و 'غربی'، 'امریکایی' و 'چینی'، 'سیاه' و 'سفید'، 'اروپایی' و 'آسیایی'، 'یهودی' و 'آریایی' نمونه های واژه های هویتی هستند. این واژه ها تاریخ را تحریف میکنند و در دام تداعی میافتند. ادوارد سعید به شیوه ای که انگاره های غربی می خواستند شرق در قالب عنوان 'شرقی' همتایی منفی، غیرعقلانی و غیرقابل اعتماد باشد اشاره کرده است.[۳۵] سیاست هویت بر محور تفاوت قدرت استوار است که این امر موجب پیدایش این تصورات می شود. این تفاوت ها در تعمیم یافته ترین شکل خود 'دیگری' را به وجود می آورند، یعنی بقیهٔ بشریت را که در ویژگی های مردم برگزیدهٔ شخص اشتراک ندارند.

رواج کلی این واژگان هویتی از واقعیت عضویت گروهی ناشی می شود. می توان از تعمیم هویت ملی استفاده کرد و به این نتیجه رسید که این امر در مورد همهٔ گروهها، مرد و زن، پیر و جوان، گدا و ثروتمند محدق می کند. پیش تر دریافتیم که روابط بین افراد خاص و نیز بین انواعی که ممکن است موارد فردی از آنها فاصله بگیرند وجود دارند. دربارهٔ آنچه که باید از افرادی که آنها را جوان، مرد، امریکایی و ثرو تمند می پنداریم انتظار داشته باشیم مفاهیمی کلی داریم.

بسیاری اوقات، این پدیدهٔ عام جامعهٔ انسانی به مفهومی منفی با تعصب برابر دانسته شده است. جامعه شناسان سخن گفتن برحسب سنخ بندی <sup>۲</sup> به جای تعصب را، در مواردی که شخص از شناختن واقعیت تفاوت های فردی خودداری می کند و اجازه می دهد سنخ بندی قضاوت هایش را تحریف کند، سودمندتر می یابند. بنابراین، اگر تعصب است نپذیریم که این مرد ثروتمند جوان امریکایی حقیقتاً علاقه مند است در کشورهای فقیر خدمت کند. اما سنخبندی خود ممکن است تحریفی منفی یا مثبت باشد. ممکن است با شگفتی دریابیم که امریکاییان جوان ثروتمند به طور کلی می خواهند خدمت کنند، اما نباید تصور کنیم که این امر با جوان بودن، ثروتمند بودن یا امریکایی بودن آنها ارتباطی دارد. جامعه شناسان خود از تعصب مصون نیستند؛ نوع ویژهٔ تعصب آنها گرایش به این فرض است که ویژگی های فردی محصول عضویت گروهی است. در مورد این مسئله می توان بحث کرد. فرض اینکه افراد کاملاً باکمک جامعه و فرهنگ شکل می گیرند فرضی است که جامعه شناسی آن را مفهوم بیش از حد اجتماعی شدهٔ 'انسان' نامیده است.

هیچ کس نمی تواند مطمئن باشد که تا چه زمانی هویت مشخص پیچیدهٔ معاصر مثلاً، یک مادر شاغل انگلیسی معقول، دارای اعتماد به نفس، لیبرال و طرفدار حقوق زنان در اینجا دوام می یابد. این متضمن تلاش فراوان کسانی است که چنین هویتی دارند. من اصطلاح 'اودیسهٔ شخصی' را برای ترکیب تلاش، سرنوشت و روایت کلان که زندگی نامهٔ معاصر را می سازد می پسندم. این اصطلاح نشان می دهد که می توان درک تلاش برای کسب هویت را محور اصلی تجربهٔ انسانی در نظر گرفت حتی در حماسهٔ هومر. تجربهٔ معاصر در مفهوم توان بالقوهٔ عام بشریت سهیم است.

اعتماد

گفت وگو دربارهٔ هویت همتای تغییر مداوم مرزهاست. با در نظر گرفتن توانایی افراد برای انتخاب در درون یا بیرون مرزها، و تردیدی دائمی دربارهٔ اینکه چه کسی دوست یا دشمن است، یا اینکه آیا گروه وجود دارد یا نه همیشه وجود دارد. در جامعه شناسی معاصر این مسئله موضوع مهمی است. نامعلومی و فقدان قطعیت دربارهٔ وجود جامعه اغلب 'ناایمنی هستی شناختی'' نامیده شده است، یعنی فقدان اعتماد به واقعیت پیرامون، که از ناایمنی در نتیجهٔ نداشتن کار یا سلامت که اغلب حوزهٔ محدود 'تأمین اجتماعی' در نظر گرفته می شود \_ بنیادی تر است. بسیاری استدلال میکنند که 'ناایمنی هستی شناختی' به دلایل بسیار در جامعه

بسیاری استداری می سند که مایمنی مستی ساختی به درین بسیار در جامعه معاصر افزایش یافته است، از جمله تأثیر رسانه های همگانی، مهاجرت و بازارهای

<sup>1.</sup> Ontological Insecurity

جهانی. و این زمینهٔ دعوت پیوسته برای بازگشت به اجتماع محلی است که در آن افراد میدانند کجا قرار گرفتهاند و انتظار میرود بیشتر از آنکه فراهمسازندهٔ خدمت رفاهی باشد، چارچوبی برای روابط اجتماعی در نظر گرفته شود.

با وجود این، اجتماع محلیِ احیاشده، ممکن است در برنامههای سیاسی شعاری پرنفوذ باشد، اما تنها شیوهٔ ایجاد جامعهٔ امن نیست، زیرا اجتماع محلی بر پیوندهایی تأکید دارد که به همان اندازه که دربرگیرندهاند، طردکننده نیز هستند. از سوی دیگر، روابط اجتماعی به همان اندازه که مرزها را به وجود می آورند، از مرزها نیز میگذرند. هر کسی که سفر میکند فرضهایی دربارهٔ روابط اجتماعی و نه تنها روابط درون گروهها در ذهن دارد.

همتای موضوع ناایمنی هستی شناختی موضوع اعتماد است \_ یعنی اتکا بر فرض هایی مانند: بیگانگان معمولاً رفتاری دوستانه دارند نه خصمانه؛ به سود بازرگانان است که درستکار باشند؛ دشمن من بیش از من خواستار نبردی ویرانگر نیست. البته ممکن است نادرستی این فرض ها اثبات شود اما اگر آنها را نپذیریم در آن صورت، از بیگانگان احتراز میکنیم، از دادوستد خودداری میکنیم و به ستیزه ای آزاد از هرگونه قاعده و عرف دست میزنیم. بنابراین، در زندگی اجتماعی از 'اعتماد بی ضرر'، هر چند بدون هیچ تضمینی، طرفداری می شود.

اعتماد بی ضرر، در مقابل همکاری، شکل نه چندان آشکاری از یک پارچگی اجتماعی است و تأکید کمتری بر مرز بین گروههای اجتماعی دارد. ضعیف ترین شکل آن 'زندگی کن و بگذار زندگی کنند' است و شدیدترین شکل آن این فرض است که دیگران رفاه و آسایش تو را همچون آسایش خودشان خواهند دانست. و حد میانهٔ آن نیز این عقیده است که دیگری نفعی در حفظ قول خود دارد. این اساس بازار است.

در زندگی اجتماعی که ما همهٔ افراد گروه خودمان را نمی شناسیم و هر کسی می تواند وارد یا از آن خارج شود، نمی توان مطمئن بود چه کسی دوست است و چه کسی دشمن. اساسی ترین روابط در این نوع خاص، روابط اعتماد بی ضرر به دیگری است، یعنی به هِر کسی و نه به فرد خماصی. براسماس آن می توان به امکانات همکاری، توافق با دشمنان و نعمت رقابت در تعقیب هدف های مشترک اندیشید. در نظریهای قدیمی تر دربارهٔ یگانگی اجتماعی مبتنی بر اجتماع محلی، هنجارهای یگانگی اجتماعی اساس مسئولیت شخصی و وفاداری به گروه که پایهٔ اخلاق است – در نظر گرفته می شد. از دست رفتن هنجارهای گروهی به عنوان 'آنومی' در نظر گرفته می شد که با خطر فروافتادن در ورطهٔ هرج ومرج و آشفتگی قرین بود. این نظریه مخالف دیدگاه های آرمانگرایانهٔ اخلاقیات عام، و در واقع، تقویتکنندهٔ تحمل فرهنگهای متفاوت بود. اما آنقدر مؤثر بود که جامعه شناسی و بعداً انسان شناسی ناچار شدند توجه خود را بر مطالعهٔ فرهنگهای محلی متمرکز سازند تا با نامتعادلی فلسفه های انتزاعی بشریت مقابله کنند.

در این نظریه، واقعیت شناخته شدهٔ کنش متقابل اجتماعی فراسوی مرزها و فرضهایی که در جریان سفر به کشورهای دیگر دارای فرهنگهای بیگانه مطرح می شود – حتی اگر سفر به قصد مطالعهٔ آنها انجام شود – نادیده گرفته شده است، واقعیتی که در مفهوم احترام فرانسیس بیکن به بیگانگان نهفته است.[۳۷] اما تصور اینکه اعتماد به تنهایی تضاد را حل خواهد کرد یا صلح و آرامش و حسن نیت به ارمغان خواهد آورد خوش بینی نسنجیده ای است. شواهدی کافی وجود دارد که نشان می دهد محرک روابط مردم حرص و آزمندی و ولع کسب قدرت نیز هست. از سوی دیگر، هیچ مدرکی وجود ندارد که نشان دهد برنامهٔ بازگشت به اجتماع بدون شکاف این محرکها را کاهش می دهد. در مورد عکس ایس قضیه شواهد درخور توجهی در دست است. باید در نهادهای جامعهٔ بزرگ خواهان کاهش قتل عام و تحقیر و تباهی شد.

فصل چهارم

نهادهای اجتماعی

از کارکردها تا شیوههای عمل نهادها در عمل جامعه شناسی در تحلیل نهادهای اجتماعی مستقیماً به زندگی عمومی کمک میکند. این از این روست که نهادها معمولاً با آگاهی و حمایت عمومی عمل میکنند و در زمان ما از تخصص گسترده ای سود می جویند. همان گونه که در فصل اول دیدیم، نهادهای اجتماعی شامل شیوه های عمل استاندارد شده ای هستند. و فعالیت های گسترده ای دارند که از هنجارهایی دربارهٔ اینکه کارها چگونه باید انجام شوند پیروی میکنند. هنجارها قواعدی هستند که در میان تعدادی از افراد که تلاش میکنند اطمینان پیداکنند که این هنجارها رعایت می شوند \_ به ویژه از طریق ضمانت هایی اجرایی که بر یکدیگر اعمال میکنند \_ مشترکاند. این ضمانت های اجرایی نیز از تأیید نکردن تا مرگ منفیرند. هنگامی که هنجارها نادیده گرفته می شوند جامعه شناسان از کجروی سخن می گویند، بی آنکه هنجارها یا رفتاره ای می شوند جامعه شناسان از کجروی سخن می گویند، بی آنکه هنجارها یا رفتاره ای کجروانه و انحرافی را تأیید یا تکذیب کنند.

نهادها در جمعها و انجمنها مشاهده می شوند. نهادها اجتماعی هستند چون به زندگی جمعی کمک میکنند و از حمایت گسترده ای برخوردار می شوند، حتی اگر تنها شامل اقلیتی باشد که منفعتی به دست می آورند. قراردادها، لاتاریها، انتخاب، سوگواری، تعطیلات و مالیات نمونه های نهاده ایی از حوزه های گوناگون زندگی هستند که وجود آنها بستگی دارد به اینکه حتی کسانی که تماشاگر هستند، یا شرکتکنندگانی که از آنها منتفع نمی شوند و نیز کسانی که از آنها منتفع می گردند آنها را به رسمیت بشناسند.

نهادها پیرامون هر یک از حوزههای فعالیت انسیانی بهوجود میآیند. برای

مصریان باستان سلامت و بدن در اولویت قرار داشت. در نتیجه، آنها برای هر قسمت بدن و نیز برای مومیایی کردن پزشکان متخصصی داشتند زیرا این کار در آن فرهنگ بسیار ارزشمند شمرده می شد.[۱] بنابراین، توسعهٔ نهادها تا این حد نتیجهٔ مدرنیته نیست بلکه نتیجهٔ هر تمدن بزرگی است.

در بیشتر تمدنها کارگزارن در درجهٔ نخست به بازده و نتایج توجه دارند نه به روابط اجتماعی. مثلاً نهادهای مراقبت بهداشتی کار درمان را انجام می دهند و از متخصصان آنها انتظار می رود که این امر هدف اصلی آنها باشد. همهٔ نهادها می کوشند کالاها و خدمات گوناگونی مانند فیلم، غذای سریع، قضاوتهای حقوقی، پیروزی های ورزشی، آخرین تشریفات یا پیروزی های انتخاباتی ارائه دهند. این امر حتی در مورد نهادهایی که هیچ مرزی نمی شناسند و به روی همهٔ افراد باز هستند نیز صدق میکند. به منافع ناشی از فرستادن کارت کریسمس بیندیشید، هر چند که در این نهاد حفظ روابط اجتماعی یکی از هدف های اصلی است.

به علت اولویت محصول یا نتیجه، روابط اجتماعی مرتبط با حفظ یک نهاد اغلب از نظر پنهان است. این امر حتی هنگامی که نهادها در جمعهای انسانی مانند مدارس، کارخانهها یا بیمارستانها ریشه دارند نیز درست است. جامعه شناسی این روابط را به شیوهای که بسته به دیدگاه شما با عناوین گوناگون انتقادی، ابهامزدایی یا مسئله ساز مشخص می شوند آشکار می سازد.

بنابراین، اگر جامعه شناسان نشان دهند که افراد طبقهٔ متوسط بیشتر از افراد فقیر از نهادهای مراقبت بهداشتی بهرهمند می شوند طبقهٔ متوسط ممکن است ناراحت شود. اما ارائه کنندگان خدمات درمانی و شاغلان حرفه های پزشکی ممکن است بیشتر آشفته شوند زیرا هدف آنها ارائهٔ بهترین خدمت، صرفنظر از طبقهٔ بیمار، است. سرانجام، آنگونه که ما از فصل نظریه نتیجه گیری می کنیم این امر نقض برابری است، اصلی که اساس اخلاق پزشکی و یکی از معیارهای سنجش تحقیق جامعه شناختی است.

هدفهای اعلامشدهٔ نهادها لزوماً هدفهای مسلط نیستند. یکی از یمافتههای جامعهشناختی این است که روابط اجتماعی کسانی که به نهادها خدمت میکنند اغلب علیه هدفهای نهادها عمل میکند. رشوهخواری در کسب و کار، نژادپرستی در ارائهٔ خدمات پلیس، تبعیض جنسی در استخدام و اشتغال آنچنان در قسمتهای مختلف جهان گسترده است که می توان آنها را نهادی شده نیز در نظر گرفت. این وضع به رغم این واقعیت پیش آمده است که حکومتها و نیز جمعهای انسانی مربوط ممکن است بکو شند این نهادها را ریشه کن کنند.

حتی در آن صورت، نهادهایی که با سیاستها و هدفهای دولت یا کارفرما مخالفت میکنند لزوماً مخالف منافع عمومی نیستند. تحقیق پیتربلا<sup>۱</sup> دربارهٔ مقامات اداری در یک سازمان مالیاتی نشان دادکه یکی از شیوههای معمول در میان آنها گزارش نکردن پیشنهادهای رشوه بود، نه از آنرو که آنها رشوه را می پسندیدند بلکه به این دلیل که رد کردن رشوه شخصی را که پیشنهاد پرداخت رشوه کرده بود در موقعیتی نادرست قرار میداد و مجبور می شد از آن پس همکاری کند. با وجود این، مقام اداری در گزارش نکردن پیشنهاد رشوه قرانین و مقررات را نقض می کرد. کارکرد پنهان شیوهٔ عمل مقامات اداری این بودکه باعث می شد کار سازمان مالیاتی آسان تر انجام شود.[۲]

نهفتگی، این ویژگی روابط اجتماعی که در پس ارائهٔ خدمات عمومی یا رسمی پنهان است، همیشه یکی از موضوعهای مورد توجه در تحقیقات کاربردی جامعه شناختی بوده است. کمک اصلی جامعه شناسان به تحقیقات در زمینهٔ روابط صنعتی به جای ارائهٔ طرحهایی برای تشکیل سازمان آرمانی، نشان دادن این موضوع بوده است که چگونه افراد در محل کار واقعاً کار میکنند. این روابط اجتماعی پنهان اغلب 'سازمان غیررسمی' نامیده می شدند، اما بدین ترتیب اهمیت آنها ناچیز انگاشته می شود. هنجارهایی که کارگران تعیین میکنند ممکن است تأثیر نیرو مندتری بر بازده داشته باشد تا هدفهایی که مدیریت روی کاغذ تعیین میکند! در واقع، این گفتهٔ قدیمی که ممکن است مسئله ای در حالت نظریه درست باشد اما در عمل نه، تقریباً اصلی متعارف در جامعه شناسی است.

هدف همهٔ نهادها منفعت عمومی نیست و نابرابری و شکاف به همان اندازه که در جمعهای انسانی وجود دارند در نهادها نیز آشکارند. سامنر، مؤلف مطالعهٔ تطبیقی کلاسیک تحت عنوان شیوههای قومی<sup>۲</sup> [۳]، به عام بودن قوممداری، یعنی ترجیح نهادی مردم کشور خودمان، اشاره کرد. در سراسر جهان قوانین فرصتهای برابر که اغلب با مفهوم حقوق بشر حمایت می شود درصدد اصلاح این امر است. اما در اینجا تناقض عمیقی رخ می نمایاند. شهروندیِ نهاده شده در دولت ملی مدرن در اصل قوممدارانه است: اتباع دولت ملی امتیازاتی ترجیحی دارند.

لزومی ندارد که نهادها به شیوهٔ متمرکز کنترل شوند یا صرفاً شامل انتظاراتی استاندارد دربارهٔ اینکه مردم چگونه رفتار خواهند کرد یا باید رفتار کنند باشند. اما دولت رابطهٔ ویژهای با نهادها دارد و به شکل دادن آنها از طریق قانون و اجبار میپردازد. نهادهایی که روابط قومی و جنسیت و بزرگسالی را تعیین میکنند حوزهای آشکاری هستند که دولت در آنها دخالت دارد و میکوشد ابهامها و تضادهایی راکه از تغییر روابط اجتماعی پدید میآیند کنترل کند.

در جهان امروزه همواره سازمانهایِ جهانی جدیدی به وجود می آیند، اما دولت ملی هنوز در رأس نهادسازی است. اکثریت شیوههای نهادی شده در روابط اجتماعی هر روز و به طور غیررسمی تنظیم می شوند، در قالب آداب معاشرت و نزاکت بیان می شوند و رابطه ای نزدیک با پایگاه، احترام و شأن افراد دارند. به این ترتیب، اخلاق (مانند وفاداری جنسی)، آداب معاشرت (مانند دست دادن) و هوس (مانند سوراخ کردن بدن) شکل های ضعیف نهاد هستند که تفاوت های بسیاری را مجاز می شمارند ولی برای وادار کردن افراد به همنوایی تا اندازه ای بر آنها فشار وارد می کنند.

در بیشتر این موارد هیچ متخصصی وجود ندارد، با این حال، این شیوه ظاهراً برای کسانی که از آن استفاده میکنند مزایایی دارد. با وجود این، نفع شخصی، به خودی خود، بیانی ناقص و ناکافی برای وجود نهادهاست، دقیقاً به این علت که فشارهایی برای همنوایی وجود دارد، چون که کجروی و انحراف فراوان است و نیز عوامل کنترل اجتماعی نیز وجود دارند.

نظرية نهادى

به طور کلی، برای تبیین پیدایش و وجود نهادها سه نظریهٔ عمومی مطرح است. بدیختانه دو نظریهٔ نخست 'کارکردگرا' نامیده شدهاند، اما در اساس بسیار متفاوتاند با این حال، کوشش های فراوانی برای توکیب آنها صورت گرفته است. طبق نظریهای که با سخنان تالکوت پارسونز در ارتباط است نهادها به ادامهٔ وجود جامعه کمک میکنند زیرا بدون آنها جامعه دچار هرجومرج می شود. [۴] طبق نظریهٔ دیگر، که انسان شناس نام دار، برونیسلاو مالینو و سکی <sup>۱</sup>، آن را بیان کرده است، نهادها پیرامون نیازهای انسانی رشد میکنند و به این نیازها خدمت میکنند.[۵] برای اینکه آنها را از یکدیگر متمایز کنیم اولی را نظریهٔ کارکردگرا و دومی را نظریهٔ نیاز خواهیم نامید. نظریهٔ سوم نهادها را نتیجهٔ انتخاب عقلانی در میان افرادی میداند که با فعالیتهایشان در جست و جوی بهترین نتایج هستند.

نظریهٔ کارکردگرای نهادها پس از دههٔ پنجاه، که در اوج خود بود، تا اندازهٔ زیادی از اعتبار افتاد زیرا نتوانست بسیاری از مسائلی را که مدعی تبیین آنها بود روشن سازد. اساساً تصور می شد کل فعالیت های گوناگون در جامعه پیرامون حوزهها یا بخش های نهادی مانند اقتصاد، آموزش و پرورش، مذهب و سیاست سازمان یافته است و هر یک به بقای جامعه به طور کلی کمک می کند و در این حالت، افراد باید به فعالیت برانگیخته شوند. در نتیجه، پاداش بر حسب درآمد و پایگاه شخص رواج یافت و فعالیت هایی که به خیر همگانی کمک نمی کردند کجروانه و انحرافی قلمداد می شدند.

در دههٔ شصت واکنش شدیدی در مقابل این نظریه رخ داد. دلیل عمدهٔ پیدایش این واکنشهای مخالف این بود که نظریهٔ مورد نظر تبیینی اید تولوژیک میکند، اجبار و تضاد را نادیده میگیرد و به منافع طبقاتی بی توجه است. این نظریه نیازها را محصول جامعه می داند که به جامعه خدمت میکنند نه اینکه صرفاً در جامعه و از طریق جامعه به وجود آمده باشند. نتیجهٔ منطقی آن 'مفهوم بیش از حد اجتماعی شدهٔ انسان' بود که در فصل سوم مطرح شد. [۶] از دیدگاهی، امروزه در مورد این فرضها که فرهنگ به جامعه خدمت میکند و جامعه را باید با جامعهٔ مرد این فرضها که فرهنگ به جامعه خدمت میکند و جامعه را باید با جامعهٔ مشکل کارکردگرایی این است که این نظریه به جای اینکه فعالیتهای انسانی را درگیری افراد با واقعیت یا جهان در نظر بگیرد، آنها را ابع جمع می داند.

قدر مسلم، نهادهایی وجود دارند که برای بقای جمع های انسانی معینی اهمیت دارند. بدون پول و اعتبار نظام بانکی سقوط میکند، بدون آیین عشای ربانی و پاپ کلیسای کاتولیک باقی نخواهد ماند و سلطنت هم برای بریتانیا ضروری است (اگر

<sup>1.</sup> Bronislaw Malinowski

چه برای اسکاتلند، ویلز یا انگلستان چنین نیست). اما نکتهٔ مهم این است که هیچ کدام از این جمعهای انسانی تضمینی دائمی برای وجود خود ندارند و جامعه بهطور کلی بدون وجود آنها به فعالیت خود ادامه خواهد داد، اما بهشیوهای متفاوت.

در نظریهٔ نیاز نهادها، جامعه برای نهادها وجود دارد نه برعکس. طبق این نظریه انسانها از طریق جامعه شیوههای نهادی شده ای به وجود می آورند که توسعهٔ قدرتهای انسانی، بیان خلاق، بر آورده کردن خواستها و ارضای نیاز را افزایش می دهند. نظریهٔ نیاز تا اینجا درست است. جامعه اساس و وسیله ای برای نهاده است نه هدف آنها. مسلماً اگر نهادهای اصلی که با تولید نسل، تغذیه، سریناه و امنیت سروکار دارند از هم بپاشند، جامعه نیز فرو خواهد پاشید، اما این از آنروست که جامعه تنها در صورتی وجود خواهد داشت که نیازهای اساسی نوع بشر بر آورده شود.

اما در تفسیر گوناگونیِ فرهنگی نهادها چنانچه منشأ آنها به نیازهای کلی انسان برگردد این نظریه با مشکل روبه رو می شود. همچنین می توان گفت که در این نظریه جامعه راه حلی بی پایان برای نیازها تلقی می شود در حالی که می دانیم تعداد گزینه ها محدود است و بعضی از گزینه ها نیز عام هستند، مثلاً هنجارها و اقتدار. نظریهٔ نیاز در امر انتخاب تا اندازه ای عاجز است، و در واقع می گوید که جامعه خود یک نیاز است، یا همان پاسخ ارسطو و مارکس که: انسان ها 'حیوان های اجتماعی ' هستند.

در اینجاست که نظریهٔ انتخاب عقلانی در مورد نهادها به کار میرود و به آنها کمک میکند به تبیین وجود خود بپردازند. در این نظریه امکان آزمایش و خطا و نیز محاسبهٔ عقلانی به عنوان استراتژی های برخورد با وضعیت هایی که افراد خود را در آن می یابند فراهم می شود، راه حل های جمعی شیوه ای برای کاهش عدم قطعیت در نظر گرفته می شوند و امکان تکامل نهادهای گوناگون به عنوان راه حل های گذرا و موقنی برای معضل های پایدار و طولانی در شرایط محیطی متفاوت به وجود می آید.

این نظریه ممکن است دربارهٔ محاسبه در مقایسه با محرکها، امیال و زور، که همگی به قدرت انسانی، و بهویژه به سلطهٔ بعضی بر دیگران کمک میکنند، مبالغه کند. اما در شکلی از آن که به 'نونهادگرایی' معروف است بسیاری از نظریههای

<sup>1.</sup> neo-institutionalism

قدیمی جامعه شناسی به رویارویی فراخوانده می شوند. شگفت اینکه این نظریه که با انتخاب فردی آغاز می گردد در نشان دادن ضرورت وجود جامعه بیش از هر نظریه ای موفق بوده است. برای این کار، نظریه نشان می دهد که اگر با این پندار غیرواقع بینانه آغاز کنیم که تنها افراد و هدف های آنها وجود دارند، سرانجام به نشان دادن ضرورت جامعه می رسیم، نه جنگ همه با همه. در واقع، مهم ترین مسئلهٔ این نظریه گفتهٔ جیمز کلمن<sup>۱</sup> است که معتقد است مجموعه ای از افراد در مسیر نیل به اهداف خود خواستار هنجارهایی می شوند و آنها را در کنش های خود تحقق می بخشند.[۷]

بعضی ها ممکن است فکر کنند مخالفت با حقیقت و سپس اثبات نادرست بودن آن فایدهای ندارد. با وجود این، تأکید اصلی نظریهٔ مدرن قدیمی جامعه، به ویژه آنگونه که در اقتصاد به وجود آمد، این بود که نشان دهد افرادی که در پی نیل به اهداف خود هستند ممکن است بنیادهای جامعه را نابود سازند، مانند کابوس نوول ویلیام گلدینگ<sup>۲</sup> با نام فرمازوای مگسها<sup>۳</sup> که در آن جامعهٔ کودکانی که در جزیرهای دورافتاده قرار گرفته بودند به ورطهٔ هرج ومرج سقوط میکند. تنها راه حل این مسئله در نظریهٔ اجتماعی قدیم نظریهای است که تامس هابز<sup>۴</sup> با لویاتان<sup>۵</sup> خود ـ یعنی قدرت برتری که نظم را تحمیل میکند ـ مطرح میکند یا آنچه که در کارکردگرایی مدرن تالکوت پارسونز، که معتقد به وفاق قبلی در مورد ارزش ها بود، رخ می نمایاند. نظریهٔ اجتماعی قدیم گاه قدرت مطلق را راه حل می دانست و گاه وفاق می نمایاند. نظریهٔ اجتماعی قدیم گاه قدرت مطلق را راه حل می دانست و گاه وفاق می نمایاند. نظریهٔ اجتماعی قدیم گاه قدرت مطلق را راه حل می دانست و گاه وفاق می نمایاند. نظریهٔ اجتماعی قدیم گاه قدرت مطلق را راه حل می دانست و گاه وفاق

استدلال کلمن نشان میدهد که دلیلی وجود ندارد که از فروپاشی جامعه از طریق فردیشدن فزاینده بیمناک باشیم با این حال، تأثیر استدلال او با تأکید وی بر تحمیل هنجارها توسط والدین بر کودکان کاهش مییابد. از لحاظ نظری، برخلاف اندیشهٔ گلدینگ، کودکان نیز هنجارهایی را بهوجود میآورند و این امر با بیشتر

1. James S. Coleman

2. William Golding

3. Lord of the Flies

4. Thomas Hobbes

5. Leviathan

رفتارهای آنها هنگام بازیکردن تطابق دارد. مسئلهٔ عمده، تبیین بروز خشونت است که به سود هیچ کس نیست. با وجود این، میتوان گفت هنجارهایی که هر نسل بهوجود میآورد ممکن است خلاف هنجارهای نسل قبلی باشد و این به خودی خود، بسیاری از بیمهای فروپاشی جامعه را تبیین میکند.

هیچ یک از این سه نظریه بهخودی خود برای تبیین ماهیت، استاندارد شدن و تنوع نهادها کافی نیستند. نظریهٔ انتخاب عقلانی تنوع و استاندارد شدن نهادها را تبیین میکند اما ماهیت نیازهایی راکه آنها برآورده میسازند توضیح نمیدهد؛ نظریهٔ نیازها نه تنوع را و نه استاندارد شدن را تبیین میکند؛ و نظریهٔ کارکردگرایانه استاندارد شدن را تبیین میکند اما تنوع را تبیین نمیکند. ظاهراً ترکیبی از این سه نظریه دیدگاهی قراگیرتر خواهد بود.

اما در واقع، چنین چیزی رخ نمی دهد زیرا پاسخهایی که ما به سؤالاتی از این قبیل که چگونه نهادها نیازها را برآورده می کنند، چگونه نهادها استاندارد می شوند و چگونه تنوع آنها پدید می آید می دهیم هنگامی که جداگانه در نظر گرفته می شوند متفاوت هستند. ما در جامعه ای در حال پیشرفت متولد می شویم که در آن نیازهای انسانی مدام در حال تحول است و استاندارد شدن بر شالوده های جدیدی بازسازی می شود. کنش متقابل به پویای دائمی و یک دورهٔ تغییر و کاهش هزینه ها منجر می گردد که در سراسر تاریخ موضوع بحث و مداقه بوده است.

نظریهٔ نهادها تا زمانی که آموزش و پرورش، قانون، مذهب و غیره را تنها به عنوان نهاد، یعنی شیوه های عمل استانداردشده تلقی میکند برای این تحول کافی نخواهد بود. اما آموزش و پرورش چیزی بیش از شیوهٔ عمل استانداردشده است. آموزش و پرورش تجربه ای فردی و مشترک از جهان و فعالیتی است که همیشه از هنجارها فراتر میرود و آنها را به رویارویی فرا میخواند. اگر نظریهٔ شیوهٔ عمل و نهادها گسترش تجربه و کسب قدرت و درک جدید را ممکن نسازد به نحو گمراه کننده ای محافظه کارانه خواهد بود.

تا زمانی که نیازهای اساسی انسانی برآورده میشود، محدودیتهایی از قبیل تواناییهای انسانی، منابع مادی، فرهنگ، توسعهٔ فنی و روابط اجتماعی ممکن است در زمینهٔ انواع نهادها بهوجود آیند. اما این امر تنوع بسیار زیادی را امکانپذیر میسازد. مثلاً روزنامهنگاری و بهکارگیری کامپیوتر به جهان مدرن (و پسامدرن) تعلق دارد و مومیاییگری و سوراخ کردن بدن دیگر بهندرت رخ میدهد یا مثلاً آشپزی و شعر جهانی است. اماگسترش قدرت و امکانات بالقوهٔ انسانها همیشه ما را به فراسوی مرزهای جامعه میبرد.

جامعه شناسی نهادها نقطهٔ مهم تقاطع جامعه شناسی و همهٔ رشته هایی است که با مهارت ها و توانایی های خاص سروکار دارند. پزشکی، ورزش، آموزش و پرورش، قانون، هنر و مددکاری اجتماعی برای درک جامعه به جامعه شناسی مینگرند. اما از آنجا جامعه شناسی هر یک از این رشته ها پاداش دهنده است و ادبیات گسترده و گنجینه ای از پژوهش دارد، برای پوشش دادن همهٔ آنها به چیزی دایرة المعارف مانند نیاز داریم.

در این جا به بررسی پنج تجربه ای خواهیم پرداخت که در هر نهاد و جمعی فراگیر است. این تجربه ها هر جامعه ای را به چالش می خوانند زیرا برای همهٔ ما قلمروهای زندگی هستند. آنها حوزه های فعالیتی هستند که در درون آنها نهادها رشد می کنند اما در آنها از طریق شرکت فعالانه جهان و در رشد و توسعهٔ توانایی های منحصر به فرد خودمان با شیوه های عمل استانداردشده روبه رو می شویم. این پنج بخش عبارت اند از دولت، کار، محیط زیست، فرهنگ و فرد.

در هر مورد بر چالشی تأکید خواهم کرد که دگرگونیهای کنونی در قلمروهای زندگی را در برابر مفاهیم قدیمی کارکردهایشان برای جامعه قرار میدهند. در پایان این پرسش بررسی میشود که آیا قلمرو مشخصی برای جامعه وجود دارد یا اینکه این امر صرفاً اساس همهٔ قلمروهای زندگی است.

## تغییر قلمروهای زندگی فراسوی جوامع دولتی

نخست به بررسی قلمرویی میپردازیم که بر نهادها در جوامع مدرن مسلط است و در عین حال، نگرانکنندهترین روابط را با جامعه برقرار میکند. سود دولت اغلب همچون زیان جامعه بهنظر میرسد و محققان و متفکران رادیکال دربارهٔ امکانات جامعهٔ بدون دولت، یا دستکم با حداقل موجودیت دولت به تأمل پرداختهاند. اما علاقهٔ اصلی رهبران نهادی و متخصصان این است که جامعه باید پیشبینی شدنی باشد. آنها می خواهند جریان پیوستهٔ ورود اعضای جدید، احترام به کار و پایگاه آنها در جامعه را تأمین کنند. علاقهٔ آنها به فرهنگ نیز بهخاطر تضمین حقوق خود برای فعالیت در بخش خود و کنترل آن و ابراز خواستهای آن بخش برای جلب توجه عمومی در مقابل دیگران است. برای همهٔ این چیزها آنها به دولت چشم دوختهاند. استقلال روابط اجتماعی کنترل اجتماعی را به مسئلهای عمومی برای همهٔ فعالیتهای نهادی تبدیل میکند و این استقلال فرهنگ است که باعث می شود متخصصان کمک دولت را در ابراز انحصار حرفهای بهدست آورند.

بنابراین، در میان کسانی که نهادها را اداره میکنند علاقهای مشترک در زمینهٔ افزایش قابلیت پیش بینی جامعه وجود دارد. آنها آنگونه که نظریه پرداز مارکسیست ایتالیایی، آنتونیو گرامشی ، این مفهوم را از مارکس و وبر گرفته و گسترش داده است \_ به عنوان قدرتی که از طریق اندیشه ها و شیوه های عمل روزمره عمل میکند اعمال «رهبری» میکنند.[۸] آنها با دولت در مورد شیوه های تحمیل اطاعت با شرایط خودشان همکاری دارند. همین نام 'دولت' خصلت این نهاد را به عنوان نهادی که نهادهای دیگر را ایجاد میکند و پایگاه معین و ثابتی به آنها می دهد نشان می دهد. برای این کار، دولت به تنظیم و کنترل روابط اجتماعی می پردازد و از آنجا که این روابط ذاتاً سیال هستند ما با مسئلهٔ نگرانکنندهٔ روابط دولت و جامعه رو به رو می شویم.

ایدئولوژی مخالفی در برابر ایدئولوژی مسلط وجود دارد: اینکه نهادها را میتوان به خدمت کسانی که در آنها کار میکنند واداشت. این آرزوی واحدهای جمعی کارگران است. اما، در واقع، این کار تکرار خطای اساسی رهبرانی است که میکوشند نهادها را وادارند برای منافع خودشان فعالیت کنند. کارخانهها برای خدمت به نیازهای کسانی که در آنها کار میکنند وجود ندارند و اگر چنین بود هرگز کارخانهای وجود نمیداشت. وجود آنها حتی اساساً برای خدمتکردن به صاحبان و مدیرانشان هم نیست. کارخانهها برای نیازهای مشتریان کار میکنند.

همانگونه که پیشتر در تبیین جمعهای انسانی گفتیم، روابط اجتماعی کارخانه هستهٔ اصلی مجموعهای از شیوههای کار، تکنولوژی، ماشینآلات، ساختمانها و منابع مالی است. بازده این روابط کالاهایی است که از طریق مکانیسم بازار بـرای مردم فراهم میشود، نه برای جامعه، یا حتی کمتر از آن بیرای دولت (مگر اینکه دولت اتفاقاً مشتری هم باشد). به این دلیل، کارل مارکس هیچ رابطهای با طرحهای سوسیالیست کنترل کارگران نداشت، بلکه در انتظار زمانی بود که از میان رفتن تقسیم طبقاتی باعث شود که نهادها به نیازهای عمومی انسانی خدمت کنند.

در ایالات متحد امریکا و بریتانیا در دو دههٔ گذشته کوششهایی برای تخفیف حدت مسئلهٔ کنترل نهادها با مفهوم سهامدار به عمل آمده است و در این میان، گوناگونی منافع جناحی که در هر نهادی وجود دارد و در پی آن ادعاهایی که نسبت به بازده آن می شود رسمیت می یابد. این مفهوم مجموعهای از روابط را حتی گسترده تر از مالکان، کارگران و مشتریان به رسمیت می شناسد و وسیله ای برای تبادل نظر برای تماشاگر بی گناه \_ که مثلاً قربانی فساد محیط است \_ فراهم می سازد.

سهامداری داروی همهٔ دردها نیست. این خطر وجود دارد که انتقال نهادها به مجموعهٔ شناخته شده ای از سهام داران به تأمین نامحدود نیازها آسیب برساند. اما آسیب محیطی یک مورد آشکار شکست بازار است. برآورده ساختن نیازهای بعضی ها ممکن است به منافع بسیاری دیگر آسیب برساند بنابراین برای کنترل نهادها نظام دیگری باید وجود داشته باشد. در حال حاضر، دولت مرکزی همچنان یگانه داور مؤثری است که گروه های مختلف ناظر سعی میکنند آن را تحت تأثیر قرار دهند.

هنگامی که جامعه شناسان حوزهای نهادی را مطالعه میکنند به منشأ اجتماعی، پایگاه و موقعیت طبقاتی عاملان آن، افرادی که نهاد مورد نظر به آنها خدمت میکند و اینکه چگونه خدمات آن در میان آنها توزیع می شود یا به روابطی اجتماعی که در شیوه های عمل نهادی دخیل هستند و نتایج و پیامدهای نهاد مورد نظر برای ساختاربندی جامعهٔ بزرگ نظر می افکنند. همانگونه که گفتیم، همهٔ اینها سیال و تغییر پذیرند و شرکتکنندگان انتظار دارند دولت کنترل خود را اعمال کند. اما دولت، که کنترل کنندهٔ نهادهاست، به نوبهٔ خود تابع همان تأثیرهای گوناگون جامعه است. بدین سان، باز همان سؤال قدیمی مطرح می شود که 'چه کسی از نگهبانان مراقبت میکند؟'

تنظیم جامعه بهدست دولت به مسئلهای بسیار فـنی تـبدیل شـده است کـه استخدام مأموران متخصص و کارکنان حرفهای در حوزههای متعددی ـ از حقوق تا بهداشت عمومی و تکنولوژی تسلیحات گرفته تا کاربرد کامپیوتر، مددکاری اجتماعی و آموزش و پرورش \_ را دربرمیگیرد. برای جهان مدرن این دستگاه فنی دولت، که در واژهٔ 'بوروکراسی' جمعبندی می شود، اهمیتی اساسی پیداکرده است.

اما پیش از بوروکراسی مدرن، اگر به زمان ارسطو برگردیم، مسئلهٔ اینکه چه کسی حکومت میکند و چگونه حاکمان گزینش می شوند همیشه مسئله ای بنیادی در نظر گرفته می شد. این موضوع اساس نظریهٔ کلاسیک تفاوت های میان دموکراسی، الیگارشی و مونارشی بود. کیفیت حاکمان خصلت دولت را تعیین میکرد. ویژگی دولت مدرن این بود که طبقهٔ اجتماعی جدیدی به وجود آورد، یعنی بوروکرات ها، یا خدمت گذاران آن که به حاکمان آن تبدیل شدند. در دولت ملی مدرن دولت کمکم نوع خاص کنترل خود بر جامعه را به وجود می آورد و دیگر صرفاً نظامی برای حکومت بر جامعه نیست.

این تفاوت ها بین انواع مختلف دولت به این معناست که باید دقت کرد و مفهومی از دولت را یافت که بیشترین ربط را به موضوع داشته باشد. طبقهبندی سنتی انواع دولت آنها را در زمینهٔ گسترده تو جامعه قرار می داد. بنابراین، دولت در نوع رابطهٔ ویژه ای با روابط اجتماعی وجود می یافت. گاهی به عنوان محدودیتی این روابط و گاهی در قالب گسترش دهندهٔ امکانات آنها. میهمانی شب شما رویدادی دولتی نیست، اما اگر صدای دستگاه صوتی شما بیش از حد بلند باشد دولت ممکن است دخالت کند. با وجود این، فعالیت حزب سیاسی شما تنها به این علت امکان پذیر است که دولت وجود دارد.

بنابراین دولت چیست؟ این تعریفی از دولت است: چیزی که در سازمان دهی شیوه های تحمیل منفعت یا خیرعمومی توسط بعضی از افراد بر دیگران وجود دارد. این تعریف بسیار کلی است. اما توجه داشته باشید که بسیار محدودتر از مفهوم ما از جامعه است و شامل روابط اجتماعی در مسائل خصوصی، سازمان نیافته، تحمیل نشده و صرفاً سادهٔ سلیقه است.

اما تعریف ما تعارضهای میان دولت و جامعه را نیز نمایان میسازد. دولت دقیقاً تا چه اندازه میتواند علاقهٔ خود را به فعالیتهای خصوصی گسترش دهد؟ آیا این علاقه به فعالیتهای آزارگرانه و آزارخواهانه افراد در زندگی خصوصی نیز گسترش مییابد؟ اخیراً دیوان عدالت اروپایی با رد درخواست تجدیدنظر علیه رأی یک دادگاه انگلیسی که موافقت مردان با سوراخکردن اَلت تناسلیشان را غیرقانونی اعلام کرده بود اعلام کرد این علاقه دامنهٔ زندگی خصوصی را نیز دربرمیگیرد.

به سخن دیگر، مرز بین آن دسته از فعالیت های اجتماعی که لازم اند، ممنوع اند یا صرفاً دولت آنها را مجاز می شمر د همیشه در عمل آزموده می شوند و هرگز قاطع و انعطاف ناپذیر نیستند. این مرزها در میان دولت های ملی گوناگون متفاوت اند و گاهی شیوه های عمل دولت ها به طور کلی شیوه های عمل دولتی خاص را تضعیف می کنند. ایرلند پس از مخالفت و ایستادگی در برابر قانونی کردن طلاق برای دوره ای طولانی سرانجام در قانونی کردن طلاق با دولت های ملی دیگر هم داستان شد. این هر به طور کلی؟ تعریف ما این موضوع را باز می گذارد که باید هم چنین باشد، زیرا موفقیت دولت بودن به قدرت و حقوق تاریخی بستگی دارد و همواره می توان در مرد آن بحث کرد. دولت بودن بستگی دارد به قدرت ابراز حقوق و به رسمیت شناخته شدن توسط دولت های دیگر. در اینجاست که دولت ملی تنها دولت و اقعی در نظر گرفته شده است و آزمون دولت بودن شناخته شدن توسط دولت های ملی در نظر گرفته شده است و آزمون دولت بودن شناخته شدن توسط دولت های ملی

اما اگر به تعریف خودمان برگردیم می ببینیم که در این تعریف چیزی دربارهٔ ملت گنجانده نشده است. این تعریف شامل این واقعیت است که دولت بودن در سطح محلی و بین المللی مطرح است. دولت ملی ادعا می کند در هر دو سطح منبع قدرت به شمار می رود. اما حتی در مورد این موضوع نیز می توان بحث کرد. ما دربارهٔ حقوق و بیان آنها سخن گفته ایم. افراد، جنبش ها و سازمان ها همیشه آمادگی ندارند اجازه بدهند دولت های ملی یگانه داور این حقوق باشند. آنها در برابر دولت های استبدادی مقاومت می کنند، و از ۱۹۴۵ به بعد قانون پیچیدهٔ حقوق بشر در مقیاس

بر پایهٔ تعریف ما، دولت می تواند هم در سطح پایین تر از دولت ملی در ابتکارات شهروندان وجود داشته باشد و هم در فعالیتهای سازمانهای غیردولتی فراملی که میکوشند این سیاره را نجات دهند یا شکنجهٔ دولتی را به اتمام برسانند. تعاریف جامعهشناختی قدیمی تر دولت به نحو مؤثری بیانگر ادعاهای دولت ملی امروز بود. تعریف کلاسیک ماکس وبر از دولت ملی عبارت بود از سازمانی که بهگونهای موفقیتآمیز مدعی انحصار نیروی فیزیکی مشروع در ناحیهای سرزمینی باشد.[۹] فرمولبندی او نشانهٔ ماهیت دولت در دورهٔ ناسیونالیسم امپریالیست در اَغاز قرن بیستم است. اما جهان تغییر کرده است.

واضح است که کارکرد روزانهٔ دولت در اواخر قرن بیستم بر پایهٔ چیزی بیش از انحصار خشونت مشروع استوار است. اکنون، کارکرد دولت هم متکی بر نظامهای فنی است و هم بر حسی از عدالت که کفایت، دامنه و مشروعیت خشونت در خدمت دولت را محدود می سازد. ادعای انحصار خشونت شیوهٔ دیگری برای بیان مفهوم حاکمیت بود، چنان که هیچ گروه دیگری نمی توانست مدعی اقتدار باشد. در واقع، این امر هرگز کاملاً تحقق نیافت و امروزه در جهان دولتهای فدرال و روی هم افتادگی اقتدارها روشن نیست که چه کسی می تواند چه کسی را بازداشت کند یا کدام دارایی را در کدام ناحیه مصادره کند. تعقیب جنایتکاران جنگی در خارج از دولت ملی شان نمونهٔ بارز دولتی فراسوی دولت ملی است.

تعریف جامعه شناختی دولت باید واقعیتهای متغیر جدید و تنشیذاتی را که میان جامعه و دولت پدید می آید در نظر بگیرد. درک این نکته مهم است که دولت جامعه را به وجود نمی آورد. دولت حتی تنها منبع نظم و پیش بینی پذیری در امور انسانی هم نیست. بخش عظیمی از این نظم محصول آداب و رسوم بدون دستگاه زور و اجبار است. روابط در حوزهٔ خصوصی ممکن است به اندازهٔ روابط در حوزهٔ عمومی منظم باشد. روابط میان فردی حتی بین بیگانگان نیز ممکن است به آرامی و بدون مداخلهٔ دولت ادامه یابد. اما همیشه بحثی وجود خواهد داشت و آن دربارهٔ اینکه اگر دولت به عنوان نوعی تضمین و جود نداشت چه می شد!

این مطلب در مورد همهٔ نهادهایی که در آنها هدف اصلی هم راستای تنظیم روابط اجتماعی نیست بلکه با بازده در جهان بزرگتر، و تولید اشیای مادی و فکری در ارتباط است مصداق دارد.کار در همهٔ این روابط نقشی محوری دارد و با بررسی به جامعهشناسی کار متوجه وجود الگوی راهنمایی در زمینهٔ پیششرطهای بقای هر نهاد می شویم.

کار برای نیازهای انسانی کار همیشه حوزهای بوده است که در آن اندیشمندان توسعهٔ روابط اجتماعی را خارج از کنترل دولت امکان پذیر دانسته اند. برای متفکران رادیکال کار عامل برقراری تعادل جدید در برابر دولت ملی است. این مطلب در مورد اقتصاد سیاسی آدام اسمیت و ماتریالیسم تاریخی کارل مارکس درست بود. آنها هر دو معتقد بودند که منبع ارزش کار است. در نظر اسمیت مبادلهٔ محصولات به تقسیم اجتماعی پیشین کار بستگی داشت و در نظر مارکس تولید به روابط اجتماعی سرمایه و کار وابسته بود. هر یک از آنها نقش دولت را به حداقل می رساند. در مورد اول، دولت گزمه بود و در مورد دوم، ابزار حکومت طبقاتی. هر دو معتقد بودند که جامعه ماهیتش را در کار آشکار می کند: از نظر اسمیت به صورت مبادله و از نظر مارکس به صورت همکاری.

هر دو معتقد بودند که کار انسانها را در رابطه با طبیعت ... هم طبیعت خودشان و هم آنچه که در خارج از آنها وجود داشت ... قرار می دهد. بنابراین، هر فعالیت جمعی، خواه در مبادله یا همکاری، به تحقق بخشیدن طبیعت انسانی می انجامید. اقتصاد سیاسی، که بعدها اقتصاد نامیده شد، نظریهٔ جدیدی دربارهٔ جامعه بود که با نظریههای مسیحی و کلاسیک تفاوت داشت. این نظریه به نظریهٔ جامعهٔ مدنی معروف شد.

شگفت اینکه استقلال نظم نهادی ناشی از فعالیت اقتصادی دقیقاً آن چیزی بود که اقتدار دولت را در قرن نوزدهم به چالش طلبید. نظریه پردازان جامعهٔ مدنی، مانند آدام فرگوسن، به خوبی می دانستند که این جامعه ذاتاً جامعه ای طبقاتی است. تقسیم کار به معنای رشد مشاغل و حرفه های مختلف مستقل از دولت بود. به قول مارکس، رشد این مشاغل و حرفه ها به سرنگونی رژیم پیشین در فرانسه در انقلاب ۱۷۸۹ این کشور انجامید. خطری که طبقهٔ جدید کارگران برای دولت و نظم بورژوایی در قرن نوزدهم به وجود آورد همان چیزی بود که منجر به بروز و اکنشی غربی در قرالب دولت رفاه یا کورپوراتیسم شد. دولت می بایست نمایندهٔ جامعه باشد و نهادها برای خدمت به آن شکل گرفته باشند. در اتحاد شوروی و اقمار آن سلطهٔ دولت شدیدتر بود چنان که ظاهراً انقلاب روسیه به پیروزی تودهٔ مردم منجر شد.

در قرن بیستم این سؤال مطرح بود که دولت تا چه اندازه باید سازماندهی اجتماعی کار را کنترل کند، آیا باید مانند آنچه که در کمونیسم یا فاشیسم معمول است کنترلی کامل داشته باشد یا بهطور جزیی مانند دموکراسی های پارلمانی غربی به اعمال کنترل بپردازد. حتی در مورد اخیر کنترل افزایش یافته است تا آنجا که سهم آن در تولید ناخالص ملی، یعنی کل کالاها و خدمات، بین ۴۰ و ۶۰ درصد است. در مقایسه با دوران اسمیت و مارکس جهان امروز جهان وارونه ای است که در آن دولت با جامعه برابر است و آنچه در گذشته جامعه به شمار می آمد، اکنون 'خصوصی' و حتی ضداجتماعی شده است. افراد بسیار ثرو تمند سرمایه های خود را در نواحی بسته ای، خارج از مرزهای دولت ملی، به جریان می اندازند به طوری که برآوردی نشان داده است که اخیراً یک سوم ثروت آنها در حساب های بانکی در جزایر کوچک است. [۱۰] جالب اینکه اصطلاح 'جامعه' هنوز به مفهوم طبقهٔ ممتاز، یا روابط اجتماعی میان فردی صاحبان ثروت رایج است.

در محل کار، جایی که کارفرمایان و کارگران با یکدیگر روبهرو می شدند، دولت میکوشید احتمال بروز بی نظمی در تولید را کاهش دهد. نظامهایی که برای مهار اختلافها و فراهم آوردن امکانات مشارکت، حکمیت یا نمایندگی اتحادیهها ابداع شدهاند نهادی شدن ستیزه نامیده می شوند. این امر بازتاب دهندهٔ این فرض در هر دو طرف است که تا اندازهای ستیزه و تضاد اجتناب ناپذیر است و باید آن را مهار کرد.

نبرد امروزین پیرامون منافع طبقاتی و دولت هم بر تضاد و ستیزهٔ میان دولت ها در جنگ سرد متمرکز است و هم بر تضاد ایدئولوژیک بین چپ و راست در درون دولت های ملتی. این دو تضاد یکدیگر را تقویت میکردند به این معنا که مبارزان در درون دولت خواهان حمایت طرف دیگر بودند. به یک معنا، جنگ سرد علاقهٔ شدید دولت غربی را به آنچه روابط صنعتی خوانده می شد تبیین میکرد و مشوق مداخلهٔ دولت بود. در عین حال، توجه عمومی را از دگرگونی عمیق روابط اجتماعی که در حوزهٔ کار رخ می داد منحرف میکرد.

مشاغل خدماتی جدید و تکنولوژی جدید، انفورماتیزه کردن کار، افول صنایع سنگین قدیمی، ورود به دورانی که گاهی دوران پسافوردیست <sup>۱</sup> نامیده می شود، همراه با کاهش تقابل میان مردم، به مفهوم کارگران و دولت بوده است. خود اقتصاد این نهادگرایی جدید را توسعه داده است که بر شیوههای کار در شرکت و فرهنگ جامعهٔ بزرگتر تأکید دارد و بازتابدهندهٔ تغییر توازن قدرت در جامعه در جهت دور شدن از دولت و نزدیک شدن به نهادهای کار است. در شیوههای عملکرد جدید اقتصاد معاصر انواع روابط اجتماعی بهوجود می آیند که براساس آنها نهادینه شدن دولتی روابط طبقاتی پیشین در محل کار بیهوده جلوه می کند.

اینجاست که مفهوم سهامداری ـ که می کوشد جای خالی روابط صنعتی قدیمی را پر کند ـ بی فایده می گردد. هدف های کار در خدمت به نیازهای انسانی و ارضای این نیازها بار دیگر ممکن است جایگاهی مرکزی در میان ارزش های انسانی بیابد، اما نه به عنوان شرط کارکردی جامعهٔ دولت ملی و نه حتی صرفاً سازمانی معین. کار در همهٔ حوزه های نهادی و در تولید چیزهای بسیار ناملموس، که تولیدشان مهارت و تخصص می طلبد وجود دارد. کار افراد را با جهان در کلی ترین مفهوم آن، با محیط فیزیکی و فرهنگی آنها، و نیز با افراد دیگر پیوند می دهد. تنها برنامه ریزی آنها درگیر روابط اجتماعی هستند جامعه به جایگاه مناسب خود در رابطه با دولت و اقتصاد دست می یابد.

کارگران خانواده دارند، داوطلبان شغل دارند، اهداکنندگان پایگاه اجتماعی دارند، اعضای حزب سیاسی در اجتماعهای محلی زندگی میکنند و رهبران سیاسی قومیت دارند. اینها درگیریهایی نیستند که آزادانه بتوان از آنها رهایی یافت. آنمها هویت اجتماعی شخص را تشکیل میدهند، نشانهٔ مخالفت با طرحها و منبع جنبشهایی هستند که هیچ کسی آنها راکنترل نمیکند. این روابط، بهطور خلاصه واقعیت بودگی، یا واقعیت روز به روز جامعه هستند.

این روابط اجتماعی اساس فعالیت اقتصادی را نیز فراهم میسازند. نظریهٔ معروف ماکس وبر این بودکه سرمایهداری از اندیشههای مذهبی پروتستانی دربارهٔ کار بسیار سودجست.[۱۱] از نظریهٔ وبر اغلب برای نشان دادن اهمیت اندیشهها استفاده شده است. اما این نظریه همچنین نشان میدهدکه کار مقدم بر سرمایهداری است و باید نیز چنین باشد چراکه پدیدهای عام و جهانی است.

کار متضمن تلاش است؛ کوششی برای وادار کردن بخشی از جهان به برآورده کردن آنچه که شما و دیگران نیاز دارید یا خواستار آن هستید. کار با محیط، که شامل دیگران نیز هست، دُرگیر می شود. به طور منظم از ابزارها و تکنولوژی استفاده می کند، اما این ابزار برای مفهوم کار ضروری نیستند. به این مفهوم، هیچ نقطهای را در تاریخ سراغ نداریم که مردم در آن کار نکرده باشند. تعریف من از کار بحث برانگیز است زیرا خلاف اسطورهٔ مدرن دیگری است که بسیار رایج است و آن این است که کار، اگر در دورهٔ مدرن در غرب اختراع نشد، در همین دوره به گونهای به اوج شدت رسید. مردم در سراسر جهان، خارج از غرب امروزی یا تنبل تصور می شدند یا چنان در شیوههای سنتی انجام دادن کارها جا افتاده بودند که می توانستند آنها را بدون فکر کردن و تلاش انجام دهند.

بدبختانه، جامعه شناسان حرفه ای معمولاً از نظریهٔ وبر برای تقویت این خودانگارهٔ مدرنیته استفاده کرده اند که تنها در سرمایه داری غربی مردم شروع به انجام دادن کار واقعی کردند. محققان جوامع پیش از مدرن از دیرباز دریافته اند که کار ذاتی وضعیت انسان است. همانگونه که مارشال سالینز <sup>(۲</sup>گفته است: 'هیچ انسان شناسی امروز این حقیقت اید تولوژی امپریالیست را نخواهد پذیرفت که بومیان ذاتاً تنبل هستند. <sup>(۲</sup>] ریموند فرت<sup>۲</sup>، یک مردم شناس دیگر، با اشاره به شیوهٔ مأمورهای نیوزیلند در استفاده از ضرب المثل ها برای برانگیختن تنبل ها آشکارا این اسطوره را به رویارویی فراخواند. [۱۳]

از روزگار کنونی یکی از اقوام ابتدایی مثالی میزنیم که بهصورت ضرب المثلی برای نشان دادن تأثیر تخریبی تمدن غربی بر فرهنگهای باستانی درآمده است. در مطالعات کالین ترنبول<sup>7</sup> دربارهٔ قوم ایک<sup>۴</sup> در شمال اوگاندا جامعهای در حال فروپاشی توصیف شده است که در آن خودخواهی استراتژی اصلی بقاست. با وجود این، هنگامی که ایکها به ساختن نیزه می پرداختند این کار را با توجه و دقت بسیاری انجام می دادند و هنرمندی و مهارت فراوانی از خود نشان می دادند. در اینجا بود که میزان حداقلی از همکاری به دست می آمد. [۱۴] اما مدرکی ادبی نیز وجود دارد: در کتاب خروج خطاب به قوم بنی اسرائیل فرمان صادر می شود که شش روز کار کنند.

این واقعیت که کار جنبهٔ ذاتی وضعیت انسان بوده است تورستاین وبلن، افشاگر بزرگ بطالت و بیهودگی، آنچه را که طبقهٔ تن اَسا نـامیده است، تشـویق کـرد تـا از 'غریزهٔ مهارت' بنویسد.[۱۵] این اندیشه که رضایتهای عمیق ذاتی در کار وجود

1. Marshall Sahlins

2. Raymond Firth

3. Colin Turnbull

دارد اساس تبیین کارل مارکس از بیگانگی از کار در نظام سرمایهداری بود و او را برانگیخت که این رؤیای زمانهای گذشته و آینده را در سر بپروراند که کار ممکن است بار دیگر طبیعت حقیقی ما را بیان کند. اما واقعیتهایی را که مارکس در دورهٔ مدرن آشکار کرد – یعنی کار طاقت فرسا در کارخانه – بر دیدگاههای مربوط به ماهیت کار مسلط شد. تصویر وبر از ریاضت نفس بدون شادی و غمانگیز پیوریتنها نیز به تقویت این دیدگاهها کمک کرد. او انگیزههای استمرار چنین فرایندی را توصیف کرد. جای شگفتی نیست که تصویر او از 'قفس آهنین' ظاهراً با مفهوم کار مدرن تطبیق میکند.

از میان همهٔ تمدنهایی که قربانی تعبیر غلط غربی از انگیزش برای کار شدهاند به هیچ کدام بیشتر از چین ظلم نشده است. این کشور از قرن هفدهم به بعد به یک کلیشهٔ 'مدرنیست' تبدیل شد، یعنی جامعهای که در آن فرهنگ دچار رکود است و هیچ کسی برای بهبود وضعیت خود تلاش نمیکند. تنها در دههٔ گذشته به تدریج غرب پی برد که در مورد فرّهنگ کشورهای شرقی جداً اشتباه کرده است. دلیل اصلی اینکه غرب دیر به این موضوع پی برد موفقیت اقتصادی در دههٔ هشتاد بود ـ نخست موفقیت اقتصادی ژاپنیها و سپس ببرهای شرق و چین ـ که سلطهٔ اقتصادی امریکای شمالی و اروپا را به رویارویی فراخوانده است.

کشورهای آسیایی مدیون اخلاق پروتستانی نیستند. آنها ریشههای فرهنگی مشترکی در اخلاق کنفوسیوس ــ حکیم چینی و مشاور فرمانروایان آن کشور ــ دارند که ۵۰۰ سال پیش از میلاد مسیح میزیست. آنچه که او دربارهٔ کارگفته است همچنان مفهوم است:

تسولو دربارهٔ حکومت پرسید. استادگفت، 'تو خود با سرمشق شدن مردم را به سختکوشی تشویق کن.' تسولو درخواست راهنمایی بیشتری کرد. استادگفت، 'مگذار کوششهای تو به کاستی گراید.'[۱۶]

در میان نظامهای اخلاقی بزرگ جهان، اخلاق کنفوسیوس به خاطر کوشش برای پیوند دادن مطالعه و مهارت متمایز بود. در مفهوم توانایی و شایستگی در شعایر اهمیت ترکیب این دو بهراستی نمایان بود. به نظر کنفوسیوس یادگیری دانشمند تنها هنگامی ارزشمند بود که در قالب مهارتهای سودمند بیان می شد. بگذارید در این مورد واقع بین باشیم. انگیزه های دانشمندان چینی بی طرفانه نبود. جامعهٔ آنها عمد تأ جامعه ای دو یا حداکثر سه طبقه ای مرکب از دهقانان، مالکان و مقامات اداری بود. مقامات اداری دورهٔ آموزشی طولانی و دشواری را می گذراندند. آنها می کوشیدند مالکان و دهقانان را ترغیب کنند که ارزش آن را دریابند و طبقات را به صورت کلی هماهنگ با هم پیوند دهند. به آن مفهوم، سلسله مراتب منزلت جامعه عرضهٔ مشاغل را که در معرض رقابت و با انگیزش برای کار بود کنترل می کرد. در واقع، اقتصاددانان غربی تصدیق کرده اند که این عامل اساسی جامعه شناختی چقدر برای چندانی و جود ندارد.[۱۷]

یکی از بزرگ ترین دگرگونی های دوران کنونی این است که ترکیب جدیدی از فعالیت فکری و یدی در آن وجود دارد. این، مانند تمدن های باستانی، همکاری میان طبقات نیست بلکه در دگرگونی کار توده ها آشکار می شود. نتیجه اینکه مرزی که جوامع قدیمی تر بین کار فکری و یدی در نظر می گرفتند از میان رفته است. موضوع اصلی تحلیل کار در جامعه در دورهٔ مدرن پیشین نخست تقسیمکار میان مشاغل تخصصی گوناگون بود و بعداً، تضاد طبقاتی نه همکاری.

اکنون خطوط تقسیم پیشین تیره شده اند. کشاورز و باغبان امروز نیز گواهی نامه های حرفه ای خود را دارند، که نشان دهندهٔ دوره های زمانی ای است که برای امتحانات کار کرده اند و همچنین زمانی که روی زمین فعالیت داشته اند. این امر شامل پیدایش و توسعهٔ انواع جدید کار و کاهش تمرکز عظیم کارگران در کارخانه های تولید صنایع سنگین در عصر مدرن نیز شده است. مشاغل خدماتی جانشین مشاغل صنعتی می شوند. طراح گرافیک با کمک کامپیوتر، همزمان جانشین هنرمند، نقشه کش و ابزارساز می شود و هرگز به در کارخانه نزدیک نمی شود. این امر در کشاورزی جدید نیز مشهود است، جایی که کشاورز تنها ممکن است به زراعت سرمایه بر بپردازد بدون اینکه کارگری داشته باشد.

چنین شخصی ــزن یا مرد ــممکن است مستقل نیز کارکند. سخن گفتن از زن و مرد در این زمینه بهخاطر 'درست بودن از نظر سیاسی' نیست. تقسیمات جنسیتی در مشاغل بهطور فزایندهای تیره میشوند، درست همانگونه که مرزهای قدیمی بین مشاغل ناپدید میشود. با وجود این، جنس شخص مانند همیشه برای فرصتهای کسب موفقیت درازمدت مهم است. چه تعدادی از دانشجویان زن هستند؟ حدود ۵۰ درصد. چه تعدادی از استادان زن هستند؟ حدود ۴ درصد. بنابراین چه شده است؟ بقیهٔ زنان کجا رفتهاند؟

جهان دانشگاهی از جهانهای دیگر \_ از جمله پزشکی، مدیریت و حقوق \_ متفاوت نیست از این نظر که امتیازات نصیب کسانی می شود که می توانند پیوسته در یک حوزه کار کنند. زنان زمانی را بیرون از این حوزه ها می گذرانند، نه برای اینکه به بیهودگی آن را سپری کنند بلکه برای اینکه کاری انجام بدهند که نیازمند زمان، مراقبت و مهارت بسیاری است؛ یعنی، پرورش کودکان.

هنوز، عمدتاً در سراسر جهان مراقبت از کودکان کار زنان تصور می شود، و هر چه زنان بیش از پیش به کار مزدبگیری کشانده می شوند موقعیت نامساعدشان در بازار آشکارتر می شود. شگفت آور نیست که زنان بیش از پیش از بچه دار شدن اکراه دارند چراکه روشن است که در نتیجهٔ آن فرصت های کسب درآمد را از دست می دهند.

پاسخهای عمومی به این وضعیت در غرب متفاوت است، \_ از طرفداری از بازگشت به خانه و کانون خانواده برای زنان گرفته تا مبارزه برای حقوق برابر برای مردان در مراقبت از کودکان، یا برای پرداخت دستمزد برای کار خانگی. این استراتژیها را افراد مختلف به عنوان گزینشهای شخصی شیوهٔ زندگی \_ 'زن سنتی' یا 'مرد جدید' \_ می پذیرند و به توسعهٔ مستمر گوناگونی ترتیبات مربوط به خانه و خانواده کمک میکنند.

برای بیشتر مردم اکنون باید تعادلی بین کار خانگی و کار در برابر دریافت پول برقرار گردد. در مورد زن و شوهرها تصمیماتی باید در مورد اینکه چه کسی بیشتر کار بی مزد انجام می دهد و چه کسی کار مزدی انجام می دهد گرفته شود، چون دیگر تقسیمات جنسیتی مستقیم برای کار در خانه یا در کارگاه و محلکار وجود ندارد. 'سر کار رفتن' تنها راه تأمین معیشت نیست. زن نویسنده، سفالگر، یا فیزیو تراپیست ممکن است برای پول در خانه کار کند در حالی که شریک زندگی او از کودکان مراقبت می کند. اینها ترتیباتی نیستند که بتوان به آسانی برقرار کرد و ری پل نشان داده است که چگونه تقسیمکار خانگی عرصه ای برای ستیزهٔ میانفردی و همچنین تکامل فردی فراتر از مرزهای جنسیتی قدیم شده است.[۱۸] باکنار هم گذاشتن همهٔ این دگرگونی های معاصر، پرواضح است که شیو های کار جایگاهی را که پیش از عصر مدرن داشت بازیافته است ـ یعنی ضروری برای زندگی، شیوهٔ زندگی، منبع تلاش و کوشش و رضایت، بدون هیچگونه تضمینی از هیچ جنبهای. کار معاصر نیز در جهانی مخاطره آمیز نامطمئن است، همانگونه که کار پیش از مدرن در محیطی بسیار متفاوت نامطمئن است. اما حس تداوم ما یا بازگشت به گذشته نیز باید ما را نسبت به آنچه واقعاً جدید است آگاه سازد. دیگر در هیچ جایی در جهان مردم نمی توانند کار کنند تا خودکفا باشند و برای آنچه تولید میکنند یا انجام می دهند از بازار استقلال داشته باشند.

پس از دورهای که در آن بهنظر می رسید روند اصلی در جهت تقلیل همهٔ افراد به سطح کارگران غیرماهر در جریان است، وارد دورهای شده ایم که سرمایهٔ شخصی نقشی بنیادی در تأمین معیشت پیدا کرده است. البته آن سرمایه باید برحسب پس انداز، حقوق بازنشستگی و تا اندازه ای داشتن خانه به حساب آورده شود و سپس برحسب دارایی، ابزار و وسایل و تسهیلات. اما از همهٔ اینها مستمرتر سرمایهٔ فرهنگی شخصی است: شرایط لازم، مهارت هایی که از طریق آموزش و پرورش به دست آید و برای کار ضروری تر است. این سرمایهٔ اساسی آن چیزی است که به دست آید و برای کار ضروری تر است. این سرمایهٔ اساسی آن چیزی است که بعضی از جامعه شناسان آن را 'جامعهٔ دانش<sup>۱۰</sup> می نامند. [۱۹] شگفت اینکه اکنون بیش از همیشه از آنچه که نمی دانیم، و اینکه تا چه اندازه در معرض خطرهایی هستیم که دانش به ایجاد آنها کمک کرده است آگاهیم. همتای جامعهٔ دانش، یعنی 'جامعهٔ جهل<sup>۱۰</sup> را در فصل بعد بررسی خواهیم کرد.

محيط زيست بهمنزلة خطرى جهانى

جامعهشناسان همیشه دربارهٔ روابط با محیط انسانی مردد بودهاند. آنها به پژوهندگانی که در مرحلهٔ اولیهٔ مطالعات خود هستند هشدار میدهند که از 'جبرگرایی جغرافیایی' بپرهیزند؛ بینشی که به معنی کوشش برای تبیین واقعیتهای اجتماعی براساس محیط طبیعی است مانند کاری که هرودوت گاهی میکرد: 'بومیان به علت شرایط اقلیمی گرم پوستی تیره دارند'.[۲۰]

امیل دورکیم، بنیادگذار بزرگ جامعه شناسی حرفه ای، معتقد است که 'این زمین نیست که انسان را تبیین میکند، انسان است که زمین را تبیین میکند'.[۲۱] او این مسئله را نیز که شرایط اقلیمی ممکن است یکی از عوامل مؤثر در خودکشی باشد رد میکرد. او اصرار داشت که 'واقعیت اجتماعی تنها با واقعیت های اجتماعی دیگری تبیین شود'،[۲۲] و بدینگونه معتقد بود که می تواند جامعه شناسی را به علم مستقلی تبدیل کند.

اما بیان واقعیت متمایز جامعه یک چیز است و مصون پنداشتن آن از تأثیر بیرونی یا در واقع، در نظر گرفتن آن بهعنوان تنها منبع دگرگونی در جهان چیزی دیگر. انسانها تاریخ خود را میسازند اما نه تحت شرایطی که خودشان انتخاب میکنند؛ این فرمول بندی متعادل تر کارل مارکس از سرنوشت بشریت بود. اما برحسب ماتریالیسم خود مارکس، او نیز دربارهٔ استقلال انسان از واقعیت بزرگ تر مبالغه کرد. اگر ما جامعه را ساختی انسانی بدانیم طبیعت یک جزء سازندهٔ آن است و صرفاً بیرون از آن نیست. جامعه و روابط اجتماعی انسان به صورت طبیعی یا مصنوعی در چیزهای مادی و از طریق آنها و جود می یابند. تکنولوژی انسانی است یا غیرانسانی؟ پاسخ این است که چون امتداد روابط اجتماعی است، پس هم انسانی است و هم غیرانسانی. در بررسی جمعهای انسانی در فصل اول وسیلهٔ نقلیهٔ موتوری دقیقاً به عنوان و یژگی جامعهٔ در حال حرکت در نظر گرفته شد.

این پیچیدگی روابط بین انسانها، جامعه و جهان طبیعی تنها به معنای تشدید روابط پیچیدهٔ بین انواع و محیط است و این چیزی است که ارنست هکل<sup>۱</sup>، زیست شناس آلمانی، را واداشت اصطلاح 'اکولوژی' را در ۱۹۶۸ برای اشاره به مطالعهٔ محیط زیست ابداع کند. از آن زمان تاکنون، کو شش های گوناگونی برای ایجاد رویکردهای اکولوژیک به زندگی انسان به عمل آمده است. جامعه شناسان امریکایی در شیکاگو اکولوژی انسانی را اساساً به عنوان مطالعهٔ تمرکز و توزیع برنامه ریزی نشدهٔ فعالیت های انسانی در حوزه های گوناگون به وجود آوردند. تقسیم فضای شهری بین حومهٔ سرسبز و محلهٔ فقیرنشین مرکز شهر یکی از نتایج فعالیت انسانی است که روابط میان ساکنان هر ناحیه را تعیین میکند.

رویکرد اولیهٔ مکتب شیکاگو به محیط بی شباهت به رویکرد مارکسیست به اقتصاد نبود. هر یک از آنها بر نتایج برنامه ریزی نشدهٔ فعالیت های انسانی برای سازمان دهی روابط اجتماعی تأکید داشتند. در مفهوم دورکیم، این بیان که 'انسان زمین را تبیین میکند' جامعه شناختی بود. منابع نیز به جنبه ای از اکو سیستم تبدیل می شدند که جمعیتی را نگهداری میکردند. در اواخر قرن بیستم، تغییر عمده ای در جهت دور شدن از تلقی محیط به عنوان منبع پایان ناپذیر تو سعهٔ مدرن پدید آمده است. فعالیت انسانی ممکن است با آسیب زدن به شرایط وجودی خود و دیگران خود پایا ا باشد. پس از گزارش برونتلاند<sup>۲</sup> در ۱۹۸۷ [۲۳] مفهوم 'تو سعهٔ پایدار' شعار سیاست جدید محیط زیست شده است.

جامعه شناسان نگرانی های جنبش محیطی را درک کرده اند و به تبیین منابع حمایت اجتماعی آن و پاسخ های آن به محیط پرداخته اند. جامعه شناسی محیط به جامعه شناسی محیط گرایی <sup>۳</sup> مطالعهٔ سازمان دهی برای محیط تبدیل شده است. [۲۴] ممکن است برخی این امر را پناه بردن به سطحی نگری بدانند. جامعه شناسان به جای اینکه مستقیماً به تأثیر انسان بر محیط توجه داشته باشند به مطالعهٔ این موضوع پرداخته اند که چرا مردم به آن توجه نشان می دهند و چگونه خود را برای آن سازمان می دهند. این امر از بسیاری جهات متواضعانه تر است. اما این توجه دوباره به روابط اجتماعی شامل ارزیابی مجدد رادیکال جایگاه انسان در طبیعت است.

نخست اینکه در این طرح طبیعت تحت کنترل فرض نمی شود و اکوسیستم نیز خودپایا انگاشته نمی شود بلکه در واقع، به واکنش های پیش بینی ناپذیر انسان نسبت به محیط اشاره می شود. همچنین براساس این طرح، فعالیت های انسانی بر محیط زیست تأثیر دارند، اما محیط نیز متقابلاً تأثیر گذار است. این پیامدها در مقایسه با نظم و ترتیب منطقه بندی شهری خطرناک و بی نظم اند.

جامعه شناسان تأکید کرده اند که بیشتر سازمان دهی اجتماعی اکنون در ارتباط با

3. environmentalism

<sup>1.</sup> Self-sustaining

<sup>2.</sup> Brundtland Report

مدیریت ریسک است، و قرار گرفتن در معرض خطرهای محیطی یکی از شکلهای اصلی ریسک است. جامعه شناس آلمانی، اولریخ بک، روابط اجتماعی معاصر را به عنوان جامعهٔ ریسک جمع بندی کرده است که در مقایسه با اندیشه های قدیمی جامعهٔ مدرن مرفه یا جامعهٔ رفاه تصویری تهدید آمیز است اما مفهوم گستردهٔ ناایمنی شخصی <sup>۱</sup> را بیان میکند. [۲۵] این امر به گونه ای یاد آور جوامع غیر مدرن است. حدود ۲۰۰۰ سال امپراتور چین عامل دفع بلایای طبیعی و تأمین آب و مهار سیل تلقی می شد، و تأمین مواد غذایی در مواقع اضطراری ویژگی اصلی سازمان اجتماعی امپراتوری چین بود.

جامعه شناسی روابط انسانی با محیط به معنای مطالعهٔ جدی قرار گرفتن گروه های مختلف انسانی در معرض خطر و بهرهمندی از مزایای محیطی است. در این جامعه شناسی سازمان دهی برای محیط و در رابطه با محیط موضوع محوری است. همچنین دگرگونی تاریخی محیط یکی از پیامدهای توسعهٔ اقتصادی در نظر گرفته می شود. اما برخلاف رویکر دهای قدیمی، این جامعه شناسی محیطی جدید انتظار ندارد که محیط دگرگون شده کنترل شده تر، مساعد تر یا پیش بینی پذیر تر از قبل باشد. با وجود این، خطرها متفاوت اند. تغییرات واقعی رخ داده اند و یکی از آنها افزایش خطر جهانی است.

بهطور کلی، سه نوع دگرگونی محیطی نوع انسان را در معرض خطر جهانی قرار میدهند. نوع نخست، تهی شدن فزایندهٔ منابعی است که کاربردی جهانی دارند مانند سوختهای کربن. نوع دوم انحطاط و نابودی شرایط زندگی انسان در اثر فعالیتهای انسانی است که نابودی لایهٔ اوزن و گرمایش جهانی ناشی از آن یکی از نمونههای آن است. سوم، پیامدهای فاجعه است که به علت پیشرفت تکنولوژیک دامنهای جهانی دارد. گداخت هستهٔ مرکزی راکتور اتمی چرنوبیل در ۱۹۸۶ مثالی است از این دست.

هیچ یک از اینها پیامدهای ارادی فعالیتهای انسانی نیستند و تأثیر آنها نیز نامنظم است. به این دلیل، محیطزیست نیرویی پیش بینی ناپذیر و غیر شخصی در تاریخ جهًانِ معاصر است که رویدادهایی را پدید می آورد که پاسخ انسان به آنها باید

<sup>1.</sup> Personal insecurity

در مقیاس جهانی سازمان یابد. می توان از جهانی شدن از این جنبه سخن گفت اما نه به عنوان فرایندی طبیعی و اجتناب ناپذیر، بلکه به عنوان پاسخ انسانی رشدیابنده ای به چالش بُعد و مقیاس خطرهای جدیدی که از کنش متقابل انسان با محیط پدید اَمده است.

جامعه شناسی آن پاسخ نشان می دهد که برای برخورد با خطر جهانی هیچ استراتژی یگانه ای وجود ندارد. 'جهانی بیندیشید، محلی عمل کنید'، که سال ها شعار 'دوستان زمین'<sup>۱</sup> بود، نمایانگر یک جنبش ریشه دار مردمی بود، اما جنبش صلح سبز<sup>۲</sup> از طریق سازمان دهی حرفه ای و استفاده از رسانه ها تأثیرگذار بوده است. از این گذشته، نها دهای حکومت جهانی در قالب همایش هایی مانند کنفرانس سران باسخ داده اند.

ریسکهای جهانی از مرزها میگذرند و آگاهی از این موضوع جامعه شناسی را دوباره ناگزیر از توجهی مستقیم به جامعه فراتر از مرزهای دولت ملی کرده است. در جامعه شناسی مدرن پیشین قرارگرفتن روابط اجتماعی در محلهای خاص مسلم فرض می شد. اجتماعات محلی، شبهرها و دولت های ملی به عنوان واحدهای سرزمینی در نظر گرفته می شدند و افراد از آنها هویت و ریشه می گرفتند. نقشهٔ سرزمینی تقسیمات سیاسی نقشهٔ جامعه نیز بود.

اما روابط اجتماعی برای استمرارشان هرگز به ثبات مکانی یا مجاورت وابسته نبودهاند. این، و یژگی متغیر جامعهٔ انسانی است و برخلاف بسیاری از دیدگاهها مسیر روشنی در تاریخ ندارد. بعضی از جوامع بر ریشه داشتن در یک محل بیشتر تأکید دارند و از طبقات و گروهها انتظارات متفاوتی نیز دارند. ارباب فئودال اروپایی یا مقامات اداری چین از ناحیهای بهناحیهٔ دیگر سفر میکردند، اما رعیت وابسته به زمین یا دهقان ممکن بود یک عمر به یک محل وابسته بماند.

ادبیات وایکینگ غیبت را بهعنوان آزمون حقیقی رابطهٔ انسانی میستاید: 'اگر درکنار آتشِ دوستی دیر بمانید مهر از دست خواهد رفت.'[۲۶] این گفته که 'غیبت قلب را مهربان تر میکند' بـه سـال ۱۶۰۲ بـرمیگردد.[۲۷] بـنابرایـن آنـچه را کـه

<sup>1.</sup> Friends of the Earth

جامعه شناسان و جغرافی دانان بی ریشه کردن <sup>(</sup> [۲۸] نامید اند \_ یعنی انتزاع روابط اجتماعی و نظام های اجتماعی از جایگاه هایی که تکنولوژی جدید ارتباطات و سفر تسهیل میکند \_ به اندازهٔ این تجدید آگاهی که روابط اجتماعی فضای اجتماعی را اشغال میکنند جدید نیست.

دیوید هاروی<sup>۲</sup> جغرافیدان تأکید کرده است که جهان معاصر متضمن انقباض زمانی/ مکانی است.[۲۹] ما ناچار نیستیم در یک موقعیت جغرافیایی مدت ها منتظر افرادی بمانیم که متکی به تماس با ما هستند. از سوی دیگر، یک جا ماندن مانعی برای برقراری ارتباطات جهانی نیست. اما این اثر 'جهان کوچک' تجربهٔ 'جهان های چندگانه' نیز هست. در هر جایی صحنه های بسیاری از نمایش های گرناگون به طور همزمان اجرا می شوند.

این انتزاع روابط اجتماعی از محل های خاص ویژگی های خاص جامعهٔ انسانی را روشن میکند و در عین حال، جغرافی را بسیار جالب تر می سازد. در درجهٔ نخست، نمی توان طبقه و پایگاه اجتماعی را از موقعیت سرزمینی، به شیوهٔ نظریهٔ منطقه بندی شهری، جدا کرد. رسانه های جدید روابط اجتماعی، ارتباطات و تکنولوژی اطلاعات، توسعهٔ بازار مالی جهانی و شرکت های بزرگی که برد جهانی دارند، نیروهای جهانی شدن اقتصادی هستند. مناطق مرکزی شهری، نواحی صنعتی و نواحی روستایی در غرب دستخوش دگرگونی های چندگانه ای هستند که فقط معلول تنزل صنعت نیست. یک شرکت هوافضای چندگانه ای هستند که محلی ناحیه ای به مونتاژ هواپیما مشغول باشد که در آن کشاورزان برای نیازه ای محلی غذای آلی تولید میکنند.

اما فرایندهای جهانی شدن به یک مسیر سوق نمی یابند. افزون بر این، آگاهی از خطرهای مشترک در محیطگرایی و حس جدید شهروندی جهانی الهام بخش جنبشهای اجتماعی جدیدی می شود. مبارزه برای احقاق حقوق مدنی و حقوق زنان و کودکان از مرزها می گذرد. این، جهانی شدن از پایین است. دولت ملی در گذشته چارچوبی سرزمینی بر روابط اجتماعی تحمیل کرد که جدا ساختن دولت، ملت، جامعه و مکان را از یکدیگر دشوار ساخت. اکنون همچنانکه افراد و سازمانها

<sup>1.</sup> disembedding

است. [۳۲]

فهمیدهاند که پیوندهای آنها بهشیوههای گوناگون از مرزها فراتر میروند دولت به هم پیوسته نگهداشتن اینها را دشوار می یابد.

اکنون هر مکانی، کموبیش، فضای اجتماعی پیوند با جهانی بزرگ تر است. [۳۰] چنین نیست که افراد به طور کلی کمتر از گذشته به یکدیگر یا به مکان ها وابسته باشند. وابستگی های متقابل به شیوه ای جدید در سراسر جهان رواج یافته اند و مکان ها ممکن است گوناگون و فرسنگ ها از هم جدا باشند. ما به کسانی می اندیشیدیم که محیطی شخصی از افراد، اشیاء و سرزمین به وجود می آورند که پیش از این به یک مکان محدود شده بود. اکنون آن محیط را می توان به مکان های بسیاری، یا حتی به واقعیت مجازی گسترش داد. [۳۱] از این لحاظ، توانایی ما برای سفرکردن کمتر از دسترسی ما به بازنمایی مکان های دور اهمیت دارد. ما همچنانکه در مرکز خرید گشتی می زنیم یا جلوی پردهٔ سینما می آرامیم به جهان گردان فرهنگی تبدیل می شویم.

استقلال فرهنگ انسانشناس قرن نوزدهم، ای. بی. تایلور <sup>۱</sup> در تعریف معروف خود از فرهنگ گفت فرهنگ: کل پیچیدهای است شامل دانش، باورها، هنر، اخلاق، قانون، رسمها و هرگونه توانایی و عادتی که انسبان بهعنوان عضو جامعه کسب کرده

این تعریف چیزی را ناگفته باقی نمیگذارد چون سخن میگوید و چون از تواناییهای کسبشده در آن صحبت میکند، احتمالاً شمامل سیاست، اقتصاد، مذهب و غیره نیز خواهد بود.

با وجود این، تحریف خاصی در این تعریف وجود دارد. این تعریف به یک'کل پیچیده' اشاره دارد، به آنچه 'در جامعه کسب میشود' و بنابراین، بهنظر میرسد که همه چیز در جامعه کسب نمیشود. 'توانایی و عادت' ممکن است در نگاه نخست کاملاً فراگیر به نظر نرسد. بارها از فضای اجتماعی، موقعیت و پایگاه سخن گفته شده است. مسلماً این موقعیتها را افراد اشغال میکنند، اما تواناییها، تسهیلات یا منابع بیشتری وجود ندارد. بنابراین، جامعه و فرهنگ یک چیز نیستند.

انسان شناس دیگری که در نیمهٔ قرن بیستم آثار خود را به نگارش درآورده این تفاوت را بدینگونه مطرح میکند که جامعه 'مجموعهٔ کلی روابط اجتماعی' و فرهنگ 'محتوای آن روابط' است.[۳۳] بنابراین، جامعه همچون ظرفی برای فرهنگ بهنظر میرسد. این تمایز بین شکل و محتوا، که در آن روابط اجتماعی شکل و فرهنگ محتواست، جایگاهی راهبردی در تاریخ جامعه شناسی دارد. در اینجا می توان از مکتب شیکاگو و زیمل یاد کرد که پرنفوذترین نظریه پرداز در آغاز قرن بیستم در زمینهٔ جامعه شناسی حرفه ای بود.

اما شکل و محتوا استعارهای از هندسه یا هنر است و ممکن است گمراه کننده باشد. روابط اجتماعی نیز فراگرفته و در چارچوب های معینی همدایت می شوند. می توان به آسانی گفت که زبان شکل و روابط اجتماعی محتواست. گمراه کننده ترین مسیری که این استعاره در پیش می گیرد گفتن این سخن است که نسبت روابط اجتماعی با فرهنگ باید مانند نسبت ساختار بنا با مصالح آن باشد. آنگاه درمی یابیم که مرزهای یکی، حدود دیگری را تعیین می کنند. این، در واقع، نیروی اید تولوژی دولت ملی است که می کوشد بسته بودن مرزهای خود را به روی بیگانگان تضمین کند و فرهنگ خود را از تأثیر خارجی درامان نگه دارد.

این تأکید زیمل که شکل و محتوا ممکن است مستقل از یکدیگر تغییر کنند پربیراه نبود. وبر نیز بر همین باور بود. او تأکید میکرد که سازمان سرمایه داری ممکن است با باورها و انگیزه های گوناگونی مرتبط باشد. همین اندیشه به علاقهٔ مدیریت معاصر برای درست کردن سازمان فرهنگی اشاره دارد ـ به این معنا که یک سازمان امکانات فرهنگی متفاوتی دارد.

زیمل و وبر بر گوناگونی فرهنگ و فرهنگها و استفادهٔ گسترده از این مفهوم تأکید کردند. محققان بعدی نیز این امر را تأیید کردهاند. در یکی از مطالعات، ۱۶۰ تعریف فَرهنگ از رشته های گوناگون گردآوری شد.[۳۴] جدایی فرهنگ و جامعه و ماهیت عام و کلی مسئلهٔ فرهنگ در میان رشته های گوناگون، رشتهٔ جدیدی را پدید آورده است: رشـتهٔ مطالعات فرهنگی که شباهت ها و پیوندهای بسیاری با جامعهشناسی دارد. بدینسان، مطالعات فرهنگی فرهنگ عامه را به هـمان انـدازهٔ فرهنگ نخبگان درخور مطالعهٔ علمی میداند و از جهتگیری در مورد ارزشهای آنها خودداری میکند.

درحالیکه فرهنگ زمانی دارایی کسانی که تحصیلات ممتازی داشتند تصور میشد، این رشتهٔ جدید به ویژه بر فرهنگ به عنوان چیزی فراگیر در تلویزیون، مد، اکهیهای تجاری، محصولات مصرفی و شیوههای زندگی تأکید می ورزد. بنابراین، بینش و عادتهای گروهی از مردودان مدارس که پل ویلیس <sup>(</sup> در یک شهر صنعتی[۳۵] انگلستان به بررسی آن پرداخت به همان اندازه برای مطالعات فرهنگی مناسب است که موضوعی که جورجینا بورن<sup>۲</sup> انتخاب کرده بود: اینکه چگونه پیشگامان موسیقی دربارهٔ پی ربوله <sup>۳</sup>کار میکنند.[۳۶]

برای عامهٔ مردم تفاوت بین مطالعات فرهنگی و جامعه شناسی ممکن است خیلی مهم به نظر نرسد. اما زمینهٔ این تفاوت پیچیده است و کانون بعضی از مهم ترین بحث ها در تاریخ اندیشهٔ غرب بوده است. از بسیاری جهات، این امر ادامهٔ یک بحث قرن نوزدهمی است که میان ایده آلیست ها و ماتریالیست ها جریان داشت؛ کسانی که استدلال می کردند که اندیشه ها مسیر تاریخ را هدایت می کنند و کسانی که بر اهمیت اساسی نیروهای مادی تأکید می کردند. جامعه شناسی حرفه ای و وبر، که با تأکید بر اندیشه های مادی داین زمینه نقش رهبری داشت، با دادن جایگاهی به اندیشه ها و جهان مادی در شکل دادن به جامعه، این بحث را حل و فصل کرد.

برای پیروان ماتریالیسم تاریخیِ مارکس این امر خود جامعه شناسی را به یک اید تولوژی با بیان منافع طبقاتی تبدیل کرد. رشته های دانشگاهی به روشنی بخشی از فرهنگ نیز بودند. بنابراین در دههٔ شصت این بحث تغییر یافته و مرکز توجه آن رابطهٔ زندگی معنوی با سرمایه داری و اینکه چگونه ممکن است به آن منافع خدمت یا آنها را تضعیف کرد شده است.

در عمل، این تغییر نشانهٔ شکست ماتریالیسم تاریخی بود. ظاهراً این موضوع اهمیت داشت که روشنفکران کدام اندیشهها را رواج میدادند و مارکسیستها از

3. Pierre Boulez

<sup>1.</sup> Paul Willis

<sup>2.</sup> Georgina Born

جسملهٔ پسرشورترین روشنفکران بودند. شرایط پس از دوران استعمار بعد از عقبنشینی دولتهای غربی از اعمال کنترل مستقیم نیز این شناخت را پدید آورد که ملیگراییهای جدید بیشتر از همبستگی بینالمللی بر مبناهای تاریخی، فرهنگی و زبانی استوارند و نه فقط بر پایهٔ مرزهای سرزمینی که دولتهای غربی برجای گذاشته بودند. نسبت دادن مرزهای زبانی به سرمایه در دولتهای جدید امکان پذیر نبود.

در اواخر قرن بیستم ملت، به همان اندازهٔ طبقه، کانون بحث دربارهٔ فرهنگ بوده است. اما این پایهٔ متغیر برای فرهنگ \_ یعنی طبقه یا ملت \_ بهخودی خود بر استقلال خود از هر مجموعهٔ معینی از روابط اجتماعی تأکید میورزد. بنابراین، با این پارادوکس مواجههایم که پرنفوذترین چهرهها در مطالعات فرهنگی، که فرهنگ را بهعنوان موضوعی برای مطالعهٔ مستقل تلقی میکنند، جانشینان مدافع بزرگ ماتریالیسم تاریخی شدهاند. اما هیچکس بهطور جدی این دیدگاه را مطرح نمیکند که اندیشهها اگر نیروهای تاریخی در نظر گرفته شوند بی اهمیت هستند.

بحث اصلی این است که آنها چگونه به وجود می آیند، گسترش می یابند و بر افراد تأثیر می گذارند. از این نظر، مارکسیست ها دقیقاً به این دلیل که در مقابل ادعاهای بیش از حد بلند پروازانهٔ جامعه شناسی ایستادگی کردند، برای دفاع از قضیهٔ مطالعات فرهنگی بهترین موقعیت را داشتند زیرا درست است که جامعه شناسان اهمیت اندیشه ها را تأیید کرده اند اما اغلب جبرگراتر از مارکسیست ها بوده اند و به این دیدگاه گرایش داشته اند که اندیشه ها را جامعه تعیین می کند؛ دیدگاهی که به جامعه شناسی گرایی <sup>۱</sup> معروف است.

اکنون باید از جبرگرایی های گذشته دور شد. تقابل مارکسیسم و جامعه شناسی برخورد اندیشه ها بود، نه منافع طبقاتی، اگر چه سیاست ممکن است باعث شود که چنین به نظر برسد، و در نتیجه، جامعه شناسی در این میان سود برد. مبادله با مطالعات فرهنگی نیز بحث انگیز است زیرا نخستین بار است که رویکردی کلی و نظام مند به این مسئله پرداخته است که دقیقاً چگونه ممکن است اندیشه ها به تشکیل و دگرگونی جامعه منجر شوند.

هیچ جامعهشناسی اکنون نمی تواند اهمیت بازنمایی جامعه و روابط اجتماعی

<sup>1.</sup> sociologism

را از طریق نمادها و نشانه ها نادیده بگیرد. انسان شناسان و فیلسوفان در طول نسل ها به این موضوع تأکید کرده اند. در او ایل قرن بیستم، تورستاین وبلن، جامعه شناس و اقتصاددان، اهمیت ولخرجی یا 'مصرف آشکار' را ــ نه برای استفاده بلکه برای نشان دادن منزلت شخص ذکر کرد. بعدها اندیشهٔ 'نماد منزلت' عادی و پیش پا افتاده شد.

اما این مطالعات فرهنگی جدید تا حد زیادی علاقهٔ جامعه شناختی را دوباره بر فرهنگ مصرفی متمرکز کرده اند. بنابراین، آیا علاقه به مصرف و مد تنها نشان دهندهٔ مد است؟ خیر، در درجهٔ نخست، تغییرات عمیقی در روابط اجتماعی، تغییر پذیری و انعطاف پذیری نحوهٔ عضویت افراد در گروه ها به وجود آمده است. این امر آشکارا توجه را بر نشانه های هویت متمرکز می سازد. در یک جماعت شما با سخن گفتن نمی توانید به همه بگویید که چه کسی هستید. شیوه های دیگری نیز وجود دارد: تی شرت ویژهٔ خاص، گوشواره، ساعت رولکس و غیره. سرمایه داری خود را با مصرف کننده تطبیق داده است و تولید نشانه ها و علایم در کانون تبلیغات تجاری است. دوم، علاقه به نشانه ها ممکن است اخیراً مد شده باشد اما اندیشهٔ علم نشانه ها دست کم به قرن هفدهم برمی گردد که در آن هنگام، فیلسوف معروف، جان لاک<sup>۱</sup> ، آن را علم نشانه ها<sup>۲</sup> نامید.

سرانجام، مطالعات فرهنگی به واقعیت فرهنگ به عنوان حوزهای از زندگی بستگی دارد که در آن افراد مهارت های خود را اعمال میکنند، مسائل فنی را حل میکنند و اندیشه ها را به وجود می آورند. همچنین، این امر به ایجاد شغل در رسانه های همگانی، موزه ها و گالری ها، تبلیغات بازرگانی و جایزه های ادبی، جامعهٔ موسیقی و تئاتر بستگی دارد. همانگونه که ماکس وبر تأکید میکرد، این عوامل مسیر و منطق خاص خود را دارند که در نهایت ممکن است روابط اجتماعی را به گونه ای بنیادی دگرگون سازند.

زمانی بود که احساس میشد جامعهٔ صنعتی سرانجام فراغت بیحد و حصری فراهم خواهد کرد. این خوش بینی جای خود را به پیش بینیهای نومیدکنندهٔ بیکاری انبوه داد. اما به قول چارلز هندی<sup>۳</sup>، دگرگونی اقتصادی و تکنولوژیک ما را بهفراسوی

<sup>1.</sup> John Locke

<sup>3.</sup> Charles Handy

اشتغال میبرد. [۳۷] سرمایهٔ شخصی، و به ویژه فرهنگی فرصتهای حرکت بین کارفرمایان، و همچنین امکانات کار مستقل را افزایش می دهد. اما سرمایهٔ فرهنگی، مانند همهٔ جنبههای فرهنگ، به گروههای رسمی نیز تعلق دارد و ارتباط با آنها مزایای خاص خود را دارد. تصادفی نیست که بسیاری از پزشکان از خانواده های پزشک هستند یا اینکه مردم سعی میکنند بچه هایشان را در 'مناطق خوب' به مدرسه بفرستند.

مسائل بزرگ سیاسی زمان ما به این امر بستگی دارند که فرصتهای آموزشی فردی و در نتیجه فرصتهای کاری تا چه حد مستلزم مدیریت دولتی سرمایه فرهنگی جمعی است. با مطالعهٔ جدی اوضاع در مدرسه و دانشگاه از آیندهنگری جمعی برای اشتغال افراد استفاده میکنیم. فرهنگ گروهها بر پایهٔ تسهیلات و نهادهایی مانند کامپیوتر، کتاب، مدرسه و دانشگاه استوار است که اغلب در مالکیت دولت هستند. سیاست آموزش و پرورش، و نه سیاست محل کار، عرصهٔ ستیزهٔ اجتماعی در جامعهای شدهٔ است که به فراسوی اشتغال مینگرد.

## اشخاص و خدا

دلیل اینکه اشخاص را در فصلی دربارهٔ نهادهای اجتماعی بررسی میکنیم این است که نظم نهادی وابسته به آنهاست و آنها تا اندازهای ساختهای آن نظم هستند. به سخن دیگر، 'شخص' یک نهاد است. در نظم قانونی مدرن مسئولیت به اشخاص عاقل نسبت داده می شود و انبوهی از انتظارات رفتاری در قانون تعبیه شده است، از رانندگی با دقت و توجه لازم گرفته تا استفاده از نیروی عقل در دفاع از خود، صرفنظر از همهٔ ممنوعیتهای آشکار قتل، تجاوز و دزدی.

افزون بر آن، حقوقی نیز وجود دارند مانند رأی دادن، حرکت آزادانه، آزادی بیان، بهر مندی از تسهیلات عمومی که گمان می رود متضمن مزایای مدنی باشند؛ مسئولیت ها و وظایفی مانند گزارش کردن جرائم، عضویت در هیئت های منصفه، فرستادن کودکان به مدرسه، اطلاع دادن بیماری های معین و پرداخت مالیات. بنابراین، به آسانی مشهود است که دولت، و به ویژه قانون، انواع معینی از رفتارها را ممنوع می کند و فرصت هایی دربارهٔ آنچه مردم می توانند از یکدیگر انتظار داشته باشند به وجود می آورد. اما همانگونه که در مورد همهٔ نهادها مشاهده می شود این امر تنها آنچه را که جامعه بـهوجود مـیآورد مـتبلور مـیسازد و سـرانـجام، حس مسئولیت پدید میآورد.

شیوهٔ جامعه در ایجاد افسراد موضوعی است که در آن روانشناسی و جامعه شناسی با یکدیگر همداستان می شوند. در نظر عموم، نظریهٔ سرکوب جنسی، گناه و روانرنجوری زیگموند فروید <sup>۱</sup> احتمالاً از همه مشهورتر است. [۳۸] فرض اساسی این نظریه کنش متقابل اعضای خانواده است. اما در جامعه شناسی، هربرت مید<sup>۲</sup> به خاطر تبیین رشد و تکامل «خود»<sup>۳</sup>، توانایی گفتن 'من ' دربارهٔ 'خودم' در نتیجهٔ کنش متقابل با دیگران مهم<sup>۴</sup>، که سرانجام به عنوان وجدان تعمیم یافته می شود، معروف تر است. [۳۹]

از آن پس، مهمترین نظریه ها نظریه هایی بوده اند که بر جنبهٔ سیاسی شکلگیری خود تأکید ورزیده اند. الیاس در تبیین خود از پیدایش و توسعهٔ دولت غربی، دگرگونی تاریخی در الگوهای رفتار میان فردی را به تملک انحصار خشونت توسط دولت نسبت داده است.[۴۰] فوکو استدلال کرده است که تمایل جنسی، در واقع، از طریق آنچه که قدرت و انضباط ممنوع می سازد و در خودداری از اجازه دادن به جست وجوی آزادانهٔ لذات بدنی ایجاد می شود.[۴۱]

بنابراین، تنها فرد نیست که بهصورت نهاد درمی آید؛ بدن نیز بهعنوان جایگاه سلامت، تندرستی، ظاهر فیزیکی و شیوهٔ رفتار متناسب با الزامات قدرت شکل میگیرد. جامعه شناسی بدن یکی از حوزه های به دقت پژو هش شدهٔ جامعه شناسی امروز است که تا اندازهٔ زیادی از کار فوکو مایه گرفته است. در عین حال، تجربیات بدن، به ویژه رویدادهای حیاتی تولد، از دواج و مرگ در هر جامعه ای در کانون توجه نهادهایی هستند که در غرب به عنوان مذهب شناخته می شوند. مذهب برای رویدادهای حیاتی معنا می یابد و در عین حال، بعضی از انواع روابط اجتماعی را مقدس می سازد.

مطالعهٔ جامعه شناختی همانقدر مذهب را توجیه میکند که جامعه شناسی پزشکی هپاتیت را. اما جامعه شناسی دین دربارهٔ رخداد گفتنی زیاد دارد؛ چرا افراد به

1. Sigmund Freud

G. Herbert Mead
 significant others

3. Self

گرو،های مذهبی می پیوندند یا این گرو،ها را ترک می گویند؛ فرایندهای دگرگونی شکل گیری کلیساها، فرقه ها و مذاهب چگونه است و آنها چگونه سازمان می یابند؛ چگونه رهبران مذهبی، کشیشان و پیامبران پیروان خود را کنترل می کنند؛ و چگونه مذهب از طریق جامعه بر حوزه های دیگر زندگی اثر می گذارد. اعتقادهای اساسی منطق خاص خود را دارند که باز هم مانند همهٔ حوزه های نهادی از طریق روابط اجتماعی \_ اما تا اندازه ای مستقل از آنها و اعتقادهای دیگر \_ حفظ می شود. اعتقاد به خدا از همهٔ اعتقادها تزلزل پذیرتر است و ممکن است با هر مجموعه ای از روابط اجتماعی و نه مجموعهٔ خاصی از این روابط ترکیب شود و در هر حوزهٔ نهادی القا گردد.

کاهش اعتقاد به خدا مدت ها شاخص اصلی پیشروی مدرنیزاسیون در نظر گرفته می شد. اعتقاد به علم، دموکراسی پارلمانی، شهرنشینی، صنعتی شدن و هر چیز دیگری در فرایندی ظاهراً بی وقفه و مداوم ناچار می بایست شامل سکولاریزه کردن نیز باشد. اما احتمالاً نقطة اوج این تفکر بسیار پیش تر در ۱۸۸۲، در اوج بحث و جدل بر سر تکامل بود، هنگامی که فردریش نیچهٔ آلمانی با اعلام اینکه خدا مرده است یک نسل را تکان داد. [۴۲]

از دههٔ هفتاد به بعد، خدا از عقبنشینی خودداری کرده است. در مدرن ترین کشورها، یعنی ایالات متحد امریکا، اکثر مردم به خدا اعتقاد دارند و به کلیسا میروند. افزون بر این، در دورهای که پستماتریالیست نامیده شده است، توسل به ارزشهای انتزاعی در مبارزه با بیماری، گرسنگی و فقر بارها از نیرومندترین حمایت منابع مذهبی برخوردار شده است. مسئلهٔ حساس سقط جنین موضوع اصلی تضاد بین ارزشهای مذهبی و سکولار است، و حتی در این حالت سازش هم رخ داده است. حکومت بنگلادش نظر موافق رهبران مذهبی و امامان را برای مبارزه با افزایش جمعیت به دست آورده است.

جامعه شناسان از دیدگاه رشتهٔ تخصصی خودشان نیازی به اعلام اینکه خدا وجود دارد یا نه ندارند، همانگونه که لازم نیست دربارهٔ کوازارها ۲ یا بیماری جنون گاوی اظهار عقیده بکنند. این شیوهٔ انتقال اعتقاد توسط جامعه مورد توجه آنهاست.

<sup>1.</sup> Frichrich Nietzche

از سوی دیگر، در مواردی که گروهها در مورد اعتقاد اختلاف دارند جامعه شناسان ممکن است ناچار باشند نقاط مورد اختلاف آنها را مشخص سازند تا به تحلیل جامعه شناختی و ارزیابی اهمیت اعتقادی خاص برای دو دستگی و نفاق بپردازند.

مطالعهٔ جزماندیشی، چنددستگی و تفرقه و بدعتگذاری در مذهب نشان می دهد که اعتقاد ممکن است به کانون تشکیل گروه برای هر حوزهٔ زندگی، از جمله سیاست و علم، تبدیل شود. شور و هیجان و نزاعهای فعالان دفاع از حقوق حیوانات، گروههای تروتسکیت و مجاهدان ممکن است در ارتباط با تصور خدا باشد یا نباشد، اما به خوبی نشان می دهد که واقعیت برای یک گروه و واقعیت گروه ممکن است باعث اثبات حقانیت یک موضوع گردد. تنها از آن و که جامعه شناسان بدین سان ناچارند با همدلی مواضع مؤمنان 'حقیقی' و 'دروغین' را بررسی کنند، تقریباً مجبورند به دیدگاهی دربارهٔ منطق مواضعشان برسند. و این تضاد بین فرهنگها هستند که از دیدگاهی عام در خارج از خود به قضاوت دربارهٔ خود می پردازند.

در زمانی که در غرب بین مذهب و علم چند دستگی وجود داشت و جامعه شناسی از علم طرفداری کرد به نظر می رسید که وظیفهٔ جامعه شناسی کشف منابع نادرست اجتماعی بود. یکی از جنبه های دگرگونیی که پست مدرن نامیده می شود این است که علم و مذهب از تقابل به تبانی و هم دستی در زمینهٔ اذعان به ناتوانی شان در حل رازهای بزرگ، مسائل بسیار بزرگ یا کوچک، ابدیت یا منشأ عالم و نیز در پذیرش اعتقاد به 'چیزی' به عنوان و اقعیت زندگی رسیده اند.

اگر در زندگی عادی روزمره این حالت به خدا تعبیر شود جامعه شناس آخرین کسی است که می تواند آن را به عنوان موضوعی بی پایه رد کند زیرا گرایش نظریهٔ جامعه شناختی معاصر این است که جامعه بی اساس پنداشته شود، و ایمنی هستی شناختی مبتنی بر اعتماد و اعتقاد در نظر گرفته شود. در مطالعهٔ جدی تجربهٔ رازورزانه و عرفانی، جامعه شناس مانند هر کس دیگری، ممکن است که کارش به تجربهٔ عرفان و صوفی گری بکشد.

به این دلیل است که من خدا را در حوزهٔ زندگی اشخاص و نه دولت، کار، محیط یا فرهنگ جای میدهم. شباهتهای تجربهٔ بدن بهعنوان «خود» که شخص و تجربهٔ جهان را بهعنوان واقعیتی که گویای وجود خداست آشکار میسازد آنقدر زیاد است که نشان ميدهد در سراسر جهان تجربيات فرهنگي بسيار متفاوت به تصور خدا ميانجامند.

فراسوی نهادگرایی

سرانجام، ما در موقعیتی قرار گرفته ایم که می توانیم پرسشی را که در آغاز این فصل مطرح کردیم دوباره مطرح کنیم: اینکه آیا قلمرو مشخصی برای جامعه وجود دارد یا اینکه جامعه شناسی اساس همهٔ قلمروهای زندگی است؟ از یک جنبه، همهٔ نهادها اجتماعی هستند. انتشار شیوههای عمل ماهرانه که تا اندازه ای کنترل مشترک بر آنها وجود دارد و گسترده هستند بدون اینکه بر جامعه و شبکهٔ پیچیدهٔ روابط اجتماعی استوار باشند امکان پذیر نیست. به این مفهوم، اگر همهٔ نهادها اجتماعی هستند نیازی نیست از «نهادهای اجتماعی» سخن بگوییم.

در عین حال، همانگونه که گفتیم، شیوههای عمل و مهارتهای متخصصان از طریق درگیری فعال افراد با جهانی که خود آن را نساختهاند یا، اگر ساختهاند، نمی توانند آن راکاملاًکنترل یا درککنند به وجود می آید یا از بین می رود. این مطلب در مورد اقتصاد، حمل ونقل دریایی یا سفرفضایی، ورزش یا پزشکی، آموزش، مذهب یا قانون نیز درست است.

دولت، کار، محیط، فرهنگ و خود شخص قلمروهایی از زندگی هستند که در آنها نهادها در جریان درگیری انسانها با واقعیت به وجود می آیند. روابط اجتماعی پایهٔ همهٔ این درگیری ها هستند، اما در سراسر این کتاب تأکید شده است که جامعه را با هیچ قلمروی دیگری نمی توان مقایسه کرد و جامعه بخشی از واقعیت است. در این مورد باید نهادهایی نیز برای جامعه وجود داشته باشد همانگونه که برای دولت و قلمروهای دیگر زندگی وجود دارد.

بنابراین، نهادهایی مشخصاً برای روابط اجتماعی وجود دارند. آشکارترین این نهادها خانواده است که در همه جا، درگذشته و اکنون، به شکلهای گوناگون، یافت میشود. خانواده قدیمی تر از دولت ملی است. در جهان معاصر دولتها میکوشند از طریق قانون ازدواج به این نهاد شکل بدهند، اما مردم نیز دربارهٔ اینکه ازدواج باید چگونه باشد و زندگی مشترک خارج از ازدواج چگونه است ابراز عقیده میکنند. دولت ناچار است خود را با دگرگونی اجتماعی وفق دهد.

در مورد قانون ازدواج روشن است که دولت میکوشد آنچه را که در هر صورت

از روابط اجتماعی انسان پدید می آید تدوین کند. همهٔ روابط اجتماعی از طریق قانون شکل نمی گیرند. دوستی نهادی همیشگی و همهجایی است که به هیچ روی در قانون در جوامع مدرن تنظیم نمی شود. از سوی دیگر، دوستان ممکن است قراردادی با یکدیگر ببندند که قانون آن را به رسمیت می شناسد. این شناخت پایهٔ نهادها در واقعیتهای روابط اجتماعی به روابط اجتماعی درجهٔ اول محدود نمی شود. حتی ملیت، که دولت ملی می کوشد آن را اساس عضویتش قرار دهد، از پیوند شخص و ملت پدید می آید که در آخرین و هله، 'پیوند مؤثر'ی است که قانون آن را به رسمیت می شناسد. [۴۳] همین گونه است حق تابعیت برای سازمان ملل متحد که یکی از حقوق بشر است، چیزی که قانون آن را به رسمیت می شناسد نه اینکه آن را به وجود آورد. حقوق بشر نوعی رابطه است که ما با انسانها داریم؛ به سخن دیگر رابطهٔ اجتماعی درجهٔ سوم است.

تثبیت روابط اجتماعی از طریق نهادها ویژگی عام جامعه است. اما نظریهای که بیان میکند هدف نهادها تثبیت جامعه است وسیله را با هدف اشتباه میگیرد. نظمی که از شیوههای عمل نهادی شده پدید می آید متضمن درگیری جمعی فعالانه با جهان است.

نظریه های نهادگرایانه که بر کارکردهای تثبیت قوانین برای جامعه تأکید می ورزند آشکارا به سود کسانی هستند که نهادها را کنترل میکنند. اما در عین حال، ثبات نهادی برای هر کسی که می خواهد در کار خود پیشرفت کند سودمند است. به این میزان، نهادگرایی جدید در اقتصاد نوعی پیشرفت است زیرا بر کارکردهای توانمندساز نهادها تأکید می ورزد.

در عین حال، تا زمانی که تشخیص ندهیم پیشرفت در کار و شغل همیشه بهمعنای کاوش در فراسوی جریانهای استاندارد و عادی است و به سخن دیگر، فعالیت در جهان است نه فقط تمرین، نمی توانیم به چالش پی در پی با نهادها که نشانهٔ تلاش صادقانهٔ انسان است بپر دازیم. اقتصاددان معروف، الیور ویلیامسن<sup>۱</sup>، نشان داده است که تر تیبات نهادی گوناگون پیامدهای مهمی برای عملکرد سازمانها دارند.[۴۴] آن تر تیبات منبع انطباقی هستند که جامعه هنگام تغییر تعادل میان فرد و فعالیت جمعی در اختیار دارد. با وجود این، تنها منفعت اقتصادی نیست که با فعالیت انسانی در معرض خطر قرار میگیرد. نهادهایی که روابط اجتماعی کار را تنظیم میکنند، به قول مارکس در برابر نیروهای مولدی که آزاد میکنند آسیب پذیرند، اما دلیلی وجود ندارد که فکر کنیم آنها صرفاً با در نظر داشتن هدفهای اقتصادی دوباره شکل خواهند گرفت. در واقع، دلایل بسیاری وجود دارد که فرهنگ و محیط، حوزههایی که امروزه دولت در آن روابط اجتماعی را کمتر از نهادهای دیگر محدود میکند، به نیروهای بیش از پیش قدرت مندی در شکل دادن به نهادهای قرن آینده تبدیل خواهند شد.

سرانجام، مدافعان نهادها باید بدانند که تقسیم بخشهای فعالیت که آنها را نهاد مینامند – مانند آموزش و پرورش، پزشکی، ورزش، سوداگری، تکنولوژی، علم و غیره – صرفاً نتیجهٔ جاری انطباق انسان با جهان و محیطی است که ما تا اندازهای آنها را ساختهایم. مرز بین این بخشها مدام تغییر میکند، مثلاً، تکنولوژی اطلاعات حوزهٔ جدیدی است که حوزههای دیگر را درمینوردد و متضمن دگرگونی نهادی گستردهای است. تغییراتی که از همه دردناکتر است نه پذیرش ماشینهای جدید یا کسب مهارتهای تازه، بلکه بازسازی روابط اجتماعی است، و در اینجاست که باید از آرمانها و دانش خود دربارهٔ اینکه تا چه اندازه ممکن است آنها را تحقق بخشیم سو دجوییم. ما نیازمند علم نهادها و همچنین آرمانهایی برای آنها و علم به آنها هستیم.

فصل ينجم

جامعه در أينده

**آیندههای باز** جامعهٔ جهل افراد واقع بین در عصر مدرن خوش بین بودند زیرا احساس می کردند می توانند جهان را به سوی هدف های دلخواه خود هدایت کنند. در رؤیای امریکایی تمام مردم کشور از این ایمان به خودشان و آینده بهره مند بودند. همان گونه که یک مهاجر نکته سنج آلمانی دربارهٔ امریکایی ها گفته است: 'نه نژاد و نه سنت و نه حتی گذشتهٔ واقعی او را به هم میهنانشن پیوند نمی دهد، بلکه در واقع آینده ای که آنها با هـمدیگر آن را می سازند آنها را به هم پیوند می دهد. (۱]

در اروپا حتی سوسیالیستهای پیش از مارکس نیز در این اعتماد سهیم بودند. هنگامی که رابرت آون<sup>۱</sup> (۱۷۷۱–۱۸۵۸) ـ یکی از بنیانگذاران سوسیالیسم در نیمهٔ قرن نوزدهم ـ شرحی از زندگانی خود نوشت، مانند بسیاری احساس میکرد که حدی برای رشد وجود ندارد. برای او توسعه همیشه دوام پذیر بود. انسانها وسیلهٔ ایجاد هماهنگی با طبیعت را داشتند 'و برای افزایش آنها هیچ حدی نمی توان تعیین کرد ... وسایل خوشبختی بشر پایانناپذیر است. ۲]

روشنفکران اروپایی پس از مارکس کمتر خوشبین بودند. نومیدی مارکس دربارهٔ بیگانگی انسان و تشدید مبارزهٔ طبقاتی ممکن است افراطی باشد اما غیرعادی نبود. در جناح راست طیف سیاسی بدبینی مشابهی دربارهٔ از دست رفتن اجتماع محلی و خردستیزی توده وجود دارد. ماکسوبر عقلانیشدن جهان را همچون فُرایندی می دید که در آن ما دربارهٔ شرایط زندگی روزمرهمان چیزی نميدانيم: 'وحشي بسيار بيشتر از ما دربارهٔ ابزارهايش ميداند'.[۳]

در جامعهای زندگی میکنیم که برخی آن را 'جامعهٔ دانش' نامیدهاند، [۴] اما این مسئله جهل را از میان نمی برد. [۵] به سخن دیگر، این تنها بدان معناست که جهل ما بعداً آشکار می شود. ما اغلب از گسترش مرزهای دانش سخن می گوییم، اما با به کارگیری این استعارهٔ جغرافیایی، خواهیم دید که سمت دیگر این مرز جمهل و نادانی است. بنابراین، همچنانکه دانش گسترش می یابد، مرز دانش و جمهل نیز طولانی تر می شود.

در هر حوزهای از دانش مثالهایی از این دست یافته می شود. ما 'حفرههای سیاه' را در فضاکشف میکنیم، یعنی دانش جدید؛ نمی دانیم آنها چگونه به وجود می آیند، و این یعنی جهل جدید: برای بیماری ها واکسن پیدا میکنیم، دانش جدید؛ اما نمی دانیم چگونه ویروس های جدیدی پیدا می شوند که بر واکسن ها غلبه میکنند، جهل جدید؛ کامپیوتر را اختراع میکنیم، فرصت های جدید؛ ویروس کامپیوتری هزاره را به وجود می آوریم، تهدید جدید.

ما در این جامعهٔ جهل جدید با خطرهایی روبهرو شدهایم که از نتایج ایمان کورکورانهٔ پیشین ما به علم کاربردی است. فرسایش خاک، آلودگی، از میان رفتن انواع حیوانی و گرمایش جهانی عوارض جنبی کوشش های ما هستند که به گفتهٔ اولیخ بک نشان می دهد که ما پیش از آنکه براساس نابرابری های ثروت جدا شده باشیم با قرار گرفتن در معرض ریسک جدا می شویم.[۶]

تنها در زمینهٔ توانایی کنترل طبیعت برای مقاصد انسانی نیست که ما اعتقادمان را از دست داده ایم. جامعه شناسان از رابرت مرتن<sup>۱</sup> به بعد نیز بر نتایج پیش بینی نشدهٔ کوشش های ما برای سازمان دهی جامعه تأکید کرده اند. [۷] انسان ها به عنوان یک عامل واحد با هم کار نمی کنند، و هیچ راهی وجود ندارد که بتوانیم نتایج تمام فعالیت های انسان ها را با همدیگر پیش بینی کنیم. حتی اگر این کار ممکن بود باز هم ناچار بودیم جایی برای عملکرده ای ناشناختهٔ جهان غیرانسانی در نظر بگیریم. عمق جهل ما، نه فقط جهل من و شما بلکه جهل هر دانشمندی هر چند برجسته، یکی از شرایط اساسی وجود انسانی و در نتیجه، وجود جامعه و خود جامعه شناسی است. ما در دورهٔ خود ایمان جسورانه به مدرنیته راکه می تواند جهان راکنترل کند از دست دادهایم. مرزهای شناخته شدهٔ جامعه فضای بسیار محدودی در جهان برای این امر فراهم میکنند.

جامعه کمتر از نوع انسان است، و آن خودکمتر از زندگی و آفرینش است. جامعه ناچار است برای جلب توجه ما با قلمروهای زندگی که خارج از کنترل آن است مانند اقتصاد، مذهب و فرهنگ رقابت کند و حتی نمی تواند مردم راکنترل کند. اما جامعه، بهنوبهٔ خود، در برابر کنترل مقاومت میکند و به اندازهٔ هر قلمرو دیگری از زندگی نیازمند دانش از کسانی است که ادعا میکنند به آن علاقه مندند.

## هيولاهاي كنترل

ما از اندیشه های اساسی مدرنیتهٔ پیشین به اندازهٔ کافی فاصله داریم که بتوانیم اندیشه پیشرفت مهارنشدنی انسان را ساده اندیشی بدانیم و آن را رد کنیم. اما این تنها اندیشه در کنه مدرنیته نبود. اندیشهٔ دیگر این باور عمومی بود که تاریخ دربارهٔ تکامل جامعه است. در عصر مدرن پیشین برای بسیاری، از جمله سوسیالیست های پیشین آیندهٔ جامعه با آینده به طور کلی یکسان بود. برنامه ریزی برای آینده، در درجهٔ نخست، به معنای تجدید سازمان جامعه، تغییر روابط طبقات، یا الغای آنها به طور کلی، ایجاد اجتماع های کوچک آرمانی، تأمین برابری کامل بین زن و مرد، یا برپایی اجتماع جهانی ملت ها بود.

آرمانگرایی اغلب به معنای تصور پیدایش جامعه ای جدید بود. اما این تنها یک جنبهٔ آیندهٔ ماست. ما می توانیم زندگی شکوفایی داشته باشیم و برای این کار باید علایق خود را به سمت و سوی دیگری هدایت کنیم. آرمان های دیگری مانند عشق، خرد یا خلاقیت نیز وجود دارند. اگر چه آنها هرگز مگر در جامعه و از طریق جامعه نمی توانند تحقق یابند و ممکن است نسبت به انواع گوناگون روابط اجتماعی کاملاً بی طرف باشند، و این دیدگاهی است که کشیشان، هنرمندان یا دانشمندان اغلب آن را اتخاذ کر دهاند.

مشکل کسانی که اغلب مهندسان اجتماعی نامیده شدهاند این است که چیزهای بیشتری گذشته از، افزون بر، یا بهرغم طرحهای آنها برای جامعهٔ آینده رخ میدهد. تاریخ، گذشته، حال و آینده، بسیار بیشتر از داستان تغییرات در سازمان جامعه است. رشد جمعیت، رسانه های جدید ارتباطی، خودکار شدن، قدرت هسته ای، مهندسی بیولوژیک، مذاهب عصر جدید و مصرفگرایی متضمن تغییراتی در شیوه های زندگی است که اغلب مستقل از انواع خاص جامعه است. اما به همین ترتیب آنها ممکن است بر روابط اجتماعی نیز تأثیر بگذارند و به همان اندازه محصول این روابط باشند. بسیاری از این ویژگی ها به ناایمنی و نامعلومی آینده کمک میکنند، دقیقاً از آن رو که ممکن است فرض هایی راکه جامعه در گذشته بر آنها استوار بوده است تغییر می دهند.

در قرن بیستم مشخص شد که کارکردهای فنی و الگوهای فرهنگی از مرزها میگذرند و به جوامع گوناگون، صرفنظر از ترکیب آنها، حمله کنند. اتحادیهٔ کارگری، فروشگاههای بزرگ و گروههای حمایت از قربانیان همه از تکنولوژی اطلاعات استفاده میکنند. زن و شوهرها در جوامع سوسیالیست و لیبرال هر یک روشهای پیشگیری از بارداری را برمیگزینند. مسیحیان و مسلمانان غذاهای آماده میخرند. حمل ونقل هوایی در سراسر جهان جریان دارد.

گاهی این تغییرات صرفاً در کنار همدیگر گذاشته و 'دگرگونی اجتماعی' نامیده میشوند. اما یک لحظه اندیشیدن باید کافی باشد اما برای پی بردن به اینکه وقتی دربارهٔ تغییرات در زندگی مردم بحث میکنیم مراد ما چیزی بسیار بیشتر از تغییرات جامعه است یا اینکه چگونه روابط اجتماعی ما سازمان داده میشوند. اینها تغییراتی در شیوهٔ تجربهٔ ما از جهان، 'جهان زندگی' و قلمروهای آن است که جامعه تنها یکی از جنبههای آن است.

از آنجا که آنچه ما انجام میدهیم از درگیر شدن در روابط اجتماعی بسیار فراتر میرود، و از آنجا که بهطور جمعی تلاش های ما به چیزی بسیار بیشتر از حفظ یا تغییر جامعه منجر می شود، جهان ما بسیار گسترده تر و بازتر از هر چیزی است که بتوان آن را در طرحی برای یک جامعهٔ جدید به تصور درآورد.

طرحسازان اغلب باکوشش برای کنتول هر چیزی در عمل این امر را شناختهاند. جامعهشناسانِ نابردبارتر و جزمی تر مانند اگوست کنت، که مدعی بود می کوشد دانش را کامل کند، همراه با سوسیالیستهای تمامیتخواه دریافتند که اندیشهها و محصولات می توانند نیروهایی را آزاد سازند که هر نظم اجتماعی خاصی را در بهترین حالت نادیده بگیرد و در بدترین حالت آن را از هم بپاشد. بارها سازندگان جامعه در آینده ۱۷۵

جامعهٔ آینده کوشیدهاند اندیشهها را مهار کنند اما همیشه در نهایت این کـوششها بی ثمر بوده است. آنها بهرام کردن جهان طبیعی و به کار گرفتن آن نیز برای استفادهٔ انسانها امید بستهاند. اما همیشه ناامید شدهاند.

این رؤیاپردازان میکوشند تاریخ، یا سرگذشت نوع بشر در جهان را، تابع جامعه سازند. در واقع آنها تاریخ را سرگذشت جامعه در نظر میگیرند، که به کمال جامعه میانجامد. اکنون می توان مشاهده کرد که این طرح محکوم به شکست است. آینده باز است حتی هنگامی که جامعه بسته باشد.

## تبیین دگرگونی از سرگذراندن حال

علاقهٔ انسان به جامعه بسیار معقول است و نه صرفاً از سر کنجکاوی. از آنجا که جامعه حامل همهٔ فعالیتهای انسانی است باید بدانیم که در رابطه با آن در کجا قرار گرفته ایم تا بتوانیم به زندگی خود ادامه دهیم. اما پیام این کتاب این است که جامعه هم چشم اندازی زنگارنگ و هم وسیله ای انعطاف ناپذیر است که پیوسته با بادهای تغییر و دگرگونی به لرزه درمی آید. بیشتر ایسن تعییرات ناشی از نتایج برنامه ریزی نشدهٔ کنش انسانی در جهانی است که آن را نساخته ایم و در آن جامعه عنصری هسته ای و اسامی است.

کوشش برای دست یافتن به این هستهٔ فرّار و پیچیده بدون تحریف کردن آن دشوار و پرزحمت و مستلزم مشاهدهٔ بردبارانه و تلاش کاملاً هدایت شده است. در عین حال، نوع نظریهای که ما میخواهیم فرق میکند. تغییر در روابط اجتماعی درجهٔ اول، در خانواده ها بسیار متفاوت از تغییر در روابط درجهٔ سوم در حقوق بشر است. در عین حال، از یکدیگر جدا نیستند و درک ارتباطات و پیوندهای آنها مهم است. بدین سان، مجموعهٔ تغییرات در خانواده ها را می توان برای تعیین رشد جمعیت جهان اندازه گیری کرد. در واقع، زنجیره ای وجود دارد که بچه دار شدن را با آیندهٔ جامعه پیوند می دهد.

جمعیت جهان و خانواده بهترین مثال کاربرد موفقیت آمیز نظریه های به هم پیوسته ای است که هم در مورد جهان مصداق دارد و هم در زندگی شخصی. دانشمندان اجتماعی چندین دهه داو طلبانه با سازمان ملل متحد و سازمان های ملی همکاری کردهاند تا برنامهای تدوین کنند که رشد جمعیت جهان را مهار سازد. چندین دهه تحقیق نشان داده است که جمعیت در غرب در دورهٔ انتقال جمعیتی در اواخر قرن نوزدهم هنگامی که مرگومیر کم و باروری زیاد بود، از حالتی که هر دو زیاد بودند به مرحلهای رسید که هر دو در سطح پایینی تشبیت شدند. مورخان، دانشمندان اجتماعی و جمعیت شناسان توانسته اند مجموعهٔ عواملی را که در کاهش میزان موالید بیش از بقیه مهم بودند، از جمله اشتغال و برابری زنان و هزینهٔ زیاد کودکان، تشخیص دهند.

اما انتقال جمعیتی فرایندی بود که چندین دهه طول کشیده بود و غرب نگران بود که جمعیت در بقیهٔ جهان نسبت به منابع موجود جهان رشد بیش از اندازه سریعی داشته باشد. در نتیجه، از دههٔ هفتاد برنامه هایی برای محدود کردن جمعیت در یک مبارزهٔ هماهنگ جهانی آغاز شد. پس از آغازی نادرست با این تصور که آموزش و پیشگیری از بارداری چارهٔ کار خواهد بود، این سیاست ها بر ارتقای حقوق زنان، سلامت و بهداشت و استقلال اقتصادی متمرکز شده اند و در نتیجه، رشد جمعیت جهان سریع تر از آنچه در غیر این صورت انتظار می فت، کند شده است و احتمال دارد در حدود دو برابر میزان کنونی یعنی حدود شش میلیارد در نیمهٔ نخست قرن بیست و یکم تثبیت شود. این میزان از دیدگاه های بسیاری، از جمله نگرانی ما برای محیط زیست، چندان سریع نیست، اما دست کم اکنون رشد کنترل نشده در آیندهٔ نامحدود را پیش بینی نمی کنیم.

نه همهٔ کشورها همکاری کردهاند و نه همهٔ سازمانها. چین بهشیوهٔ خود به سیاست تک فرزندی و روش کنترل مرکزی و برنامهریزی جمعیت خود همچنان ادامه داد. کلیسای کاتولیک رم در برابر هرگونه کوشش برای محدود کردن بُعد خانواده مگر از طریق امساک جنسی مقاومت کرده است. بحث و جدل شدیدی در این زمینه در سراسر این دوره همچنان ادامه داشته است. اما روی همرفته، واقعیت این است که این سیاست جهانی برای زندگی مردم در سراسر جهان اثری مشخص داشته است.

این سیاست چیزهای بسیاری را دربارهٔ نظریه در جهانی در حال دگرگونی به ما نشان میدهد. نخست ما به بینشی دورنگر و گسترده برای گذشته و آینده، همراه با تمرکز دقیق بر رفتار فردی در چارچوب روابط اجتماعی نخستین، دومین و سومین جامعه در آینده ۱۷۷

و در همهٔ قلمروهای زندگی نیاز داریم. بنابراین، در تعیین آنچه که باید در حال حاضر انجام دهیم، از نظر سیاست عمومی و مقاصد خصوصی، هم به تاریخ نیاز داریم و هم به علوم اجتماعی.

این نشان می دهد که دیدگاههای زمانی برای درک جامعه چقدر مهم هستند. می توانیم سه دیدگاه اصلی را تشخیص بدهیم. نخست، می توانیم به جامعهٔ انسانی از لحاظ مسائل وضعیت انسانی که در همهٔ زمانها و مکانها تکرار می شوند بنگریم. همیشه ناچار بوده ایم با مسئلهٔ تولد و مرگ، روابط مردان، زنان و کودکان، محیط طبیعی، تغذیه، بیماری، کار، آموزش و پرورش، ستیزه و تضاد و رفتار انحرافی دست و پنجه نرم کنیم. این مسائل عام هستند و در زمانها و مکانهای مختلف به گونه ای متفاوت بیان می شوند و پاسخهای آنها بسیار متفاوت است، اما همیشه متضمن جامعه هستند و نه صرفاً افراد. اغلب عام بودن این مسائل و دامنهٔ محدود راه حل های موجود برای آنها جامعه شناسان را تشویق کرده است دربارهٔ آنها به عنوان نظام اجتماعی' مطالبی بئویسند.

دوم، واضح است که ترتیبات خاص اجتماعی خاص طول عمر بسیار متغیری دارند. پاسخهای ویژه به مسائل عام در زمان و مکان تغییر میکند و جامعه شناسی بیشتر به ثبت و تبیین این پدیده های گذرا می پردازد. حدود ۲۰۰۰ سال (تا ۱۹۱۱) چینی ها فکر میکردند نظم اجتماعی به امپراتور بستگی دارد. در غرب زمانی تصور می شد که دولت رفاه به طور نامحدود در آنجا باقی می ماند و این اندی شه اکنون به گونه ای بنیادی به رویارویی فراخوانده شده است – تا اندازه ای از آن رو که جوامعی مانند چین این مسئله را ندارند. این زمان های متفاوت در فرهنگهای متنوع گونهٔ دیگری از نوشته ها را که در نقطهٔ مقابل تأکید بر نظام هزار دارند تشویق میکند. در واقع، این پدیده ها به صورت پدیده های زودگذر در می آیند.

سوم، می توان تغییرات اجتماعی فزاینده ای را که ریشه های آنها به گذشتهٔ دور می رسد و راه بازگشتی برای انسان باقی نمی گذارند تشخیص داد. به نظر می رسد رشد علم و تکنولوژی و وابستگی انسان به آنها، جمعیت جهان، محصور کردن اراضی و اندازه و مقیاس سازمان دهی انسانی تأثیر عمیقی بر محیط داشته باشد و اساس پاسخ به مسائل عام را تغییر دهد حتی اگر سعی کنیم به شیوهٔ سادهٔ زندگی، نزدیک به طبیعت، بازگردیم، بقیهٔ جامعه از هر سو به خروش در می آید. این برگشتناپذیری باعث شده است بسیاری دربارهٔ توسعه بیندیشند، زیرا توسعه شکلی از رشد است که حالت معکوس ندارد، اگر چه می توان آن را از حرکت باز داشت یا به آن پایان داد.

اینها سه زمینهٔ اساسی مسائل در تبیینهای جامعه شناختی هستند که هر یک به اندازهٔ دیگری مهم است و هر یک برای درک جامعه اهمیت حیاتی دارد. اما تأکید بیش از حد بر یکی از آنها و نادیده گرفتن دو زمینهٔ دیگر به دیدگاه تحریف شدهای از جامعه منحصر خواهد شد. واژههای خطر که باید از این لحاظ مورد توجه باشند عبارتند از 'نظام'، 'پدیدهها' و 'توسعه'. طبق نظریهٔ عمومی جامعه نباید این مفاهیم را چیزی بیشتر از کمک به درک جامعه تلقی کرد. جامعه نظام نیست، زیرا ممکن است دگرگون شود. تنوع پدیدههای اجتماعی به این معنا نیست که هر چیزی که ما تصور کنیم، ممکن است؛ واقعیت توسعه همه چیز را در برابر آن رو نمیکند.

از برخی جهات نگرانکننده ترین اصطلاحی که تاریخ و علم را برای مطالعهٔ جامعه به هم نزدیک میکند 'تکامل' است. موفقیت کار داروین در قرن نوزدهم در حل بسیاری از معماهای منشأ انواع بیولوژیک اثبات کردکه علم ممکن است و باید درگذشتهٔ دور نفوذکند. او، همچون اسپنسر در جامعه شناسی، نشان دادکه پیچیدگی فزایندهٔ جامعه با ظهور ارگانیسمهای بیولوژیک پیچیده تر ارتباط دارد.

با پذیرش کلی عبارات 'بقای انسب' و 'تنازع بقا'، که با آنچه به داروینیسم اجتماعی[۸] معروف گردید شهرت یافت، زمینه برای تلاش هایی در جهت ربط دادن بقای جامعه به پرورش افراد با ظاهر فیزیکی برتر آماده شد. آنچه به عنوان تحقیق دانشگاهی و علاقهٔ لیبرالی برای سلامت عمومی آغاز گردید به عنوان جنبش بهنژادی ' شکل گرفت و سرانجام در دههٔ سی به صورت نژادپرستی نازی درآمد. این توالی تاریخی سرنوشت ساز بسیاری از اندیشه ها را به وسیلهٔ تداعی تیره کرده است از جملهٔ آنها تکامل است.

در واقع، اندیشهٔ تکامل را می توان بین علوم بدون هیچ ارجاعی به انواع بیولوژیک یا سلامت به کار گرفت. این اندیشه صرفاً به نتیجهٔ جاری رقابت انواع واحدها در محیطی که در آن منابع محدودی برای بازتولید آنها لازم است اشاره دارد.

<sup>1.</sup> eugenies movement

جامعه در آینده ۱۷۹

به این مفهوم، مثلاً می توان از تکامل سازمان صنعتی بدون اشاره بـه سلامت کارگران، و مسلماً بدون اشاره به ژنهای آنها سخن گفت!

در واقع، به اصطلاح 'انتخاب طبیعی' به ژنها امتیازی برتر از هر عامل دیگری در تعیین نتیجهٔ توالی رویدادها نمیدهد. جمعهای انسانی میتوانند گروههای ژن گیاهان و حیوانات را بهشدت کاهش دهند و یا حتی آنها را به کلی نابود سازند. اگر دانشمندان وراثت بیولوژیک انسان را تغییر دهند از ژنتیک برای تکامل جامعه مهمتر خواهند بود. داروین خود اعلام کرد که تعقل و مذهب برای عالی ترین 'بخش طبیعت انسان' مهمتر از نتایج بقاست.[۹]

تکامل برای جامعه شناسی مفهومی اساسی است، نه از آنرو که به مسیری ضروری در تاریخ اشاره میکند، و نه به این دلیل که نشان می دهد که مکانیسمی برای تغییر وجود دارد، بلکه کاملاً برعکس. تکامل توجه فرد را به شرایط متغیر بقا در محیطهای بی ثبات و متغیر جلب میکند. این شرایط طبق اندازه و پیچیدگی واحدهایی که با یکدیگر رقابت میکنند تغییر میکند. به این ترتیب نمی توان انتظار داشت که هر عملی در جامعه همیشه ارزش بقایش کمتر از عمل دیگری است. این بستگی دارد به واحدی که در شرایط حاکم در آن قرار گرفته است.

زنای با محارم در میان مصریان باستان، که تمدنشان هزاران سال دوام یافت، نهادی شده بود. کشتن یهودیان، کولی ها، همجنس بازان و بیماران روانی در کور های آدم سوزی نازی ها نهادینه شده بود. بنا بود رایش سوم هزار سال دوام یابد اما عمرش تنها یک دهه بود. این نظام در نتیجهٔ سازمان دهی هماهنگ کشورهای دیگر غربی، و نه متأسفانه به دلیل وظیفهٔ اخلاقی آنها، سقوط کرد. برای تعیین سرنوشت این افراد نه ارزش بقای آنها در درون آن جوامع لازم بود و نه نفرت و انزجار.

همچنین اندازه و پیچیدگی جامعه ضامن بقا نیست. این نظریهای بود که اسپنسر و دورکیم در نخستین سال های شکلگیری جامعه شناسی به آن توجه میکردند. با افزایش جمعیت و تشدید کنش متقابل جامعه نیز پیچیده تر شد و جانشین انواع ساده تر سازمان اجتماعی گردید. آنها جوامع غربی را اوج توسعهای کلی میدانستند. مهم تُرین رویهٔ این نظریه از مطالعهٔ آرنولد توینبی پدید آمد. مطالعهٔ وی دربارهٔ

تمدن های جهان نشان داد که افزایش اندازه و پیچیدگی تاکنون هرگز برای دفع کردن سقوط نهایی کافی نبودهاند.[۱۰] او برای تبیین موفقیت یا شکست تـمدن ها بـه پاسخدادن به چالش ها پرداخت. این شیوه به گونه های مختلفی اثباتی گرا یا عرفانی یا هر دو نامیده شده است. این تبیین این مسئله را حل نکرد که چرا، پس از پاسخ های موفقیت آمیز، سرانجام شکست رخ داد. اما زیست شناسان نیز این مسئله را که چرا ارگانیسم ها رشد میکنند هنوز حل نکردهاند.

روايت كلان

درک اهمیت گذشته برای پی بردن به وضعیت کنونی پیش تر از جامعه شناسی حرفهای وجود داشته است و در واقع، قدیمی تر از رشته های علمی، به مفهوم کلی مدرن، است. هنگامی که فرگوسن کتاب بسیار پرنفوذ خود را در زمینهٔ تاریخ جامعهٔ مدنی در ۱۷۶۷ نوشت لازم دید به این پرسش پاسخ دهد که کجا می توان جامعهٔ انسانی را در حالت اولیهٔ طبیعی آن یافت. پاسخ او این بود که 'در اینجاست'، و مرادش این بود که برخی از ویژگی های جامعهٔ انسانی همیشه وجود داشته اند، در حالی که ویژگی های دیگر کاملاً جدیدند. ویژگی های مدرن چیزهایی مانند مالکیت، آرام سازی و شهروندی بودند. [۱۱] واژهٔ 'مدنی' برای او هم به معنای غیرنظامی بود و هم به معنای متمدن در جنگ. پس این واژه را نمی توان به مردم باستان نسبت داد. اما این نیز کیفیتی بود که ممکن بود از دست برود. تنها در قرن نوزدهم بود که کنت، اسپنسر، مارکس و دورکیم کوشیدند این دست آوردهای شکنندهٔ مدنی، یا روایت پیشرفت را به قوانین آهنین تاریخ تبدیل کنند.

تاریخ را تابع اندیشهٔ پیشرفت مداوم قرار دادن چیزی است که فیلسوف فرانسوی، ژان فرانسوا لیوتار<sup>۱</sup>، در ۱۹۷۹ پایان آن را اعلام کرد.[۱۲] دولت کانادا از او خواست گزارشی دربارهٔ وضع کنونی دانش تهیه کند و او استدلال کرد که نگرش به گذشته و توجیه عمل کنونی برحسب آزادی انسانی رو به پیشرفت یا رشد فکری دیگر امکانپذیر نیست. او، در عوض، رشد تکنولوژی، یا در واقع انبوهی از وسایل فنی را، فارغ از اصول وحدت بخش و بدون هیچ طرح و هدفی مطرح میکند. او این پدیده را 'وضعیت پسامدرن' نامید.

ليوتار نخستين كسي نبودكه مفهوم پسامدرن را به كار برد. برجسته ترين پيشينيان

او توینبی و جامعه شناسی امریکایی به نام سیرایت میلز بودند. [۱۳] اما او در طرح این اندیشه که وضعیت پسامدرن به گونه ای \_ صرف نظر از اینکه چه چیزی ممکن است باشد \_ جانشین وضعیت مدرن شده است، بیش از همه مؤثر بود. زیرا همین که مفهوم طرح و جهت کنار گذاشته شود بعید است بتوانیم زمانی را که در آن زندگی میکنیم درک کنیم. اگر دیگر مدرن نیستیم، به نظر می رسد هیچ راهنمایی برای اینکه بدانیم چه هستیم نداریم.

مفهوم روایت کلان برای جامعه شناسان بسیار مهم است زیرا ویژگی های کارشان را که اغلب مسلم فرض شده اند آشکار می سازد. کنت با ادعای اینکه جامعه شناسی اوج پیشرفت انسانی است به ارتقای جامعه شناسی به عنوان یک رشتهٔ علمی جداگانه کمک کرد. این امر مایهٔ گرفتاری جانشینان او شد. اما از آن هنگام تاکنون تصوری عمیق وجود داشته است که جامعه شناسی به گونه ای نمایانگر رویکردی مدرن است و بخشی از طرحی کلی برای تبدیل جهان به جایگاهی بهتر.

بسیاری معتقدند که ۱۷۰ سال برای نشان دادن اینکه جامعه شناسی می تواند کارساز باشد یا خیر کافی است. اما چه تعدادی خواهند گفت که جهان در نتیجهٔ این امر بهتر شده یا نشده است؟ ممکن است بخواهم از همکارانم و خودم دفاع کنم و بگویم که جامعه شناسی به اندازهٔ کافی وجود نداشته است. اما باید اذعان کنم که جامعه شناسان برای نازی ها نیز کار کردند و معمار نظام آپار تاید آفریقای جنوبی، ورو ترو<sup>1</sup>، نیز جامعه شناس بود. بنابراین، مشارکت جامعه شناسی در این طرح کلان، که روایت کلان دانش و آزادی رو به پیشرفت گویای آن است، دست کم شکبرانگیز است.

ما یک حق انتخاب داریم. می توانیم نقش جامعه شناسی را در روایت کلان حذف کنیم و آن را آغازی نادرست تلقی کنیم. بسیاری مایل اند این کار را بکنند، به ویژه اگر فکر کنند که تکنولوژی و سوداگری متضمن بی پایان است یا اینکه نگرش دیگری به روایت کلان را برگزینیم. این اختراع قرن نوزدهم نیست و به مفهوم قوانین اجتناب ناپذیر تاریخ نیز بستگی ندارد. قدیمی ترین نمونهٔ درخور توجه دراین زمینه ۰۵۰ سال سابقه دارد. هرودوت یونانی گزارش بزرگ خود را دربارهٔ جنگهای یونانیان و آیوانیان اینگونه آغاز میکند: در این کتاب که نتیجهٔ تحقیقات من در تاریخ است، امیدوارم دو کار را به انجام برسانم: با ثبت دست آوردهای حیرت انگیز خودمان و اقوام آسیایی خاطرهٔ گذشته را حفظ کنم؛ دوم، نشان دهم که چگونه این دو نژاد به درگیری و ستیزه کشانده شدند.[۱۴]

هرودوت زمان خود را 'تاریخ' میخواند و این واژهٔ یونانی صرفاً بهمعنای تحقیق بود. در واقع، روش هرودوت اکنون برای ما بیشتر بهعنوان جامعه شناسی مطرح است، زیرا این روش شامل سفر کردن، ثبت کردن رسوم کشورهای مختلف، مصاحبه با شرکتکنندگان در رویدادهای بزرگ، گردآوری داستانهای عامیانه و مصاحبه با شرکتکنندگان در رویدادهای بزرگ، گردآوری داستانهای عامیانه و معالعهٔ اسناد و مدارک بود. اما او آن را به چیزی بیش از تودهای از مطالب تبدیل میکند زیرا آن را به صورت داستانی کلی شکل می دهد. شیوه ای که او برای انجام دادن این کار برگزید از آن زمان تاکنون چندان تغییر نکرده است. بازیگران اصلی این داستان ملت ه و اقوام هستند، ما و دیگران؛ این بازیگران به چیزهای بزرگی دست می یابند و به درگیری و ستیزه کشانده می شوند. هرودوت از نظر احترام به طرف دیگر و به واقعیتها با شرونیست امروزی تفاوت دارد. جامعه شناس حرفه ای از نظر مطرحکردن سؤالهایی دربارهٔ ساخت داستان با او متفاوت است. آیا می توان فرض کرد که این روایت 'اقوام' نامهای خاصی مانند آسیایی ها و یونانیان دارد؟

در قرن نوزدهم همه به قوانین تاریخ باور نداشتند. روایت هرودوت را یک ناظر برجستهٔ خارجی، بهنام آلکسی دوتوکویل <sup>۱</sup> ادامه داد. او مطالعهٔ بزرگ خود دربارهٔ دموکراسی را با گزارشی برق آسا از توسعهٔ آن از قرون وسطا، هنگامی که تقسیمات بی شماری بین اقوام و ملتها وجود داشت، پایان داد و زمانی را پیش بینی کرد که امریکا به ملتی ۱۵۰ میلیون نفری تبدیل خواهد شد که تنها رقیب آن روسیه خواهد بود.

اکنون دو ملت بزرگ در جهان وجود دارد، که از نقاط متفاوتی راه خود را آغاز کردند اما به سوی هدف مشترکی پیش می روند، روس ها و انگلو امریکن ها ... که برای یکی آزادی ابزار اصلیِ عمل است و بیرای دیگری بندگی. نقطهٔ

<sup>1.</sup> Alexis de-Tocqueville

عزیمت آنها مختلف و مسیرشان متفاوت است؛ بـا وجـود ایـن، چـنان مینماید که هر یک بهوسیلهٔ ارادهٔ پنهانی پروردگار فراخوانده شـدهانـد تـا روزی سرنوشت نیمی از جهان را در دست بگیرند. [۱۵]

پیشگویی ۱۸۴۸ دوتوکویل برای مدتی در جنگ سرد بین سالهای ۱۹۴۵ و ۱۹۸۹ درست از آب درآمد. توکویل برخلاف مارکس که معاصر او بود به واگذاشتن مسئلهٔ آینده به یک 'ارادهٔ پنهان' رضایت داد. او توانست روندها را مشاهده کند اما بدون طرحی زیربنایی. این روایت کلان است بدون اینکه جهتی داشته باشد، اما جایگاه ما را در نظم متحرکِ زمان تعیین میکند.

صدها کتاب همچنان به پیش بردن روایت کلان ادامه می دهند. در یکی از کتاب های اخیر آمده است که 'تاریخ بشر تاریخ تمدن هاست 'و این تمدن ها عبار تند از تمدن های مصری، کلاسیک، مسیحی، اسلامی، چینی و غیره. نویسندهٔ کتاب، ساموئل هانتینگتن، به نقل از هرودوت می گوید که این فرهنگ ها براساس خون، زبان، مذهب، شیوهٔ زندگی از یکدیگر متمایز می شوند.[۱۶] او مانند دو توکویل در این روایت گرایش به امکان بروز جنگ جهانی بین 'بزرگ ترین بازیگر تاریخ بشر'، چین، و دولت اصلی غرب، ایالات متحد امریکا را مطرح می کند.[۱۷]

هانتینگتن مدیر برنامهریزی امنیتی کارتر، رئیس جمهور امریکا، بود. بنابراین، روایت کلان او از تجربهٔ سیاست جهانی واقعی سود میجوید. این چیزی است که ما باید به یاد داشته باشیم، داستان پیشرفت ها و دست آوردهای ملل و اقوام و برخورد تمدن ها تنها داستان نیست، این داستان برای کسانی که میخواهند جهت و مسیری در رویدادهای جهان بیایند طرحی ارائیه میکند. سیاست و رسانه ها افرادی را استخدام میکنند تا سیاهی لشکر نمایش بزرگ دوران خود باشند و آنها را تشویق میکنند شعارهایی مانند 'نیستی بهتر از کمونیستی'' سر دهـند. روایت کلان به بخشی واقعی از گفتمان عمومی تبدیل میشود.

در واقع، این وضعیت نشان میدهد کـه نـمی توان زمـانی را کـه در آن زنـدگی میکنیم، خُتی در زندگی شخصی خود، بدون روایت کلان درک کرد. مسئله این است که: چه نوع روایتی؟ پاسخ باید به گونهای باشد که درک ما را از جهل جدید بازتاب دهد؛ یعنی محدودیت دانش ما و پیش بینی ناپذیری تکامل را.

ما حتی با اینکه مهار کردن رشد جمعیت را امکان پذیر یافته ایم دیگر خوش بینی نامحدود قرن نوزدهم را نداریم. در ۵۰ سال گذشته جهان به گونه ای چشمگیر دگرگون شده است چنانکه بیش از همیشه اکنون به جایگاه بدل شده است. در واقع، ممکن است متقاعد شویم که وابستگی متقابل جدید جهانی بر برخورد تمدن ها چیره می شود. ما در عصری جهانی به سر می بریم که در آن باید جامعهٔ جهانی را یک واقعیت بدانیم، نه رؤیا.[۱۸] اما ماهیت آن برای تحقیق و در برابر ارادهٔ جمعی مصمم ما همواره گشوده است.

> آیندهٔ سرمایهداری جامعهٔ سرمایهداری

بهترین شیوه در اواخر دههٔ نود برای روشن کردن اینکه جامعه در آیندهای باز چگونه خواهد بود برخورد با مسئلهٔ سرمایهداری است. البته همیشه اینگونه نبوده است، اما اغلب این روزها آیندهٔ جامعه با آیندهٔ سرمایهداری، گاهی حتی به عـنوان جـامعهٔ سرمایهداری بدون پایان، یکسان در نظر گرفته میشود.

این مسئله باید ما را نگران سازد. در تاریخ بشر این اندیشه نسبتاً جدید است. پیش از بخش آخر قرن نوزدهم هرگز به ذهن کسی نمی رسید که چیزی به عنوان سرمایه داری وجود دارد یا اینکه ممکن است نشانهٔ نوع مشخصی از جامعه باشد. بنابراین، تازگیِ این اندیشه باید ما را به وجد آورد. در عین حال، باید تشخیص دهیم با اینکه جامعه ادامه یافته است همهٔ انواع جامعهٔ 'جدید' به تدریج از میان رفته اند. بنابراین، بر پایهٔ تجربهٔ گذشته ممکن است انتظار داشته باشیم که جامعه عمری طولانی تر از سرمایه داری داشته بدانیم، که این، امری متفاوت است.

این نکتهٔ آخر ممکن است ظریف باشد اما نکتهٔ مهمی است. جامعهای که ویژگیهای معینی بر آن حاکم است ممکن است از میان برود، اما آن ویژگیها ممکن است دوام یابند. مثلاً دوران 'جامعهٔ فئودالی'که در آن وفاداری و تعهد نسبت به دارندهٔ یک پایگاه اساس نهادهای سیاسی را در طول نسلها تشکیل میدهد، بدون تردید در غرب به پایان رسیده است. اما در حالی که این جامعه در قرن همجدهم سلطهٔ خود را از دست داد و از آغاز قرن بیستم تقریباً وجود نداشته است، عناصر فئودالی تاکنون پیوسته وجود داشتهاند، مثل خاندان سلطنتی بریتانیا. احیا شدن و شرایط فئودالی حتی درون نظام سرمایهداری نیز مشهود است. نویسندهای دربارهٔ یکی از شرکتهای بزرگ ایالات متحد نوشته است 'خانههای اربابی مدرن' ساختهاند و در عین حال، به توسعهٔ 'سرمایهداری رفاه' نیز کمک میکنند. این امر نشان می دهد که در این مورد فئودالیسم و سرمایهداری ممکن است عملاً به یکدیگر کمک کنند.[۱۹]

بنابراین، باید به دقت پیوستگیهای مختلف را تشخیص داد. سرمایهداری ممکن است ادامه یابد، جامعه به طور کلی مسلماً ادامه خواهد یافت، اما، در عین حال، جامعهٔ سرمایهداری ممکن است از میان برود. تداوم سرمایهداری، آیندهٔ جامعه و آیندهٔ جامعهٔ سرمایهداری مسائل نسبتاً متفاوتی هستند. اگر ابتدا به این امر بپردازیم که چگونه سرمایه نخست با مفهوم سرمایهداری مربوط شد و آنگاه دوباره چگونه با جامعه پیوند یافت و به 'جامعهٔ سرمایهداری ' تبدیل شد، در واقع، بررسی شرایط پایان جامعهٔ سرمایهداری را آغاز کرده ایم! این ممکن است خمیر مایهٔ رؤیای انقلابی به نظر برسد، اما منطق آن با واقعیت های تاریخی شناخته شده هداهنگی دارد، یعنی اینکه انواع جامعه حتی بدون اندیشه یا عمل انقلاب از میان می روند.

در مورد مارکس شما با پول آغاز میکنید اما از طریق صنعت به جامعه برمیگردید. این سازمان جامعه به تکامل نیروهای مولد انسانی وابسته است، یعنی نظریهٔ عمومی تاریخ که او و همکارش انگلس<sup>۱</sup> آن را 'مفهوم ماتریالیست تاریخ' نامیدند. مارکس تنهاگاهی از 'سرمایهداری 'نام می برد و پس از مرگ او این اصطلاح متداول گردید. سرمایهداران از نظر او عاملان سرمایهداری نبودند بلکه صاحبان سرمایه بودند (همانگونه که هنرمندان هنز را به وجود می آورند و عاملان 'هنرگرایی' نیستند!).

ایسم، کاپیتالیسم، آن را به مفهومی انتزاعی تبدیل میکند که ممکن است الهامبخش افراد شود. مارکس و انگلس ماتریالیسم تاریخی را بهعنوان جایگزین این

<sup>1.</sup> Friedrich Engles

دیدگاه ــکه تاریخ محصول اندیشههاست ــ مطرح کردند. سرمایه نتیجهٔ تلاشهای عملی کارگران در روابطشان با سرمایهداری است،یعنی فرایندی در حال پیشرفت روابط اجتماعی.

اما، همانگونه که در فصل اول دیدیم، در پایان قرن بیستم معمول شده بود که به هر مجموعهای از شرایط برای بهبود آیندهٔ بشریت بهعنوان 'سرمایه' اشاره شود. اگر مارکس مفهوم سرمایه را از طریق توالی جامعه، پول، صنعت و دوباره رسیدن به جامعه در نظر میگرفت، امروز این توالی حداقل بهصورت جامعه، پول، صنعت، علم، هنر، مهارت و جامعه بود.

بنابراین، اکنون از جامعهٔ سرمایه داری سخن می گوییم که معنایی بسیار گسترده تر و در عین حال، متفاوت از جامعهٔ بورژوایی زمان مارکس پیدا می کند. این به معنای جامعه ای است که پیش تر تحت سلطهٔ سرمایه داری است تا یک طبقهٔ سرمایه دار. زیرا همچنان که سرمایه این دامنهٔ بزرگ عوامل انسانی و فرهنگی را جذب کرده است، در عین حال، در همین رابطه، نسبت زیادی از جمعیت صاحب سرمایه هستند و به فعالیت سرمایه دارانه اشتغال دارند. سرمایه داری متکی به پس انداز کردن و وام گرفتن، به دست آوردن شرایط، خرید خانه و همچنین مصرف محصولاتی است که از معیشت روزانه بسیار فراتر می روند.

هنوز یک طبقهٔ سرمایهدار با ثروت بی حساب وجود دارد که شیوهٔ زندگی اش با زندگی اکثر مردم، که بیشتر در صفحات مجلات 'جامعه' با آن آشنا شوند تا اینکه در گرفتاری های زندگی روزانه شان با آنها شریک شوند، فاصلهٔ بسیار زیادی دارد. اما صاحبان سرمایهٔ بزرگ می توانند اگر بخواهند خود را در جماعت گم کنند و صاحبان دارایی های کوچک نیز می توانند زندگی خود را بر پایهٔ اصول سرمایه داری شکل دهند. همچنان که سرمایه گسترش یافته است مرز طبقات نیز افزایش یافته و تیره و مبهم شده است. این نظام سرمایه داری است که بر جامعه حاکم است نه فرمان های کارفرمایان.

**محدودیت های سرمایهداری** پر واضح است که نمی توانیم حس ناراحتی از این اندیشه را نادیده بگیریم که تقریباً هر چیزی ممکن است سرمایه باشد یا به سرمایه تبدیل شود. زیرا این حس تمام رسالت انسان را در ترازنامهٔ حسابها ثبت میکند. ما طبق حافظهٔ جمعی خود درک میکنیم که سرمایه در اصل به معنای پول بوده است و میدانیم که 'سرمایه' نامیدن هر چیزی بهمعنای نسبت دادن ارزش پولی به آن است. اما هنوز می توان این پرسش را مطرح کرد که چگونه ممکن است غیر از این باشد. مسلماً پول یگانه وسیلهٔ سنجش ارزش نیست.

این امر ما را برمی انگیزد که در جست وجوی بازیافتن روزگاران گذشته برآییم، زمانی که جهان سرمایه داری وجود نداشت. بنابراین، از زمان مارکس تاکنون تاریخ سرمایه داری مورد علاقهٔ کسانی بوده است که در جست وجوی امکانات جایگزین برای جامعه بوده اند. با دید تاریخی گسترده ای می توان شرایط ویژه ای را که زمینهٔ توسعهٔ سرمایه داری را فراهم کردند درک کرد. اکنون به وضوح می بینیم که از قرن شانزدهم به بعد عصر مدرن در اروپای غربی و امریکا با تابعیت همهٔ جنبه های فعالیت انسانی از انگیزه ای جست وجو و گسترش کنترل انسان بر طبیعت و جامعه قرین بود. آن چنان که سازمان جامعه تحت سلطهٔ چیزی بود که 'طرح مدرن<sup>۱۰</sup> نامیده شده است.

جهان بهصورت طرحی درآمد که در دولت مدرن و شرکت سرمایه داری مدرن متبلور گردید. سرمایه داری امروز نتیجهٔ این طرح است، دموکراسی همگانی، آموزش و پرورش همگانی، ارتباطات جهانی و سازمان ملل متحد نیز نتیجهٔ همان طرح است. همهٔ اینها بزرگتر از صرفاً 'سرمایه داری' است و بسیاری آن را زیر چتر بزرگتری به نام 'مدرنیز اسیون' قرار می دهند.

در چارچوب این مفهوم کلی مدرنیزاسیون مشهود است که سرمایهداری همه چیز نیست. مثلاً مدرنیزاسیون دموکراسی نیست؛ ممکن است با آن رابطه داشته باشد یا نداشته باشد و ماهیت این ارتباط ممکن است بسیار متغیر باشد. نقاطی یافت می شود که در آنجا سرمایهداری خود را به دموکراسی تحمیل میکند؛ مثلاً در کوشش هایی که از دیرباز برای محدود کردن دموکراسی به حیطهٔ کسانی که صاحب ثروت اند وجود داشته است. به کار گرفتن اصلی غیردموکراتیک – یعنی رأی دادن براساس تروت – 'دموکراسی سهامدار' را تقریباً متناقض می سازد، با وجود این، آیا

<sup>1.</sup> the Modern Project

صاحب یک سهم باید همان حقوقی را داشته باشد که صاحب یک میلیون سهم دارد؟ از سوی دیگر، سیاست ممکن است جایگاه سرمایه داری را تعیین کند، همچون زمانی که حزب کمونیست چین سرمایه داری را برای خدمت به هدف های خود معمول می ساخت و هنگامی که دولت های فاشیست سرمایه داری را برای خدمت به ناسیو نالیسم تجاوزکارانه ای به کار میگرفتند که منجر به جنگ جهانی دوم شد. این محدودیت های ذاتی سرمایه داری صرفاً سیاسی نیست. اگر ما همهٔ چیزهایی را که امروز سرمایه نامیده می شوند در نظر بگیریم گستره ای فراتر از پول و ماشین آلات خواهیم داشت؛ حیطه ای شامل زمین، راه ها، و سایل نقلیه، آموزش و پرورش، تربیت، حقوق انحصاری اختراع، علایم تجاری و نقش ها، سرمایهٔ اجتماعی، فرهنگی و منابع انسانی و همچنین سرمایهٔ مالی و صنعتی. در این میان، هر چیزی که از آن بتوان برای ایجاد ثروت آینده استفاده کرد نادیده گرفته نشده است. در واقع، باگسترهٔ عظیمی روبه رو هستیم.

اما این حیطه چنان وسیع است که ناچاریم از خود بپرسیم آیا می توان برچسب 'سرمایه' به آن زد یا نه. مثلاً، سرمایهٔ اجتماعی 'اعتماد، هنجارها و شبکههایی که کارایی جامعه را بهبود می بخشند' تعریف شده است.[۲۰] اما ممکن است این عوامل کارایی را بهبود نبخشند، همانگونه که هر یادگیریی سرمایهٔ فرهنگی نیست. تفکر متعالی ممکن است به رهبران بخش سوداگری که از فشارهای روانی رنج می برند کمک کند که کارشان را بهتر انجام دهند، اما از طرفی ممکن است آنها را تشویق کند که از دور رقابت بی امان خارج شوند. هر چه باشد اگر ما تخیل، منابع، مهارتها، بینش و روابط خود با خودمان و با طبیعت را با همدیگر در نظر بگیریم ممکن است به این بسته برچسب 'مذهب' بزنیم. زندگی و معنای آن ـ چنانچه تا این اندازه گسترده در نظر گرفته شوند ـ کاملاً در ارتباط با 'سرمایه' و 'مندهب' هستند.

اکنون ما درک میکنیم که درحالیکه سرمایه و مذهب ممکن است بکوشند همه چیز را دربرگیرند، هیچ چیزی منحصراً متعلق به آنها نیست مگر اینکه انسانها آن را اینگونه تلقی کنند. آثار باشکوه کلیسای سیستین در رم را می توان به کالاهای هنری به ارزش میلیونها دلار تبدیل کرد. اما این آثار سرجای خودشان ارزشمند و مقدس به حساب می آیند. همیشه هم مرز میان سرمایه و مذهب این گونه روشن نیستند. یادگاریهایی که جهانگردان در جریان دیدار از این کلیسا خریداری میکنند ممکن است ارزشی بسیار بیشتر از مواد و کاری که صرف این کار شده است داشته باشند. بنابراین، از مذهب بهعنوان منبع مادی هم، بهرهبرداری میشود. اما فقط کسانی که درگیر مذهباند از این امر منتفع میشوند. اما این رابطهای پر تنش است. عیسی مسیح (ع) ریاخواران را صرفاً به خاطر آزردگی از معبد بیرون نکرد.

این اصل شاید به تبیین این موضوع کمک کند که چرا رابطهٔ مذهب و سرمایهداری برای ماکس وبر بسیار مهم بود. او می دید که آنها چگونه برای درک فعالیتهای انسانی و تعیین جهت آنها با یکدیگر رقابت میکنند. اما از طرفی مشاهده میکرد که آنها در دورهٔ مدرن با همدیگر همدست شدهاند تا جامعه را تابع هدفهایی سازند که مستقل از ارادهٔ انسانی است.

مثالهای روابط مذهب و سرمایهداری، یا سیاست و سرمایهداری تنها نمونههای این نکتهٔ کلی هستند که فعالیتهای انسان شامل علایق گستردهای است و هیچ برنامهٔ خاصی ممکن نیست تا ابد مسلط باشد یا مانع اتخاذ برنامههای دیگر شود. روابط آنها پیوسته درحال تغییر است و هر یک به تعیین محدودیتهای دیگری کمک میکند.

دلیل اینکه ویژگی های اصلی و صنعت انسانی در دویست سال گذشته بیشتر به عنوان سرمایه معروف شده اند تا مذهب، دگرگونی بنیادی در نظم روابط اجتماعی انسانی در جهان غرب است. روابط دیرین ارباب فئو دال و دهقانان مستأجر هنگامی که دهقانان به خاطر پرورش گوسفند از اراضی کشاورزی بیرون رانده شدند به دور افکنده شد. انقلاب های صنعتی و کشاورزی عصر مدرن روابط اجتماعی را همچون وسایل فنی برای دست یابی به هدف ها، به عنوان اساس ثروت آینده تلقی کردند.

ثمرهٔ آن همیشه محصولی بودکه ممکن بود به توسعهٔ این طرح کمک کند: یعنی سرمایه، یا در مفهوم کلی آن منابعی که آینده بر آن بنا می شود کند. این مفهوم غیر شخصی است. گفتمان 'منابع انسانی'، یا 'سرمایهٔ انسانی' مهارت ها و توانایی های شخصی را به وسایل رسیدن به هدف تبدیل می کند، و نه تحقق انسانیت. به این مفهوم روابط اجتماعی مدرن و هویت های همراه آنها به طور بالقوه همیشه تابع حسابداری دارایی و مسئولیت یا سود و زبان بودند. برای بسیاری از جامعه شناسان این امر جوامع مدرن را از همهٔ جوامعی که پیش از آن وجود داشتند ـ که بدینسان در کلی ترین مفهوم آن باید جوامع 'سنتی' نامیده شوند، متمایز کرده است. در این جوامع پیشامدرن هدفهای انسانی ماهیت جامعه را تغییر نمی دادند. در واقع، هدفها در چارچوبی معین از روابط اجتماعی ظهور می کردند. همچنان که افراد هدفهای خود را دنبال می کردند عملاً جامعهٔ قدیمی باز تولید می شد. از این رو، مسئلهٔ تغییر جامعه اصولاً مطرح نشد چه رسد به ایجاد جامعهای آرمانی.

در این دیدگاه که جوامع پیشامدرن جوامع 'سنتی' هستند دربارهٔ ثبات و تداوم آنها مبالغه شده است. در جهان اروپای باستان یونانیان و رومیها آگاهانه با شکل جامعه تجربه میکردند و مذهب همیشه می توانست الگوهای تثبیت شدهٔ زندگی را به رویارویی فراخواند. پیش از عصر مدرن شیوههایی برای انسان وجود داشت که شکل جامعه را به رویارویی فراخواند.

حتی برای ماکس این عمل انسان بود که ناانسانیت و بیگانگی جامعهٔ سرمایه داری را به وجود می آورد. سرمایه داران و نه یک مدرنیتهٔ انتزاعی، رویاروی طبقهٔ کارگر قرار می گرفتند. اما در زمان وبر نیروهای مدرنیته به سرمایه داری به \_ به عنوان نظام و روح \_ تبدیل شده اند. ویژگی برجستهٔ جامعهٔ مدرن انسانیت زدایی بیش از پیش آن است. اگر سرمایه و هدف سازمان های غیر شخصی بر جهان مسلط شوند آنگاه روابط اجتماعی دیگر ممکن نیست تجسم نیازهای انسانی باشند.

مارکس با به رویارویی فراخواندن جامعهٔ طبقاتی انسان جهانی را در دستور بحث روشنفکرانهٔ خود قرار داد. او سازمان جامعه را نه به مسئلهٔ صرفاً فنی بهترین ترتیبات برای نیل به هدفهای کنونی، بلکه به تحقق آنچه که انسانی است، یا انگیزهٔ سوسیالیسم جهانی، تبدیل کرد. شگفت اینکه این سازمان تابعیت کامل جامعه را در سوسیالیسم دولتی به وجود آورد و در عین حال، واکنشهایی دفاعی دولت و سازمان سرمایه داری را برانگیخت.

از آن هنگام تاکنون، جامعهشناسی به تعیین مسئلهای پرداخته است که تـوجه مارکس را جلب کرد و رهبران دولتهای ملی غرب را بسیار نگران سـاخت. خطر همیشگی سقوط جامعه ذهن آنها را پیوسته به خود مشغول کرده بود و آیندهٔ جامعه به موضوع اصلی هرگونه تبیین زمان حال تبدیل شـد. امـا بـرگردانـدن جـامعه در چارچوب بررسیهای ما نه برای تبیین تاریخ کافی است و نه برای کنترل آینده و در این میان، تضمینی برای ارزشهای انسانی نیز وجود ندارد.

واقعیت جامعه هم از نظر آسیب پذیری آن در برابر نیروهای خارجی و هم از نظر ناتوانی در کنترل نیازهای انسانی ما را تحت تأثیر قرار می دهد. استقلال جامعه جنبه های متعددی دارد. فعالیت های انسانی برای روابط اجتماعی نتایج پیش بینی نشده ای دارند؛ در برابر تلاش هایی که برای کنترل از درون جامعه صورت می گیرد نیروی مقاومی وجود دارد؛ نیروهای مخالف از جوامع دیگر نیز وجود دارند؛ تأثیر عوامل محیطی همچون بیماری، قحطی و سیل نیز بر جامعه همواره مطرح است.

بنابراین، جامعه مطمئن ترین شکل سرمایه گذاری برای سرمایه دار نیست و منبعی پیش بینی ناشدنی و نامطمئن است و در برابر تابعیت از مفهوم سرمایه مقاومت میکند. روابط اجتماعی، در مقایسه با انواع دیگر سرمایه، مانند منابع مالی، ماشین ها، طرح ها و زمین، ممکن است بادوام تر باشند اما ممکن است یکشبه از دارایی به بدهی تبدیل شوند. در عین حال، جهت روشنی در تاریخ نیز ندارند.

اگر بخواهید در جهان معاصر به گردآوری سرمایه بپردازید اتکای بیش از حد به روابط شخصی یا گروههای اجتماعی بزرگتر خطرناک است. شرکا و شرکتها میتوانند به آسانی خود را از شما آزاد سازند، به همان آسانی که شما میتوانید تصمیم بگیرید خود را از آنها رها سازید. دلبستگیهای عاطفی به نقاط ثبات نمادین مانند تیمهای فوتبال آسانتر تعلق میگیرند چون آنها پاسخ رد به شما نمی دهند. دیگر اینکه پیوند ملی تأمین فراهم میکند زیرا بسیاری آن را بهعنوان واقعیت میپذیرند و میتوان آن را از جایی به جای دیگر برد. اما تنش میان ملت و سرمایه هرگز به پایان نمی رسد.

سناریوها روایت کلان در جستوجوی درک آیندهٔ بشریت و انسان است. این، آن تصویر بزرگی است که متخصصانی که در قلمروهای گوناگون زندگی فعالیت میکنند و خدمتگذاران نهادها و رشتههای دانشگاهی واقعبینانه دیدن آن را دشوار مییابند. از اینروست که اندیشهٔ پستمدرن در سیر تحول خود از بررسی اجمالی توینبی دربارهٔ دورهٔ جدید تاریخی به نظریهٔ لیوتار مبنی بر رد امکان دیدن هرگونه دورهای در تاریخ رسید.

اما متخصصان هنوز در جست وجوی یافتن تبیینی از جهان هستند که بتوانند در آن اشتراک نظر داشته باشند. اگر تخصص در آموزش و بینش جدا شده باشد، این مسئله گاهی از دیدگاه خاص آنها حالتی فراگیر و جهانی خواهد یافت. نمونهٔ اصلی آن در پزشکی است که آن چنان مؤثر است که تقریباً واژهٔ 'متخصص' را مترادف با پزشک دارای تخصص کرده است. نگرش به جهان از دیدگاه پزشکی ممکن است همهٔ جنبههای زندگی را، از تولد تا مرگ، به مسئلهای در حیطهٔ پزشکی تبدیل کند، چیزی که ایوان ایلیچ <sup>(</sup> آن را 'پزشک کردن زندگی' نام داده است.

هنگامی که متخصصان رشته های گوناگون خواهان همکاری با یکدیگر باشند دیدگاه های حرفه ای ویژه شان باید زمینهٔ مشترکی داشته باشد. این امر در حکومت رخ می دهد؛ رهبران سیاسی در خدمت به دولت علاقه ای مشترک در ایجاد روایتی کلان از جهان دارند. در ده سال گذشته آنها برای ایجاد گفتمان جهانی شدن سخت کوشیده اند، تا جهان به عنوان جایگاه، که دست مایهٔ روزنامه نگاران و دانشگاهیان و همچنین سیاست مداران شده است، و برای بخش سوداگری نیز جاذبهٔ خاصی داشته باشد.

دنیای سوداگری بخشی از زندگی است که در آن متخصصان گوناگونی گرد هم می آیند. اما این بخش علاقهٔ درخور توجهی نیز به کل این تصویر و آینده دارد. تصمیمات سرمایه گذاری در درجهٔ نخست وابسته به این امر است. می توان آن سرمایه را ذخیرهٔ ارزش برای آینده در نظر گرفت. بنابراین، سرمایه بستگی دارد به این دیدگاه که جهان به کجا می رود. بدین سان، اکنون اعتقاد عمومی بر این است که شواهد نیرومندی برای آغاز گرمایش جهانی وجود دارد. یک شرکت بیمهٔ جهانی مانند میونیک ری<sup>7</sup>، که شرکتهای بیمهٔ جهان را بیمه می کند، در تعیین نرخهای خود این موضوع را در نظر می گیرد. اما محیط تنها بخشی از تصویر جهان است. در این میان، مشکل اصلی سنجش سهم عوامل گوناگون است که ممکن است نتایج متفاوتی به بار آورد و این، بستگی دارد به اینکه تا چه اندازه به تأثیر بی ثباتی سیاسی در مقایسه با منابع جدید انرژی، رشد جمعیت یا نوآوری تکنولوژیک اهمیت میدهیم. این نامعلومی و فقدان قطعیت باعث ایجاد نوع جدیدی از تاریخ اَینده، یعنی سناریو یا پیشنگری معقول اَینده شده است. سناریو، بر پایهٔ فرضهای معینی استوار است که معمولاً در مقابل جایگزینهای معقول شکل میگیرد و نخستینبار هرمن کان <sup>(</sup> و شرکت راند<sup>۲</sup> آن را پدید آوردند و بعدها شرکتهای فراملیتی مانند شل<sup>۳</sup> آن را به شکلی گسترده به کار گرفتند.

در سناریوها جامعه معمولاً در قالب موضوعی مشخص ظاهر نمی شود. با وجود این، سابقهٔ گذشتهٔ جامعه شناسان با توجه به پیش بینی های نظری دربارهٔ آینده نسبتاً خوب است. دانیل بل<sup>۲</sup> از پیشروان پیش بینی روند جامعه های فراصنعتی بود پیش از آنکه بخش سو داگری توجه جدی به این امر نشان دهد. [۲۲] الوین تافلر<sup>۵</sup>، که در دنیای سو داگری و سیاست به بک گورو تبدیل شده، در پیش بینی جامعهٔ انعطاف پذیر آینده نیز بسیار موفق بوده است. [۲۳]

سناتور دانیل موینیهان<sup>4</sup> – سیاست مدار فعال و جامعه شناس – به خاطر اینکه تقریباً تنهاکسی بود که سقوط اتحاد شوروی را پیش بینی کرده بود چهرهٔ سرشناسی است.[۲۴] او به مسئلهٔ قومیت بسیار اهمیت می داد. غرب جامعه ای چندفرهنگی و بین المللی را به شیوه ای بسیج کرد که شوروی ها حتی داخل مرزهای خود شان نتوانستند این کار را بکنند. از این لحاظ، جنگ جهانی دوم برای غرب بسیار مهم بود چون غرب ناچار بود با نژادپرستی در میان خود روبه رو شود و آن را شکست دهد. پیروزی بر فاشیسم پیش شرط پیروزی بر کمونیسم بود.

دلایل بسیاری وجود دارد که چوا جامعه شناسی باید پایهٔ علمی مؤثری برای تولید سناریو باشد، اما شمار نسبتاً اندکی این دلایل را تشخیص داده اند چون تغییر جامعه اساساً کـندتر از آن است کـه عـناوین صفحات اول روزنـامه ها را بـهخود اختصاص دهد. این تغییرات پنهان و ناپیدا هستند و اثر و پیامدهای گوناگونی در تمام نهادها دارند و اگر تثبیت شوند تغییر آنها دشوار است. پیکربندی های روابط

1. Herman Kahn

- 2. Rand Corporation
- 4. Daniel Bell
  - 6. Daniel P. Moynihan

- 3. Shell
- 5. Alvin Toffler

اجتماعی از دید جهانی یکشبه تغییر نمیکند. اتحاد شوروی مجموعهٔ نسبتاً شکنندهای برای حکومت بودکه قومیتهای تاریخی بسیار پایدارتری را در برگرفته بود. آنها منبع دائمی تنش بودندکه، با اندکی افزایش فشار، کار به سقوط دولت شوروی انجامید.

در سناریوهایی که اساس جامعه شناختی دارند باید چیزهای زیادی در نظر گرفته شود: مالکیت سرمایه، جهانی شدن، حکومت، تکنولوژی جدید، روندهای جمعیت و ما باید اینها را در رابطه با مسائل عام و آرمانهای انسانی در نظر بگیریم. جامعه شناسانی که در مقیاسی جهانی به آینده مینگرند ناچارند سرمایه را برحسب روابط اجتماعی در نظر بگیرند. می توانیم ظهور طبقه ای جهانی را مشاهده کنیم که نظام های جهانی دولت و سرمایه را اداره میکند. اما بعید است که رودرروی بقیهٔ جامعه قرار گیرد چرا که به شیوه ای که طبقات حاکم ملی قدیم به مبارزه طلبیده می شدند به رویارویی خوانده نمی شود. و عضویت آن کاملاً سیال و انعطاف پذیر خواهد بود.

در واقع، از لحاظ جامعه شناختی جهانی شدن ممکن است نتایج کاملاً متناقضی داشته باشد. اگر ایجاد همبستگی های بزرگ دیگر سیاست دولت های ملی نیست و اگر سرمایه فراسوی مرزها سیال تر می شود، می توان انتظار داشت که انواع پیوندهای دیگر غیرمکانی قدیمی تر، و همچنین قومیت، برجسته تر می شوند. می توان به اهمیت فزایندهٔ خاندان ها، بر پایهٔ خویشاوندی، فرزندان و فرزند خواندگان توجه کرد که به کانون انتقال سرمایه تبدیل می شوند. می توان انتظار داشت که شبکه های بزرگ سوداگری به یارانی، بینابین دوستان و شرکای تجاری، و تر تیبات همکارانه ای برای مبادلهٔ متقابل، به جای فایدهٔ مشترک، وابسته شوند.

از این دیدگاه، شرکتهای بزرگ فراملی ممکن است عمر کو تاهی داشته باشند و بیشتر شبیه سرمایه گذاریها و طرحهایی که از ائتلافهای یاران در نظام مالی جهانی به وجود می آیند و گروههای مبتنی بر دانش و خاندانها شوند. این موضوع غمانگیز و خطرناک به نظر می رسد. می توانستم بگویم خانوادهها و دوستان، مادری و پای سیب. اما بدین تر تیب، شیوههای خاص را که زمان و مکان، نسل و ثروت در روابط اجتماعی با خاندانها به وجود می آورند نشان داده نخواهد شد.

همچنین این موضوع آنقدر بدبینانه نیست که ممکن بود بـاشد. مـمکن است خاندانها و یاران را در مافیا و تریادها ادغام کنیم و خصوصی کردن کـامل نـظم و قانون و پیروزی زور و شیادی را پیشبینی کنیم. اما نیروهای متعادلکنندهٔ بزرگی در برابر سناریوهای مرگ و نابودی وجود دارند. نخست، دموکراسی است، نه دموکراسی تودهای دولتهای ملی که اکثریت ارادهٔ خود را بر اقلیتهای ستمدیده تحمیل میکند، بلکه دموکراسیی که از روابط فراملی بسیاری از گروههای مبارز پدیدمی آید. مفهوم شهروندی جهانی که گاهی 'جهانی شدن از پایین' یا 'دموکراسی جهان میهنی' نامیده می شود علاقهٔ شمار زیادی از مردم را در سراسر جهان جلب خواهد کرد. [۲۵] کار جنبشهایی مانند عفو بین المللی و دوستان زمین بر تعهدات فردی نسبت به انسان بر اساسی جهانی متکی است.

نیروی دیگر، علایق معرفتی طبقهٔ جهانی است که مرزی نمی شناسد. عام بودن دانش همیشه چارچوب های ملی را از هم گسسته است حتی هنگامی که تأمین سرمایه از طریق منابعی ملی صورت میگیرد. اما اکنون گروه های سرمایه دار فعالانه از پژوهش و آموزش جهانی حمایت میکنند. تأمین منابع مالی آموزشی در اروپای شرقی توسط سرمایه گذار میلیاردر جهانی، جرج سوروس ، یکی از نمونه های آن است. نهادینه شدن تعقیب دانش امری جهانی است و دانشگاه \_ این جمع انسانی اساسی در بازار تولید \_ ارزش های کهنه و تولید ارزش های نو را مهم تر از پارلمان ها یا کلیساها می داند.

اما این گونه سناریوها آشکارا از دانشگاه سرچشمه میگیرند، و احتمالاً در تأثیر و توانایی خود در زمینهٔ پیش بینی آینده مبالغه میکنند. هر چه باشد، فردا ممکن است سیارک به سیارهٔ ما برخورد کند. از سوی دیگر، جامعه شناسان علاقه مندند دیگران را وادارند دغدغه های آنها را برای جامعهٔ در حال حاضر درنظر بگیرند.

# به سوی جامعه ای انسانی تخصص و تقلیل گرایی

در کانون جامعهشناسی باید این شناخت وجود داشته باشد، و معمولاً وجود داشته است، که برخی از مسائل جامعه هرگز از میان نمیروند، که ترتیبات اجتماعی ذاتاً زودگذرند و اینکه در مورد بعضی از تغییرات نـمیتوان عـقبنشینی کـرد. ایـنها ویژگیهای محوری جامعهٔ انسانی هستند و در عمل آن را دارای ماهیتی متفاوت از موضوعهای دیگر مطالعه میسازند. بنابراین، جامعهٔ انسانی مانند جامعهٔ حشرات، شکلگیری صخره، ارگانیسم بیولوژیک، موتور، کامپیوتر یا بازی شطرنج نیست. جامعهٔ انسانی ویژگیهای خاص خود را دارد و جامعهشناسان هم دانش و مسئولیت خاطر نشان کردن این موضوع را.

شناخت اهمیت حفظ بخش های منحصر به فرد آفرینش اکنون در علوم طبیعی، هنر و ادبیات گسترده است. ما نگران حفظ نسل گیاهان و انواع حیوانی، حفظ و نگهداری زیستگاههای منحصر به فرد، جلوگیری از نابودی آشار باستانی و حفظ زبان ها هستیم. همینگونه، جامعهٔ انسانی نیز بسیار ویژه و استثنایی و سزاوار مراقبت و توجه فراوان است. جامعه شناسان نیز در کار حفظ این آثارند.

یکی از خطرهای اصلی برای آفرینشهای منحصر بهفرد و بی همتا استفاده از آنها برای مقاصد انسانی است که عملاً ماهیت آنها را نابود میکند: در نظر گرفتن یک نوع صرفاً به عنوان غذا، یک اردوگاه رومی به عنوان محلی جهانگردی، یا یک زبان صرفاً به عنوان وسیلهٔ انتقال اطلاعات. در هر یک از این موارد چیزی به چیزی دیگر تقلیل می یابد.

این نوع تقلیل در مورد جامعه نیز رخ میدهد. جامعه شناسی، مانند هر رشتهٔ دیگری که از موضوع مورد علاقهٔ خود مراقبت میکند، همیشه مراقب این نوع تقلیلگرایی است. نمی توانیم اجازه بدهیم جامعه به عنوان چیزی متفاوت از آنچه هست تلقی گردد. بنابراین، این نیز به معنای نصب علایم هشداردهنده برای رشتههای دیگر است که آنچه را در مسئولیت آنها نیست اشغال نکنند.

این رابطهٔ بین موضوعها اغلب کماهمیت نشان داده می شود و صرفاً به عنوان موضوع رقابت حرفه ای یا صنفی در نظر گرفته می شود، مانند داروسازان که اجازه ندارند به عنوان پزشک به کار پردازند. اما مسئلهٔ تخصص مطرح است. هر چند هم که پزشک خودتان نامناسب باشد خیلی خطرناک است که اگر بیمار هستید برای درمان به داروخانه متکی شوید. سلامت را نمی توان به خوردن داروهای درست تقلیل داد

همینگونه، توجه به جامعه نیز صرفاً موضوع درست کردن اقتصاد، ریختن طرحها و برنامههای شرکتی، یافتن الگوی درست استفاده از زمین، اصلاح قانون یا پرهیز از نقصهای ژنتیک نیست. البته موقعیت در این حوزه ها مهم است و ما برای آن به متخصصان وابسته ایم. اما آنها به خودی خود جامعهٔ خوب را تأمین نمیکنند. در واقع، نه تنها متخصصان نشان دادن توجه خاص به جامعه را غیر ضروری نمی دانند، بلکه برای اینکه آنها حتی در حوزهٔ خاص خودشان نیز موفق شوند لازم است به ویژگی های خاص آن توجه کنند. اقتصاددانان، مدیران، برنامه ریزان، حقوق دانان یا زیست شناسان که مدعی هستند از دیدگاه رشتهٔ تخصصی خود برای جامعه برنامه ریزی میکنند همه به خاطر تقلیل گرایی، نادیده گرفتن و ییژگی های خاص موضوعی که به خاطر خود آن آن را مطالعه نکرده، بلکه آن را تابع طرحه ای خاص خود تلقی میکنند مقصرند.

برگردیم به تمثیل پزشک و داروساز؛ حتی اگر جامعه شناس شما صلاحیت را نداشته باشد این پاسخ به نشانهٔ نارضایتی شما از جامعه نیست که به مدیر، اقتصاددان یا حقوق دان روی آورده اید. بهتر است به شعور معمولی خود اتکا کنید. بحث من این نیست که به جامعه شناسان روی آورید چون آنها همهٔ پاسخ ها را دارند، یا به جامعه شناسی متوسل شوید زیرا برتر از هر حرفهٔ دیگری است. نکته این است که جامعه چیزی مستقل است.

تقلیلگرایی معادل عقلانی بریدن پردهٔ زرکش بایو <sup>۱</sup> برای استفاده از پارچهٔ آن یا اوراق کردن برج ایفل برای فروختن فلز آن است. جامعه ماهیت خاصی خود را دارد و وجود جامعه شناسان هم برای مطالعهٔ آن و هم برای حفاظت از آن الزامی است. این بدان معناست که هنگامی که برقراری رابطه با رشته های علمی دیگر در میان است باید به ویژه هشیار، جدی، دارای اعتماد به نفس، اما همچنین آماده برای همکاری بود. ولی جامعه شناسان باید به نقایص بینش علمی خود نیز توجه داشته باشند.

## بشریت ہی ثبات

جامعه شناسان اغلب به اشتباه علاقهٔ خاص خود را در جامعه با علاقه به بشریت یکسان پنداشته اند. بنابراین، ممکن است عجیب به نظر برسد که آنها اغلب متهم می شوند که با انسان ها چنان رفتار میکنند که گویی بیگانه هستند. اما ایس اتمهام چندان بی پایه نیست. جامعه شناسان سعی میکنند تا آنجا که ممکن است دربارهٔ جامعهٔ انسانی واقع بین باشند، که این امر به این معناست که امور عادی را عجیب و غیرعادی تلقی کنند. در زندگی روزمره مردم معمولاً از جریان های آشنا در برخورد با رویدادهای روزانه جدا نیستند. اما جامعه شناسان اگر بنا باشد آنچه را دور و بیگانه است در شرایطی برابر با آنچه نزدیک و آشناست در نظر بگیرند باید چنین باشند.

اما آنها میکوشند چیزهای عجیب و غیرعادی را نیز عادی جلوه دهند؛ آنها را به تجربهٔ گذشتهٔ ما ارتباط و بر پایهٔ آن گسترش دهند. نتیجه چیزی است که نه روزمره و آشناست و نه عجیب و غیرعادی؛ نه برای ما و نه برای آنها؛ اما بهشیوهٔ تازهای برای هر دو فهمیدنی است. اگر این کار بهخوبی انجام شود ما بهدنیای جدیدی از دانش وارد میشویم که غیرشخصی اما در دسترس همهٔ مردم جهان است.

شگفتنی عینی و دسترسی پذیری جهانهای دیگر به موضوع سرگرمکنندهٔ داستانهای علمی تخیلی تبدیل شده است. در نگاه نخست، داستان علمی تخیلی دربارهٔ تحولات تخیلی در علم است؛ همانگونه که اغلب دربارهٔ مرزهای انسانیت است. داستانی مانند ملاقات با راما<sup>(</sup> (۱۹۷۳) اثر اَرتور سی. کلارک<sup>۲</sup> را در نظر بگیرید.[۲۶] این داستان جهانی خیالی را بررسی میکند که فرضهایی را که ما جهان واقعی خود را بر اَن بنا میکنیم اَشکار میسازد.

در این داستان سال ۲۱۳۱ تصور شده است که سیارات دیگر مستعمره شده اند، سیستمهای ردیابی سیارکها مدتهاست که به راه افتاده است و چیز جدیدی ظاهر می شود که با همهٔ چیزهای دیگر متفاوت است. یک سفینهٔ فضایی پر تاب می شود تا روی این چیز که اکنون راما نامیده می شود بنشیند، و نخستین مسافران ستارگان را ملاقات کنند. راما چیز ساخته شده ای است، اما بدون اینکه هیچ نشانه ای از سازندگانش داشته باشد، کاملاً نو به نظر می رسد. اما باید قدیمی تر از هر چیز روی کره زمین باشد. آیا یک کشتی نوح کیهانی است که برای نجات نوع انسان فرستاده شده است؟ آیا روبوت است یا روح؟ بیشتر شبیه یک کارخانهٔ تولید مواد شیمیایی است تا شهر، و رامایی ها کجا هستند؟ سرانجام موجوداتی پادار با مغزهای ارگانیک و فلزی پدیدار می شوند. دانشمندان آنها را 'بایوت' می نامند، آنها با نیروی برق به

<sup>1.</sup> Rendezvous With Rama

حرکت درمییآیند و بـرای کـارکردهای مـتفاوت شکـلهای مـتفاوت دارنـد. آنـها موجودات زندهٔ مصنوعی هستند.

انسانهای ساکن سیارهٔ مستعمرهٔ مرکوری نتیجه میگیرند که این بقایای غیربیولوژیک نوعی تکنولوژی است که بسیار پیشرفته تر از نوع انسان است. فرهنگ آن آن قدر دور است که همکاری با آن به همان اندازه نامحتمل است که همکاری با موریانه ها. آنها تصمیم میگیرند آن را نابود سازند، اما راما بی هیچ اعتنایی به نوع انسان به حرکت خود ادامه می دهد ـ یعنی در حد اعلای اهانت.

دو ترفند تخیلی اصلی در داستان راما وجود دارد. نخست برونیابی ، طرح تحولی امکانپذیر برای علم عادی در چارچوب روایتی تاریخی برای آینده. دوم، ساختزدایی اسطورهای جهان ما. این چیز تخیلی جدید، یعنی راما، یک ضدجهان است که شکنندگی روابطی را که ما به آنها متکی هستیم بین بیولوژی، محیط، انسانها و جامعه آشکار میسازد.

آنچه کلارک در داستان خود انجام می دهد پیوندزدایی تاریخ و انسان است که در نتیجهٔ آن، چیزۍ که از پیشرفت انسان تقلید می کند، اما از هیچ خالق انسانی حکایت ندارد، تاریخ را از مردم جدا می سازد. تاریخ همچنان مردم را پشت سر می گذارد. کلارک ورود ارتباطات ماهوارهای را پیش بینی کرد که این امر او را در طبقه دو توکویل به عنوان یک تحلیلگر عمیق معاصر قرار می دهد. [۲۷] داستان راما حکایتی است از آنچه که ممکن است برای بشریت رخ دهد چنانچه از کمک به پیشرفت فرهنگ انسانیت دست بکشد و روشن می سازد که نمی توان مطمئن بود چنین خواهد شد.

جامعه شناسان به یژه باید نظر بدهند که جامعه چگونه می تواند به ارزشهای بشریت بهتر خدمت کند و مسلم فرض نکند که یکی با دیگری برابر است. باید در نگرش به جامعه واقع بین بود؛ یعنی آن را برحسب ارزشهای انسانی ارزیابی کرد. عینیت شامل آزادی برای ارزشهاست، نه آزادی از ارزشها.

راه آينده

محققان در چین قدیم تائو <sup>۱</sup> را فلسفهٔ راهنما برای انسانها در جهانی میدانستند که به ما می آموزد راه خود را بیابیم. اندیشهٔ یک راه برای انسانها فراگیر و مهم است زیرا مفهوم گذر در طول زمان و مکان را بیان می کند که نه دلپذیر است و نه غیرعادی و با زندگی شخصی و جمعی مطابقت دارد.

در حال حاضر اندیشهٔ یک راه در سیاست پس از پایان جنگ سرد جاذبهٔ بسیاری دارد. پایان دورهٔ سیاست ایدئولوژی و بلوک قدرت جهانی البته به گونهای است که هیچ طرف پیش بینی نمی کرد. وسایل آغاز جنگ متفاوت از وسایلی است که برای کسب صلح ضروری است. پیش تر، برای هر دو طرف راه آینده چیرگی بر دیگری بود. بعداً مفهوم کنترل و فرماندهی و دو نظام رقیبِ قدرت اجتماعی بر این دو راه سایه افکند.

زمانی که این رقابت به پایان رسد فراهم کردن نوعی سازش میان آنها مفهومی ندارد. دیگر کسی پیرامون سرمایه داری و سوسیالیسم بسیج نمی شود. به این دلیل که اکنون تقاضا برای یک راه وجود دارد، در حالی که قبلاً هیچ یک از اردوهای اید تولوژی مخالف 'راه' نامیده نمی شدند. آنها به معنای واقعی کلمه مواضع نبرد در جنگ 'جهانها' بودند: جهانهای اول، دوم و سوم. با پایان یافتن نبرد، واژههای ' شمال' و 'جنوب' بیشتر به عنوان نماد تا ارجاع واقعی به جهان نابرابری های تروت مطرح می شود. 'جهان سوم' متعلق به گفتمان دوران گذشته است.

اردوهای رقیب هر دو تلاش می کردند برای مبارزهٔ بزرگ جامعه را سازمان دهند و نیروهای آن را بسیج کنند. دو اصل جایگزین بر مدرنیته مسلط بودند و برای تعیین دستور کار سازمان دهی جامعه با یکدیگر رقابت می کردند. یکی دولت بود، یا اجبار برای خیر مشترک؛ و دیگری بازار، یا مبادله براساس محاسبهٔ مسود. اولی جامعهٔ یونان باستان بود که به صورت دولت ملی شکل مدرن پیدا کرده بود و دومی، شکل مدرن اقتصاد جهانی بود که شکل جامعه به خود گرفت. اما اکنون که دیگر انگیزه ای برای بسیج این دو اردو وجود ندارد دیگر به نظر نمی رسد که این دو اصل پاسخ مسائلی راکه رویاروی بشریت است داشته باشند.

از اینروست که مفسران نتوانستهاند این راه را در 'راه سوم' بیابند، که عنوان دو نشریهٔ جداگانه اما نه بیارتباط با یکدیگر بود که ظرف یک هفته نخستوزیر بریتانیا، تونی بلر[۲۸] و جامعه شناس نام دار، آنتونی گیدنز، آنها را منتشر کردند.[۲۹] این دو نشریه گفتمان هایی فراگیر دربارهٔ گذشته و حال هستند. 'سوم' ستیزهای را به یاد می آورد که گذشته است. 'راه' نمایانگر جست وجوی کنونی است؛ اما راههای بسیاری وجود دارند، و نه فقط سه راه، که می توان آنها را در پیش گرفت.

یکی از دلایل گوناگونی راهها این است که استقلال بالقوهٔ جامعه، بدون کنترل مرکزی برای هدفی مشترک، دولت و اقتصاد را به رویارویی فرامیخواند و خود مهار هر کدام که گردد آن را فوق العاده مؤثر می سازد. بدین سان، جامعه شناسانی که در مورد قومیت مطالعه می کنند توانسته اند به دولت ها کمک کنند که از سیاست های چند فرهنگی پیروی کنند. قومیت به روابط اجتماعی ناب و عریان نزدیک تر است تا دولت یا بازار، از طرفی، قومیت از مرزهای دولت یا بازار در نیروهای کار چند پاره می گذرد. اما قومیت تنها نوع رابطهٔ اجتماعی نیست. از دوستی گرفته تا خانواده و سازمان های داوطلب و جنبش های جهانی، نیروهای جامعه شور و شوق تیازه ای سازمان های داوطلب و منبش های جهانی، نیروهای جامعه شور و شوق تیازه ای سازمان های داوطلب و مدنی را به 'بخش سوم' خارج از دولت و بخش خصوصی که از طریق آن باید در جست و جوی 'راهها' بود.

آزادی جدید جامعه ممکن است مدتی سرمستکننده باشد، اما باید سرانجام به مسائل جهان زندگی بازگردیم. روابط اجتماعی انسانها به خاطر خود آنها وجود ندارد بلکه برای بشریت وجود دارد؛ برای یکایک افراد تا انسانیت خود را زیست کنند. بنابراین، می توان انتظار داشت که سایر حوزههای زندگی بیش از پیش در تعیین هدفهای انسانی سهمی برابر در سیاست و اقتصاد طلب کنند. فرهنگ و محیط به اصول آزادی بیان و تولید نسل مسئولانه اشاره میکنند که نمی توان آن را بدون آسیب به بشریت به طور کلی سرکوب کرد. مذهب از لحاظ علاقهاش بىرای امور مقدس در زندگی، و تنش خلاق با فرهنگ و محیط اساساً مخالف اصول دولت و سازار است. قدرت، که ممکن است بر همهٔ حوزههای زندگی تسلط یابد، تنها وسیلهای برای دست یابی به هدف است و باید تابع ارضای نیازهای گوناگون انسانی باشد که در حوزههای زندگی سازمان یافتهاند. تنها در ستیزه جمعهای انسانی است که قدرت به شکل اصلی درجهٔ اول خود را نشان میدهد.

کوتاه سخن آنکه، در عصر جهانی جدیدی که در آن زندگی میکنیم راههای بسیاری وجود خواهد داشت که طی آنها انسانها در جست وجوی تعادلی بین حوزه های زندگی برمی آیند که با شرایط جدید متناسب باشد. اگر شرایطی مناسب برای جمع های انسانی در حوزه های گوناگون وجود داشته باشد انسان در یافتن این تعادل علاقهٔ جمعی خود را می یابد. از آنجا که جامعه شرط لازم برای همهٔ این راه هاست و هدف هیچ یک از آنها نیست، باید علاقه ای مشترک در پرورش آن وجود داشته باشد. کمک به بهبود جامعه راهِ راه هاست.

اگر این تبیین با واقعیت زمانهٔ ما تطبیق کند در آن صورت بیانکنندهٔ آگاهی افراد از علاقهای مشترک در نهادها و جمعهای انسانی در سراسر جهان است. درک مشترکی از علاقهٔ جمعی ما در پیشبرد ارتباطات آزادانه و تساهل و احترام بین آنها وجود دارد. این نیرویی است که فراتر از اختلافهای سیاسی است و هنگامی که نفی میگردد دولت خود برای دفاع از آن بسیج میشود. در مواقعی که انکار حقوق بشر و نسلکشی به اصول جامعهٔ آزاد بی حرمتی کند مداخلهٔ نیروی دولت جهانی، به هر شکلی که باشد، در امور دولتهای ملی و یژگی ضروری علاقهٔ مشترک جدید خواهد بود.

نقش دولت در دوران جدید باید ارتقا و دفاع از جامعهٔ آزاد باشد و در این میان، بزرگترین افتخار نصیب سیاستمدارانی خواهد شد که سیاست جامعهٔ آزاد را برای جامعهٔ آزاد دنبال میکنند. راه آینده نه کنترل جامعه توسط دولت است و نه جامعهٔ بدون دولت، بلکه راه بهسوی دولتی است که در راه ایجاد هدفهایی که فراتر از هر دوی آنهاست از جامعه حمایت میکند. برای این طرح ما به نهادهای دموکراتیک جدید جهانی و محلی نیاز خواهیم داشت.

ما به ارزیابی هشیارانهٔ شیوهٔ عملکرد جامعه در شرایط جدید جهانی نیز نیاز داریم. چالشی که جهانی شدن در برابر جوامع مبتنی بر دولت ملی بهوجود می آورد از استقلالی که بهانواع گوناگون ارتباطات میدهد ناشی می شود. این، در درجهٔ نخست، مسئلهٔ بازار آزاد نیست و ارتباط چندانی با کنترلهای مرزی هم ندارد. وقتی میگوییم جامعه اکنون همچون واقعیتی غیرمدرن دوباره ظاهر می شود این شگفتی پدید می آید که حکومتهای مدرنیزه کننده باید در جست وجوی درک آن بر آیند. دولت اکنون باید با جامعهٔ جدید سازگار شود. در این شرایط، جامعه شناسی آماده است تا به دولتها، مردم و متخصصان کمک کند واقعیت جدیدی را که به ساختنش کمک کرده اند ارزیابی کنند اما نه به شیوه هایی که آنها در نظر داشته اند. این سهم کوچک اما مهمی است که جامعه شناسی در کمک به دیگران برای یافتن هدف انسانی مشترک دارد.

### يادداشتها

بيشكفتار

- 1. Herbert Spencer, The Study of Sociology, Henry King, London, 1873.
- Fine examples for their time include Arthur Fairbanks, Introduction to Sociology, Scribner's, New York, 1896; Morris Ginsbery, Oxford University Press, 1934; Alex Inkeles, What is Sociology?, Prentice Hall, Englewood Cliffs, N. J., 1964.
- 3. 'Sociology's Saviour', The Economist, London, 12-18 August, 1998, p. 32.

فصل ١. طبيعت جامعة انساني

- 1. For an account see Sanford M. Jacoby, *Modern Manors: Welfare* Capitalism since the New Deal, Princeton University Press, Princeton, N.J., pp. 172-74.
- 2. Adam Ferguson, An Essay on the History of Civil Society, Cadell, Creech and Bell, London and Edinburgh, 1767.
- 3. Ibn Khaldun, The Muqaddimah: An Introduction to History, translated by Franz Rosenthal, Routledge, London, 1958.
- 4. Richard W. Wrangham, W.C. McGrew, Frans B.M. de Waal and Paul G. Heltne (eds), *Chimpanzee Cultures*, Harvard University Press, Cambridge, Mass., 1994.
- 5. Edward Wilson, Consilience: the Unity of Knowledge, Knopf, New York, 1998, pp. 137-80.
- 6. Mary Wollstonecraft, The Rights of Woman, J.M. Dent, London,

1929, p. 5.

- 7. Jeff Hearn and Wendy Parkin, 'Sex' at 'Work': the Power and Paradox of Organization Sexuality, Wheatsheaf, Brighton, 1987.
- 8. Edward Wilson, op. cit., p. 195.
- 9. Thorstein Veblen, The Theory of the Leisure Class, Huebsch, New York, 1899.
- 10. Joseph A. Schumpeter, History of Economic Analysis, Allen & Unwin, London, 1954, p. 323.
- 11. Erving Goffman, Asylums, Anchor Books, New York, 1961.
- 12. Bruno Latour, We Have Never Been Modern, Harvester Wheatsheaf, Hemel Hempstead, 1993.
- 13. Norbert Elias, edited by Michael Schröter, *The Germans*, Polity Press, Cambridge, 1997, p. 147.
- 14. Arnold Toynbee, A Study of History, Volume 1, Clarendon Press, Oxford, 1935, pp. 442-43.
- 15. Edward Said, Orientalism: Western Conceptions of the Orient, Routledge, London, 1978.
- 16. Émile Durkheim, The Rules of Sociological Method, The Free Press, Glencoe, I11., 1938, p. 110 (first French edition 1895).
- 17. Ulrich Beck, Risk Society, Sage, London, 1992.
- 18. Martin Albrow, The Global Age: State and Society beyond Modernity, Polity, Cambridge, 1996.
- 19. Herbert Spencer, The Study of Sociology, University of Michigan Press, Ann Arbor, 1961, p. 15.
- 20. James S. Coleman, Foundations of Social Theory, Harvard University press, Cambridge, Mass., 1990, p. 301.
- 21. Nigel Gilbert and Rosaria Conte (eds), Artificial Societies: the Computer Simulation of Social Life, UCL Press, London, 1995.

#### فصل دوم. علم جامعه شناسی

1. The Republic of Plato, translated by Francis Cornford, Clarendon Press, Oxford, 1941.

- 2. Pierre Bourdieu, Homo Academicus, Polity, Cambridge, 1988, p. 128.
- 3. Auguste Comte, Cours de Philosophie Positive, Bachelier, Paris, 6 vols, 1830-42, Vol. 4, p. 252.
- 4. William G. Sumner, *The Forgotten Man*, Yale University Press, New Haven, Conn., 1919, p. 405.
- 5. American Journal of Sociology, Vol. 1, No. 1, p. 1, July 1895.
- 6. Karl Marx, Capital, Vol. 1, Foreign Languages Publishing House, Moscow, 1954, pp. 444-46.
- 7. Peter Halfpenny, Positivism and Sociology: Explaining Social Life, Allen & Unwin, London, 1982.
- 8. Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions, University of Chicago Press, Chicago, 1970.
- 9. W.G. Baldamus, *The Structure of Sociological Inference*, Martin Robertson, London, 1976.
- 10. D.J. de Solla Price, Little Science, Big Science, Yale University Press, New York. 1963.
- 11. G.D.H. Cole, Social Theory, Methuen, London, 1920, pp. 13-14.
- 12. Erving Goffman, The Presentation of Self in Everyday Life, Doubleday, New York, 1959.
- 13. Kai Erikson, Sociological Visions, Rowman and Littlefield, Lanham, Md., 1997, p. 10.
- 14. Reuben Hersh, What is Mathematics, Really?, Cape, London, 1997.
- 15. Robert Reiner, Sonia Livingstone and Jessica Allen, 'Discipline or Desubordination? Changing Images of Crime in the Media since World War II', Paper presented to the 14th World Congress of Sociology, Montreal, 1998.
- 16. Robert S. Lichter, Linda S. Lichter and Stanley Rothman, Prime Time: How TV Portrays American Culture, Regnery Publishing, Washington, DC, 1994; Stephen P. Powers, David J. Rothman and Stanley Rothman, Hollywood's America: Social and Political

Themes in Motion Pictures, Westview Press, Boulder, 1996.

- 17. C. Wright Mills, *The Sociological Imagination*, Oxford University Press, New York, 1959, p. 195.
- 18. Eileen Barker, The Making of a Moonie, Blackwell, Oxford, 1984.
- 19. Ibid., p. 20.
- 20. Ibid., p. 121. The article appeared on 29 May 1978.
- 21. Commentaries on the Laws of England, Intr. 2.
- 22. R.W. Emerson, 'Self Reliance', in Collected Works: Volume II, Essays First Series, Belknap Press, Cambridge, Mass., 1979 (first edition 1841), p. 29.
- 23. Robert Michels, *Political Parties*, Collier Books, New York, 1962, p. 365.
- 24. Herodotus, The Histories, translated by Aubrey de Selincourt, Penguin, Harmondsworth, 1954, p. 190.
- 25. Michel de Montaigne, 'Of Custom, and that we should not easily change a law received', *Complete Works*, ed. by William Hazlitt, Templeman, London, [1580] 1842, p. 44.
- 26. Francis Bacon, 'Of Goodness and Goodness of Nature', in *Essays, Grant Richards, London, [1625] 1902, p. 34.*
- 27. Colin Bell and Howard Newby (eds), Doing Sociological Research, Allen & Unwin, London, 1977.
- 28. Written communication with the author. See also L. Radford and M. Hester, Domestic Violence and Child Contact Arrangements in England and Denmark, Policy Press, Bristol, 1996.
- 29. Address: 1722 North Srreet, NW, Washington, DC 20036, USA, e-mail executive. office @asanet.org
- 30. Address: Unit 39, Mountjoy Research Centre, Stockton Road, Durham, DH1 3UR, e-mail britsoc @dial.pipex.com
- 31. Address: Facultad C.C. Politicas y Sociologia, Universidad Computense, 228223 Madrid, Spain, e-mail isa @sis.ucm.es
- 32. Address: ESA, SISWO, Plantage Muidergracht 4, TV Amsterdam, Netherlands, e-mail kruithof @asanet.org

- 33. 'The Forgotten Man' [1883], in William G. Sumner, op. cit., 1919, pp. 465-95.
- 34. Ann Oakley, Subject Women, Fontana, London, 1982, p. ix.
- 35. Sumner, op. cit., p. 492. Also (ibid.) 'It is plain that the Forgotten Man and the Forgotten Woman are the very life and substance of society.'

## فصل سوم. نظرية جامعه شناختي

- 1. Lewis H. Morgan, Ancient Society, Henry Holt, New York, 1977, p. 3.
- 2. Ferdinand Tönnies, Community and Association, Routledge, London, 1955.
- 3. Robert A. Nisbet, *The Sociological Tradition*, Heinemann, London, 1967, p. 74.
- 4. Amitai Etzioni, The Spirit of Community, Touchstone, New York, 1993.
- 5. William G. Sumner, *The Forgotten Man*, Yale University Press, New Haven, Conn., 1919, p. 403.
- 6. Martin Albrow, *The Global Age*, Stanford University Press, Stanford, 1997, pp. 85-90.
- 7. Norbert Elias, *The Civilizing Process*, 2 vols, Blackwell, Oxford, 1978-82.
- 8. Anthony Giddens, *Modernity and Self-Identity*, Polity, Cambridge, 1991, pp. 87-98.
- 9. Johann Wolfgang Goethe, Faust, Parts One and Two, translated by Robert MacDonald, Oberron, Birmingham, p. 51.
- 10. Max Weber, *Economy and Society*, edited by G. Roth and C. Wittich, University of California Press, Berkeley, 1978, p. 4.
- 11. Talcott Parsons, The Structure of Social Action, McGraw-Hill, New York, 1937.
- 12. Talcott Parsons, The Social System, The Free Press, Glencoe, Ill., 1951.

- 13. Alain Touraine, Critique of Modernity, Blackwell, Oxford, 1995, p. 209.
- 14. Émile Durkheim, The Rules of Sociological Method, The Free Press, Glencoe, I11., 1938.
- 15. Émile Durkheim, Suicide, The Free Press, Glencoe, Illinois, 1951.
- 16. J. Douglas (ed.), *The Social Meanings of Suicide*, Princton University Press, Princeton, 1967.
- 17. Robert Michels, Political Parties, Collier, New York, 1962.
- 18. Max Weber, op. cit., p. 53.
- 19. The Times, London, 4 June 1997, p. 5.
- 20. Max Weder, op. cit., pp. 20-21.
- 21. Alfred Schutz, The Phenomenology of the Social World, Northwestern University Press, Evanston, 111., 1972.
- 22. Michel Foucault, Discipline and punish: the Birth of the Prison, Vintage, New York, 1979.
- 23. Jürgen Habermas, Theory of Communicative Action, Polity, Cambridge, 1984.
- 24. Bronwen Maddox, 'Republicans fear Clinton video backlash', The Times, London, 18 September 1998, p. 1.
- 25. Marshall McLuhan, Understanding Media, Routledge, london, 1964, pp. 7-21.
- 26. Pitirim A. Sorokin, Social and Cultural Dynamics, Bedminster Press, Englewood Cliffs, N.J., 1937-41.
- 27. Robert Pirsig, Zen and the Art of Motorcycle Maintenance, Bodley Head, London, 1974, p. 403.
- 28. D. Lockwood, 'Social Integration and System Integration', in G.K. Zollschan and W. Hirsch (eds), *Explorations in Social Change*, Routledge, London, 1964.
- 29. Karl Popper, The Open Society and its Enemies, 2 vols, Routledge, London, 1945.
- 30. Adam Smith, The Wealth of Nations, Penguin, Harmondsworth,

1970, p. 119.

- 31. Stanley Milgram, Obedience to Authority, Tavistock, London, 1974.
- 32. Zygmunt Bauman, Modernity and the Holocaust, Polity, Cambridge, 1989.
- 33. Anthony Giddens, The Constitution of Society, Polity, Cambridge, 1984.
- 34. 'Egyptian wife "can travel"', The Times, London, 21 September 1998. p. 16.
- 35. Edward Said, Orientalism, Routledge, London, 1978.
- 36. Dennis H. Wrong, 'The Oversociatized Conception of Man in Modern Sociology', American Sociological Review, Vol. 26, 1961, pp. 183-93; reprinted in N.J. Demerath and R.A. Peterson (eds), System, Change and Conflict, Free, New York, 1967.
- 37. Francis Bacon, 'Of Goodness and Goodness of Nature', in *Essays,* Grant Richards, London, [1626] 1902, p. 34.

## فصل چهارم. نهادهای اجتماعی

- 1. Herodotus, *The Histories*, translated by Aubrey de Selincourt, Penguin, Harmondsworth, 1954, p. 132.
- 2. Peter M. Blau, The Dynamics of Bureaucracy, University of Chicago Press, Chicago, 1955.
- 3. William G. Sumner, Folkways: a Study of the Sociological Importance of Usages, Manners, Customs, Mores and Morals, Mentor, New York, 1960.
- 4. Talcott Parsons, The Social System, The Free Press, Glencoe, 111., 1951.
- 5. Bronislaw Malinowski, The Dynamics of Culture Change, Yale University Press, New Haven, Conn., 1945.
- 6. Dennis H. Wrong, 'The Oversocialized Conception of Man in Modern Sociology', American Sociological Review, Vol. 26, 1961, pp. 183-93, reprinted in N.J Demerath and R.A. Peterson

(eds), System, Change and Conflict, Free, Press, New York, 1967.

- 7. James S. Coleman, Foundations of Social Theory, Harvard University Press, Cambridge, Mass., 1990.
- 8. Antonio Gramsci, The Modern Prince and Other Writings, International Publishers, New York, 1957.
- 9. Max Weber, *Economy and Society*, edited by G. Roth and C. Wittich, University of California Press, Berkeley, 1978, p. 54.
- 10. 'Billions hidden offshore', The Guardian, 26 September 1998, p. 1.
- 11. Max Weber, The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism, Allen & Unwin, London, 1930.
- 12. Marshall Sahlins, Stone Age Economics, Tavistock, London, 1974, p. 55.
- 13. Raymond Firth, Human Types, Mentor, New York, 1958, p. 67.
- 14. Colin Turnbull, *The Mountain People*, Pan, London, 1974, pp. 193, 198.
- 15. Thorstein Veblen, The Instinct of Workmanship, Huebsch, New York, 1918.
- 16. Confucius, The Analects, translated by D.C. Lau, Penguin, Harmondsworth, 1979, p. 118.
- 17. Fred Hirsch, Social Limits to Growth, Routledge and Kegan Paul, London, 1977.
- 18. Ray Pahl, Divisions of Labour, Blackwell, Oxford, 1984.
- 19. Nico Stehr, Knowledge Societies, Sage, London, 1994.
- 20. Herodotus, op. cit., p. 110.
- 21. Émile Durkheim, Selected Writings, translated and edited byd Anthony Giddens, Cambridge University press, London, 1972, p. 88.
- 22. Émile Durkheim, The Rules of Sociological Method, The Free Press, Glencoe, 111., 1938, p. 145.
- 23. Gro Harlem Brundtland, Our Common Future: Report of World Commission on Environment and Development, Oxford University

Press, London, 1987.

- 24. Steven Yealey, Sociology, Environmentalism, Globalization, Sage, London, 1996.
- 25. Ulrich Beck, Risk Society, Sage, London, 1992.
- 26. Björn Jonasson (tr.), *The Sayings of the Vikings*, Gudrun, Reykjavik, 1992, p. 50.
- 27. Oxford Dictionary of Quotations, Book Club Associates, London, 1980, p. 4.
- 28. Anthony Giddens, *Modernity and Self-Identity*, Polity, Cambridge, 1991, pp. 17-18.
- 29. David Harvey, The Condition of Postmodernity, Blackwell, Oxford, 1989.
- 30. John Eade (ed.), Living the Global City, Routledge, London, 1997, p. 6.
- 31. Jörg Dürrschmidt, 'The Delinking of Locale and Milieu', in John Eade (ed.), op. cit., pp. 56-72.
- 32. E.B. Tylor, Primitive Culture, John Murray, London, 1871, p. 1.
- 33. Raymond Firth, *Elements of Social Organization*, Watts, London, 1951, p. 27.
- 34. A.L. Kroeber and C. Kluckhohn, 'Culture: A Critical Review of Concepts and Definitions', *Papers of the Peabody Museum of American Archaeology and Ethnology*, Vol. 47, No. 1, 1952, p. 181.
- 35. Paul Willis, Learning to Labour, Saxon House, Farnborough, 1977.
- 36. Georgina Born, Rationalizing Culture: IRCAM, Boulez and the Institutionalization of Musical Avant-Gard, University of California Press, Berkeley, 1995.
- 37. Charles Handy, The Future of Work, Blackwell, Oxford, 1985.
- 38. Sigmund Freud, Introductory Lectures on Psychoanalysis, Penguin, Harmondsworth, 1973.
- 39. George H. Mead, Mind, Self and Society, 3 vols, Chicago University Press, Chicago, 1934.

- 40. Norbert Elias, *The Civilizing Process*, 2 vols, Blackwell, Oxford, 1978-82.
- 41. Michel Foucault, Discipline and Punish: the Birth of the Prism, Vintage, New York, 1979.
- 42. Friedrich Nietzsche, The Gay Science, in The Complete Works of Friedrich Nietzsche, edited by Oscar Levy, Macmillan, New York and London, 18 vols, 1909-13.
- 43. Ruth Donner, The Regulation of Nationality in International Law, Societas Scientarium Fennica, Helsinki, 1983.
- 44. Oliver E. Williamson, The Economic Institutions of Capitalism, The Free Press, New York, 1985.

فصل ينجم. جامعه در أينده

- 1. Hugo Münsterberg, The Americans, McLure, Phillips, New York, 1904, p. 5.
- 2. Robert Owen, The Life of Robert Owen, Charles Knight, London, 1971, p. XXXvii.
- 3. H.H. Gerth and C.W. Mills, From Max Weber, Routledge, London, 1948, p. 139.
- Peter Drucker, Age of Discontinuity, Harper & Row, New York, 1969; Daniel Bell, The Coming of Post-Industrial Society, Basic Books, New York, 1973; Nico Stehr, Knowledge Societies, Sage, London, 1994.
- 5. John Maddox, What Remains to be Discovered, Macmillan, London, 1998.
- 6. Ulrich Beck, Risk Society, Sage, London, 1992.
- Robert K. Merton, 'The Unanticipated Consequences of Purposive Social Action', American Sociological Review, Vol. 1, 1936, pp. 894-904.
- 8. Richard Hofstadter, Social Darwinism in American Thought, University of Pennsylvania Press, Philadelphia, 1944.
- 9. Charles Darwin, The Descent of Man, 2nd edition, John Murray,

London, 1874, p. 618.

- 10. Arnold Toynbee, *A study of History*, 12 vols, 1934-61, Oxford University Press, London, Vol. V (1939), p. 638.
- 11. Adam Ferguson, An Essay on the History of Civil Society, Cadell, Creech and Bell, London and Edinburgh, 1767.
- 12. Jean-François Lyotard, La Condition Postmoderne: rapport sur le savoir, Les Editions de Minuit, Paris, 1979. (English edition: The Postmodern Condition, University of Minneapolis Press, Minn., 1984.)
- 13. C. Wright Mills, *The Sociological Imagination*, Oxford University Press, New York, 1959.
- 14. Herodotus, *The Histories*, translated by Aubrey de Selincourt, Penguin, Harmondsworth, 1954, p. 13.
- 15. Alexis de Tocqueville, *Democracy in America*, Harper, New York, pp. 412-13.
- 16. Samuel P. Huntington, *The Clash of Civilizations*, Simon and Schuster, New York, p. 42.
- 17. Ibid., p. 312.
- 18. Martin Albrow, The Global Age: State and Society beyond Modernity, Polity, Cambridge, 1996.
- 19. Sanford M. Jacoby, *Modern Manors: Welfare Capitalism since the* New Deal, Princeton University Press, Princeton, N.J., 1997.
- Robert D. Putnam, Making Democracy Work: Civic Traditions in Modern Italy, Princeton University Press, Princeton, N.J., 1994, p. 167.
- 21. Ivan Illich, Medical Nemesis, Calder and Boyars, London, 1975.
- 22. Daniel Bell, op. cit.
- 23. Alvin Toffler, Future Shock, Random, New York, 1970; The Third Wave, Bantam, New York, 1982.
- 24. Daniel P. Moynihan, 'Social Science and Social Policy: a Case Study of Overreaching', in Kai Erikson (ed.), Sociological Visions, Rowman & Littlefield, Lanham, Md., 1997, pp. 169-84.

- 25. Daniele Archibugi and David Held (eds), Cosmopolitan Democracy, Polity, Cambridge, 1995.
- 26. Arthur C. Clarke, *Rendezvous with Rama*, Gollancz, London, 1973.
- 27. Arthur Clarke, 'Extra-Terrestrial Relay', Wireless World, 1945, p. 305: 'A true broadcast service giving constant field strength at all times over the whole globe would be invaluable not to say indispensable, in a world society.'
- 28. Tony Blair, The Third Way: New Politics for the New Century, Fabian Society, London, 1998.
- 29. Anthony Giddens, The Third Way: the Renewal of Social Democracy, Polity, Cambridge, 1998.
- 30. Daniel Bell, op. cit., p. 269.

#### نمايه

اسپنسر، هربرت ۹، ۳۷، ۴۶، ۴۸، ۴۹، ۸۳، ۹۱، 140-144 اسمال، اليون ٢٩ اسمیت، آدام ۱۱۵، ۱۴۵، ۱۴۶ افلاطون ۲۷، ۸۹، ۱۰۱ اقتصاد ۴۸، ۵۰، ۵۷، ۹۷، ۶۱، ۶۷، ۶۷، ۷۷، ۹۶، ۹۶ ۹۷، ۱۰۴، ۱۶۸، ۱۶۹، - صینعتی ۹۱، خانواده و -- ۱۹، ۶۳–۶۵، رشید -- ۳۵، **90، سیاست و ~ ۲۷–۲۹، ۸۴، ۹۰،** 149 .144-140 اكولوژى / اكوسيستم ١٥٣، ١٥٤ اكونومىست ١٠ الياس، نوربرت ٣٣، ٣٤، ٩٤، ١۶۴ اليگارشي ۷۷، ۹۸، ۱۴۲ امرسون، رالف ولدو ۷۶ امریکا، قارد ۹۰، ۱۸۷ امريكا، ايالات متحد/ امريكاييان ۴۸، ۴۹، ۵۲، 00. VN 1P 1711 1V11 7A11 7A12 0A12 یدرسالاری در ~ ۲۳، جامعهٔ ~ ۱۲، ۱۳، ۳۳، ۳۴، ۹۳، ۱۲۷، ۱۲۸، جرائم در - ۶۹، فبرهنگ - ۳۲، ۳۴، میذهب در - ۷۱، 190 انتخاب اخلاقي، نظرية ١٣٥، ١٣۶ «انسان فراموش شده» ۸۵ انقلاب صنعتی ۲۷، ۱۸۹ انقلاب کشاورزی ۱۸۹

آیارتاید ۱۱۸، ۱۱۹، ۱۸۱ آرمانشهر ۱۰۱، ۱۰۷، ۱۱۸ آرمانی، جامعهٔ ۲۷، ۱۷۳ آرون، ريمون ۸۴ آزاد، جامعة ۲۰۲، ۲۰۳ آزارگرایی ۱۴۲، ۱۴۳ آميا، قاره ١٨٢، ١٨٢ \_ آفريقا، قاره ۱۶، ۹۴ آفریقای جنوبی ۲۳، ۱۱۸، ۱۸۱ آلمان/ آلمانه , ها ۲۸، ۳۲، ۳۳، ۲۷، ۵۰، ۹۱، ۹۸، 114 118 آلن، جسکا ۶۷ آلن، وودي ۴۷ آلوی، مادر ۴۷ آنی هال ۴۷ اون، رایرت ۱۷۱

انگلس، ف. ۱۸۵ انگلستان ۵۲، ۷۲، ۷۶، ۸۵، ۱۳۶، ۱۴۳، ۱۶۰ انيشتين، آلبرت ٥٣ اوکلی، آن ۸۵ ايليج، ايوان ١٩٢ بارکر، آیلین ۷۰-۷۳ بـــازار ۲۵، ۲۶، ۳۷، ۱۱۵، ۱۱۶، ۱۱۸، ۱۲۲، 101 101 111 110 برلين، ديوار ۱۲۶ بریتانیا/ بریتانیایی ها ۳۷، ۵۱، ۶۹، ۹۷، ۱۳۵، ۱۴۱، ۱۴۳، ۱۸۵، جامعهٔ -- ۳۲، جراثم در ~ ۶۷، ۶۹، خودکشی در ~ ۹۷، زنان در ~ ۶۳، فرهنگ ~ ۳۲، ۳۳ بک، اولريخ ۳۵، ۱۵۵، ۱۷۲ بل، دانیل ۱۹۳ بلا، بيتر ١٣٣ بلر، تونی، ۸۵، ۲۰۱ بلک استون، سر ویلیام ۷۶ بلومن، زیگمونت ۱۱۷ بنگلادش ۲۲، ۸۶، ۱۶۵ بورن، جورجينا ١۶٠ بوروكراسى ١١٦، ١١٨، ١٢٢ بوله، يې ير ۱۶۰ بيكن، فرانسيس ٨٠، ١٣٠ بيولوژيک ١٧-١٩، ٢١، ٢٢، ٢٢، ١٢٨، ١٧٩، ١٧٩

> پارادوکس ها ۱۷، ۱۲۵، ۱۶۱ پارادیم، نظریهٔ ۵۲–۵۴ پارسونز، تالکوت ۵۸، ۹۲، ۹۷، ۱۳۴، ۱۳۷ پدرسالاری ۲۰، ۲۳ پروتستان ۱۴۷، ۱۴۹ پسافوردیست، دوران ۱۴۶ پسامدرن ۱۳۸، ۱۸۰، ۱۸۱

يست ماترياليست، جنبش ١٢٣، ١۶٥ يل، رى ۶۴، ۱۵۱ يرير، کارل ۱۱۱ یبرسیگ، رابرت ۱۱۰ تاچر، مارگارت ۷۴، ۷۵، ۸۶ تافلر، الوين ١٩٣ تامسن مين، كارخانه ۱۴ تايلور، اي. بي. ١٥٨ ترنبول، کالین ۱۴۸ تکنولوژی ۱۶، ۱۸، ۲۵، ۲۹، ۳۱، ۹۸، ۹۹، ۱۵۳، ۱۸۱، ۱۸۲، تسوسعهٔ ~ ۱۹۹-۱۱۲، ۱۷۷، 195 .110 تلەموش ۵۸ تورن، آلن ۹۷ تونيس، فرديناند ۹۱، ۹۳، ۹۴ توينيم، آرنولد ٣۴، ١٧٩، ١٨١، ١٩١

حیوان، جامعهٔ ۱۵-۱۷، ۶۶ خانواده ۳۱، ۳۷، ۳۸، ۴۰-۴۲، ۷۱، ۱۰۵، ۱۱۶، ۱۲۰، ۱۶۴، ۱۶۷، ۱۹۴، ۲۰۱ خودکشی ۹۷، ۹۸، ۱۵۳

ژنتیک ۱۸، ۴۸ ساختاربندی، نظریهٔ ۱۱۸-۱۲۱، ۱۴۱ سالينز، مارشال ۱۴۸ سامنر، ويليام گراهام ۴۹، ۸۵، ۹۳، ۱۳۳ 91 OT allo ... دورکیم، امیل ۳۵، ۶۹، ۸۷، ۹۱، ۹۷، ۱۲۱، ۱۵۳، سیرمایه داری ۱۴، ۱۸، ۲۰، ۲۶–۲۹، ۳۵، ۶۱، 191 .181 .181 .181 .181 .911 .911 700 . 190 . 194 . 197-17 سعید، ادوارد ۳۵، ۱۲۷ سقراط ۹۳ مىكولار/ سكولاريزه كردن ٩٠، ١۶۵ سوروس، جرج ۱۹۵، ۱۹۵ سوروكين، پيتريم ١٠٩ م....وسیالیسم ۱۱۶، ۱۴۱، ۱۷۱، ۱۷۳، ۱۷۴، ۱۷۴ 100 190 رسانه ۶۸، ۲۷، ۱۰۶–۱۰۸، ۱۱۲، ۱۱۴، ۱۱۸، سیاست ۵۵، ۵۱، ۷۵، ۲۹، ۱۰۳، ۱۱۴، ۱۱۲، ۱۲۷، 1910 7910 111 111 111 191 -1910 001 ۲۰۲، اقتصاد و ~ ۲۷-۲۹، ۴۸، ۸۴، ۹۰، ۱۴۵، ۲۰۱، خانواده و - ۱۹، ۱۷۶، ۱۷۷ مىيستىن،كليساى ١٨٨، ١٨٩

داروین، چارلز ۹۱، ۱۷۸ داروینیسم ۱۷۸ دانش، جامعة ١٥٢، ١٧٢ دموکراسی ۲۳، ۲۶، ۱۰۵، ۱۴۲، ۱۴۵، ۱۸۲، ساختن یک مونی ۷۰ 194 ANV دنگ شيانو بينگ ۸۴ دو توکویل، آلکسی ۱۸۲، ۱۸۳، ۱۹۹ 110 .119 .104 دوگل، ژنرال ۸۴ ديله ميل ۷۲

> رادفورد، لورن ۸۲ رادیکال ها ۴۵، ۱۰۱، ۱۱۰، ۱۱۲، ۱۳۹، ۱۴۵، 104 رامبراند ۱۰۶ راینر، روبرت ۶۷، ۶۸ 144 .184 روسیه ۸۴، ۱۲۶، ۱۸۲ ۱۸۲ روسيه، انقلاب ١٠١، ١٢٥ روشنگری، جنبش ۱۰۰

فاشیسم ۱۰۷، ۱۴۵، ۱۹۳ فتوداليسم ١٨٢، ١٨٥، ١٨٩ فاوست ۹۶، ۹۶ فرانسه ۳۴، ۳۵، ۸۴، ۹۱، ۱۴۵ فرانسه، انقلاب ۹۵، ۱۰۱، ۱۴۵ فرت، ریموند ۱۴۸ فسردگرایسی ۱۷، ۹۵-۹۷، ۱۱۵، ۱۲۱، ۱۲۲، 191-199 .194 .101 .189 .149-144 194 فرگوسن، آدام ۱۴، ۱۱۵، ۱۴۵، ۱۸۰ فرمانروای مگس ها ۱۳۷ فروید، زیگموند ۲۲، ۱۶۴ فسرهنگ ۱۶-۲۵، ۳۲، ۳۳، ۵۳، ۶۵، ۹۶، ۹۴، 1.1. 101-791, 1991, 1911 711, 1.17. فرکو، میشل ۵۵ ۲۰۰، ۱۰۷، ۱۶۴ في ژيائرتونگ ۸۴

واقعیت ۴۵، ۴۶ وبر، ماکس ۸۷، ۹۱، ۱۰۴، ۱۰۵، ۱۶۰، ۱۷۱، دولت ملي و ~ ١٢٣، ١٢۴، سرمايهداري و - ۱۲۷-۱۴۹، ۱۵۹، ۱۸۹، ۹۹۱، سوسیالیسم و -- ۱۱۶، ۱۱۷، فردگرایی و - 13, 73, OV. . A. 1A. 3P-AP وبلن، تورستاین ۲۶، ۱۴۸، ۱۶۲ ولستون کرافت، مری ۲۰ و بلسون، ادوارد ۱۶ ويليامسن، اليور ١۶٨ ويليس، بل ١۶٠ هابرماس، يورگن ۵۵، ۱۰۷، ۱۱۱ هابز، تامس ۱۳۷ هاروارد، دانشگاه ۹۲ هاروی، دیوید ۱۵۷ هانتينگتن، ساموڻل ۱۸۳ هرش، روبن ۶۷ هرودوت ۷۸، ۱۲۶، ۱۵۲، ۱۸۱، ۱۸۲، ۱۸۳ هکل، ارنست ۱۵۴ هکمن، جين ١٢ همشهری کین ۱۰۰ هند ۹۴، ۹۵ هندی، چارلز ۱۶۲ هولوكوست، ملل ۱۱۷ هومر ۱۲۸ يرنان/ يرنانيان ١٢، ٢٣، ٢٩، ٥٢، ٨٩، ٩٠، ٩٢، ۵۹. ۰۰۱، ۱۸۱، ۱۸۱، ۲۸۱، ۰۹۱

یهردیان ۱۱۷، ۱۷۹

یل، دانشگاه ۴۹

یوروکراسی و 🛶 ۱۱۶، ۱۱۷، غیرب و 🛶 141-00. 001. 01. 11. 11. 11. مذهب ٥٠، ٩٥، ١٢٥، ١٢٣، ١٤٢-١٤٧، ١٧٢، ١٧٩، 19--111 مرتن، رابرت ۱۷۳ مرداک، رویرت ۱۰۳ مردان ۱۹–۲۳، ۸۳، ۹۶، اقتصاد و - ۶۲–۶۵، خانواده و 🗝 ۱۲۰، ۱۲۲ مصر/ مصريان ١٢٣، ١٢٢، ١٣٢، ١٧٩، ١٨٣ مطالعة جامعه شناسي ٩ مکلوهان، مارشال ۱۰۸ ملاقات با راما ۱۹۸، ۱۹۹ ملل متحد، سازمان ۸۳، ۱۶۸، ۱۷۵، ۱۸۷ مورگان، لوییس ۸۹، ۱۱۰ مون، عالىجناب سون ميونگ ٧١ مونتان، میشل در ۷۹، ۸۰ مونى ها ٧١-٧٣٠ موینیهان، سناتور دانیل ۱۹۳ مید، هربرت ۱۶۴ میشلز، روبرت ۹۸ میلز، سی. رایت ۷۰، ۱۸۱ میلگرام، استانلی ۱۱۶، ۱۱۷ نــازیسـم/ نــازی.ها ۲۸، ۵۰، ۱۱۷، ۱۷۸، ۱۷۹، 181 ناسيوناليسم ١٢١، ١٢٢، ١٨٨ نژادېرستى ۱۱۸-۱۲۰، ۱۷۸، ۱۹۳ نیاز، نظریهٔ ۱۳۵، ۱۳۶، ۱۳۸ نیچه، فردریش ۱۶۵ واتسن، ت. د. ۵۳

در بیست سال گذشته، جامعه شناسی تغییرات بسیار کرده است و به هم یازپیوستن رشته هایی که ما را به خاستگاه کلاسیک این رشته پیوند می دهد ضروری است. دلیل اصلی این تغییر پیوسته انتقال به عصر جدید است، به دوره ای که غرب، شرق، و حتی مدرنیته به مفاهیم گهنه ای تبدیل شده اند. به همین خاطر است که جامعه دوباره مرکز توجه سیاست مداران شده است.

این کتاب، کتابی غیرتخصصی برای جلب نظر خوانندگان عام، آگاهی دادن به دانشجویان مبتدی، و به چالش طلبیدن متخصصان چامعه شناسی است.





O deprinter and